
        
            
                
            
        

    
Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        1/16 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

Tập 241 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 19.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 293, hàng thứ ba, bắt đầu xem từ đoạn giữa. 

“Cho nên trong kinh này, chư đại Bồ Tát dự hội đều tu theo đức của Phổ Hiền đại sĩ. 

Đức của Phổ Hiền là thập đại nguyện vương, quy về Cực Lạc, đức tự lợi lợi tha, không 

có cùng tận”. Chúng ta đọc đến đây, hôm qua đem thập đại nguyện vương của ngài Phổ 

Hiền, giới thiệu đến đến nguyện thứ ba là “Quảng tu cúng dường”. Các bậc đại thánh đại 

hiền của thế xuất thế gian đều dạy chúng ta phải tu phước, tu tuệ. Người xưa coi trọng 

truyền thống luân lý đạo đức, vì thế cũng không sơ suất đối với vấn đề tu phước. Thời 

xưa, chúng ta thường gọi là cổ thánh tiên vương, lý niệm trị nước của họ, trong đó cũng 

có tam bảo, tam bảo này nói như hiện nay tức là phước báo. Họ nói về đại nông, nông 

nghiệp, coi trọng nông nghiệp. Đại công, chú trọng công nghiệp. Đại thương, chú trọng 

thương  nghiệp.  Đại  nông,  đại  công,  đại  thương  là  tam  bảo  của  đất  nước.  Cho  nên  họ 

không lơ là phương diện vật chất, không lơ là về mặt tài phú. 

Chư Phật Như Lai trong kinh điển đều xưng là nhị túc tôn, túc là viên mãn đầy đủ. 

Nhị là gì? Thứ nhất là phước báo, thứ hai là trí tuệ, trí tuệ và phước báo đều đầy đủ viên 

mãn, đây là Phật. 

Chúng ta xem lại xã hội hiện tại, mọi người chỉ coi trọng phước, không coi trọng 

tuệ, vì vậy vấn đề mới xảy ra. Thật ra tuệ quan trọng hơn phước nhiều, có phước không 

có tuệ họ dễ tạo ác nghiệp. Ác nghiệp chiêu cảm nơi thân mình chính là tai họa, tai họa 

này là bệnh khổ, ưu tư, lo lắng. Đối với hoàn cảnh cư trú, đó là thiên tai nhân họa. Bây 

giờ chúng tôi nói câu này, tôi tin mỗi vị đồng học đều có cảm xúc rất sâu sắc. Chúng ta 

thấy tin tức, thấy truyền hình đưa tin, mỗi ngày trên toàn thế giới không biết phát sanh 

bao nhiêu lần thiên tai. Tần suất không ngừng tăng cao, thảm họa ngày càng nặng. Con 

người ở trên địa cầu, có thể nói mỗi người đều không có cảm giác an toàn, lo lắng trùng 

trùng, khổ không tả xiết. Đây là gì? Là do không có trí tuệ, không có trí tuệ thì phước 

báu đó không phải là thật, phước báu có trí tuệ là phước báo có lợi ích chân thật. Không 

có trí tuệ, phước báo nhỏ không tạo nghiệp nặng, tuy đời này khổ nhưng đời sau có thể 

không đọa địa ngục. Nếu không có trí tuệ mà phước báo lớn, đời sau không đọa vào ba 

đường ác, điều này rất ít có. Vì sao vậy? Vì họ rất dễ tạo nghiệp nặng. Trong nghiệp báo, 

đáng sợ nhất là vô cớ làm tổn thương tất cả chúng sanh, tội này rất nặng. Cổ kim trong 

ngoài, văn hiến ghi chép rất nhiều về điều này, vấn đề là khi chúng ta nhìn thấy phải tin. 

Đây  là  thật  không  phải  giả.  Nâng  tâm  cảnh  giác  cao  độ,  đoạn  ác  tu  thiện,  cải  tà  quy 

chánh, đoan chánh tâm niệm, điều này quan trọng hơn tất cả. 

Nói đến cúng dường, cúng dường là dùng tâm cung kính nhất để cung cấp, thông 

thường chư vị Bồ Tát gọi là bố thí. Bố thí và cúng dường là một việc, nhưng dùng tâm 

khác nhau. Dùng tâm chí thành cung kính để bố thí gọi là cúng dường, khác nhau ở điểm 

này. Đức Phật dạy chúng ta, cúng dường của cải được giàu có, cúng dường pháp được 

thông  minh  trí  tuệ,  cúng  dường  vô  úy  được  mạnh  khỏe  sống  lâu.  Những  gì  là  cúng 

dường vô úy? Tài cúng dường và pháp cúng dường ở trước đã nói, cúng dường vô úy là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        2/16 

giúp chúng sanh xa lìa sợ hãi bất an, đây thuộc về vô úy. Con người sanh bệnh, bệnh khổ, 

ta có thể chăm sóc họ. Hoặc là dùng tài lực, hoặc là dùng vật lực đều được, giúp đỡ để 

họ được an ủi, khiến bệnh khổ có thể sớm ngày bình phục, khôi phục sức khỏe. Nếu họ 

có ưu tư, có sợ hãi, chúng ta giúp họ trong khổ nạn có thể được thân tâm an  ổn, làm 

được chăng? Được. Làm như thế nào? Khi đã hiểu rõ đạo lý, thông đạt nhân quả, họ có 

thể buông bỏ sự ưu tư lo sợ của mình, tự biết cần ứng phó như thế nào. Bởi vậy trí tuệ có 

thể giải quyết tất cả mọi vấn đề. Chúng ta nói về ba loại quả báo là của cải, trí tuệ, vô úy. 

Trong nhà Phật thường gọi là pháp thân, bát nhã, giải thoát, đó là nói đến cứu cánh viên 

mãn, đều phải từ trong trí tuệ mới thật sự đạt được. 

Phật pháp dạy học là dạy những gì? Là lấy trí tuệ làm chủ yếu. Quý vị thấy khi Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, suốt đời ngày dạy_12 năm  đầu tiên là đặt nền tảng 

giáo dục, giáo dục căn bản, tất cả chúng sanh cần phải học tập. Trong Phật pháp gọi là 

Kinh A Hàm, nói suốt 12 năm, chúng ta ví nó như tiểu học. 12 năm sau nâng cao hơn, 

Đức Phật giảng Phương Đẳng tám năm, Phương Đẳng là sơ cấp của đại thừa. Sau tám 

năm Phương Đẳng, chư vị thử nghĩ xem, đã học được 20 năm. A Hàm 12 năm, Phương 

Đẳng 8 năm là 20 năm. Có nền tảng của 20 năm này có thể học trí tuệ, gọi là Bát Nhã, 

Phật  giảng  Kinh  Bát  Nhã  bao  lâu?  Giảng  suốt  22  năm.  Quý  vị  biết  cuộc  đời  Đức  Thế 

Tôn  giảng  kinh  thuyết  pháp  49  năm,  Bát  Nhã  mất  hết  22  năm,  chẳng  phải  Bát  Nhã  là 

môn tu chủ yếu sao. Như vậy chúng ta có thể nói một cách tổng kết, Phật dạy những gì? 

Phật  dạy  chúng  ta  khai  trí  tuệ.  Người  bình  thường  chúng  ta  không  thể  khai  trí  tuệ,  vì 

nghiệp  chướng  quá  nặng.  20  năm  trước  là  tiêu  nghiệp  chướng,  vun  bồi  phước  tuệ, đặt 

nền  tảng  này,  nhờ  vậy  khi  nghe  Kinh  Bát  Nhã  mới  có  thể  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm 

kiến tánh, kiến tánh tức thành Phật. Tám năm sau cùng Phật giảng Pháp Hoa, Pháp Hoa 

nói  về vấn  đề  gì?  Pháp  Hoa  là  nói  đến thành  Phật. Mở  đầu  Kinh  Pháp  Hoa, Đức  Phật 

đưa ra tông chỉ tu hành, chỉ có pháp nhất thừa, không hai cũng không ba, nhất thừa nghĩa 

là nhất Phật thừa. Không có 22 năm trí tuệ bát nhã, Phật không giảng nhất thừa, giảng 

nhất thừa không ai hiểu. Thông qua học tập trí tuệ suốt 22 năm, lúc  này có thể nói nhất 

thừa.  Trong  pháp  nhất  thừa  là  khai  thị  ngộ  nhập  tri  kiến  Phật.  Trong  hội  Hoa  Nghiêm 

Thế  Tôn  khai  thị  cho  mọi  người,  thính  chúng  đều  được  ngộ  nhập.  Ngộ  là  hiểu  rõ,  đại 

triệt đại ngộ, nhập là nhập vào cảnh giới Phật. Nói tường tận về cảnh giới Phật chính là 

Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm, đây là nói tỉ mỉ. Làm sao để khế nhập? Khế nhập 

nghĩa là sao? 53 lần tham bái của Thiện Tài Đồng Tử đã biểu diễn cho chúng ta thấy, đó 

là cảnh giới Phật. Cảnh giới Phật, cảnh giới chúng sanh, cảnh giới thiên nhân, cảnh giới 

nhị thừa, cảnh giới Bồ Tát, thật ra không hai không khác. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, 

một tức là nhiều, nhiều tức là một. Cảnh giới hiện tại của chúng ta phải chăng là cảnh 

giới Phật? Đúng vậy. Phải chăng là cảnh giới thiên nhân? Phải. Phải chăng là cảnh giới 

ba đường ác? Đúng vậy. Phải chăng là cảnh giới Bồ Tát? Đúng vậy. Cảnh giới không có 

khác, là cảm quan không giống nhau, cảm nhận và cách nhìn của ta không giống nhau. 

Trong kinh Đức Phật nói với chúng ta, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Nghĩa là nói tâm 

tưởng ta không giống nhau, nên tất cả pháp không giống nhau. Buông bỏ tâm tưởng, tất 

cả pháp liền giống nhau, không có sai biệt. 

Những nghĩa lý uyên thâm này, trong bộ kinh này Đức Phật nói rất rõ ràng  minh 

bạch, về sau chúng ta sẽ học đến. Thông đạt thấu triệt, tự nhiên sẽ buông bỏ, tâm thái 

liền đoan chánh. Đoan chánh này là không thiết thực, vì sao vậy? Vì chúng ta chưa thật 

khai ngộ, ngày nay chúng ta ngộ là giải ngộ, là nghe nhiều, đọc nhiều, biết rằng có vấn 

đề này, đây thuộc về giải ngộ, không phải chứng ngộ, phải thân chứng mới có lợi ích. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        3/16 

Nhưng giải ngộ giúp chúng ta tu hành, tu hành giúp ta khế nhập, quý vị thấy quan trọng 

biết bao. 

Lúc Đức Thế Tôn tại thế giảng kinh suốt 49 năm, không uổng phí công lao, thật sự 

khởi tác dụng. Hôm nay chúng ta có nhân duyên thù thắng này, gặp được kinh giáo, Thế 

Tôn lưu lại những tư liệu dạy học này. Nếu có nhân duyên, có phước báo, đây gọi là 

phước  báo,  gặp  được  pháp  môn  khế  hợp  với  căn  tánh  mình,  “nhất  môn  thâm  nhập, 

trường thời huân tu”. Như vậy chẳng khác nào được Đức Thế Tôn trực tiếp chỉ đạo, đời 

này ta có thể thành tựu. Ai có thể chứng minh điều này? Chỉ cần ta thành tựu, Phật Bồ 

Tát đến làm chứng cho quý vị, từ bi vô tận, phương tiện thiện xảo không gì sánh được. 

Vấn đề là ta có thể thâm tín không nghi, câu này quan trọng vô cùng. Mang theo nghi 

hoặc để học tập sẽ rất khó khăn. Trong Giới Kinh nói, nghi là chướng ngại lớn nhất của 

Bồ Tát. Hay nói cách khác, nếu là Bồ Tát thật sự, họ đối với giáo huấn của Phật tuyệt 

đối không có nghi hoặc. Trong mắt họ, mỗi câu mỗi chữ trong kinh đều là chân thật, như 

vậy là đúng đắn. Thật sự thông đạt thấu triệt, tất cả pháp thế xuất thế gian và kinh Phật 

không hai không khác, đây gọi là một kinh thông thì tất cả kinh thông. Nhập vào được 

một pháp môn, thì vô lượng vô biên pháp môn đều vào được, khế nhập tự tánh. 

Quảng tu cúng dường còn có rất nhiều nghĩa, chúng ta để lại nói sau. Bây giờ xem 

tiếp nguyện thứ tư, nguyện thứ tư của Phổ Hiền: “sám hối nghiệp chướng”. Phàm  phu 

trước khi chưa kiến tánh đều có nghiệp chướng, hay nói cách khác, chúng sanh trong 

mười  pháp  giới  đều  có  nghiệp  chướng,  lục  đạo  thì  không  cần  nói.  Trên  lục  đạo  như 

Thanh văn, A la hán có nghiệp chướng, cao hơn nữa như Bích Chi Phật vẫn còn nghiệp 

chướng.  Trên  Bích  Chi  Phật  là  Bồ  Tát,  trên  Bồ  Tát  là  Phật,  đến  Phật  còn  có  nghiệp 

chướng. Phật có nghiệp chướng gì? Chưa đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, đó là nghiệp 

chướng của họ. Đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, nghiệp chướng mới tiêu trừ hoàn toàn, 

họ vượt khỏi mười pháp giới, đi về đâu? Họ đến cõi thật báo trang nghiêm của Chư Phật 

Như Lai, đó gọi là nhất chân pháp giới. Chúng ta phải biết cõi thật báo trang nghiêm của 

Chư Phật Như Lai, chính là cõi thật báo trang nghiêm trong tự tánh mình. Chúng sanh và 

Phật không hai, sanh Phật bất nhị, sanh Phật bình đẳng. Sanh là chúng sanh, Phật là Đức 

Phật, trong cõi thật báo bất nhị này sẽ hiện tiền. Như vậy mới biết, ta với tất cả Chư Phật 

Như Lai, và chúng sanh trong tất cả pháp giới đều bình đẳng không hai. Từ một tự tánh 

thanh  tịnh  viên  minh  thể  biến  hiện  ra,  như  vậy  sao  có  hai  được!  Hiểu  rõ  đạo  lý  này, 

nghĩa là nói chúng sanh trong mười pháp giới, bao gồm cả Phật đều tu sám hối nghiệp 

chướng. Sám là phát lộ, hối là về sau không tái phạm. Ác nghiệp tự mình tạo ra, có dũng 

khí, có thành ý nói rõ với đại chúng. 

Tôi có xem có nghe trong VCD, hai năm nay trong nước rất nhiều đồng tu có thiện 

tâm, nhiều lần tổ chức luận đàm về truyền thống văn hóa. Trong luận đàm phát lộ sám 

hối, thương tâm cực điểm khiến người người cảm động. Vị đồng học sám hối nói với tôi, 

sau mỗi lần sám hối cảm thấy thân tâm nhẹ nhàng thoải mái, có hiện tượng này xuất hiện. 

Hiện tượng này chính là nghiệp chướng được tiêu trừ một ít, chưa sám hết. Vì sao vậy? 

Nếu sám hết ta đã khai ngộ, đã thành Phật, cần phải biết điều này. 

Quý vị xem, A la hán có thể sám trừ nghiệp chướng trong luân hồi lục đạo, không 

còn mê hoặc, không còn chấp trước. Đối với tất cả pháp thế xuất thế gian đều không còn 

chấp trước, lục đạo biến mất. Lục đạo không phải thật, giống như nằm mộng vậy, mộng 

đã tỉnh.  Trong  mộng  đích thực  có  cảnh  giới, tức là luân hồi lục đạo.  Sau  khi  sám  trừ 

nghiệp chướng là tỉnh lại, tỉnh lại vẫn còn nghiệp chướng, phải tiếp tục sám hối. Sám hối 

hết tập khí kiến tư phiền não, cảnh giới họ nâng cao, nâng đến Bích Chi Phật. Bích Chi 

Phật có nghiệp chướng chăng? Có, họ còn phân biệt, nghĩa là Bích Chi Phật không còn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        4/16 

chấp trước và tập khí của chấp trước. Họ nâng lên làm Bồ Tát. Bồ Tát có tập khí phân 

biệt, Bồ Tát không có chấp trước, cũng không có tập khí chấp trước, không có phân biệt, 

nhưng có tập khí phân biệt. Đoạn tận tập khí phân biệt, họ chính là Phật trong mười pháp 

giới. Thập pháp giới nâng đến địa vị cao nhất, họ còn nghiệp chướng chăng? Còn, chưa 

đoạn tận vô thỉ vô minh. Trong Kinh Hoa Nghiêm gọi vô thỉ vô minh là vọng tưởng, 

khởi  tâm  động  niệm  rất  vi  tế.  Buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  không  khởi  tâm  không 

động niệm, thập pháp giới không còn. Thập pháp giới vẫn là một giấc mộng, lục đạo là 

mộng trong mộng. Thập pháp giới không còn, cảnh giới nhất chân pháp giới xuất hiện, 

nghĩa là cõi thật báo xuất hiện, đây là Tịnh độ thật sự. Tứ thánh pháp giới là tương tự 

Tịnh độ, là tương đối. Cõi thật báo là tuyệt đối, không có tương đối. 

Trong Kinh Vô Lượng Thọ nói rằng, cõi thật báo trang nghiêm của Phật A Di Đà 

có tam bối cửu phẩm. Pháp giới bình đẳng thì tam bối cửu phẩm từ đâu mà có? Trong 

Kinh Hoa Nghiêm nói, cõi thật báo trang nghiêm của đức Phật Tỳ Lô Giá Na có 41 cấp 

bậc. Phàm là cõi thật báo nhất định là thế giới bình đẳng, vì sao vậy? Vì họ không có 

phân biệt, không có chấp trước, vậy 41 cấp bậc này phải giải thích như thế nào? Đối với 

Kinh Hoa Nghiêm, chúng tôi đã mất không ít thời gian. Trong thời đại này, có thể nói 

chúng ta học tập không ít, tuy chưa tốt nghiệp nhưng những tình huống này đại khái đều 

có thể lý giải, không còn nghi hoặc_Đó là do chưa đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh. Nếu 

đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh quả thật không còn khởi tâm động niệm, nhưng tập khí 

khởi  tâm  động  niệm  rất  khó  đoạn.  Trong  cõi  thật  báo,  mức  độ  tập  khí  của  mỗi  người 

không giống nhau, có người tập khí rất nặn, vừa đến cõi thật báo, tập khí rất nặng. Có 

người  trú thời gian dài  trong  cõi  thật  báo,  tập khí nhạt dần.  Từ  tập khí  dày  mỏng  mà 

phân ra 41 cấp bậc, chính là như vậy. Nhưng tập khí không có gì làm chướng ngại, cũng 

không có cách nào đoạn tận được nó. Ta dùng phương pháp tu hành để đoạn tận nó là 

điều không thể, không có cách nào đoạn tận cả. Trong cõi thật báo gọi là vô công dụng 

đạo, cổ nhân nói: “ở đó không dùng lực”. Ở trong cõi thật báo ta không thể khởi tâm 

động niệm, khởi tâm động niệm lập tức đọa lạc. Nghĩa là cứ mặc nó, thuận theo tự nhiên, 

thời gian lâu tự nhiên không còn. Nếu tập khí không còn, trong kinh lại nói với chúng ta, 

cõi thật báo cũng không còn. Cõi thật báo vẫn không phải thật, thật là tồn tại vĩnh hằng. 

Do đây có thể biết, tập khí vô thỉ vô minh là nhân của cõi thật báo, tập khí không còn thì 

cõi thật báo cũng biến mất. Lúc này cảnh giới nào hiện ra? Thường tịch quang hiện tiền. 

Thường tịch quang, thường tịch quang chính là tự tánh. Ta trở về tự tánh, trở về thường 

tịch  quang.  Thường  tịch  quang  không  có  hiện  tượng,  không  có  hiện  tượng  vật  chất, 

không có hiện tượng tinh thần, cũng không phải hiện tượng tự nhiên, nhưng nó tồn tại 

mọi lúc mọi nơi, ngay trước mắt chúng ta. Chúng ta không nghe thấy, không nhìn thấy. 

Vì sao vậy? Vì nó không phải vật chất, nên mắt tai mũi lưỡi thân không tiếp xúc được. 

Nó không phải hiện tượng tinh thần, vì thế thức thứ sáu và thức thứ bảy cũng không tiếp 

xúc được. Nó không phải hiện tượng tự nhiên, đến A lại da cũng không thể cảm nhận 

được. Đây mới gọi là thật, là bổn chân, nó vốn là chân thật. 

Đại sư Huệ Năng kiến tánh nói với chúng ta rằng, nó “vốn tự thanh tịnh, vốn không 

sanh diệt, vốn tự đầy đủ, vốn không dao động, năng sanh vạn pháp”. Đức Phật dạy học, 

mục đích sau cùng là dạy chúng ta trở về thường tịch quang. Chúng ta từ trong thường 

tịch quang hiển lộ ra, sau cùng lại trở về thường tịch quang. Trở về thường tịch quang, 

trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là Diệu giác vị, đây là quả vị sau cùng của Bồ Tát, thành 

Phật, nhưng điều này đều cần sám hối nghiệp chướng. 

Pháp  môn  sám  hối  này,  chúng ta  ghi  nhớ  từng giây  từng  phút.  Mỗi ngày  hai  thời 

kinh  sáng  tối,  phải  định  khóa.  Thời  kinh  sáng  là  nhắc  nhở  chính  mình,  suốt  đời  này 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        5/16 

không lìa tam học giới định tuệ, không lìa giáo huấn của Phật. Thời kinh tối chính là sám 

hối, hôm nay ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác có tuân thủ tam học giới định tuệ 

chăng. Tuân thủ, tốt, cần phải duy trì nó, nếu có sai trái lập tức sửa đổi, đây là sám hối. 

Giới rất cụ thể, bắt đầu từ thập thiện, dùng mười điều này để phản tỉnh. Điều thứ 

nhất  là  không  sát  sanh,  hôm  nay  từ  sáng  đến  tối,  ta  có  hành  vi  làm  tổn  thương  chúng 

sanh chăng, đây là ngôn ngữ tạo tác. Có ý niệm tổn thương chúng sanh chăng. Ngôn ngữ 

là khẩu nghiệp, hành động là thân nghiệp, ý niệm là ý nghiệp, tạo nghiệp đều không ra 

ngoài ba loại thân khẩu ý này. 

Kệ sám hối của Bồ Tát Phổ Hiền là để dạy chúng ta, từ vô thỉ kiếp đến nay ta dùng 

gì để tạo nghiệp, chính là thân khẩu ý. Chẳng những không được có hành vi này, cũng 

không được có ngôn ngữ này, đương nhiên tốt nhất là không được có ý niệm này để đối 

đãi với tất cả chúng sanh. Kệ sám hối nói: “Vãng tích” (quá khứ), tối hôm nay cầu sám 

hối,  nghiệp  tạo  vào  sáng  trưa  chiều  đều  là  vãng  tích  (quá  khứ),  việc  đã  qua.  Tất  cả 

nghiệp ác đã tạo, đều do tham sân si từ vô thỉ, từ thân ngữ ý phát sanh ra. Nguyên nhân 

tạo ác nghiệp là tham sân si mạn nghi, đó là nhân, thân ngữ ý là duyên. Quý vị xem có 

nhân có duyên, ác nghiệp liền thành tựu, ác nghiệp là quả báo. Nếu không sám hối quả 

báo này, không có lợi ích cho thân tâm mình, thân tâm liền có tai họa. Tai họa là gì? Tai 

họa là bệnh tật, là ưu tư, là phiền não, đây là tai họa của tự thân. Nói cách khác là thân 

tâm không mạnh khỏe. Sám trừ nghiệp chướng thân tâm sẽ lành mạnh, tâm tình được an 

ổn. Sám trừ nghiệp chướng, gia đình sẽ hạnh phúc. Sám trừ nghiệp chướng, nơi ở được 

an toàn, nơi này ít xảy ra thiên tai. 

Chúng  ta  thấy  hiện  nay  xã  hội  động  loạn,  thảm  họa  của  địa  cầu,  nói  lên  điều  gì? 

Chứng minh người sống trên địa cầu tạo nghiệp chướng quá nặng, không biết sám hối, 

mới tạo nên hiện tượng như bây giờ. Chúng ta gọi là hiện tượng xã hội, hiện tượng tự 

nhiên, có  liên quan mật  thiết đến  khởi  tâm  động niệm, ngôn ngữ tạo  tác  của  chúng  ta. 

Đạo lý này các bậc thánh hiền nói rất nhiều, nói rất thấu triệt. Người bây giờ không tin 

cổ thánh tiên hiền, không tin Phật Bồ Tát, tin vào khoa học. Các nhà khoa học nói rất rõ 

ràng, chúng ta cần tin lời các nhà khoa học chăng? 

Tháng tám năm ngoái, có mấy nhà khoa học mở hội nghị ở Sydney, học viện chúng 

tôi  có khoảng  bảy  tám  người  đi  tham  dự.  Sau  đại  hội họ viết lại báo  cáo  cho tôi  xem, 

trong này có một đoạn nói rằng, dự ngôn thiên tai về năm 2012, ông Baladen người Mỹ 

cự tuyệt tiếp nhận. Ông cho rằng, năm 2012 là thời cơ tốt để toàn nhân loại bỏ ác dương 

thiện, cải tà quy chánh. Tất cả mọi người, tất cả mọi người chính là toàn thế giới, tất cả 

mọi  người  trên  toàn  thế  giới  cần  phải  đoan  chánh  tâm  niệm,  đưa  thế  giới  đi  đến  một 

tương  lai  tốt  đẹp  hơn.  Đây  là  giới  khoa  học  nói,  hoàn  toàn  tương  đồng  với  những  gì 

trong kinh Phật và các bậc thánh hiền nói. Đây là khoa học chứng minh cho chúng ta. 

Chúng ta nghe xong điều này không thể tránh khỏi muốn hỏi, con người thật sự có thể 

bỏ ác dương thiện chăng? Thật có thể cải tà quy chánh sao? Thật có thể làm được đoan 

chánh tâm niệm sao? Nếu làm được, rất tốt, vậy là giống như ông Baladen nói, tiền đồ 

thế  giới  này  sung  mãn  sự  ưu  việt.  Nếu  họ  không  sửa  đổi  phải  làm  sao?  Hay  nói  cách 

khác,  nếu  con  người  không  làm  được  bỏ  ác  dương  thiện,  không  làm  được  cải  tà  quy 

chánh, không làm được đoan chánh tâm niệm. Như vậy phải hỏi, dự ngôn thiên tai năm 

2012 có hiện tiền chăng? Tôi tin rằng chư vị đồng học biết nhiều hơn tôi, vì tôi không 

xem truyền hình, không tiếp xúc với tin tức, mà chỉ xem những vấn đề quan trọng do các 

đồng học tải từ trên mang xuống. Xã hội hiện nay, thiên tai của xã hội, thiên tai trên địa 

cầu phải chăng mỗi năm mỗi nhiều, tần suất tăng cao? Phải chăng mỗi lần mỗi nghiêm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        6/16 

trọng hơn? Nếu chân tướng sự thật này là thật, chúng ta đối với dự ngôn thiên tai năm 

2012, không thể coi thường, chúng ta phải coi trọng nó. 

Trong kinh Đức Phật nói, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, khoa học đã chứng minh 

cho câu nói này. Chỉ cần bắt đầu thực hành từ chúng ta, đừng yêu cầu người khác, yêu 

cầu người khác ta sẽ vô cùng thất vọng. Nhất định phải yêu cầu bản thân mình đoạn ác, 

đoạn thập ác, là không sát sanh, không trộm cắp, không tà hạnh, không vọng ngữ, không 

lưỡng thiệt, không ác khẩu, không ỷ ngữ, không tham, không sân, không si. Thực hành 

được  thập  thiện  chính  là  bỏ  ác  dương  thiện,  chính  là  cải  tà  quy  chánh,  chính  là  đoan 

chánh tâm niệm. Đặc biệt là phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm, đây là đoan chánh 

tâm niệm, cải tà quy chánh một cách cụ thể và viên mãn. Chúng ta làm được như thế, 

đứng trên phương diện Tôn giáo mà nói là chính mình được cứu, Phật pháp gọi là được 

độ, các Tôn giáo khác gọi là được cứu, bản thân được cứu. Nghĩa là nói bản thân đã sám 

trừ nghiệp chướng, ý niệm vừa thay đổi nghiệp chướng liền tiêu trừ, nắm chắc việc niệm 

Phật cầu sanh Tịnh độ. Khi nào vãng sanh ta được đại tự tại, muốn khi nào vãng sanh thì 

khi  đó  vãng  sanh.  Chư  vị  cần  phải  giác  ngộ,  đây  là  thật,  chính  mình  cũng  có  phần! 

Nương nựa người khác không chắc chắn, nương tựa Phật Bồ Tát cũng không chắc. Phật 

Bồ Tát dạy cho chúng ta phương pháp này, chúng ta y giáo phụng hành, như vậy  mới 

đáng tin, vậy tại sao không thực hành? Bản thân được độ mới có thể giúp người khác. 

Trong  nghiệp  chướng  bao  gồm  túc  nghiệp  từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay,  chúng  ta  dùng 

một đại danh từ chung_chúng sanh có duyên với mình từ vô thỉ kiếp đến nay, bao gồm 

hết tất cả. Bất luận là thiện duyên hay ác duyên, tất cả đều bao gồm trong đó. Quá khứ 

thì đã qua, đừng để trong lòng, đừng nghĩ đến nó. Bắt đầu từ hôm nay, nhất tâm niệm 

Phật A Di Đà cầu sanh Tịnh độ, tất cả chúng ta đều được độ. 

Chư Phật Bồ Tát, chư vị tổ sư đại đức truyền những phương pháp này cho chúng ta. 

Tôi không tiếc pháp, đem truyền hết cho mọi người, thành tựu phải dựa vào chính mình. 

Bản thân thật sự phát tâm, thật sự giác ngộ sửa đổi điều hay. Từ bỏ mười điều ác không 

làm nữa, chân tu thập thiện, vì sao phải tu thập thiện? Tu thập thiện không phải vì mình, 

là  để  giúp  chúng  sanh,  làm  gương  sáng  cho  chúng  sanh  noi  theo.  Chúng  ta  không  có 

hành động chỉ nói suông, chúng sanh không tin, nói được nhất định phải làm được chúng 

sanh mới tin. Tất cả hành vi đều là vì chúng sanh khổ nạn, như vậy nghiệp chướng của 

chúng ta mới có thể tiêu trừ. 

Giúp chúng sanh sám trừ nghiệp chướng, cần có trí tuệ, có phương tiện thiện xảo. 

Nên nhớ rằng, Đức Phật độ chúng sanh chỉ có một nguyên tắc chung, là giúp chúng sanh 

giác  ngộ.  Từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay  tạo  ra  nhiều  tội  nghiệp  như  thế,  nguyên  nhân  là  gì? 

Nguyên nhân là do mê thất tự tánh, không biết chân tướng sự thật của vũ trụ vạn pháp, 

do vậy mà tạo nghiệp. Chư Phật Bồ Tát đại từ đại bi, thị hiện ở thế gian này giảng kinh 

thuyết pháp cho chúng sanh, bản thân còn thể hiện để chúng ta noi theo. Giáo huấn thân 

ngữ ý tam luân, từ bi đến tận cùng! Đây là điều chúng ta cần phải học tập. Học tập một 

cách cụ thể là hiểu rõ, lý giải từng câu từng chữ lời dạy trong kinh điển. Sau khi lý giải, 

phải biến nó thành hành vi sinh hoạt của chính mình, biến thành tư tưởng ngôn hạnh của 

chính mình, nó khởi tác dụng rồi. Biểu diễn ra một cách sinh động. 

Quý vị muốn hỏi Phật A Di Đà như thế nào? Bộ Kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ này 

chính là nói rõ về Phật A Di Đà, những gì trong Kinh nói Phật A Di Đà đều làm được. 

Cuộc sống sinh hoạt, khởi tâm động niệm của ngài. Sự nghiệp hằng ngày, sự nghiệp của 

ngài là dạy học. Hiện nay ta thấy về thế giới Cực Lạc, chỉ có hai hạng người. Thế giới đó 

không phải một quốc gia, trong này không có quốc vương, xã hội ở đây rất đơn thuần, 

không có gì phức tạp. Xã hội chúng ta có sĩ nông công thương, thế giới tây phương Cực 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        7/16 

Lạc không có. Thế giới chúng ta có tổ chức chính trị, thế giới Cực Lạc chỉ có hai hạng 

người, một là học sinh, hai là thầy giáo, Phật là thầy, Bồ Tát là học sinh. Không nghe nói 

ở đó có quốc vương, không nghe nói ở đó có đại thần, không nghe nói ở đó có buôn bán, 

thương nhân, công nhân, nông phu đều không có. Chúng ta muốn hỏi, sinh hoạt hằng 

ngày của họ từ đâu mà có? Mặc áo quần mà không có thợ may, vậy áo quần từ đâu mà 

có? Phước báo của họ quá lớn, đều từ tâm tưởng sanh, vừa khởi ý niệm nó lập tức hiện 

ra, phước báo này quá lớn. Trong kinh nói rằng: “muốn y phục có y phục, muốn ẩm thực 

có  ẩm  thực”.  Ta  muốn  ăn  uống  gì  vật  thực  đều  bày  ra  trước  mắt,  không  muốn  nữa  tự 

nhiên nó không còn, không cần dọn dẹp. Thế giới này quá tuyệt như thế, có thể không đi 

ư? Nghe Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu, khiến chúng ta vô cùng khát ngưỡng, luôn hy 

vọng được sớm ngày đến thế giới đó. Ở đó không có bất kỳ thiên tai nào, mỗi người đều 

có trái tim thuần tịnh thuần thiện, người ở thế giới Cực Lạc không có ác niệm. Hay nói 

cách khác, họ không có khởi tâm động niệm, càng không có phân biệt chấp trước. Chúng 

ta muốn đến đó, cần phải thực hành theo những gì ở trước đã nói. Cũng phải buông bỏ 

vọng niệm, buông bỏ phân biệt chấp trước. Trước tiên phải ở đây luyện tập, mới có thể 

thích ứng với môi trường ở thế giới Cực Lạc, tình hình sinh hoạt bên đó. 

Phải biết nghiệp chướng của mình, phải chân thành sám hối. 

Thứ năm là “tùy hỷ công đức”. Khi đã sám hối nghiệp chướng, phải tu tùy hỷ, tùy 

hỷ là gì? Nói một cách trực tiếp là phá phiền não đố kỵ ngạo mạn của chúng ta. Tâm đố 

kỵ,  tâm  phiền  não  là  câu  sanh  phiền  não,  không  phải  học  mà  có.  Khi  mê  thất  tự  tánh, 

phiền não này liền sanh khởi, đây là sai lầm, là nghiệp chướng. Đức Phật dạy chúng ta 

ứng phó như thế nào? Dùng phương pháp tùy hỷ. Người khác có điều tốt ta không đố kỵ, 

chẳng những không đố kỵ mà còn khen ngợi. Chúng ta nhìn thấy liền hoan hỷ, hoan hỷ 

tán thán. Nếu có sức  mạnh, họ cần giúp đỡ, ta toàn tâm toàn lực giúp đỡ và thành tựu 

cho họ, đây gọi là tùy hỷ công đức. 

Lục đạo chúng sanh mê quá sâu, phiền não quá nặng, tự tư tự lợi, tham ái danh văn 

lợi dưỡng, tham luyến ngũ dục lục trần. Họ đạt được lại sợ mất đi, không đạt được niệm 

niệm  mong  cầu,  cổ  nhân  gọi  đây  là  suy  tính  hơn  thiệt.  Đây  là  phiền  não  của  họ,  họ 

không buông bỏ được, họ có duy trì được chăng? Không duy trì được, thọ mạng có hạn, 

nhân duyên phước đức cũng có giới hạn, sao có thể duy trì được. 

Bồ Tát dạy chúng sanh, bản thân họ quả thật cũng làm như thế. Gặp chúng sanh tạo 

ác nghiệp, khuyên họ sám hối. Gặp chúng sanh hành thiện tích lũy công đức, thì tùy hỷ 

công đức, giúp đỡ họ, thành tựu việc tốt cho họ. Thành tựu việc tốt cho người, không 

thành tựu việc ác cho người, điều này rất quan trọng. 

Ở thế gian này, đời này qua đời khác, cổ kim trong ngoài, người lãnh đạo các cấp, 

họ có muốn tổ chức tốt chính trị chăng? Tôi tin họ đều có tâm này, đều muốn tổ chức 

thật tốt, vậy tại sao không làm tốt? Nguyên nhân làm không tốt trong kinh Đức Phật nói 

rất nhiều, nguyên nhân có ba chữ là không buông bỏ được “tham sân si”. 

Tham là làm sao để đạt được, họ hy vọng sở hữu, tâm tham không có cảnh dừng. 

Sân  nhuế,    làm  sao  trừ  được  những  gì  họ  oán  hận.  Đây  là  tạo  nghiệp, tham  sân  là  tạo 

nghiệp, vì tham sân cho nên tạo ra tội nghiệp nghiêm trọng, là vì họ ngu si. Ngu si là gì? 

Là họ không học, không học giáo huấn của thánh hiền. Nói như hiện nay, họ không tiếp 

thu giáo dục luân lý, giáo dục đạo đức, giáo dục nhân quả, giáo dục Tôn giáo, cho nên 

họ ngu si, không hiểu rõ chân tướng của vũ trụ nhân sinh, coi những giả tướng này là 

thật, sai lầm. 

Hy vọng sở hữu danh văn lợi dưỡng của thế gian, vĩnh viễn không mất đi, như vậy 

sao có thể làm được! Nhân sinh sẽ chết, họ sợ chết, vì sao vậy? Vì chết họ sẽ mất hết tất 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        8/16 

cả, tham sống sợ chết. Họ sống rất mệt mỏi, sống rất đáng thương, sống rất đau khổ, đây 

là sự thật. Nếu họ thật sự tiếp xúc với giáo dục Tôn giáo, giáo dục Tôn giáo dạy những 

gì? Chúng ta xem hai chữ Tôn giáo này, không thể không tôn kính trí tuệ chân thật của 

các bậc thánh hiền, họ gọi nó là giáo dục Tôn giáo. Tôn nghĩa là gì? Chư vị có thể tra từ 

điển, trong từ điển có rất nhiều nghĩa, có ba nghĩa chính, thứ nhất là chủ yếu, thứ hai là 

quan trọng, nghĩa  thứ  ba  là  tôn  sùng. Sùng là chí  cao vô thượng, nghĩa là điều  mà  đại 

chúng đều tôn trọng. Giáo là giáo dục, dạy học, giáo hóa. Hợp hai chữ Tôn giáo lại nghĩa 

là giáo dục chủ yếu, dạy học quan trọng, giáo hóa tôn sùng. Điều này đối với nhân loại 

không tuyệt vời ư? Có thể không học nó sao? Nếu chúng ta đến thế gian này, làm người 

trong đời này, vứt bỏ giáo dục quan trọng, vứt bỏ giáo dục tôn sùng, như vậy sao không 

ngu si được? Người ngu si có thể không tạo nghiệp ư? Động loạn của xã hội, thiên tai 

thảm họa trên địa cầu đều có nguyên nhân cả, không phải vô duyên vô cớ phát sanh. 

Giáo dục Tôn giáo là giáo dục quan trọng nhất của đời người. Cổ thánh tiên hiền rất 

thông minh, Tôn giáo bản địa của họ là Đạo giáo, Nho không phải Tôn giáo, Phật giáo từ 

bên  ngoài  truyền  vào,  Phật  giáo  cũng  không  phải  Tôn  giáo,  nhưng  đến  Trung  quốc  bị 

xưng là Tôn giáo, điều này rất có lý. Vì sao vậy? Vì nó phù hợp với ba điều kiện là chủ 

yếu, quan trọng, tôn sùng. Giáo dục Phật giáo và giáo dục truyền thống của thánh hiền, 

lấy Nho giáo làm tượng trưng. Đều thuộc về chủ yếu, quan trọng, tôn sùng, quả thật phù 

hợp  với  định  nghĩa  của  Tôn  giáo. Nếu  có  thể  học tập những điều này, ta  đối với  chân 

tướng sự thật của vũ trụ vạn hữu, phải hiểu rõ ràng minh bạch, bất luận theo ngành nghề 

nào, đều là Phật Bồ Tát! Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”. 

Quý vị là Phật, họ là Phật, tôi cũng là Phật, đều là Phật. Phật nghĩa là gì? Đối với chân 

tướng của nhân sanh vũ trụ thông đạt thấu triệt, đây gọi là Phật. Người Ấn độ gọi là Phật, 

người  Trung  quốc  gọi  là  thành  thánh.  Thánh  nghĩa  là  thông  đạt  thấu  triệt,  hoàn  toàn 

không có chút mê tín nào. Không thông triệt thấu hiểu chân tướng tất cả pháp, như vậy 

gọi là mê tín. Quý vị tin nó là mê tín, nếu không tin nó cũng là mê tín, vì sao vậy? Vì ta 

không hiểu rõ ràng. Bất luận tin hay không tin, tin đó đều là mê tín. Chỉ có hiểu rõ ràng 

minh  bạch  về  nó, như  vậy  mới  không  mê  tín.  Tin  nó  là  không  mê,  không  tin  nó  cũng 

không mê. Chưa tiếp xúc nhưng nghe người nói cũng nói theo, điều này làm tổn thương 

chính mình rất nghiêm trọng. 

Trong tùy hỷ tuyệt đối không đánh mất thanh tịnh bình đẳng giác của chính mình, 

đây mới gọi là công đức. Nói cách khác, tuyệt đối không tiêm nhiễm danh văn lợi dưỡng, 

tuyệt đối không tiêm nhiễm ngũ dục lục trần. Vĩnh viễn duy trì tâm địa thanh tịnh bình 

đẳng, giác mà không mê, đây là công đức. Do đây có thể biết, chân tướng sự thật này 

quan trọng biết bao. 

Toàn tâm toàn lực giúp người khác, không cầu hồi báo. Nếu giúp người khác còn 

cầu hồi báo, đó là phước đức, không phải công đức. Phước đức không xa lìa luân hồi lục 

đạo, công đức vượt thoát luân hồi lục đạo. Chúng ta nói rõ ràng hơn một chút, nói rõ 

ràng  một  chút  mọi  người dễ nhớ. Tâm  địa  thanh  tịnh, tâm  địa  bình  đẳng, tâm  địa giác 

ngộ, đó gọi là công đức. Nếu tâm không thanh tịnh, không bình đẳng, không giác ngộ, 

dù làm việc tốt đều là phước đức, như vậy mọi người sẽ hiểu rõ. Một tiêu chuẩn rất rõ 

ràng, chính là trên đề kinh này nói thanh tịnh bình đẳng giác. Bất luận là việc tốt như thế 

nào, tâm địa đều thanh tịnh bình đẳng giác, đây là công đức! Cùng làm việc tốt, nhưng 

có cầu, cầu báo đáp, cầu phước, cầu tuệ, cầu thông minh, cầu của cải, cầu sống lâu, đó là 

phước báo. Chỉ cần có ý niệm cầu chính là phước đức, không cầu có đạt được chăng? 

Không cầu đạt được càng nhiều, đạt được càng viên mãn, đạt được là vô hạn. Có cầu đạt 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        9/16 

được là có hạn, không viên mãn, có hạn, đó là tạo nghiệp luân hồi, đạo lý này không thể 

không hiểu. 

Cúng dường bố thí lớn nhất là pháp cúng dường, pháp bố thí. Pháp có thể giúp tất 

cả chúng sanh giác ngộ, xã hội này nay đặc biệt cần sự giúp đỡ của chánh pháp. Hiện 

nay giao thông phương tiện nhanh chóng, tin tức phát triển, bất kỳ khu vực nào trên thế 

giới  phát  sanh  vấn  đề,  chỉ  vài  tiếng  sau  truyền  hình  vệ  tinh  và  mạng  internet  đưa  tin, 

người trên toàn thế giới đều biết. Hoàn toàn không giống với xã hội ngày xưa. 80 năm 

trước, xã hội lúc đó, lúc tôi còn rất nhỏ, sinh trưởng tại nông thôn. Nông thôn cách thành 

thị, cách huyện thành 25 dặm, trên thực tế khoảng 10 cây số. Lúc đó không có phương 

tiện giao thông, đều đi bộ. Sáng sớm là bắt đầu đi, vào đến thành vừa đúng giờ ăn cơm, 

phải đi nửa ngày, đi khoảng năm sáu tiếng mới đến. Hiện nay giao thông phương tiện, đi 

xe hơi khoảng mười đến mười mấy phút là đến. Thời đó trong thành phát sanh sự cố, 

nông thôn chúng tôi muốn biết, có thể phải nửa tháng đến một tháng, mới có người từ 

thành  thị  đến,  nói  cho  chúng  tôi  biết  phát  sanh  điều  gì.  Nếu  vấn  đề  phát  sanh  ở  nước 

ngoài, chúng ta vĩnh viễn không biết. 

Hiện nay xã hội động loạn, toàn thế giới đều động loạn, có phương pháp cứu vãn 

chăng? Có phương pháp, có những phương pháp của truyền thông khoa học kỹ thuật cao 

là được cứu. Nếu không có những thứ này, vậy thì hết cách. Phương pháp này chính là 

giáo dục, nếu thật sự có một đài truyền hình vệ tinh và mạng internet độc lập, phát sóng 

toàn cầu. Có công cụ tốt như vậy, có một nhóm thầy giáo nhiệt huyết, không cần nhiều, 

khoảng năm sáu mươi người là đủ. Mỗi ngày phát sóng đạo lý giảng kinh dạy học của 

thánh hiền, toàn thế giới đều có thể xem được. Chúng ta tin rằng dạy học như vậy một 

năm, thế giới này sẽ an định. Nội dung dạy học, có thể nói là nhu cầu bức thiết hiện nay 

của xã hội, nhu cầu gì? Nhu cầu an định, nhu cầu luân lý, nhu cầu đạo đức, nhu cầu giáo 

dục nhân quả, vì sao vậy? Vì những thứ này có thể giúp xã hội an định, có thể giúp thế 

giới này khôi phục lại sự hòa bình hòa thuận như ngày xưa. Điều này hoàn toàn tương 

ưng  với  hy  vọng  của  Đường  Thái  Tông  1400  năm  trước.  Thời  đại  Đường  Thái  Tông 

sanh trưởng, cũng là xã hội động loạn. Tùy Dương Đế vứt bỏ luân lý đạo đức, hoàn toàn 

chú trọng hưởng thụ cá nhân, không quan tâm đến nỗi khổ của nhân dân, cho nên xã hội 

mới loạn. Tùy  Dương Đế nước  mất nhà tan, chết rất thê thảm. Đường Thái Tông bình 

định động loạn thay thế nhà Tùy, dựng lên nhà Đường. Nhu cầu bức thiết thời đó, là làm 

sao  có  thể  khiến  xã  hội  an  định.  Đường  Thái  Tông  16  tuổi,  như  hiện  nay  gọi  là  khởi 

nghĩa, làm tướng quân dẫn binh. Sau khi nhà Tùy diệt, phụ thân ông lên làm hoàng đế 

dựng lên thời nhà Đường. Phụ thân làm vua chín năm thì mất, ông kế thừa vương vị, ông 

kế thừa vương vị năm 24 tuổi, rất trẻ. Ông nghĩ đến làm sao trị tốt quốc gia, làm sao có 

thể khiến xã hội có nền trị an lâu dài. Ông nghĩ rằng vấn đề này cần có trí tuệ, cần có 

phương pháp, cần có lý niệm, cần kinh nghiệm, cần hiệu quả, những điều này từ đâu mà 

có? Ông nghĩ đến các bậc thánh hiền, phải hấp thu kinh nghiệm giáo huấn của họ. Do đó 

ông giao phó đại thần Ngụy Trừng, người này rất nổi tiếng trong lịch sử, rất nhiều người 

biết đến ông. Để Ngụy Trừng thành lập một tổ nhỏ, sưu tập từ Tam Hoàng Ngũ Đế đến 

nhà Tùy, trong 2500 năm này, khoảng 2500 năm. Trong những cổ tịch, ông cần những 

tài liệu này, sưu tập từ trong cổ tịch này cho ông xem. Vì sách quá nhiều, bắt đầu đọc từ 

đâu? Không thể đọc được, vì thế để những người này sưu tập. Những người này không 

phụ kỳ vọng, từ trong những cổ tịch này, trong hơn 1 vạn loại sách cổ chọn ra 65 loại. 

Trong  65  loại  này  lại  chọn  ra  những  điều  Đường  Thái  Tông  cần.  Những  tài  liệu  tham 

khảo  mà  ông  cần,  biên  tập  thành  một  cuốn  sách  gọi  là  Quần  Thư  Trị  Yếu,  chính  là 

những giáo huấn và kinh nghiệm quan trọng trong cách trị nước. Hiện nay gọi là tư liệu, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        10/16 

tư liệu quan trọng nhất trong việc trị nước, tất cả khoảng 50 vạn chữ, phân lượng như 

vậy. Sau khi biên tập xong cuốn sách này, Đường Thái Tông không bao giờ rời khỏi tay. 

Lúc trẻ ông đọc sách không nhiều, bây giờ trị lý một quốc gia lớn như vậy, quả thật ông 

trị  lý  đất  nước  này  rất  tốt, được  xưng  là  thời  đại  hưng  thịnh  trong  lịch  sử,  Đại  Đường 

thịnh  thế.  Hiện  nay  có  rất  nhiều  người  nước  ngoài, nơi  Hoa  kiều  cư  trú  đặt  tên  là phố 

Đường  Nhân,  Đường  là  từ  đây  là  ra.  Cho  thấy  nền  chính  trị  của  ông  rất  thành  công, 

thành công của ông bộ sách này đóng vai trò quan trọng nhất, bảo điển trị quốc! 

Sau khi nhà Đường mất nước, nhà Đường trị thế 300 năm. Sau khi nhà Đường mất, 

bộ sách này thất truyền, không tìm thấy, vì thế các thời Tống Nguyên Minh Thanh đều 

không thấy  cuốn  sách  này. Sau này  mới  biết, cuốn sách  này  bị người  Nhật bản  lấy  đi. 

Chúng ta biết vào thời nhà Đường, Nhật bản phái rất nhiều lưu học sinh, rất nhiều người 

xuất gia đến Trung quốc học tập, họ đem  rất nhiều thứ của Trung quốc về nước. Nhật 

bản coi cuốn sách này như quốc bảo. 

Hoàng đế Càn Long thời nhà Thanh làm vua 60 năm, truyền ngôi cho con trai là 

Gia Khánh, ông lên làm thái thượng hoàng. Giao chính quyền cho con trai, ông lên làm 

thái thượng hoàng. Khi Gia Khánh làm hoàng đế, đại khái người Nhật bản nghe hoàng 

đế mới lên ngôi, họ liền tặng một ít lễ vậy, chính là tiến cống, trong lễ vật có bộ sách này. 

Lúc này người Trung quốc mới biết, mới thấy cuốn sách này. Khi cuốn sách này từ Nhật 

bản lưu truyền đến Trung quốc, không quá mười bộ, số lượng rất ít. Cho nên rất ít người 

biết, người xem lại càng ít hơn. 

Đầu năm dân quốc, khi nhà sách Thương vụ vừa sáng lập, lúc đó những người này, 

nói như danh từ hiện nay gọi là chuyên gia học giả. Họ thật sự đủ tư cách đảm nhận, 

đem  cuốn  Quần  Thư  Trị  Yếu  của  Đường  Thái  Tông, dùng  nguyên  bản  của  Nhật bản, 

dùng nguyên bản giống như hiện nay dùng máy chụp lại, in lần thứ nhất, tôi nghĩ phân 

lượng chắc không quá 1000 bộ. Về sau tái bản lại lần nữa, cho nên đã in được hai lần, dự 

đoán là 2000 bộ. Bộ sách này lưu hành trên mảnh đất này đã tám chín mươi năm. Xã hội 

Trung quốc cứ động loạn mãi, cho nên chúng tôi lo cuốn sách này lại bị thất truyền, có 

thể không tìm thấy nữa, nhưng vẫn tìm lại được từ Nhật bản. 

Trước đây tôi từng đọc qua bộ Chư Tử Trị Yếu, sách này từ đâu mà có? Trong sách 

có chú thích rõ ràng 20 quyển sau cùng của Quần Thư Trị Yếu. Quần Thư Trị Yếu tổng 

cộng có 50 quyển, là 20 quyển sau cùng. Cho nên tôi biết có bộ sách này, nhưng chưa 

từng thấy. 

Tôi thấy thế giới động loạn như thế, mỗi quốc gia đều cần đến, đều cần những tài 

liệu tham khảo trị quốc này. Bộ tư liệu này rất có giá trị, cho nên khi giảng kinh tôi có 

nhắc đến mấy lần. Không ngờ có một vài người đồng học có tâm, họ lưu ý và giúp tôi 

tìm được, tìm được gửi đến HongKong cho tôi. Tôi nhận được hai bộ, tôi nhận được cả 

hai bản. Thật khó được, thật hy hữu! Trong nước cũng có người có tâm, tôi thấy trong 

nước xuất bản cả hai loại, tái bản lại bằng chữ giản thể. Không phải không có ai, quả thật 

có người, có người nhận thức được giá trị của nó, đúng là khó được. 

Tôi đem hai bản của tôi giao cho nhà sách Thế Giới của Đài Loan, một loại in một 

vạn bộ, như vậy về sau bộ sách này không bị thất truyền. Tôi in số lượng sách này, hy 

vọng trong năm nay, tôi nhờ Liên Hiệp Quốc, tổng thư ký của tổ chức hòa bình Tôn giáo 

thế giới rất thân với tôi. Tôi nhờ ông thông qua danh nghĩa tổ chức hòa bình Tôn giáo 

thế giới của Liên Liệp Quốc, tặng cho tất cả hội viên của Liên Hiệp Quốc, tôi dùng làm 

lễ vật tặng cho họ. Lễ vật này có rất nhiều loại, tất cả có bốn loại, rất quý, tặng cho lãnh 

đạo của mỗi quốc gia, để họ tham khảo, hy vọng mọi người cùng nỗ lực cứu vãn thế giới. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        11/16 

Sách này viết bằng thể văn cổ, phiên dịch rất khó khăn. Bởi vậy chúng tôi cũng có 

một  nhóm  thầy  giáo  ở  thủ  đô  Malaysia.  Trước  đây  trung  tâm  giáo  dục  văn  hóa  ở  Lô 

Giang An huy, số thầy giáo này bây giờ có hơn 20 vị tại thủ đô Malaysia, thầy Thái Lễ 

Húc dẫn đầu, chuyên nghiên cứu truyền thống văn hóa. Tôi hy vọng nhóm thầy giáo này, 

toàn tâm toàn ý trong thời ngắn nhất làm chú âm chú thích cho bộ Trị Yếu này, rồi dịch 

thành  văn  bạch  thoại.  Sau  đó  từ  văn  bạch  thoại,  dịch  sang  ngoại  ngữ.  Không  những 

chúng ta phải đem những tài liệu tham khảo quan trọng này đưa đến nước ngoài, mà tôi 

còn  hy  vọng  những  thầy  giáo  này  đều  có  thể  giảng  giải.  Chúng  ta  có  thể  thông  qua 

truyền  hình  vệ  tinh,  thông  qua  mạng  internet  để  dạy  chương  trình  này_Quần  Thư  Trị 

Yếu. Mở lớp học này. 24 tiếng đồng hồ không gián đoạn, phát sóng trên toàn cầu. Khiến 

người  trên  toàn  thế  giới,  đều  có  thể  nghe  được,  đều  có  thể  đọc  được.  Hấp  thụ  kinh 

nghiệm  trị  quốc  bình  thiên  hạ  mấy  ngàn  năm  của  người  xưa,  để  giúp  thế  giới  bây  giờ 

khôi phục lại nền an định hòa bình. Khiến nhân dân xa lìa thiên tai thảm họa, đều sống 

cuộc đời hạnh phúc mỹ mãn, chúng ta tùy hỷ công đức này. 

Tôi ủy thác Liên Hiệp Quốc tặng lễ vật cho mỗi quốc gia, trong lễ vật có một bộ Tứ 

Khố Hội Yếu. Tôi đã in 200 bộ, dự tính khoảng 500 vạn usd, tặng cho mỗi quốc gia một 

bộ, một bộ khoảng 2 vạn năm ngàn tiền Mỹ. Hai bộ năm vạn, 200 bộ là 500 vạn. 

Trị Yếu của Đường Thái Tông tặng 10 bộ, còn có một bộ sách cũng rất quý tên là 

Quốc  Học  Trị  Yếu_Trị  này  là  trị  học,  trị  của  Quần  Thư  Trị  Yếu  là  chính  trị,  đó  là  trị 

quốc, cùng một chữ trị nhưng ý nghĩa khác nhau. Quốc Học Trị Yếu là tinh hoa của Tứ 

Khố Toàn Thư, tinh hoa của Tứ Khố, nhập môn của Tứ Khố. Nghĩa là muốn nghiên cứu 

truyền thống văn hóa xưa, có thể hạ thủ từ bộ sách này. Trước tiên phải có nhận thức, có 

cảm tình, có yêu thích đối với truyền thống văn hóa, sau đó có thể nghiên cứu chuyên 

sâu. 

Ba bộ sách này, Quần Thư mười bộ, Quốc Học mười bộ, một bộ Tứ Khố Toàn Thư. 

Ngoài ra còn tặng hai con dấu, dấu đồng. Hình dáng con dấu này tôi không có cầm theo, 

tiết học sau tôi đem đến cho mọi người xem. Hoạt động năm nay của Liên Hiệp Quốc, 

tôi chuẩn bị những lễ vật này, tặng cho người lãnh đạo của mỗi quốc gia trên toàn thế 

giới. Đây là gì? Là tùy hỷ công đức. 

Thứ sáu là “thỉnh chuyển pháp luân”. Đây là tôi đối với các thầy giáo ở trung tâm 

của thủ đô Malaysia, tôi phải thỉnh họ chuyển pháp luân. Nghĩa là đem bộ Quần Thư Trị 

Yếu này, giảng một lần thật tường tận tỉ mỉ, dùng vệ tinh và mạng internet phát sóng trên 

toàn  cầu.  Giảng  thời  gian  dài  không  gián  đoạn,  không  ngừng  phát  sóng,  mở  trên  đài 

truyền hình môn học Quần Thư Trị Yếu. Trước tiên giảng giải bằng tiếng Trung quốc, 

sau đó hy vọng có người học ngoại ngữ dùng tiếng anh giảng giải. Hiện nay Liên Hiệp 

Quốc thông dụng sáu loại ngôn ngữ, hình như có tiếng Tây  Ban Nha. Giảng giải bằng 

nhiều ngôn ngữ khác nhau, để người trên toàn thế giới đều đọc được. Vì sao Trung quốc 

mấy ngàn năm nay quốc gia này có nền trị an lâu dài như thế? Vì sao nền văn minh cổ 

lão này đến nay vẫn không suy yếu hay lạc hậu? Bốn nền văn minh lớn của thế giới, có 

ba nền văn minh không còn, chỉ có Trung quốc vẫn còn, vì sao vậy? Giảng giải rõ ràng, 

mọi người đều hiểu được, mới biết học thuật của truyền thống xưa, nó siêu việt thời gian 

và  không  gian.  Ngày  xưa  thích  hợp,  ngày  nay  vẫn  thích  hợp.  Chúng  tôi  từng  làm  thí 

nghiệm ba năm ở Thang Trì, rất thành công. Chứng tỏ những gì của cổ nhân, đối trị xã 

hội hôm nay rất có hiệu quả. Nó siêu việt thời gian, siêu việt không gian, người bây giờ 

gọi là chân lý, chân lý vĩnh viễn bất biến. Không thể nói nó là thứ lỗi thời, lạc hậu cho 

nên không cần đến, không cần lập tức có vấn đề. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        12/16 

Dạy học mấy ngàn năm nay của người xưa, khiến xã hội này có nền trị an lâu dài, 

khiến  dân  tộc  này  mãi  mãi  tiến  bộ  theo  thời  đại  mà  không  bị  lạc  hậu.  Người  xưa  tôn 

sùng chân lý, văn hóa xưa là kết tinh của văn hóa, chúng ta phải nỗ lực tuyên dương, 

phải siêng năng học tập. 

Ở đây, học sinh trong học viện chúng tôi, bất luận là thướng trú hay là đến tham 

học đều phải học tập. Nếu mọi người đều có thể thực hành nó, tôi tin khoảng 10 năm nữa, 

thành phố Đồ Văn Ba là đô thị mô phạm về hòa bình trên toàn thế giới. Thiết tưởng này 

là thật, không phải huyễn tướng. Chúng tôi ở đây được 10 năm, nền móng đã vững, thêm 

10 năm nỗ lực nữa, người người nơi khu vực này đều hiểu biết luân lý, đều hiểu biết đạo 

đức, đều hiểu biết nhân quả, đều tiếp xúc nền giáo dục Tôn giáo tốt đẹp. Tôn giáo ở Đồ 

Văn Ba có thể đoàn kết với nhau. 

Bước thứ nhất chúng ta đã thành công, tôi nghĩ bữa tiệc thân mật buổi tối của chúng 

tôi, tổ chức vào tối thứ bảy hàng tuần. Hiện nay người tham gia ngày càng nhiều, mỗi 

Tôn giáo cũng bắt đầu đến tham gia, là việc tốt! Nếu mọi người thật sự nỗ lực, nhân sĩ 

các Tôn giáo khác nhau yêu thích điều này, mỗi năm Đồ Văn Ba có thể tổ chức một hai 

lần hoạt động này với mô hình lớn, tổ chức trên danh nghĩa của thành phố. Chúng ta tổ 

chức Luận Đàm Văn Hóa Tôn Giáo Đồ Văn Ba, có thể tổ chức năm ngày đến một tuần. 

Hoan nghênh người trên toàn thế giới, trên cả nước đều có thể đến tham gia, thể nghiệm 

văn hóa của Đồ Văn Ba. Văn hóa trong này dung hợp cả cổ kim  trong  ngoài, tập đại 

thành tất cả văn hóa, tổ chức hoạt động này ở đây. Tôi tin không những đối với Úc châu, 

mà đối với toàn thế giới sẽ có ảnh hưởng rất sâu xa. 

Những  vấn  đề  này  đều  thuộc  về  tùy  hỷ  công  đức,  thỉnh  chuyển  pháp  luân.  Thỉnh 

chuyển pháp luân là mời người hiểu biết giảng giải và hướng dẫn cho chúng ta. Học viện 

Tịnh tông có sứ mạng này, có nghĩa vụ này. Học viên của học viện, bất luận là tại gia 

hay xuất gia phải phát tâm đại bồ đề. Như ông Baladen nói, bắt đầu từ chính mình bỏ ác 

dương thiện, bắt đầu từ bản thân mình thực hành việc cải tà quy chánh, bắt đầu từ mình 

thực hành  việc đoan chánh tâm  niệm.  Ở  đây  Học  viện  Tịnh  tông dẫn  đầu, trong  thành 

phố nhỏ Đồ Văn Ba này, do chúng ta đứng ra thực hiện, siêng năng nỗ lực thực hành. 

Thực hành hội tập tất cả các văn hóa khác nhau trên toàn thế giới. Người xưa nói, tìm 

điểm tương đồng trong sự khác biệt, hội hợp nền văn hóa mới, văn hóa mới của cổ kim 

trong ngoài, thực hiện tại nơi đây. Thí nghiệm này thành công, chúng ta tin rằng đối với 

toàn thế giới, giữ được nền hòa bình an định, trị an lâu dài, đem đến sự cống hiến lớn lao. 

Như vậy đời này chúng ta sống không uổng phí, đến địa cầu này không có lỗi với chúng 

sanh ở đây. 

Mục tiêu sau cùng của chúng ta vẫn là cầu sanh tây phương Tịnh độ, vẫn là trở về 

bên  Phật  A  Di  Đà.  Chúng  ta  phải  thường nghĩ, bây  giờ  chúng  ta  ở  nơi  thế  giới  này  là 

Phật A Di Đà phái chúng ta đến. Một mặt tu Tịnh độ, một mặt phải làm công việc tốt 

đẹp này, tự lợi lợi tha, đây mới gọi là công đức viên mãn. 

Hết giờ rồi, hôm này chúng ta học đến đây. 



 

 

 

 

 

 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        13/16 



 

Tập 242 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 19.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 293, hàng thứ ba, bắt đầu xem từ đoạn giữa. 

Chúng ta đọc lướt qua đoạn này: “Cho nên trong kinh, chư đại Bồ Tát dự hội, đều 

tu theo đức của Phổ Hiền đại sĩ. Đức của Phổ Hiền là thập đại nguyện vương quy về Cực 

Lạc, đức tự lợi lợi tha, không có cùng tận”. Chúng ta đọc đến đây. 

Thập đại nguyện vương chúng ta đã học nhiều lần, tuy văn tự không nhiều, nhưng 

sự  lý  bao  hàm  trong  mỗi  câu  đều  không  cùng  tận.  Cho  nên  mỗi  lần  nói  cũng  bất  tận, 

hoàn toàn không giống nhau, mọi người đều có thể tham khảo lẫn nhau. 

Ở trước nói đến tùy hỷ công đức, bây giờ chúng ta nói đến nguyện thứ sáu thỉnh 

chuyển pháp luân. Từ thứ nhất đến thứ năm đều là thành tựu đức hạnh chính mình, tự 

hành. Hai câu tiếp theo là hóa tha, sau khi tự hành phải hóa tha, trước khi hóa tha nhất 

định  phải  tự hành.  Khi đức hạnh và trí  tuệ  của  bản thân chưa hiện tiền, làm  sao giúp 

được người khác? Phát tâm hoằng dương chánh pháp không thể không siêng năng học 

tập mười nguyện này. 

“Pháp”,  trong  giáo  lý  đại  thừa  đem  muôn  sự  muôn  vật  khắp  biến  pháp  giới  hư 

không  giới, dùng  một  chữ  làm  đại  danh  từ  chung, đại  danh  từ  này  gọi  là  pháp.  Vì  thế 

Phật pháp vô biên. Phật nghĩa là giác ngộ, trong kinh điển Đức Phật nói vũ trụ biến pháp 

giới hư không giới, muôn sự muôn vật vô lượng vô biên. Ta đối với pháp vô lượng vô 

biên này đều thấu triệt, đều giác ngộ, điều này nói không đơn giản! 

Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, tâm cung kính đối với Chư Phật Bồ Tát liền sanh khởi. 

Họ quả thật rất tuyệt vời, đạo đức cao siêu, trí tuệ vô lượng, vô tận phương tiện thiện xảo 

để giáo hóa chúng sanh, giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. Người như 

vậy trong tất cả chúng sanh, tìm đâu ra? Những người này đều là vô lượng kiếp tu hành 

tích lũy mà thành tựu. 

Ngày nay chúng ta có thể làm được chăng? Có thể, vì sao có thể? Vì trong đời quá 

khứ  chúng  ta  cũng  có  vô  lượng  kiếp,  quý  vị  có  thể  nói  trong  quá  khứ  ta  không  tu  ư? 

Không học ư? Nếu trong quá khứ không tu, hôm nay tuyệt đối ta không có nhân duyên 

được  nghe  danh  hiệu  của  Phật,  được  học  kinh  điển  của  Phật,  không  có  nhân  duyên! 

Chúng ta có thể khẳng định, trong đời quá khứ chúng ta từng có nhiều đời nhiều kiếp tu 

hành. Vì sao không thành tựu? Chính là vì nghiệp chướng của mình quá nặng, cho nên 

tu học không có thành tựu. Căn cứ trong đời này mà nói, những cảnh giới này đều có thể 

lãnh hội được. 

Chúng ta nghe pháp, tiếp xúc Phật pháp nhiều năm như vậy. Có người sơ học mới 

tiếp xúc mấy tháng, mấy tháng thành tựu là rất khả quan. Cổ nhân nói học Phật một năm 

Phật tại trước mắt, học Phật hai năm Phật ở trên trời, học Phật ba năm Phật biến thành 

mây khói, không còn nữa. Đây là gì? Là nghiệp chướng, tập khí, ta không có năng lực 

kháng lại. Trong đời quá khứ bản thân tuy đã học, nhưng công phu không đủ, không đắc 

lực. Nếu trong đời quá khứ thiện căn sâu dày, công phu đắc lực, không bị cảnh giới bên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        14/16 

ngoài  xuay  chuyển.  Hạng  người  này  học,  khoảng  mười  năm,  hai  mươi  năm,  ba  mươi 

năm, Phật đều ở trước mắt, không thay đổi. 

Từ hiện tượng này chúng ta có thể lãnh hội rằng, trong đời quá khứ ta chắc chắn có 

học,  thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên  không  đủ,  đây  đều  do  nghiệp  chướng  sâu  nặng. 

Làm sao để bù đắp? Phương pháp bù đắp như cổ nhân nói: “Cần cù bù khả năng”. Cần 

cù trong Phật pháp gọi là tinh tấn, chỉ có tinh tấn mới có thể bù đắp chổ tu hành thiếu 

của ta trong đời quá khứ. 

Tinh nói một cách đơn giản là phải chuyên nhất, đây là tinh. Không được học nhiều, 

không được học tạp, học nhiều học tạp là không tinh. Dùng sức nhiều mà thành tựu ít, 

nếu tinh tấn chuyên nhất, dùng sức ít mà thành tựu lớn, không giống nhau. “Nhất môn 

thâm  nhập,  trường  thời  huân  tu”.  Phật  tổ  từ  bi  giáo  huấn,  chúng  ta  đã  lơ  là.  Chúng  ta 

từng  nghe  lời  này,  không  phải  chưa  nghe,  bản  thân  cũng  nói  được  nhưng  không  thực 

hành. Chúng ta quan sát tường tận người tu hành thành tựu từ xưa đến nay, điều khiến 

họ  tu  hành  thành  tựu  thực  tế  mà  nói  chính  là  ở  nơi  một  chữ  “cần”,  tinh  tấn.  Cho  nên 

trong lục độ, thập độ, tinh tấn là thiện căn hàng đầu của Bồ Tát, thiện căn có thể sanh ra 

tất cả thiện pháp. Chúng ta tu học, sai lầm chính là làm tinh lực chúng ta phân tán, thời 

gian phân tán. Cho nên học nhiều năm, chỉ học được chút thường thức bên ngoài, không 

đạt được tinh túy trong Phật pháp, không nếm được pháp vị giống như người xưa nói. 

Nếm được pháp vị ta mới có pháp hỷ, gọi là pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan 

hỷ, hoàn toàn khác nhau! 

Cổ đức nói rất hay: “thế vị sao đậm bằng pháp vị”. Đa số mọi người đều tham đồ 

thế vị như danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, tham lam những thứ này. Tu học thánh 

hiền, Phật pháp cũng dùng tham tâm để học, tham nhiều. Người ta học một thứ mình học 

mười thứ, người ta học mười thứ mình học 100 thứ. Kết quả người khác thành tựu, còn 

mình chưa thành tựu. Tham nhiều nuốt không trôi, đây là ăn tươi nuốt vội, như vậy là sai 

lầm, cần phải sửa đổi! 

Người bây giờ tu học, cũng có nhiều người rất tinh tấn, nhưng phương pháp không 

đúng. Vấn đề sâu xa, cổ nhân tu học đặt nền móng rất vững chắc, người bây giờ không 

có  nền  móng,  bởi  vậy  dù  tinh  tấn  như  thế  nào  cũng  không  bằng  cổ  nhân,  vì  nền  tảng 

không chắc. Kể cả tôi cũng không có nền tảng vững chắc, bây giờ nhận ra nhưng không 

còn kịp nữa. Nền tảng là gì? Chúng ta thường nghe người ta nói đến nền tảng giáo dục. 

Ngày xưa người ta rất coi trọng nền tảng giác dục, ai đặt nền móng cho ta? Là mẹ mình. 

Trong ngũ luân nói: “phu phụ hữu biệt”. Vợ chồng kết hợp thành một gia đình, nhiệm vụ 

lớn nhất trong gia đình là gì? Là sanh và dưỡng dục con cái, khiến cho gia tộc này, từ 

đời này sang đời khác có người thừa kế, không để nó gián đoạn. Cho nên nói: “bất hiếu 

có  ba,  vô  hậu  lớn  nhất”,  câu  này  nói  cho  ai  nghe?  Nói  cho  người  làm  mẹ  nghe.  Hậu 

không  phải  là  con  cháu  nhiều  hay  là  ít,  không  phải  như  vậy,  mà  trong  hàng  con  cháu 

phải có người xuất sắc, họ có thể kế thừa gia đạo của mình, kế thừa gia học, kế thừa gia 

quy và kế thừa gia nghiệp, đây gọi là có hậu nhân. Dù con cái đông đúc nhưng không thể 

kế thừa, không có người nào, như vậy gọi là người mất nhà tan. Gánh nặng này là trách 

nhiệm của người mẹ, quý vị nói người mẹ vĩ đại biết bao. Người mẹ đạo tạo đời sau, đặt 

nền tảng giáo dục cho họ. Bắt đầu từ khi nào? Bắt đầu từ khi mang thai, gọi là thai giáo. 

Theo cổ lễ, lễ sau khi mang thai, trong mười tháng này người làm mẹ nhất định phải biết, 

tâm trạng và cử chỉ của mình đều ảnh hưởng đến thai nhi. Nếu có ý niệm bất thiện, ngôn 

ngữ và hành vi bất thiện, thai nhi cũng ảnh hưởng sự bất thiện, sau này sinh ra không dễ 

dạy. Nếu thời kỳ mang thai, khởi tâm động niệm thuần tịnh thuần thiện, ngôn hành cử 

chỉ đều như lý như pháp, thai nhi này ảnh hưởng nét thuần chánh, tương lai rất dễ dạy, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        15/16 

nghe lời. Sau khi đứa trẻ sinh ra, từ khi sanh ra đến 3 tuổi, 1000 ngày này gọi là nền tảng 

giáo dục, đặt nền tảng là đặt vào thời kỳ này, trước ba tuổi. Cha mẹ, người lớn nhất định 

phải giữ lễ trước mặt đứa bé, thật quy củ để chúng noi theo. Tuy chúng không biết nói, 

nhưng nó biết nhìn, biết nghe và đang bắt chước, đang học tập. Đến 3 tuổi 1000 ngày 

này, nền tảng này gọi là thâm căn cố đế. Ngạn ngữ xưa có nói rằng: “ba tuổi xem 80”, ba 

tuổi có nền tảng vững chắc, 80 tuổi cũng không thay đổi, quý vị nói điều này quan trọng 

biết bao. Thời đại này của chúng ta không còn, trước chúng tôi một đời cũng không còn, 

đời trước nữa đã lơ là. Khoảng thời cao tổ chúng tôi còn được, còn có thể thống, thời đại 

của tằng tổ đã lơ là, đến cha mẹ không còn coi trọng nền tảng giáo dục này nữa. 

Chúng ta đọc cổ lễ mới biết, con người vốn rất dễ dạy, thánh hiền cũng dạy mà ra, 

Phật Bồ Tát cũng dạy  mà ra. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất hay:  “tất cả chúng sanh 

vốn  là  Phật”.  Trong  truyền  thống  dạy  học  cũng  thường  nói,  người  người  có  thể  làm 

Nghiêu Thuấn, Nghiêu Thuấn là tấm gương trong các bậc thánh hiền, là mô phạm của 

đại thánh đại hiền. Bản tánh của con người vốn là như vậy, nếu không được dạy dỗ thì 

sao?  Không được  dạy  sẽ  nhiễm  thành  tập  tánh,  gọi  là:  “gần  mực  thì  đen,  dần  đèn  thì 

sáng”, đã bị ô nhiễm. “Tánh tương cận, tập tương viễn”, bản tánh đều giống nhau, đều là 

Phật tánh, nhưng tập tánh không giống nhau, điều này sanh ra biến hóa. 

Bây giờ chúng ta đã hiểu, lúc nhỏ chúng ta không được tiếp thu nền tảng giáo dục 

này, hiện nay như thế nào? Học bù, không học không được, không bù đắp chỗ thiếu sót 

đó không thể thành tựu! Bù đắp điều gì? Bù đắp vào Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập 

Thiện Nghiệp. Cả ba thứ này đều là lúc nhỏ, trước ba tuổi, mẹ và những người lớn trong 

nhà phải làm gương để chúng noi theo. 

Chúng tôi quả thật không may mắn, sinh vào thời kỳ động loạn. Sau khi nhà Thanh 

mất  nước,  mảnh  đất  này  rất  hổn  loạn,  quân  phiệt  cát  cứ,  Trung  Nhật  chiến  tranh,  đại 

chiến thế giới lần thứ hai. Chúng tôi sanh tồn trong môi trường như thế, cho nên lơ là 

việc dạy học. Chúng ta không được trách cứ cha mẹ, không được trách cứ tổ tiên. Trong 

Kinh Vô Lượng Thọ Phật dạy rất hay, tiên nhân bất thiện, không hiểu đạo đức, không có 

người dạy, không dạy tốt chúng ta cũng đừng trách họ. Phật không trách chúng ta, cũng 

không  trách  cha  mẹ  và  tổ  tiên  chúng  ta,  đây  là  đại  từ  đại  bi.  Nho  giáo  gọi  đây  là  đạo 

trung thứ, đừng trách cứ, quan trọng là làm sao bù đắp chỗ thiếu sót đó. Thật sự phát tâm 

hoằng pháp lợi sanh tục Phật tuệ mạng, nếu chúng ta siêng năng nỗ lực, dùng hai năm 

công phu để bù đắp thiếu sót này. Hai năm công phu, về đức hạnh lấy Đệ Tử Quy, Cảm 

Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp bù đắp vào. Phải thực hành nó, những thứ này không 

phải để đọc, không phải để thuộc lòng, cũng không phải để giảng giải, là hành vi sinh 

hoạt thực tế của chúng ta, phải thực hành nó. 

Thực hành một việc khác nữa đó là văn tự, nếu muốn phát nguyện hoằng pháp lợi 

sanh. Như trước đây thầy Lý dạy tôi, ta nhất định phải thông đạt pháp thế xuất thế gian. 

Thông đạt Phật pháp giảng kinh mới khế lý, thông đạt pháp thế gian giảng kinh mới khế 

cơ.  Thông  đạt  Phật  pháp  mà  không  thông  đạt  pháp  thế  gian  là  khế  lý  không  khế  cơ, 

thông  đạt  pháp  thế  gian  mà  không  thông  đạt  Phật  pháp  là  khế  cơ  không  khế  lý,  đều 

không được. Như vậy chúng ta nghiên cứu pháp thế xuất thế gian, điều đầu tiên là văn tự. 

Những kinh điển, cổ  tịch này  đều viết bằng văn  cổ, chúng ta cần phải học  tập văn  cổ. 

Học tập văn cổ không khó, thầy dạy chúng tôi, nếu có thể học thuộc, có thể giảng 50 bài 

cổ văn là đủ năng lực để đọc văn cổ. Tứ Khố Toàn Thư ở giảng đường này quý vị có thể 

xem hiểu, di sản văn hóa 5000 năm, ta nắm được chìa khóa này, lợi ích vô cùng. Nếu 

không hiểu văn cổ, mở kinh điển ra cũng xem không hiểu. Đại Tạng Kinh là dùng văn 

bạch thoại đương thời để phiên dịch, nghĩa là thể văn cổ rất đơn giản. Nhưng không có 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        16/16 

nền tảng của văn cổ, vẫn không thể hiểu được. Bởi vậy cần dùng một ít thời gian, theo 

tôi thì khoảng 2 năm, 100 tuần. Một tuần học một bài cổ văn, 100 bài, 2 năm là có thể 

thuộc 100 bài. 100 bài cổ văn, không những ta đọc được, mà còn có thể viết. Chỉ cần có 

điều kiện này thì hoằng nguyện có thể viên mãn, tục Phật tuệ mạng, hoằng pháp lợi sanh, 

có thể làm được việc này. Không có hai điều kiện cơ bản này, tuyệt đối không thể làm 

được, vì vậy phải cực khổ hai năm. 

Chúng ta học Tịnh tông, hiện nay tuổi tác đều không nhỏ, đại khai đều trên 40 tuổi, 

quả  thật  rất  khó  khăn!  Như  vậy  phải  làm  sao?  Có  người  hỏi  tôi,  48  phẩm  Kinh  Vô 

Lượng Thọ giống như 48 bài văn vậy, con dùng nó đọc như cổ văn được chăng? Được, 

nếu thuộc được kinh này, cũng có thể nói một cách rất rõ ràng, như vậy quý vị đọc kinh 

không có vấn đề gì, tam tạng 12 bộ kinh ta đều có thể đọc. Phải thuộc, phải giảng, giảng 

giải. 

Hoàng Niệm Lão chú thích rất hay, quý vị xem ông trích dẫn, dùng kinh điển làm 

chứng cứ, tổng cộng dẫn chứng 193 bộ kinh điển. Nói cách khác, đọc chú giải của ông, 

nghĩa là ta đã đọc được 193 bộ kinh luận, cho nên có thể thâm nhập một môn. Nhưng 

văn tự trong cổ tịch thâm sâu hơn chú giải này, ít nhất ta cũng phải đọc 50 bài văn cổ. 

Văn cổ tốt nhất là chọn, chọn ra 50 bài trong văn cổ. 

Công việc này gần đây thầy Thái Lễ Húc đang làm, ông ta chọn ra được 162 bài, 

sau đó đưa tôi xem đề mục, chọn rất hay. Trong 162 bài này, ta chọn năm sáu mươi bài 

học thuộc, thời gian hai năm nền tảng này mới vững chắc. Có nền tảng này, mười năm 

sau, ta còn có tám năm “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”. Như vậy mười năm 

sau, ta trở thành một nhà Hán học rất xuất sắc trên thế giới. 40 tuổi bắt đầu, 50 tuổi có 

thể thành tựu. Cư sĩ Lưu Tố Vân ở Đông bắc 55 tuổi bắt đầu học, 65 tuổi thành tựu, đây 

là tấm gương rất tốt. Không chỉ là 55 tuổi, 65 tuổi thành tựu. 

Lần này cùng với tôi ở Singapore, Malaysia, Indonesia, khắp nơi có người mời bà 

đi diễn giảng, rất được mọi người hoan nghênh. Quả đúng như cổ nhân nói: “mười năm 

đèn sách, nhất cử thành danh”, nói rất chuyên nghiệp, rất lưu loát, không giống người 

mới  học,  rất  có  phong  cách  của  vị  giảng  sư  lâu  năm.  Những  người  này  đều  là  gương 

sáng cho chúng ta noi theo, động viên chúng ta siêng năng tu học. 

Trong vòng mười năm, tốt nhất là không ra ngoài. Quý vị thấy thành tựu của các 

bậc cổ đức, suốt đời sống trong một ngôi chùa trên núi, không ra khỏi cửa, nên tâm họ 

định. Đi khắp nới khiến tâm trôi nổi, rất khó thành tụu, sức mê hoặc bên ngoài rất lớn. 

10 năm không hạ sơn được chăng? Điều này cần có quyết tâm, có nghị lực. 

Trước đây tôi từng đến Nhật bản phỏng vấn 6 lần, tôi đến tham quan núi Tỷ Duệ, 

người Nhật bản gọi ngọn núi này là chiếc nôi của Phật giáo. Nhật bản có 13 Tông phái, 

tổ sư khai sơn của 13 tông phái đều tu hành trên ngọn núi này. 10 năm trước, khi tôi đến 

tham quan, tôi thỉnh giáo trụ trì của họ, những vị tổ sư này ở trên núi Tỷ Duệ thời gian 

bao lâu? Nghĩa là ở bao lâu là hạ sơn. Họ nói với tôi, lâu nhất là hơn 30 năm, còn ngắn 

nhất, ngắn  nhất khoảng  mười  sáu,  mười  bảy  năm. Thành  tựu  của  họ  từ  trong  mấy  câu 

này, chúng ta có thể lãnh hội được. 

Thành lập học viện tại đây, chúng tôi đề xuất tu học chín năm. Lúc đó có người nói 

với tôi, phải chăng như vậy thời gian quá dài, có thể bảy năm chăng? Sau khi tôi phỏng 

vấn ở Nhật bản, tâm an định hơn, chín năm không dài, còn thua xa so với chư vị tổ sư 

cao tăng tu hành trên núi Tỷ Duệ. Họ ít nhất là mười bảy năm, chúng ta ở đây mới chín 

năm,  một  nửa  thôi.  Nhưng  9  năm  có  thành  công  chăng?  Không  có  thành  tựu.  Vì  sao 

không  thành  tựu?  Vì  nền  tảng  chúng  ta  không  vững,  lơ  là  điều  này.  9  năm  ở  đây  dù 

không có lỗi lầm gì lớn lao, cũng không có thành tựu gì lớn, thành tích bình thường. Cho 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        17/16 

nên tôi hy vọng thêm 9 năm nữa, mọi người đều có thành tích, đây là kỳ vọng của tôi đối 

với các học viên trong học viện. 

Tháng 10 năm nay, chúng tôi tổ chức kỷ niệm mười năm thành lập. Hy vọng kỷ 

niệm 20 năm thành lập học viện Tịnh tông có vài nhà Hán học xuất sắc, và các bậc cao 

tăng đại đức xuất hiện, không phải không làm được! Làm sao để thành tựu? Phải dựa 

vào chính mình, không được dựa vào người khác. Thời đại bây giờ không có ai đốc thúc 

ta,  hoàn  toàn  dựa  vào  bản  thân,  tự  giác,  tự  ngộ,  tự  tu,  tự  mình  thành  tựu  mình.  Ở  đây 

đem đến cho ta một môi trường tu học tốt đẹp, chỉ cần đặt vững ba nền tảng. Học thuộc 

Kinh Vô Lượng Thọ, sau khi học thuộc phải y giáo phụng hành. Học thuộc, biết giảng 

giải  mà  không  hành  trì,  như  vậy  cũng  vô  ích.  Lý  luận  trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  trở 

thành tư tưởng của ta, những lời dạy trong đó trở thành hành vi của ta, như vậy là thành 

công, trở thành nhất đại cao tăng. Phật pháp chú trọng thực hành, có thể hành trì đương 

nhiên là giảng giải được, nói được chưa chắc thực hành được. Hành trì tự mình mới đạt 

được công đức chân thật, lợi ích chân thật. Nói được chưa chắc đạt được. 

Thỉnh chuyển pháp luân nghĩa là thỉnh mình, không phải thỉnh người khác. Vì sao 

rất nhiều người trẻ tuổi, khi phát tâm rất mạnh, sau cùng đều bị đào thải, nguyên nhân vì 

sao?  Vì  không  có  năng  lực  hàng  phục  tham  sân  si  mạn  nghi,  đây  là  ngũ  độc.  Dùng 

phương pháp gì để hàng phục? Dùng giáo dục căn bản để đối trị. Đệ Tử Quy là giáo dục 

truyền thống xưa, Cảm Ứng Thiên là giáo dục nhân quả, Thập Thiện Nghiệp Đạo là giáo 

dục đại thừa. Nếu ba nền tảng này vững chắc tức là có cơ sở của thánh hiền, ta có thể 

nhất  tâm  hướng  đến  một  mục  tiêu,  đi  về  một  phương  hướng.  Chuyên  học  Kinh  Vô 

Lượng Thọ, chuyên tu học pháp môn Tịnh độ, như vậy sẽ được bổn nguyện của Phật A 

Di Đà gia trì. Ta học tập truyền thống văn hóa, dạy truyền thống văn hóa nhất định rất 

xuất  sắc.  Chư  vị  đồng  học  đang  xem  qua  mạng  internet,  đang  xem  trước  truyền  hình, 

mỗi  người  đều  có  phần. Chỉ  cần  thực  hành  theo  phương pháp này, không  có  ai  không 

thành công. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đương thời lúc thị hiện sơ thành đạo, 30 tuổi. Dưới cội 

bồ đề ngài đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Phật pháp là sư 

đạo, không ai đến thỉnh Phật thuyết pháp ngài sẽ ra đi, ngài nhập vào bát niết bàn. Nhân 

gian  thấy  người  xuất  gia  này  đang  ngồi  thiền  nhập  định  dưới  cội  cây  bồ  đề,  không  ai 

quan tâm đến. Sau khi xuất định cũng không ai biết đến ngài. Thấy như vậy Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni muốn diệt độ, muốn ra đi. Thiên nhân cõi trời tịnh cư thấy vậy_trời 

tịnh cư ở đệ tứ thiền, chính là ngũ bất hoàn thiên. Họ thấy vậy liền hạ giới, biến thành 

thân người quỳ xuống trước Phật thỉnh ngài chuyển pháp luân, thỉnh Phật trú thế. Phật 

đồng ý, và ở lại thế gian, 49 năm giảng kinh thuyết pháp hơn 300 hội. Công đức này nhờ 

nhân thiên cõi tịnh cư mà có, nếu không phải họ thì Đức Thế Tôn đã vào lại niết bàn rồi. 

Có thể thiên nhân cõi Tịnh cư cũng không phải phàm phu, có thể đều là đại quyền thị 

hiện. Thật sự phàm phu lục đạo, chính là thiên nhân, không có trí tuệ và phước báo lớn 

lao như thế, để thỉnh chuyển pháp luân, thỉnh Phật trú thế. Bởi vậy hoằng hộ chánh pháp, 

hai nguyện này là công đức chân thật vô lượng vô biên. Ngày nay chúng ta thỉnh chuyển 

pháp luân, thỉnh bản thân chuyển pháp luân. Thỉnh Phật trú thế, thỉnh chính mình trú thế. 

Người  bên  ngoài  không  ai  biết,  ai  thỉnh  ta?  Cho  nên  mình  phải  thỉnh  tự  Phật  chuyển 

pháp luân, thỉnh tự Phật trú thế, đây nghĩa là thỉnh Phật giảng kinh. 

Chúng ta biết người thế gian nói đến tu phước, tu phước báo lớn nhất, phước báo 

thù thắng nhất là gì? Cổ nhân biết. Lúc Đức Phật Thích Ca Mâu Ni tại thế, quý vị thấy 

rất nhiều quốc vương, đại thần, trưởng giả, cư sĩ họ đều biết, thỉnh Phật giảng kinh. Thời 

gian ngắn, năm ba ngày giảng một bộ tiểu kinh, nếu thời gian dài năm ba tháng, có thể 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        18/16 

giảng một bộ đại kinh. Phước đức giảng kinh, âm dương đều được lợi ích! Mở pháp hội 

này, giảng kinh chính là pháp hội. Người đến nghe kinh giác ngộ, tiêu nghiệp chướng, 

khai trí tuệ. Chúng sanh mắt thịt chúng ta không nhìn thấy, nhân số đó nhiều hơn chúng 

ta,  không  biết  nhiều  hơn  gấp  bao  nhiêu  lần.  Họ  đều  đến  nghe,  đều  được  tiêu  nghiệp 

chướng, khai trí tuệ. Lấy phước đức này hồi hướng khắp hư không pháp giới, hồi hướng 

cho khu vực này được tiêu trừ thiên tai thảm họa, trăm sự hưng vượng, quý vị xem công 

đức này lớn biết bao. 

Thỉnh ai giảng? Đương nhiên thù thắng nhất là có tu có chứng, thỉnh người chứng 

quả đến giảng, công đức này rất lớn. Chưa chứng quả, bất đắc dĩ mới cầu đến họ, phải 

tìm  người  chân  tu  đến  giảng,  cũng  có  thể  được  phước.  Nếu  người  giảng  không  có  tu 

hành, như vậy là biến thành pháp thế gian, hiện nay gọi là học giả, chuyên gia. Họ nói 

được nhưng không làm được, họ nói những lời trong kinh Phật đều là Phật Bồ Tát làm, 

chúng ta không làm được. Nói cho chúng ta nghe về Tứ Thư Ngũ kinh, đây đều là những 

điều Khổng tử Mạnh tử thực hành, ta đều không làm được. Như vậy là biến thành gì? 

Biến  thành  thiện pháp  thế  gian, không thể  nói  không  có lợi ích, có  lợi  ích, không  lớn! 

Như vấn đề của xã hội hiện nay, không giải quyết được, càng không thể hóa giải thiên 

tai thảm họa trên địa cầu hiện nay. Người tu hành chơn chánh, công đức này có thể hóa 

giải thiên tai, chứng quả càng không cần nói. 

Công đức tu học của người nhân gian, công đức hàng đầu là thỉnh giảng sư giảng 

kinh. Chư vị phải nhớ danh từ giảng sư này, đối với Phật pháp có tu hành, thật tu, thật sự 

có thể giảng đều gọi là giảng sư. Danh từ giảng sư này không nhất định là gọi người xuất 

gia, cũng gọi hàng tại gia, đây là danh từ thuật ngữ trong Phật giáo, chúng ta nhất định 

phải biết. Hòa thượng, pháp sư, tại gia hay xuất gia đều có thể gọi, hàng tại gia cũng có 

thể gọi như vậy. Hòa thượng dịch sang tiếng Trung nghĩa là thân giáo sư, giống như thầy 

giáo  dạy  ở  trường  vậy.  Họ  trực  tiếp  dạy  mình,  hiện  nay  gọi  là  giáo  sư  hướng  dẫn,  tôi 

xưng họ là thầy. Điều này rất thân thiết, họ trực tiếp dạy ta. Ở trường thầy giáo rất nhiều, 

họ  không  dạy  ta,  ta  gọi  họ  là  thầy,  chính  là  pháp  sư.  Pháp  sư  không  nhất  định  dạy  ta, 

nhưng hòa thượng nhất định là người trực tiếp dạy ta. 

Lúc chưa xuất gia tôi học Phật pháp với thầy Lý Bỉnh Nam, tôi gọi ông là thầy. Có 

rất nhiều pháp sư xuất gia, họ không dạy tôi, tôi gọi họ là pháp sư, không gọi thầy. Chỉ 

có tỳ kheo, tỳ kheo ni, sa di, sa di ni, đây nhất định là người xuất gia. Chúng ta phải hiểu 

rõ cách xưng hô này. Cho nên, dù nam nữ già trẻ, xuất gia tại gia, chỉ cần họ hiểu Phật 

pháp, họ có thể giảng Phật pháp cho ta nghe, chúng ta đều gọi họ là thầy. Vì thế tại gia 

cũng được gọi thầy, có thể làm thầy, mà còn có thể dạy học trò nữa. 

Điều này khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni tại thế, đã thể hiện ra cho chúng thấy. Khi 

Thế Tôn tại thế, có vị cư sĩ tên Duy Ma Cật. Ông giảng kinh dạy học, quý vị thấy Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni Phật để đệ tử của mình là Mục Kiền Liên và Xá Lợi Phất, những 

người này đều đến nghe giảng. Họ thấy cư sĩ Duy Ma Cật hành lễ giống như Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni vậy, đãnh lễ ba lạy, đi nhiễu bên phải ba vòng, lễ nghi hoàn toàn giống 

nhau. Điều này nói rõ Phật pháp là sư đạo, thầy là lớn nhất. Duy Ma Cật là cư sĩ tại gia, 

nhưng ông thân phận của ông là bậc thầy. Ta tuy là người xuất gia, nhưng thân phận là 

học trò, cần phải tôn sư trọng đạo. Do đây có thể biết, lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, là 

hai vị Phật đồng thời xuất thế. Một người thị hiện thân tại gia, một người thị hiện xuất 

gia. Đức Phật Thích Ca Mâu ni là Phật xuất gia, cư sĩ Duy Ma Cật là Phật tại gia, nhưng 

địa vị bình đẳng, không có cao thấp. 

Vừa xuất gia cảm thấy ta rất đáng nể, mình là chúng trung tôn, phải cao hơn người 

khác  một  bậc, xuất  gia như vậy  có  thể thành  tựu  chăng? Cao hơn  một  chút là sao?  Là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        19/16 

tâm ngạo mạn khởi lên, ta xuất gia không sanh trí tuệ sao lại sanh phiền não? Xuất gia 

sanh trí tuệ mới đúng, sanh phiền não là sai, đây là điều cần phải hiểu. 

Những  quy  củ,  những  cách  xưng  hô  này  trong  nhà  Phật,  sau  đó  ta  mới  biết  Phật 

pháp là dạy học, thực tế nó không phải Tôn giáo. Mối liên quan của mình với Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni là quan hệ thầy trò, xưng Đức Phật Thích Ca là Bổn Sư, vị thầy sáng 

lập ra giáo pháp này_Bổn Sư. Tự xưng đệ tử, đệ tử là học sinh, chúng ta với Phật là quan 

hệ  thầy  trò,  với  Bồ  Tát  là  quan  hệ  đồng  học.  Bồ  Tát  là  học  sinh  khóa  trước  của  Phật, 

chúng ta là khóa sau, là đồng học khóa trước khóa sau, là quan hệ này. Tuy là đồng hoc 

nhưng  họ  có  năng  lực  dẫn  dắt  chúng  ta,  cho  nên  chúng  ta  cũng  tôn  xưng  họ  là  thầy. 

Nhưng Bồ Tát đối với chúng ta giống như huynh đệ vậy, rất yêu thương chúng ta, cũng 

luôn giúp đở chúng ta. 

Câu thứ bảy là “thỉnh Phật trú thế”. Mời pháp sư đến đây giảng kinh, giảng một bộ 

kinh  rất  đơn  gian,  dễ  thôi.  Chúng  ta  mượn  một  địa  điểm,  mời  những  người  học  Phật 

cùng chí hướng, chúng ta thỉnh pháp sư đến giảng kinh, mọi người đều đến nghe kinh. 

Thời  gian  ngắn  thì  năm  ba  ngày,  thời  gian  dài  thì  một  hai  tháng.  Thông  thường  một 

tháng là nhiều nhất, phổ biến nhất. 

Ở nước ngoài vất vả hơn, ở nước ngoài làm việc ngày tám tiếng, một tuần làm việc 

năm ngày nghỉ hai ngày. Cho nên trong một tuần, thời gian giảng kinh tốt nhất chỉ sắp 

vào ngày thứ bảy và chủ nhật, họ có thời gian đến nghe. Nếu ngày nào cũng giảng, họ 

không đến nghe được. Bởi vậy chúng tôi giảng kinh ở nước ngoài, một tuần giảng hai 

ngày, năm ngày còn lại thì sao? Đặc biệt là giảng kinh cho người sơ học, nếu giảng một 

ngày  nghỉ  mười  ngày, như  vậy  không  thể  thành tựu. Bởi vậy  chúng  tôi  tìm  người  lớn, 

những người nghỉ hưu, không có công việc. Chúng tôi tìm những người này, không phải 

thứ  bảy,  không  phải  chủ  nhật,  chúng  tôi  tìm  những  người  này,  khoảng  năm  ba  người 

giảng  cho  họ  nghe.  Giảng  kinh  không  được  gián  đoạn,  phải  giảng  hằng  ngày.  Mỗi 

ngày_trước đây thầy dạy chúng tôi, mỗi ngày ít nhất phải giảng một tiếng, ngày ngày 

không được gián đoạn. Một người cũng giảng, hai người cũng giảng, không nhất định 

đứng trên bục giảng, như vậy bản thân mới có thể thành tựu. 

Thỉnh Phật trú thế, đây chính là chánh pháp cửu trú, trú bằng cách nào? Phải giúp 

đời sau, Phật pháp không thể đứt đoạn vào thời đại của ta, phải giúp đời sau, có người kế 

thừa Phật pháp sẽ cửu trú. Đạo tràng không quan trọng, chư vị phải biết điều này. Nếu 

đạo tràng quan trọng, vì sao đương thời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni không thành lập đạo 

tràng? Ngài thành lập đạo tràng quá dễ, gia tộc của ngài là vương tộc, có năng lực thành 

lập đạo tràng cho ngài. Trong kinh điển chúng ta thường thấy, đương thời những người 

lạy ngài làm thầy có quốc vương của 16 đại quốc, 16 vị quốc vương này, mỗi vị kiến lập 

cho  ngài  một  đạo  tràng,  tôi  tin  rằng  đây  là  việc  quá  đơn  giản.  Tại  sao  suốt  đời  ngài 

không có đạo tràng nào, đều ở trong rừng cây.  “Đêm ngủ dưới gốc cây, ngày ăn  một 

bữa”, ngài sống đời như thế. Đức Phật Thích Ca nhập diệt cũng ở trong rừng, không ở 

trong phòng, quả thật ngài đã thể hiện  một cách triệt để cho chúng ta thấy. Đây là nói 

đến sự tu hành chơn chánh, chúng ta không thể sánh được. Mỗi tối ngài đều ở ngoài trời, 

thân  thể  vẫn  mạnh  khỏe  không  bệnh  hoạn,  thân  kim  cang  bất  hoại.  Nếu  chúng  ta  ngủ 

một đêm ngoài trời, ngày thứ hai phải vào bệnh viện rồi, không thể sánh với ngài. Ngày 

nay chúng ta ở trong phòng phải sanh tâm hổ thẹn, so với Phật không được, so với đệ tử 

đương  thời  của  Phật  chúng  ta  thua  quá  xa.  Như  vậy  có  thể  không  tinh  tấn  ư?  Có  thể 

không phấn đấu ư? Bởi vậy kiến lập đạo tràng có cần thiết chăng? Cần thiết, nhưng kiến 

lập như thế nào? Kiến lập trường học. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        20/16 

Phải  biết  Phật pháp truyền  đến  Trung  quốc, tự  viện am  đường đều  là trường học, 

nơi dạy học, nơi cất kinh điển, kinh sách cần bảo quản cẩn thận, cần có thư viện. Nhà 

Phật gọi là Tàng Kinh Các, Tàng Kinh Lâu, đây là nơi cúng dường pháp bảo, là nơi kiến 

trúc chủ yếu của đạo tràng. Chánh điện là phòng học, đại hùng bảo điện là nơi tập hội, 

cũng có thể làm phòng học lớn. 

Nếu  thành  lập  đạo  tràng,  tôi  chủ  trương  xây  dựng  trường  học.  Phật  pháp  phải 

hướng  đến  hiện  đại  hóa,  phải  hướng  đến  văn  hóa  bản  địa.  Đây  không  phải  là  tôi  đề 

xướng, Phật pháp vốn là như vậy. Phật pháp ở quốc gia nào, diện mạo của tượng Phật 

phải giống tướng mạo của người ở đó, như vậy mới có cảm giác thân thiện. Quý vị quan 

sát tường tận, ở Trung quốc tạc tượng Phật Bồ Tát giống người Trung quốc, Nhật bản 

tạc tượng Phật Bồ Tát giống người Nhật bản, tượng Phật của Thái lan giống người Thái 

lan, tượng Phật Miến điện giống người Miến điện, nghĩa là sao? Là bản địa hóa, hình 

thức đạo tràng cũng phải bản địa hóa, còn cần phải hiện đại hóa. 

Hình như vào khoảng năm tám mấy, lần đầu tiên tôi trở về Trung quốc, đến Bắc 

Kinh gặp ông Triệu Bộc. Chúng tôi là đồng hương, cho nên gặp nhau rất thân thiết, nói 

chuyện  rất  vui, nói  suốt  4  tiếng  đồng  hồ, ông  mời  chúng  tôi  ăn  cơm  tối. Chúng  tôi  có 

một đoàn thể, khoảng hơn 20 người, tôi liền nói với ông về vấn đề của đạo tràng. Những 

đạo tràng, danh sơn cổ sát thời xưa lưu lại, có thể làm đạo tràng để chánh pháp cửu trú 

chăng?  Nói  cho  chư  vị  biết,  không  thể.  Vì  sao  vậy?  Vì  người  tham  quan  du  lịch  quá 

nhiều, đón tiếp từ sáng đến tối không ngớt, người nào cũng bận rộn đến không còn tinh 

thần, làm gì còn thời gian để niệm Phật? Đến thời gian niệm Phật cũng không có, vậy thì 

xem kinh, nghiên cứu giáo lý càng không cần nói đến. Có tốt chăng? Rất tốt, tiếp tục làm, 

đây là cách nghĩ của tôi. Khôi phục lại tất cả đạo tràng ngày xưa, đều đưa vào địa danh 

du lịch, đối với trong nước hay nước ngoài tiến hành cơ hội giáo dục. Người ta đến tham 

quan du lịch giới thiệu cho họ biết về những hình tượng Phật Bồ Tát này, những nghệ 

thuật này tượng trưng cho điều gì, nói cho mọi người biết ý nghĩa biểu pháp của nó, đây 

là dạy. Người ta đến tham quan du lịch là đã nộp học phí, nhất định phải học được chút 

gì đó mà trở về, đừng để họ thất vọng. 

Đối với vấn đề chánh pháp cửu trú, tốt nhất là thành lập trường đại học, bắt chước 

theo thành đại học của phương tây. Như ở Mỹ tôi thấy rất nhiều, một trường học chính là 

một thành thị, thập lập thành phố đại học. Vì giao thông phương tiện, tin tức phát triển, 

không cần thành lập nhiều. Toàn quốc như Trung quốc rộng lớn như vậy, thành lập mười 

đạo tràng là đủ. 10 Tông phái mỗi tông phái xây dựng một đạo tràng, ai muốn học theo 

tông phái nào thì đến đạo tràng đó học tập. Trong đạo tràng này nhất định chia là hai bộ 

phận, một bên là học viện, một bên là học hội. Học hội là tu hành, học viện là nghiên 

cứu kinh giáo. Có giải môn, có hành môn, phát triển theo phương hướng này, rất hay! 

Ông  Triệu  Bộc  rất  tán  thành  tư  tưởng  của  tôi,  như  vậy  Phật  pháp  sẽ  hưng  thịnh. 

Nếu quốc gia phát triển theo mục tiêu này, trước tiên cần phải thành lập viện nghiên cứu 

bồi dưỡng thầy cô giáo. Kiến thiết phần cứng rất dễ, có tiền là làm được, nhưng ai đứng 

ra  dạy,  đây  là  vấn  đề. Phải  thành  lập  viện  nghiên  cứu  đào  tạo  thầy  cô  giáo  trước, một 

tông phái có khoảng năm sáu mươi thầy cô giáo là đủ, thành đại học này có thể kiến tạo. 

Hy vọng mười tông phái, mỗi tông phái đều có được 50 đến 100 thầy cô giáo, như vậy 

giáo dục Phật giáo sẽ hưng thịnh, đây gọi là thỉnh Phật trú thế. 

Hiện nay dạy học, thiết bị quan trọng nhất là truyền hình vệ tinh. Mười tông phái 

chính là mười học viện, mười học viện hợp lại trở thành một đại học Tôn giáo, chính là 

đại học. Trong trường có truyền hình vệ tinh, có mạng internet, mỗi tiết học, mỗi tông 

phái  có  thể  sở  hữu  vài  kênh,  khiến  tất  cả  đại  chúng  có  cơ  hội  nhất  môn  thâm  nhập, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        21/16 

trường thời huân tu. Làm được như vậy, chúng ta có lý do tin rằng, mười năm sau, thời 

đại này xuất hiện cao tăng đại đức hơn hẳn thời cổ đại, bất kỳ thời đại nào cũng không 

sánh được, không phải không làm được! Khoa học kỷ thuật hiện nay. Quý vị xem ngày 

xưa, chúng ta muốn nghe một bộ kinh khó khăn biết bao, nghe xong bộ kinh này muốn 

nghe lại lần thứ hai, thầy không chịu nói cho quý vị nghe. Bây giờ chúng ta có thể ghi 

âm thu hình lại, muốn nghe 100 lần hay 1000 lần cũng không có gì khó khăn. Quả thật 

như cổ nhân nói: “đọc sách ngàn biến, tự mình hiểu nghĩa của nó”, ta nghe 100 biến liền 

khai ngộ. Điều này cổ nhân không làm được, người bây giờ có thể làm được. 

Đọc  kinh,  trong  kinh  sách  có  rất  nhiều  chữ  lạ,  đều  không  hiểu,  chúng  ta  dùng 

camera ghi lại toàn bộ sách. Trên màn hình không cần có người, trên màn hình để chữ, 

âm  thanh. Quý  vị  xem, thấy  chữ, nghe  âm  thanh, không  phải  nó  đã  giúp  ta đọc  rồi  ư? 

Phương pháp này rất hay. Mỗi ngày 24 tiếng không ngừng phát sóng, khi nào rảnh thì 

lúc đó ta học, như vậy hoàn toàn không bỏ phí thời gian, chỉ cần biết vận dụng. 

Đây là điều chúng ta có thể làm được, người người đều học, người người đều thành 

Phật, người người đều thành Bồ Tát, đây không phải là chánh pháp cửu trú ư? Chúng ta 

không được học theo quy củ ngày xưa, vậy không được. Phương pháp đó chỉ một người 

hoặc  hai  người,  suốt  đời  ta  học  được  kinh  điển,  người  khác  không  học  được.  Bây  giờ 

chúng  ta  có thể đồng  thời  một  người  học,  và  ngàn  vạn  người  cùng  học, không  biết  có 

bao nhiêu người thành tựu, dùng phương pháp này. 

Phương pháp này cũng không phải tôi nghĩ ra, trước đây thầy Phương Đông Mỹ nói 

với tôi_lúc đó chưa có ti vi màu, là ti vi trắng đen. Ông nói công cụ này rất tuyệt, phải 

biết sử dụng nó, dùng phương pháp này để giảng kinh, đưa Phật pháp vào trong mỗi gia 

đình. Họ không cần bôn ba lui tới đạo tràng, ở nhà cũng có thể xem, có thể học tập. Nên 

nhớ phải biết lợi dụng công cụ này. Lúc đó chúng tôi không dám nghĩ đến, giá thành của 

nó rất cao, phải tốn không biết bao nhiêu tiền, tiền đâu  mà nhiều như thế? Không ngờ 

hiện nay khoa học kỷ thuật ngày càng phát triển, giá thành không ngừng hạ thấp. Nhưng 

vào tết nguyên đán năm 2003, truyền hình vệ tinh phát sóng, đến nay đã được chín năm, 

rất nhiều người nhận được lợi ích. Bởi vậy đào tràng không cần lớn, dùng công cụ này 

có thể phát huy hiệu quả rất lớn. Khiến người đồng chí hướng trên toàn thế giới, đều có 

thể cùng nhau học tập. Một năm có thể tổ chức một hoạt động, thời gian không cần dài, 

một tuần là đủ. Tổ chức một đại hội chia sẽ tâm đắc tu học, người các nơi trên thế giới 

cùng nhau học hỏi, thảo luận, giao lưu, hai bên làm quen lẫn nhau, một năm tổ chức một 

lần  là  đủ.  Thuê  một  địa  điểm  lớn, nơi  có  thể  dung  nạp  5000  người  đến  10  000  người, 

một năm tổ chức pháp hội một lần, động viên lẫn nhau. 

Thập  nguyện  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát,  bảy  điều  này  quả  đúng  là  mười  nguyện,  là 

hoằng nguyện của ngài. Ba câu ở sau là hồi hướng, nghĩa là phải đem công đức tu học, 

hướng về nơi kỳ vọng của chúng ta, ba câu này là hồi hướng. Thứ nhất là hồi hướng bồ 

đề,  thường  tùy  Phật  học  là  hồi  hướng  bồ  đề.  Thứ  hai,  hằng  thuận  chúng  sanh  là  hồi 

hướng chúng sanh. Thứ ba, phổ giai hồi hướng là hồi hướng tự tánh, chính là hồi hướng 

thực tế. Hay nói cách khác, ở trước mười nguyện này, mười nguyện tu học, làm là vì ai? 

Làm vì bồ đề, làm vì chúng sanh, làm vì tự tánh. Trong này không có tự ngã, không cầu 

danh  văn  lợi  dưỡng,  không  cầu  công  danh  phú  quý,  không  cầu  những  thứ  này.  Hồi 

hướng bồ đề “thường tùy Phật học”. Chúng ta từ chỗ Phật, đạt được công đức lợi ích rất 

thù thắng, khiến ta thật sự hiểu được chân tướng của nhân sinh vũ trụ, chúng ta làm sao 

để báo ân Phật? Đó chính là chánh pháp cửu trú, phổ độ chúng sanh. Ở trước thỉnh Phật 

trú thế là thỉnh một vị thiện tri thức, nghiêng nặng về cá nhân, một vị Phật, một vị Bồ 

Tát, một vị thiện tri thức. Điều này thật sự là muốn Phật pháp thường trú thế gian, nghĩa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        22/16 

là nói muốn trí tuệ thường trú tại thế gian, bồ đề là trí tuệ. Nếu như con người đều giác 

ngộ, thế giới này đều là thế giới Phật, chính là thế giới Cực Lạc. Trong thế giới Cực Lạc, 

không  ai  có  vọng  niệm,  không  ai  có  phân  biệt  chấp  trước.  Đó  là  đạo  hạnh  thiên  hạ, 

chánh giác thế gian. Ở đây thường tức là lời nói hai nghĩa, bản thân thường tùy Phật học, 

nguyện tất cả chúng sanh thường tùy Phật học, ý nghĩa này sâu rộng vô cùng tận, không 

được lìa xa Phật. Phật là ai? Phật là chính mình, Phật là tự tánh của chính mình. 

Đại sư Huệ Năng đã khai ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Kiến tánh, 

tánh là gì? Phật nghĩa là gì? Ngài nói năm câu, Ngũ tổ liền đem y bát truyền cho ngài, rất 

đơn giản. Câu thứ nhất ngài nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, đây là nói ra chân 

tướng sự thật, tự tánh chúng ta là thanh tịnh, có nhiễm ô chăng? Không có. Tự tánh là 

chân tâm, bị nhiễm ô là vọng tâm, không phải chân tâm, chân tâm xưa nay chưa từng bị 

nhiễm ô. 

Câu thứ hai ngài nói: “đâu ngờ tự tánh vốn không sanh diệt”, chân tâm là bất sanh 

bất diệt. Hiện tượng sanh diệt là vọng tâm, gọi là vọng niệm, ý niệm chúng ta có sanh có 

diệt, đó không phải thật. Chân tâm không có sanh diệt, không có ô nhiễm. 

Câu thứ ba rất quan trọng: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Tự tánh vốn đầy đủ vô 

lượng trí  tuệ, vô lượng đức năng, vô  lượng tướng  hảo.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  Đức 

Thế  Tôn  nói  rằng,  tất  cả  chúng  sanh  đều  có  trí  tuệ  đức  tướng  của  Như  Lai, hoàn  toàn 

tương ưng với câu nói này của đại sư Huệ Năng. Trí tuệ không phải từ bên ngoài vào, 

bên ngoài không có trí tuệ, là trong tự tánh vốn có. Không những có trí tuệ, có đức năng, 

có đạo đức, có năng lực, còn có tướng hảo. Mọi thứ đều đầy đủ, không khiếm khuyết 

điều gì. 

Đức Phật nói ra ba thứ này, các nhà khoa học cũng nói với chúng ra, giữa vũ trụ chỉ 

có ba thứ. Ba thứ mà họ nói là năng lượng, tin tức và vật chất, họ nói ba thứ này. Đại sư 

Huệ Năng nói ba thứ siêu việt hơn ba thứ này của khoa học. Vì sao vậy? Vì ba thứ họ 

nói là sở sanh, ba thứ đại sư Huệ Năng nói là năng sanh, không giống nhau. Trí tuệ năng 

sanh vạn pháp, đức năng năng sanh vạn pháp, tướng hảo năng sanh vạn pháp. Hiện nay 

chúng ta đều có chân tâm, vì sao những thứ này trong chân tâm không khởi tác dụng? Vì 

chân tâm có chướng ngại, chướng ngại này là vọng tâm. Vọng tâm làm chủ, chân tâm 

không có quyền, nên không khởi tác dụng. Vọng tâm là gì? Là tự tư tự lợi, tham sân si 

mạn, ngũ dục lục trần, những thứ này chi phối tất cả. Trí tuệ, đức năng, tướng hảo đều 

không thể hiện tiền. Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói, vì có vọng tưởng chấp trước 

mà  không  thể  chứng  đắc, quý  vị  xem  ngài  nói  rõ  ràng  biết  bao.  Vì  có  vọng  tưởng,  có 

phân  biệt,  có  chấp  trước,  cho  nên  trí  tuệ  đức  tướng  trong  tự  tánh  không  thể  hiện  tiền, 

không  thể  chứng  được.  Hay  nói  cách  khác,  nếu  chúng  ta  có  thể  buông  bỏ  vọng  tưởng 

phân biệt chấp trước, như vậy không phải đã hiện tiền rồi sao? 

Đại sư Huệ Năng dựa vào điều gì để kiến tánh? Chính là nhờ buông bỏ ba thứ này, 

ngài  rất tuyệt, cùng một  lúc buông bỏ  tất  cả, gọi là đốn xả, đốn ngộ, đốn  chứng. Điều 


này người thông thường không làm được, người thông thường không làm được, Phật có 

phương pháp. Đức Phật dạy, ta không thể  một lần buông bỏ tất cả, mà  mỗi ngày  đều 

buông bỏ. Mỗi ngày buông một chút, mỗi ngày buông một chút, ngày ngày đều buông 

bỏ. Buông bỏ khoảng 10 năm, 20 năm, như vậy công phu sẽ rất đắc lực, đó gọi là tiệm tu. 

Như Đức Phật Thích Ca Mâu Ni và đại sư Huệ Năng biểu diễn là đốn ngộ, đốn tu, 

đốn xả. Chư vị tổ sư đại đức thị hiện cho chúng ta thấy là tiệm tu, làm gương cho chúng 

ta. Chúng ta buông bỏ từng chút một, khiến thời gian và công phu tích lũy, cũng có thể 

đạt đến cảnh giới này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        23/16 

Vì  thế  phải  thường  tùy  Phật  học, không  tùy  Phật  học  sẽ  học  theo  người  thế  gian, 

đặc  biệt  là  người bây  giờ.  Người  bây  giờ  học  theo  ai?  Học  theo  ti  vi,  học  theo mạng 

internet. Trong ti vi và internet toàn là bạo lực, sắc tình, sát đạo dâm vọng, nó dẫn dắt ta 

vào trong tam đồ. Nếu bản thân chúng ta, có truyền hình vệ tinh, có mạng internet, nội 

dung của chúng ta là dạy kinh Phật, dạy kinh điển của Tôn giáo, dạy truyền thống văn 

hóa, họ học với thánh nhân. Mỗi ngày mở ti vi, mở mạng internet là tiếp xúc với thánh 

hiền,  họ  dần  dần  trở  thành  thánh  hiền,  chỉ  xem  chúng  ta  dạy  như  thế  nào.  Vì  thế  bồi 

dưỡng thầy cô giáo quan trọng hơn bất kỳ điều gì, thường tùy Phật học là đào tạo thầy cô 

giáo, là phương pháp duy nhất. Ngoài Phật pháp ra, tôi không tiếp xúc với bất kỳ điều gì 

thuộc về thế gian. Đời nay tôi có được chút thành tựu như thế, là nhờ dùng phương pháp 

này. Ít nhất có 50 năm, tôi đoạn tuyệt quan hệ với truyền thông, không xem tivi, không 

nghe tin tức, không xem báo, không xem tạp chí, đoạn tuyệt tất cả. Có một vài tin tức 

quan trọng đều là đồng học trích lục ra mấy trang đưa cho tôi xem, tôi không bỏ phí thời 

gian vào những điều này, tất cả thời gian đều tập trung vào việc học tập kinh điển thánh 

hiền. Suốt 60 năm, chưa có ngày nào gián đoạn. Thời trẻ thể lực không tệ, mỗi ngày có 

thể giảng kinh đến 9 tiếng đồng hồ. Khi tôi ở Los Angeles ở Mỹ, vì họ không còn cách 

nào, không có thời gian, một tuần chỉ nghỉ được hai ngày. Được hai ngày, tốt, suốt cả hai 

ngày, nếu  mọi người  muốn  học!  Thời gian  chúng tôi  ở đó không  nhiều,  sáng giảng  ba 

tiếng, chiều giảng ba tiếng, tối cũng ba tiếng, chúng tôi dạy như thế. Từng có một lần, 

hình như là nghỉ được dài ngày, kể cả chủ nhật là nghỉ được tám ngày, tám ngày không 

gián đoạn, ở phương tây cơ hội này không nhiều. Ở Đài Loan tôi cũng từng có thời gian 

rất dài, khoảng ba bốn năm, giờ lên lớp mỗi tuần hơn 30 tiếng. Bây giờ tôi vẫn có thể 

giảng một ngày bốn tiếng. Đây đều là thường tùy Phật học. 

Bản thân chúng ta phải thành tựu, phải thành tựu Phật pháp, phải khiến chánh pháp 

cửu trú, lợi ích tất cả chúng sanh. Học viện này, phải lấy câu này làm  mục tiêu tu học 

của học viện chúng ta. 

Tiếp theo là “hằng thuận chúng sanh”. Tập khí chúng sanh rất nặng, nếu không tùy 

thuận  họ  là  đoạn  tuyệt  nhân  duyên  với  họ.  Dù  ta  tu  hành  tốt  đến  đâu  họ  cũng  không 

muốn  tiếp  cận,  họ  không  muốn  học  theo,  như  vậy  phải  làm  sao?  Phải  thuận  theo  họ. 

Chúng ta cảm thấy rất khó khăn, Chư Phật Bồ Tát không có ai không hằng thuận chúng 

sanh. Chúng sanh muốn tạo nghiệp, Phật Bồ Tát tùy thuận họ tạo nghiệp. Tạo tội nghiệp 

đương nhiên phải đọa địa ngục, Phật Bồ Tát kiên nhẫn chờ đợi. Ác đạo là gì? Ác đạo là 

nơi tiêu nghiệp ác, họ đến đó để tiêu ác nghiệp của mình. Sau khi ác nghiệp tiêu trừ, họ 

ra  khỏi ba  đường  ác  là  có  thể  tiếp  thu. Có  một  số  người  rất  thích  tu  phước, muốn  cầu 

phước báo, Phật cũng tùy thuận họ, để họ tu phước. Tu nhiều phước báo họ đi về đâu? 

Họ lên cõi trời, nhân thiên phước báo lớn, Phật cũng ở đó đợi họ. Ba đường lành là nơi 

tiêu phước báo, ba đường ác là nơi tiêu tội nghiệt, phải tiêu hết tất cả tâm mới thanh tịnh, 

tâm thanh tịnh mới có thể học Phật. Cho nên nhà Phật có hai câu nói rằng: “Phú quý học 

đạo là khó”, vì sao vậy? Vì phước báo của họ quá lớn làm chướng ngại họ tu hành. “Bần 

tiện học đạo là khó”, vì tôi nghiệp của họ quá sâu nặng, tội khổ chướng ngại họ học đạo, 

không thể không hằng thuận. Phải có tâm nhẫn nại để đợi chờ, đợi đến khi tội phước của 

họ  đều  tiêu  gần  hết,  dần  dần  tỉnh  ngộ.  Phước  báo  lớn  cũng  rất  dễ  mê  muội,  nghiệp 

chướng nặng mê muội, phước báo lớn cũng mê. Mê mà không giác, đối với người này 

Phật Bồ Tát và thánh hiền đều đành chịu, chỉ còn cách đợi chờ. Hằng là không có điều 

kiện,  vĩnh  viễn  thuận  theo  chúng  sanh.  Đặc  biệt  là  trong  xã  hội  ngày  nay,  tôi  tin  rằng 

phương tây hay phương đông cũng tương tự. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        24/16 

Công nghiệp cách mạng đến nay đã 300 năm, 100 năm trước ảnh hưởng không lớn, 

100 năm thứ hai mức ảnh hưởng khá sâu. Ảnh hưởng điều gì? Lơ là nền giáo dục của 

thánh hiền, không coi trọng lắm, mảnh đất có truyền thống lâu đời như Trung quốc cũng 

vậy. 200 năm trước, do thái hậu Từ Hy chấp chánh, bà đối với truyền thống văn hóa và 

cổ thánh tiên hiền, không coi trọng như người xưa, rất xem nhẹ. Trong cung đình thời 

nhà Thanh từ khi khai quốc, chắc là chế độ được thành lập vào thời Khang Hy, lễ thỉnh 

chuyên gia học giả của ba nhà Nho Thích Đạo vào trong cung dạy học. Đế vương dẫn 

đầu văn võ bá quan đến học tập, Khang Hy còn học rất siêng năng. Ông học như thế nào? 

Sau khi học xong lên giảng lại, Khang Hy giảng lại, để thầy và các đồng học phê bình, 

học rất siêng năng. Những tài liệu giảng giải này đều có sưu tập vào trong Tứ Khố, trong 

Tứ Khố vẫn bảo tồn. Tôi có xem một phần, xem ở trong cung đình họ nói về vấn đề gì, 

nói như thế nào. Chế độ này kéo dài đến Hàm Phong, khi Hàm Phong băng hà, con trai 

là Đồng Trị còn rất nhỏ, trên thực tế thì thái hậu Từ Hy chấp chánh. Bà phế bỏ chế độ 

này, không còn cung thỉnh chuyên gia học giả vào cung dạy học nữa. Việc lớn của quốc 

gia thì sao? Bà tin vào mê tín, tin theo đồng bóng, thái hậu Từ Hy thích điều này. Việc 

lớn của quốc gia đều mời quỷ thần đến chỉ đạo nên làm như thế nào, điều này khiến bà 

mất nước, lơ là đối với truyền thống văn hóa. Quốc gia không coi trọng, nhân dân cũng 

tản mác, sau khi nhà Thanh mất đến nay là 100 năm. 100 năm nay chẳng những không 

có ai thực hành, đến người nói cũng không có. Hiện nay nói đến truyền thống văn hóa 

xưa, nói đến Nho Thích Đạo, rất nhiều người cảm thấy xa lạ, không biết đây là gì, trái lại 

không bằng người phương tây. Chúng tôi tiếp xúc rất nhiều người phương tây, nói đến 

truyền thống văn hóa, họ đều hiểu được đôi chút, nhưng người trong nước lại ít người 

biết đến. 

Vấn đề này không thể trách, không được trách bất kỳ ai, đây là do hai ba trăm năm 

lịch sử tạo nên. Vì vậy chúng ta phải học theo Đức Phật hằng thuận chúng sanh, thuận 

theo họ trước, rồi dần dần cảnh tỉnh họ. 

Chúng  ta  có  nhân  duyên,  nhân  duyên  này  do  Liên  Hiệp  Quốc  xúc  tiến  mà  thành. 

Tôi di dân đến Úc châu, sau khi sự kiện 11/9 phát sanh, hiệu trưởng đại học Côn Sĩ Lan 

phái hai vị giáo thọ đến tìm tôi. Tôi nghĩ chắc họ biết tôi từng ở Singapore ba năm rưỡi, 

giúp Singapore đoàn kết chín Tôn giáo. Cho nên mời tôi cùng với giáo thọ của học viện 

hòa bình cử hành một buổi tọa đàm, tôi đồng ý tham gia. Nghe báo cáo của họ mới biết, 

trong trường đại học có học viện hòa bình, toàn thế giới chỉ có tám trường đại học có. 

Trước đây chưa từng nghe nói trong trường có học viện hòa bình. Chủ đề họ nghiên cứu 

chính là tiêu diệt xung đột, đưa đến nền an định cho xã hội, thế giới hòa bình, lấy chủ đề 

như thế. Học viện này có nghiên cứu sinh, có học vị tiến sĩ. Sau khi những sinh viên này 

tốt nghiệp, đại đa số đều làm việc cho Liên Hiệp Quốc, làm về công tác ngoại giao. 

Chúng tôi thảo luận, làm sao dùng thủ đoạn hòa bình thật sự để làm công tác hòa 

bình. Trước đây phương pháp hóa giải xung đột của họ là quan niệm của người phương 

tây,  là  dùng  cách  trấn  áp,  trả  thù.  Dùng  trấn  áp  và  trả  thù  diễn  biến  thành  chiến  tranh 

khủng bố, diễn biến thành như thế. Họ biết phương pháp này không thể giải quyết được 

vấn đề, cứ như vậy sẽ ngày càng nghiêm trọng hơn. Cho nên thật sự muốn dùng phương 

pháp hòa bình để giải quyết. Sau khi họ báo cáo xong, họ để tôi nói. Tôi nói vấn đề này 

giống như bác sĩ trị bệnh vậy, nhất định phải tìm ra nguyên nhân của căn bệnh, tùy bệnh 

cho thuốc mới có hiệu quả. Hiện nay quý vị, tôi cảm thấy chưa tìm ra nguyên nhân xung 

đột, nên rất khó giải quyết vấn đề. Nguyên nhân là gì? Tôi nói căn nguyên ở trong gia 

đình. Họ cảm thấy rất kinh ngạc, xưa nay chưa từng nghĩ đến xúc đột phát sanh từ trong 

gia đình. Tôi nói với mọi người- đó là 19 vị giáo thọ, còn có mấy nhân viên làm việc, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        25/16 

tổng cộng tất cả chỉ có hơn 20 người. Tôi nói chắc quý vị đều biết, hiện nay mức độ ly 

hôn có cao không? Mọi người đều biết, đừng xem nhẹ tần suất ly hôn này, nó là nguồn 

gốc của xung đột. Quý vị thấy, vợ chồng xung đột, vợ chồng xung đột nhất định dẫn đến 

cha con xung đột, anh em xung đột, xóm làng xung đột. Những người này đi vào xã hội, 

họ có thể không xung đột với người khác sao? Họ không hề nghĩ đến điều này, sau khi 

nghe xong cảm thấy rất có lý. Tôi nói còn có nguyên nhân sâu xa hơn, sâu hơn là gì? Tôi 

nói là xung đột giữa bản thân và bản thân quý vị, người xưa gọi là xung đột giữa bản 

tánh và tập tánh. Bản tánh là thiện, bản tánh vốn thiện, tập tánh bất thiện, thiện và bất 

thiện  xung  đột.  Phiên  dịch  vấn  đề  này  rất  khó,  không  dễ  chút  nào,  họ  không  có  khái 

niệm này. 

Sau cùng tôi đưa ra ví dụ để chứng minh, chẳng hạn nói đến lợi. Sự lợi và hại này, 

lợi ích ngay trước mắt, ý niệm đầu tiên ta nghĩ ta nên tự lợi hay là lợi tha? Đương nhiên 

là tự lợi. Được. Tôi muốn tự lợi, anh cũng  muốn tự lợi, phải chăng anh và tôi đã phát 

sanh xung đột? Họ hiểu được vấn đề. Tôi nói nếu khi lợi được đặt lên hàng đầu, chúng ta 

đều nghĩ đến lợi tha, xung đột không còn, đây là nguyên nhân của mọi nguyên nhân. 

Sau khi buổi hội nghị đó kết thúc, nhà trường lại mời tôi tuần sau đến nữa. Lần này 

đến nhà trường chuẩn bị thư mời, mời tôi làm giáo thọ cho trường của họ. Tôi nói điều 

này  không  cần  thiết, hiệu  trưởng  còn  tặng  học  vị  cho  tôi, tôi  nói  đều  không  cần. Hiệu 

trưởng trường đại học Cách Lý Phi Tư, cả hai vị hiệu trưởng đều đối với tôi rất tốt, nhất 

định bắt tôi nhận, tôi hỏi vì sao? Họ nói, những lý niệm của thầy, đích thực có thể giúp 

Liên  Hiệp  Quốc  giải  quyết  vấn  đề.  Hy  vọng  thầy  có  thể  đại  diện  trường,  đại  diện  Úc 

châu tham gia hội nghị hòa bình của Liên Hiệp Quốc. Liên Hiệp Quốc mời toàn chuyên 

gia học giả, họ không mời hòa thượng, cho nên nhất định phải nhận học vị giáo thọ này. 

Thầy dùng tư cách này đi tham dự hội nghị hòa bình Liên Hiệp Quốc, và tôi đã đồng ý. 

Mấy năm nay tôi tham gia hơn 10 lần, chúng tôi đem phương pháp của chư vị thánh hiền 

xưa, làm sao để hóa giải xung đột. Từ bản thân đến gia đình, đến xã hội, đến quốc gia 

dân tộc, đến sự chung sống hòa bình trên thế giới. Nói đạo lý này cho mọi người nghe, 

họ nghe xong đều rất hoan hỷ. Nhưng sau hội nghị, khi ngồi ăn cơm nói chuyện, họ nói 

rằng_Thầy ơi, những gì thầy nói chỉ là lý tưởng, không thực hành được. Điều này gây đã 

kích cho tôi rất mạnh, vì sao vậy? Vì không có niềm tin, như vậy phải làm sao? Nghĩ đến 

hiện nay mọi người tin vào khoa học, điều duy nhất mà khoa học cần là chứng cứ, không 

có chứng cứ họ không tin. Vấn đề này đốc thúc tôi tìm phương pháp, tôi phải làm một 

cuộc thí nghiệm. Chúng tôi thật sự đã tìm một địa phương nhỏ để bắt đầu thúc đẩy giáo 

dục văn hóa truyền thống này, dùng Đệ Tử Quy làm thí nghiệm. Khu vực này là một tiểu 

trấn,  có  tám  vạn  bốn  ngàn  cư  dân,  không  nhiều  lắm.  Tôi  để  cho  nam  nữ  già  trẻ,  các 

ngành các nghề ở địa phương này cùng nhau học, tất cả mọi người đều đến học Đệ Tử 

Quy. Dự định khoảng hai đến ba năm mới có hiệu quả, không ngờ nhờ đức tổ tông và 

Tam bảo gia trì, chưa đến bốn tháng hiệu quả đã vượt trội, chúng tôi cảm thấy kinh ngạc 

vô cùng. Lúc đó trong tâm mọi người dấy lên câu nói đầu tiên, sao con người lại dễ dạy 

đến như vậy, vừa dạy là biết quay đầu, chứng minh điều trong Tam Tự Kinh nói: “Nhân 

chi sơ tánh bổn thiện”. Tánh người vốn thiện, bất thiện là tập tánh. Ta đem vấn đề này ra 

nói rõ ràng minh bạch, làm ra cho mọi người thấy, họ liền tin ngay. 

Tháng 10 năm 2006, chúng tôi nhận lời mời của Liên Hiệp Quốc, tại tổng bộ giáo 

khoa văn Paris, báo cáo tường tận về lần thí nghiệm của chúng tôi ở Thang Trì. Báo cáo 

hết tám  tiếng  đồng hồ, và  ba  ngày  triển  lãm. Khiến  cho  192  vị  đại  biểu  và  đặc  sứ các 

nước tham dự tổ chức giáo khoa văn, đều muốn đích thân đến Thang Trì khảo sát, xem 

thử. Thí nghiệm đã thành công. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        26/16 

Cho nên hằng thuận chúng sanh, nhất định phải thuận theo họ, thể hiện cho họ thấy 

họ sẽ tin. Không làm cho họ sanh khởi tín tâm, tín tâm kiên định, vấn đề của ta rất khó 

thành tựu. Điều này có lợi ích cho xã hội, có lợi ích cho quốc gia, đem đến lợi ích cho 

nền hòa bình an định trên toàn thế giới. 

Sau cùng là “phổ giai hồi hướng”. Chúng ta làm những điều này có thể tự cho mình 

có công lao chăng? Không được. Sau khi sự việc thành tựu, tôi nói với tất cả thầy cô 

giáo, đây không phải năng lực của chúng ta, năng lực chúng ta không làm được như thế. 

Vậy năng lực của ai? Là âm đức của tổ tông, sức gia trì của Tam bảo, chúng ta làm sao 

có được năng lực này! Các thầy cô giáo của chúng tôi đều không tệ, đều rất có tu dưỡng, 

đều tiếp thu lý niệm này, mọi người đều thừa nhận đây là tổ đức. Chứng minh truyền 

thống  văn  hóa  xưa,  tuy  đã  lơ  là  lãng  quên  100  năm  nay,  nhưng  nền  tảng  vẫn  còn,  thí 

nghiệm của chúng tôi đã khơi gợi lại nền tảng bị vùi lấp này. 

Tuy trung tâm đóng cửa, các thầy cô giáo được Malaysia mời đi, có nhân duyên rất 

sâu với Malaysia. Vì  ở đó có hơn 1000 tiểu học Hoa kiều, dạy tiếng Trung, 61 trường 

trung học. Các vị hiệu trưởng và thầy giáo này đến Thang trì học tập, chính là học tập 

khi chúng tôi làm thí nghiệm. Người đến học rất đông, có khoảng hơn 500 người, ở đó 

học tập suốt mấy tháng. Ấn tượng của họ đối với điều này rất sâu sắc, vì thế họ mời các 

thầy cô giáo của trung tâm, qua bến đó tiếp tục dạy học. 

Lần này, có một đồng học ở đây tặng một mảnh đất, 13 mẫu anh, 13 hecta, khoảng 

gần 800 mẫu của Trung quốc, chúng tôi chuẩn bị thành lập trường học, tôi đã đến xem 

rồi, rất hoan hỷ. Tôi nói nếu thành lập trường học, phải mở rộng phạm vi. Tôi đặt tên cho 

nó,  mọi  người  đều  tán  thành_Viện  Hán  Học  Malaysia,  ở  đây  chuyên  môn  đào  tạo  sư 

phạm. Toàn thế giới rất nhiều nơi cần người có chuyên môn về Hán học, nhưng không 

có thầy giáo. Chúng ta toàn tâm toàn ý đào tạo thầy giáo, những chuyện khác đều không 

làm, chỉ làm một việc này. Mà chúng ta đều nói về dạy học, còn hành chánh nhà trường 

để những người bản địa phát tâm đảm nhiệm, chúng ta chỉ quản lý việc dạy học. Tất cả 

đều  giữ  tư  cách  thân  phận  giáo  viên,  không  quản  lý  hành  chánh,  như  vậy  mới  có  thể 

chuyên tâm. Quản lý hành chánh phải lo lắng đủ điều, rất dễ phân tâm, gây chướng ngại 

cho việc tu học của bản thân. 

Đây  là  một  phương  pháp  mà  hôm  nay  chúng  ta  nói  về  phổ  giai  hồi  hướng.  Hồi 

hướng thực tế nghĩa là làm thế nào thực hạnh nó ngay lúc này, giai đoạn này, ngay giờ 

phút  này  và  tại  đây.  Lần  này  tôi  giảng  giải  cho  mọi  người  về  Phổ  Hiền  Thập  Nguyện 

không giống với trước đó, trong này có bao hàm ý nghĩa bản địa hóa hiện đại hóa. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        27/16 

Tập 243 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 20.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 293, hàng thứ ba, bắt đầu xem từ ở giữa. 

“Cho nên trong kinh, Chư đại Bồ Tát dự hội, đều tu theo đức của Phổ Hiền đại sĩ. 

Đức của Phổ Hiền là thập đại nguyện vương, quy về Cực Lạc, đức tự lợi lợi tha, không 

có cùng tận. Bồ Tát ở cõi Cực Lạc tu theo đức của Phổ Hiền, lại dạy cho dư độ chúng 

sanh đều hành đạo Phổ Hiền”. Đến đây là một đoạn. 

Thập đại nguyện vương của Bồ Tát, ở trước đã giới thiệu sơ qua những điều đơn 

giản  cốt  yếu.  Mười  nguyện  này  điểm  thù  thắng  nhất  của  nó,  là  dẫn  dắt  chúng  ta  vãng 

sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  không  thể  không  đầy  đủ  mười 

nguyện Phổ Hiền. Phải nỗ lực tu học. Lễ kính tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hư 

không giới. 

Hai chữ “chúng sanh” này, ý nghĩa thật sự của nó là chúng duyên hòa hợp mà sanh. 

Chúng là chúng duyên, chúng duyên hòa hợp, pháp nào không phải là chúng duyên hòa 

hợp? Chư Phật Như Lai là chúng duyên hòa hợp mà sanh, Bồ Tát cũng là chúng duyên 

hòa hợp mà sanh. Thanh văn, Duyên giác, thập pháp giới y chánh trang nghiêm, tất cả 

hiện tượng khắp biến pháp giới hư không giới_đại thừa, chư vị thánh hiền thế xuất thế 

gian,  quy  nạp  nó  thành  ba  loại  lớn,  là  hiện  tượng  tự  nhiên,  hiện  tượng  tinh  thần,  hiện 

tượng vật chất, toàn là chúng duyên hòa hợp mà sanh. Mười nguyện của Bồ Tát phải 

giúp những chúng sanh này viên thành Phật đạo, như trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “tình 

dữ vô tình, đồng viên chủng trí”. Tất cả chúng sanh đầy đủ viên mãn mười nguyện của 

Bồ Tát, mười nguyện của Bồ Tát là tánh đức viên mãn hiển lộ ra. Trong chúng sanh có 

nhiễm có tịnh, Thanh văn Duyên giác gọi là tịnh, y chánh trang nghiêm trong lục đạo gọi 

là nhiễm, có thiện có ác. Chúng sanh trong ác đạo, có một số người không có việc ác gì 

không làm. Khởi tâm động niệm tàn hại trung lương, hại người tốt, những người này có 

thập nguyện Bồ Tát chăng? Có. Có vì sao vẫn làm việc xấu? Vì họ mê, mê thất tự tánh 

họ  mới  làm  chuyện  xấu  xa.  Người  thế  gian  không  biết,  làm  việc  xấu  phải  trả  thù  họ, 

trong nhân quả không tha thứ cho họ. Đúng vậy, nhân quả đích thực không tha cho họ. 

Phật Bồ Tát thì sao? Phật Bồ Tát tha thứ cho họ, vì sao vậy? Vì Phật Bồ Tát tôn trọng 

bản tánh của họ, không để ý đến tập tánh của họ, đạo lý là như vậy. Vì sao vậy? Vì bản 

tánh là thật, vĩnh hằng bất biến. Tập tánh là giả, có sanh có diệt, thiên biến vạn hóa. Vốn 

là một người tốt, chân như không giữ tự tánh, bị cảnh giới xấu bên ngoài mê hoặc, phiền 

não khởi hiện hành. Tham sân si mạn, danh văn lợi dưỡng khởi lên, không có việc xấu 

nào không làm. Làm điều tiêu diệt chánh pháp, tiêu diệt Phật pháp, tiêu diệt pháp truyền 

thống của thánh nhân, họ làm những điều này. Họ làm rất cao minh, bên ngoài là hộ trì, 

thực tế lại tàn hại. Mục đích là gì? Là duy ngã độc tôn, không được có ai hơn mình, nếu 

hơn ta ta nhất định phải tiêu diệt họ. Đây là tâm gì? Là tâm la sát, hành vi của Tu la, La 

sát và tu la không ai không đọa địa ngục A tỳ. Họ có biết chăng? Biết. Họ có quan tâm 

chăng? Không quan tâm, vì sao vậy? Vì hiện nay vẫn chưa đọa. Có một ngày, niềm vui 

này  chỉ  hưởng  thụ  một  ngày, ngày  mai  đọa  lạc, ngày  mai  vẫn  chưa  đến  nên  họ  không 

quan tâm, mê hoặc điên đảo. Khi đã đến lúc, sau khi đọa lạc, hối hận cũng không kịp. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        28/16 

Lúc đó họ không ngại ngùng đến cầu xin ta siêu độ, trước mặt quý vị sám hối nhận sai, 

cầu xin siêu độ, có độ họ chăng? Đương nhiên độ họ, họ rất đáng thương. Họ hành thiện, 

thọ báo trong ba đường lành của lục đạo, còn như làm ác thì thọ báo trong ba đường ác 

của ác đạo. Vấn đề này chỉ có Bồ Tát thật sự mới nhìn thấy rõ ràng, họ là Bồ Tát giả, 

không phải thật. Họ không phải tu hành chơn chánh, không phải chân đệ tử Phật, mượn 

chiêu  bài  của  Phật  để  lừa  gạt  chúng  sanh  lương  thiện.  Những  người  tàn  hại  hoằng  hộ 

chánh pháp, có hạng người này. Lúc đức Phật tại thế đã có, như Đề Bà Đạt Đa, lục quần 

tỳ kheo, người bên cạnh Phật, đây là Đức Thế Tôn từ bi vô tận thị hiện cho chúng ta thấy. 

Ngày nay trong đoàn thể của chúng ta, có những người dụng tâm bất lương như Đề bà 

Đạt Đa, lục quần tỳ kheo, tìm cách phá hoại đạo tràng. Chúng ta cần phải giác ngộ được 

rằng, Đức  Thế  Tôn  từng  biểu  diễn  điều này  cho  chúng  ta  thấy. Thế  Tôn  dùng  phương 

thức gì, thái độ như thế nào để ứng phó vấn đề này, điều này đáng để chúng ta học tập. 

Phật Bồ Tát là tâm thuần tịnh thuần thiện tuyệt đối, Thế Tôn ở nhân địa tu đạo Bồ Tát 

làm Nhẫn Nhục Tiên Nhân, bị vua Ca Lợi cắt thân thể. Nỗi nhục này cũng không làm 

Bồ  Tát  thoái tâm, Bồ  Tát không khởi tâm  oán hận, cho nên Thế  Tôn thành  Phật trước 

thời hạn. Ngài vốn sắp xếp là vị Phật thứ năm trong hiền kiếp thiên Phật, ngài sắp ở vị trí 

thứ năm. Thành Phật trước thời gian, ngài thành Phật trước một vị thứ, trước Bồ Tát Di 

Lặc. Di Lặc vốn là ở trước, Thích Ca Mâu Ni ở sau, bây giờ Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

thành Phật trước, Bồ Tát Di Lặc sau Đức Phật Thích Ca. Đây là nguyên nhân gì? Chúng 

ta  cần  phải  biết,  đây  là  Chư  Phật  Như  Lai  biểu  diễn  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy.  Khi 

chúng  ta  gặp  đại  nạn,  cần  phải  quên  mình,  như  vua  Ca  Lợi  đoạt  thân  mạng,  phải  bỏ 

mạng cũng không tiếc, cũng không thể phá giới, cũng không được đánh mất chánh niệm, 

điều này quan trọng. 

Học Phật, vĩnh viễn duy trì thập nguyện, hợp mười nguyện lại là hai chữ thành kính. 

Chân thành cung kính, hai chữ này là cốt cán. Lấy chân thành cung kính đối đãi với tất 

cả chúng sanh, đây là đệ tử chơn chánh của Chư Phật Như Lai. Quả báo là họ tự nhận 

lấy, không liên quan đến chúng ta. Chúng ta luôn lấy một vị là tâm chân thành để xử sự 

đối nhân tiếp vật, một phương hướng, một mục tiêu, đời này chắc chắn được sanh Tịnh 

độ. 

Bồ Tát Đại Thế Chí nói với chúng ta, nhớ Phật niệm Phật, hiện tại tương lai nhất 

định thấy Phật. Hiện tại là thế gian hiện nay của chúng ta, chư vị đồng học xem kinh 

nghe  giảng  phải  nghe  rõ  ràng,  phải  xem  rõ  ràng.  Tuyệt  đối  không  được  có  ngộ  nhận, 

tuyệt đối không được có ý niệm cẩu thả, có ý niệm may mắn, như vậy là sai lầm hoàn 

toàn. 

Đức Phật đại từ đại bi, khi lâm chung thị hiện đến tiếp dẫn, có chăng? Có. Bản thân 

suốt đời không tin Phật pháp, sau cùng giống như mẫu thân của nữ Bà la môn, gia thân 

quyến thuộc  của nữ  Quang  Mục, suốt  đời  chưa từng  tiếp xúc Phật  pháp, sau cũng vẫn 

được vãng sanh. Như vậy quý vị cũng có thể trông chờ, tôi có thể không niệm Phật, tìm 

một người có đức hạnh, giúp tôi siêu độ, như vậy là được vãng sanh, có vãng sanh được 

chăng? Không được. 

Người có đức hạnh đến siêu độ ta vãng sanh, đời này không có học Phật, trong đời 

quá khứ từng học, có nền tảng sâu dày, vì vậy nó dẫn dắt chủng tử trong A lại da sanh 

trưởng. Nếu trong A lại da không có chủng tử, sao biết là không có chủng tử? Ý niệm 

cầu may, ý niệm trông ngóng, điều này chứng minh ta vốn không có thiện căn, căn bản 

không  có  phước  đức.  Dù  Phật  đến  cũng  không  giúp  được,  cho  nên  Phật  không  đến. 

Không phải Phật không giúp ta, mà ngài đến cũng vô dụng, ta nghiệp chướng quá sâu 

nặng.  Nghiệp  chướng  ta  chưa  tiêu  trừ,  Phật  đến  sao  được?  Đạo  lý  này  rất  thâm  sâu, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        29/16 

chúng ta nhìn thấy có thể sanh khởi tín tâm, nhưng không thể học tập, nếu học tập là sai. 

Chúng ta không biết tình hình trong quá khứ của người này, Phật Bồ Tát biết, nhiều đời 

trong vô lượng kiếp làm những gì. Đời này gặp duyên không tốt, nhưng đời trước nền 

tảng sâu dày. 

Như trước đây chúng tôi làm thí nghiệm tại Thang trì, tiểu trấn Thang trì. Chúng tôi 

dùng Đệ Tử Quy để dạy, tiểu trấn này nam nữ già trẻ các ngành các nghề đều cùng nhau 

học, chưa đến bốn tháng thì thành công. Đây là gì? Nhân dân nơi tiểu trấn này có thiện 

căn sâu dày, nơi đó trước đây là giáo khu của phái Đồng thành. Cơ sở sâu dày của mấy 

trăm năm, bây giờ đã đánh mất 100 năm nay. Không sao, có thể dẫn dắt nó ra. Thay một 

địa điểm khác ba năm chưa chắc thành tựu. Quê hương tôi tôi hiểu rõ. 10 tuổi tôi rời xa 

quê hương, còn nhớ mọi chuyện rất rõ ràng. Chúng tôi ở vùng nông thôn, ở vùng quê, 

người nông thôn học truyền thống văn hóa, không phải đọc. Người lớn làm gương cho 

trẻ  con  noi  theo,  thâm  căn  cố  đế.  Nông  thôn  không  có  trường  học,  không  được  đến 

trường, có tư thục. Dân cư đều hiểu ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức. Tuy không 

làm được, cũng rất kém, nhưng bên ngoài luôn tỏ vẻ hiểu biết, sợ mất mặt. Miệng vẫn 

nói đến giáo huấn thánh hiền, tranh danh đoạt lợi chỉ làm trong âm thầm, không dám để 

cho người ngoài biết, chúng ta có thể lý giải được điều này. Trải qua sáu bảy mươi năm 

nay,  nền  tảng  vẫn  còn,  nhưng  ba  bốn  tháng  bản  tánh  thiện  lương  của  con  người  được 

thức  tỉnh, điều  này  vượt  ngoài  sức  tưởng tượng  của  chúng  tôi.  Chúng  tôi  chỉ  biết  cảm 

kích đức của tổ tông, Tam bảo gia trì nên việc làm đã thành công. Nếu bây giờ để tôi làm 

lại, làm nơi khác, tôi không chắc chắn lắm. 

Cùng một đạo lý, người đời này không học Phật. Phụ thân của Hồ Tiểu Lâm, suốt 

đời không tin Tôn giáo. Bốn tháng trước khi mất, con trai học truyền thống văn hóa, thật 

sự cảm thấy hổ thẹn, suốt đời không hiếu thuận cha mẹ. Khi phụ thân bị bệnh, ở cạnh 

bên giường bệnh túc trực chăm sóc ngày đêm, tận hiếu! Phụ thân thấy thế, mới thật sự 

khen ngợi Phật pháp, khen ngợi truyền thống văn hóa xưa, quá tuyệt vời! Dạy con trai 

ông quá tốt. Quý vị nói phụ thân ông ta có thiện căn chăng? Không có thiện căn sao có 

người con tốt như vậy? Suốt đời không tiếp xúc Phật pháp, khi lâm mạng chung có đồng 

tu giúp họ cầu sám hối, đưa họ đến thế giới Cực Lạc. Mọi người nghe vậy liền nghĩ rằng, 

đời này tôi không tin Phật pháp không sao, khi lâm mạng chung có người giúp mình. 

Quý vị không có phước báo lớn như thế, không có nền tảng sâu dày như thế, không nên 

có ý tưởng viễn vong. Không phải ai cũng được như thế, trong 1 vạn người không có 

một người. Như vậy phải làm sao? Hay chân thành tụng kinh, niệm Phật. Quý vị thấy cư 

sĩ Hoàng Niệm Tổ là nhân vật như thế nào, nửa năm trước khi vãng sanh, ông buông bỏ 

vạn duyên, mỗi ngày niệm 40 vạn câu Phật hiệu. Ông nói với tôi như thế, là điều chúng 

ta cần phải học theo. Đối với tình trạng phụ thân Hồ Tiểu Lâm ta không thể học được, vì 

sao vậy? Nếu ta có một người con như Hồ Tiểu Lâm  mới có thể đạt được, còn như ta 

không có đứa con tận hiếu như Hồ Tiểu Lâm thì không thể làm được, làm gì có phước 

báo lớn như thế! Đây là tổ tông có đức, đời trước bản thân trải qua nhiều đời tu hành, gia 

đình mới có người con hiếu thảo như thế, mới cảm động người tu hành chơn chánh đến 

giúp ông thành tựu, không phải vấn đề đơn giản. 

Quý vị thấy trong Kinh Địa Tạng, người mẹ của nữ Quang Mục có một người con 

gái thật có hiếu, quý vị có chăng? Nếu có thì được, còn như không có thì không thể, phải 

dựa  vào  chính  mình.  Dựa  vào  chính  mình  phải  học  theo  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Lão,  bình 

thường  mỗi  ngày  niệm  Phật  hiệu  không được  ít hơn 1  vạn  câu,  nuôi dưỡng thành tập 

quán. Đến khi mình sanh bệnh phải tăng cường thêm, thêm đến năm vạn, thêm đến mười 

vạn, như vậy mới chắc được. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        30/16 

Bởi vậy nghe kinh rất quan trọng, nghe kinh quan trọng ở đâu? Hiểu được đạo lý 

niệm Phật, vì sao phải niệm Phật? Niệm Phật có lợi ích gì? Ta hoàn toàn rõ ràng minh 

bạch, như vậy không còn vọng tưởng, sẽ buông bỏ vạn duyên. Câu Phật hiệu này là chí 

bảo vô thượng, bảo trong các loại bảo, không thể nghĩ bàn. Một câu danh hiệu đầy đủ 

thập đại nguyện vương, thập đại nguyện vương dẫn dắt ta về Cực Lạc, đức tự lợi lợi tha 

không có cùng tận. Câu này là thật, không hề có chút hư vọng nào. 

Chúng ta gặp khó khăn, gặp chướng ngại, thì sao? Đừng vọng tưởng, đừng oán hận 

người, chân thật niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Chúng sanh không có phước, sắp gặp đại 

nạn, ta niệm Phật để sanh tây phương. Nếu niệm Phật tinh tấn mà vẫn không vãng sanh, 

nói cách khác là Phật Bồ Tát và tổ tông, muốn ta ở lại thế gian này để cứu khổ cứu nạn. 

Câu Phật hiệu này là tự lợi lợi tha, là công đức thù thăng vô cùng vô tận, vô lượng vô 

biên. Chúng ta cần phải hiểu, phải thấu đáo. 

Lần này tôi cùng học Kinh Vô Lượng Thọ với quý vị, tôi nghĩ tôi đã nói rất tường 

tận. Chư vị còn chỗ nào chưa hiểu, hãy viết câu hỏi ra fax đến cho tôi, trong lúc giảng 

kinh sẽ trả lời cho mọi người. 

“Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc tu theo hạnh Phổ Hiền”, đặc biệt là chỉ phàm cõi thánh 

đồng cư tam bối cửu phẩm, cõi phương tiện, cõi thật báo cũng không ngoại lệ. Nhưng 

Bồ  Tát  trong  cõi  thật  báo,  vô  công  dụng  hạnh,  hoàn  toàn  không  giống  tu  hành  trong 

mười pháp giới. Người trong mười pháp giới tu hành có quy củ, oai nghi hữu tắc, trong 

cõi thật báo không có. Vì sao vậy? Vì chúng sanh trong cõi thật báo chính là Phật, họ 

đều đạt được không khởi tâm không động niệm. Quý vị thử nghĩ xem, sáu căn tiếp xúc 

với cảnh giới sáu trần không khởi tâm không động niệm, còn tu gì nữa? Không có gì để 

tu, đến khởi tâm động niệm cũng đã đoạn. Phân biệt là từ khởi tâm động niệm sanh ra, 

chấp trước là từ phân biệt biến hiện ra. Khi khởi tâm động niệm không có, thì phân biệt 

chấp trước hoàn toàn không có. Họ chính là như như pháp thân Phật, trong tánh đức của 

họ đầy đủ viên mãn thập đại nguyện vương. Mỗi nguyện đều viên mãn, mỗi nguyện đều 

nhiếp hết tất cả pháp. Bất kỳ nguyện nào, ví dụ như lễ kính, nó hàm nhiếp viên mãn chín 

pháp bên dưới. Nói phổ giai hồi hướng, nguyện này cũng hàm nhiếp viên mãn chín pháp 

ở trên, mỗi pháp đều như thế, một tức là nhiều, nhiều tức là một. Đến pháp thân Bồ Tát 

mới viên mãn điều này. 

Cõi phương tiện, tứ thánh pháp giới, cõi đồng cư, lục đạo chúng sanh, trong này có 

quy củ, chính là có tu, có hành, có chứng, tất cả đều có. Họ có phân biệt, có chấp trước, 

trong cõi thật báo đều không có, những hiện tượng này đều không có. Tất cả đều là hành 

đạo Phổ Hiền, Phổ Hiền là xưng tánh viên mãn, đạo Phổ Hiền là chứng đắc viên mãn. 

Ở sau còn một đoạn: “Như vậy Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, khoác giáp hoằng thệ, 

nhập biển sanh tử”. Câu này là chỉ người nào ở thế giới Cực Lạc? Nói cho chư vị biết, 

đây là nói về cõi phương tiện, cõi đồng cư. Không phải cõi thật báo, cõi thật báo không 

cần  khoác  giáp  hoằng  thệ,  cũng  không  cần  nhập  biển  sanh  tử,  họ  đều  không  xuất  hay 

nhập. Cần phải biết điều này, xuất nhập đều không có, đây thật sự gọi là nhập. Có xuất 

có nhập là chưa nhập, không có xuất nhập mới thật sự nhập. Họ hoàn toàn là chúng sanh 

có  cảm  họ  liền  có  ứng, đáng dùng  thân gì để độ họ liền hiện  thân đó, không phải  làm 

theo ý muốn của mình, là ý của ai? Ý của đối phương, “tùy chúng sanh tâm ưng sở tri 

lượng”, trong Kinh Lăng Nghiêm nói như thế, không phải ý của mình. Nếu có ý mình đó 

là cõi đồng cư và cõi phương tiện. Vì sao vậy? Vì họ chưa thấy được chân tánh, vẫn 

dùng  A  lại  da.  Chúng  ta  biết  khoác  giáp  hoằng  thệ,  vào  biển  sanh  tử  là  Bồ  Tát  cõi 

phương tiện, cõi đồng cư ở thế giới tây phương Cực Lạc. Năng lực giáo hóa chúng sanh 

của  họ,  hầu  như  không  khác  cõi  thật  báo,  đó  là  nguyên  nhân  gì?  Được  oai  thần  bổn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        31/16 

nguyện của Phật Di Đà gia trì, không phải tự họ tu được, là Phật lực gia trì. Đương nhiên 

họ cũng đang tu, nếu họ tu thành tựu sẽ nhập vào cõi thật báo, họ rời cõi phương tiện, đó 

là sức mạnh họ tu được. Phật lực gia trì hai tầng dưới, chính là cõi phương tiện và cõi 

đồng cư. Thế giới Cực Lạc vô cùng thù thắng trang nghiêm, cũng ở hai cõi này, hoàn 

toàn khác với mười phương thế giới. 

“Tuy sanh vào thế giới tha phương, hoặc hiện thân vào cõi uế”, cõi uế là lục đạo, 

đang hiện thân trong lục đạo. “Vì có nguyện lực Di Đà gia trì”, nguyện lực này chính là 

hiện nay chúng ta đang học 48 nguyện, 48 nguyện gia trì. Họ khởi tác dụng rất tương tự 

với Phật A Di Đà, quý vị xem điều này thù thắng biết bao.“Vĩnh viễn xa lìa ác thú”, tuy 

vào ác đạo, ác đạo là chỉ lục đạo hoặc là chỉ ba đường ác. Họ ở trong lục đạo nhưng lìa 

ác  đạo,  ở  trong  ba  đường  ác  nhưng  lìa  ba  đường  ác.  Họ  thị  hiện  trong  ba  đường  ác, 

chẳng hạn ở trong địa ngục thị hiện thân địa ngục, thị hiện tướng địa ngục. Người tạo tội 

nghiệt  ở  trong  địa  ngục  thật  sự  thọ  khổ  báo,  họ  ở  trong  đó  diễn  kịch,  đang  biểu  diễn, 

không phải chịu khổ thật, họ chỉ là biểu diễn, không phải thật sự chịu khổ. Vì sao vậy? 

Vì họ không có nghiệp báo này. Họ biểu diễn rất thật, giống như biểu diễn trên sân khấu 

vậy, rất thật, quả thật họ không có ác đạo. Họ trú ở đâu? Họ vĩnh viễn trú trong cõi thật 

báo. Bồ Tát cõi đồng cư và cõi phương tiện ở thế giới Cực Lạc, niềm vui họ hưởng được 

không khác gì cõi thật báo trang nghiêm. Đây là oai thần của Phật A Di Đà gia trì, đối 

đãi bình đẳng, đối đãi bình đẳng như cõi thật báo trang nghiêm. “Các các tùy kỳ ý lạc”, 

kỳ ở đây là chúng sanh, nghĩa là hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Trong Kinh 

Lăng  Nghiêm  nói:  “Tùy  chúng  sanh  tâm”,  chính  là  tùy  kỳ  ý  lạc.  “Ứng  sở  tri  lượng”, 

nghĩa là hoặc vì họ thuyết pháp, hoặc là thị hiện đang nghe pháp, hoặc là thị hiện thần 

thông.  “Tùy ý tu tập, đều được viên mãn”, tùy ý là không có khởi tâm động niệm, hoàn 

toàn tùy theo ý niệm của chúng sanh. Chúng sanh tạo ác, tạo ác cũng tùy họ mà tạo ác, 

tùy thuận họ tạo ác, hy vọng điều ác của họ nhanh chóng thành tựu, vì sao vậy? Vì muốn 

nhanh chóng báo hết. Khổ đau của họ phải chịu mười năm, ta có thể khiến họ chịu khổ 

từ mười năm, nay còn lại chỉ một năm, đau lâu dài chi bằng đau ngắn. Đây là Bồ Tát từ 

bi, quý vị thấy Bồ Tát rất nhẫn tâm, thật ra họ vô cùng từ bi, khiến ta chịu hết quả báo để 

hưởng an vui. Đây không phải là Bồ Tát bình thường, pháp thân Bồ Tát mới có thể làm 

được. Người bình thường muốn làm cần phải chịu ác báo, người bình thường làm như 

thế  nào?  Người  phổ  thông  niệm  Phật  A  Di  Đà,  niệm  Phật  A  Di  Đà  nghĩa  là  cầu  48 

nguyện của Phật A Di Đà gia trì chúng ta, chính là ý này. Đối với Phật A Di Đà phải tin 

sâu nguyện thiết, tin sâu nguyện thiết mới được Phật lực gia trì. Trái với tự tánh, nhất 

định không được Phật lực gia trì, có gia trì nhưng đó là ma vương gia trì, la sát gia trì, 

tức là thành tựu nghiệp báo của chúng ta, sớm ngày đưa ta đến địa ngục. Đợi khi nghiệp 

báo địa ngục tiêu hết, mới được ra khỏi. Lúc đó Phật Bồ Tát lại đến cứu, lại đến giúp đỡ. 

“Chúng sanh thọ giáo, cũng đều chí tâm tín nhạo, cầu sanh Tịnh độ, phát tâm bồ đề, 

nhất hướng chuyên niệm”. Từ câu kinh văn này chúng ta hiểu được, trong nhà Phật có 

câu  ngạn  ngữ  nói  rằng:  “Phật  không  độ  người  không  có  duyên”,  ai  là  người  không  có 

nhân duyên? Là người không đồng tâm đồng nguyện đồng đức đồng hạnh với Phật, như 

vậy tức là không có duyên. Tâm Đức Phật như thế nào? “Chúng sanh vô biên thề nguyện 

độ”, giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui, đây là tâm Phật. Phải 

đồng tâm đồng nguyện với tâm Phật. Đức của Phật là gì? “Phiền não vô tận thề nguyện 

đoạn”, đây là đức của Phật. Trí tuệ của Phật là “pháp môn vô lượng thề nguyện học”. 

Cứu  cánh  viên  mãn  của  Phật  là  “Phật  đạo  vô  thượng  thề  nguyện  thành”.  Đây  là  thật, 

không phải giả, không thực hành không được. Quý vị xem, phàm những chúng sanh tiếp 

thu giáo huấn của Phật, họ đều có thể chí tâm tín nhạo. Khi tiếp thu giáo huấn của Phật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        32/16 

mà  không  chí  tâm, là  tâm  gì?  Là  tâm  tự  tư  tự  lợi, tâm  danh văn  lợi  dưỡng, tâm  đố  kỵ 

kiêu  mạn,  như  vậy  nghĩa  là  họ  chưa  thọ  giáo,  chưa  tiếp  thu,  họ  không  tin  Phật  pháp. 

“Học  nhi thời tập  chi  bất  diệc  duyệt  hồ”,  họ  không  đạt được niềm  vui này.  Nhà  Phật 

thường nói pháp hỷ sung mãn, họ không đạt được pháp hỷ. Ở đây nói đến tín nhạo tức là 

pháp  hỷ,  họ  chưa  đạt  được.  Họ  thích  điều  gì?  Thích  danh  văn  lợi  dưỡng  của  thế  gian, 

thích mua danh cầu lợi, thích người khác nịnh bợ tôn kính, họ thích những thứ này. Đây 

hoàn toàn là tâm luân hồi trong lục đạo, họ tạo nghiệp luân hồi. Chúng ta phải nghĩ lại 

xem  bản  thân  mình  có  như  vậy  chăng?  Nếu  có  phải  lập  tức  thay  đổi,  có  thì  sửa  đổi, 

không có nên cố gắng hơn. Nếu không có, rất tốt, nên nhớ rằng tuyệt đối không được có. 

Câu  tiếp  theo  là  mục  tiêu  rốt  ráo  của  việc  tu  học  Phật  pháp,  mục  tiêu  chân  thật: 

“Cầu sanh Tịnh độ”. Tâm này phải luôn để trong lòng, khi nào cầu sanh Tịnh độ? Ngay 

bây giờ cầu sanh Tịnh độ, đừng đợi ngày mai, đừng đợi sang năm, tâm cầu sanh Tịnh độ 

này là chân tâm. Hôm nay Phật không đến tiếp dẫn, ngài nói ngươi còn có một ngày sứ 

mạng, cần phải giúp những chúng sanh khổ nạn này. Một năm Phật chưa đến tiếp dẫn, 

một năm này ta phải giúp chúng sanh. Chúng ta niệm niệm mong chờ Phật A Di Đà đến 

tiếp dẫn, khi thời cơ đến Phật A Di Đà nhất định đến, tuyệt đối không hoài nghi. 

Công phu ở đâu? Bên dưới nói: “Phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm”, nói cho 

chư vị biết, thập đại nguyện vương chính là tâm bồ đề. Mục tiêu tu học, chính là năm 

chữ sau đề kinh: “Thanh tịnh bình đẳng giác”. Ta dùng phương pháp gì để tu thanh tịnh 

bình đẳng giác? Dùng phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm, tu theo đức của Bồ Tát 

Phổ  Hiền. Tuy  tu  nhưng  tâm  địa  thanh  tịnh, không  có ô  nhiễm, không  có nhiễm  ô  gì? 

Không có nhiễm ô của tự tư tự lợi, không có ô nhiễm của danh văn lợi dưỡng, không có 

nhiễm ô của tham sân si mạn, không có nhiễm ô của tập khí phiền não, đây gọi là tâm 

thanh tịnh. Tâm thanh tịnh nâng cao là tâm bình đẳng, bình đẳng là không có cao thấp. 

Nói cách khác, hoàn toàn không có đố kỵ, ngạo mạn, sân nhuế, tâm bình đẳng hiện tiền. 

Bình đẳng với tất cả chúng sanh, bình đẳng với Chư Phật Như Lai, cũng bình đẳng với 

chúng sanh trong ác đạo. Vì sao vậy? Vì tất cả đều là cùng một pháp tánh biến hiện ra. 

Dùng tâm giống như  một tấm gương vậy, bây giờ chúng ta dùng ti vi, giống như màn 

hình ti vi vậy. Bên trong sắc thân nhiều đến đâu, phức tạp như thế nào, màn hình hoàn 

toàn  không  có  nhiễm  trước.  Màn  hình  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy,  chính  là  thanh  tịnh 

bình  đẳng giác,  tâm  chúng ta  phải giống như  màn  hình vậy.  Thế  gian này  đa  hình  đa 

dạng, đều ở xung quanh chúng ta, nhưng không hề nhiễm trước, đây là chân công phu! 

Không phải không tiếp xúc, tiếp xúc mà không ô nhiễm, đây là bản lĩnh của Chư Phật 

Bồ  Tát. Nhất  hướng chuyên  niệm,  một  phương hướng  là thế  giới  tây  phương  Cực  lạc, 

một mục tiêu là thân cận Phật A Di Đà, đây gọi là nhất hướng chuyên niệm. 

Chương này chúng ta học đến đây, chúng ta xem tiếp chương sau: 

“Ngã tác Phật thời, sanh ngã quốc giả, sở tu ẩm thực, y phục, chủng chủng cúng cụ, 

tùy ý tức chí, vô bất mãn nguyện”. Đoạn này là nguyện thứ 37- “y thực tự chí”, chúng ta 

đọc hết nguyện bên dưới. “Thập phương Chư Phật, ưng niệm thọ kỳ cúng dường”. Câu 

này chính là một nguyện, nguyện thứ 38- “ưng niệm thọ cúng”. Hai nguyện này, “nhược 

bất nhĩ giả, bất thủ chánh giác”, nếu không làm được như thế ngài sẽ không thành Phật. 

Ngài chính là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà đã thành Phật, vì thế ngài đã thực hiện xong 

hai nguyện này. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Lão. Trước đây, khi tôi học Đại Kinh Giải, 

làm phân khoa cho Đại Kinh Giải, đề mục của chương này là trang nghiêm diệu lạc, sự 

vi diệu an vui của thế giới tây phương Cực Lạc, đây là nguyện 37, 38. Nguyện 39 ở sau 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        33/16 

đều thuộc về nguyện trang nghiêm diệu lạc, chúng ta xem chương này trước, xem chú 

giải của Hoàng Niệm Lão. 

“Nguyện 37 bên phải là y thực tự chí, ẩm thực y phục, xem Tống Dịch”, Tống Dịch 

của  năm  loại  nguyên  bản  dịch.  “Vô  số  loại  khí  cụ  cúng  dường,  xem  Đường  Dịch.  Lại 

trong Hán Dịch nguyện thứ 23 nói, khi chư Bồ Tát ở cõi nước ta, muốn ăn uống”, dục 

nghĩa là khi ta muốn ăn cơm. “Tức trong bát bảy báu, tự nhiên sanh ra trăm vị cơm canh 

ngay trước mặt. Ăn xong, bát đều tự nhiên biến mất”, thế giới Cực Lạc quá tuyệt vời! 

Đâu phiền phức như chúng ta phải xuống bếp nấu nướng, muốn ăn cơm mọi người đều 

phải  rất  bận bịu, chuẩn  bị  cực  nhọc  còn không  hợp  khẩu  vị. Thế  giới  tây  phương Cực 

Lạc không cần nấu nướng, khi muốn ăn cơm_bát là dụng cụ ăn cơm, ngày nay chúng ta 

dùng chén, đây là dụng cụ ăn cơm. Dụng cụ ăn cơm tự nhiên bày ra trước mắt chúng ta, 

bàn ăn, dụng cụ trên bàn ăn đều hiện ra đầy đủ. Trong mỗi món ăn đầy đủ trăm vị, trăm 

vị là hình dung từ. Ai ăn cơm có một trăm món thức ăn, quý vị có biết chăng? Ngày xưa, 

hoàng đế, hoàng đế ăn cơm, mỗi bữa đều có 100 món, không được thiếu. Khi ngự trù 

chuẩn  bị  thức  ăn  cho  hoàng  đế,  mỗi  bữa  ăn  là  100  món.  Bát  đựng  thức  ăn  không  lớn, 

giống một chiếc dĩa nhỏ vậy. Tuy tôi chưa từng thấy, không thấy hoàn toàn đủ 100 vị, 

nhưng tôi từng thấy khoảng 1 nửa. Ai mời tôi ăn cơm? Trước đây đặc sứ của Úc châu, 

đặc sứ Võ Thao. Khi tôi đến Bắc Kinh thăm ông, ông mời tôi ăn cơm tối, khi tôi đến 

khách chỉ có mình tôi, dọn lên bao nhiêu món ăn? Khoảng 45 món, mỗi  món đều dọn 

trong dĩa nhỏ bày lên trên bàn. Tôi liền hiểu ra ngày xưa trong hoàng cung, hoàng đế ăn 

cơm như thế nào, mỗi bữa ăn đều như thế. Ẩm thực 100 vị là đãi ngộ của đế vương. 

Ở thế giới tây phương Cực Lạc ăn uống, khi muốn ăn đều hưởng đãi ngộ của đế 

vương, trong ngự trù phải sắp đặt mọi thứ. Nó lại tự nhiên hiện ra, không có công nhân 

làm, chỉ cần khởi niệm nghĩ đến nó lập tức bày ra trước mắt. Khi ăn xong, đến dụng cụ 

và bàn ăn đều biến mất, tự nhiên không còn. Điều này có thể xảy ra chăng? Có thể, có 

khoa học chứng minh. Các nhà khoa học nói, năng và chất có thể hổ tương chuyển biến. 

Giới khoa học phát minh bom nguyên tử, cũng căn cứ theo đạo lý này, đem chất lượng 

chuyển biến thành năng lượng, đây là nguyên lý của bom nguyên tử. Làm sao để biến 

năng lượng thành vật chất? Các nhà khoa học hiện nay chưa làm được, nhưng biết rằng 

nhất định có thể làm được. Năng lượng trong không trung dùng không hết, giống như ảo 

thuật  vậy.  Nó  có  thể  biến  thành  đồ  thật  ngay  trước  mắt  chúng  ta,  năng  và  chất  có  thể 

chuyển biến hỗ tương lẫn nhau. Thật ra trong này có đưa ra một tin tức quan trọng, vật 

chất là giả không phải thật. Vật chất là năng lượng biến hiện ra, nên vật chất có thể trở 

lại thành năng lượng. Tin tức này rất quan trọng. 

Do đây có thể thấy, khoa học của thế giới tây phương Cực Lạc, có thể nói là đạt 

đến đỉnh điểm, mỗi người đều có thể dùng ý niệm của họ biến năng lượng thành vật chất. 

Khi cần mọi thứ đều có, khi không cần tất cả đều biến mất, quý vị xem rất triệt để. Ta 

sống trong môi trường không hề ô nhiễm, muốn gì được nấy. Có mấy người khách đến, 

muốn mấy cây ghế thì ghế liền xuất hiện. Khách ra về, ghế không còn, trống trơn. Đây là 

môi trường sống ở thế giới Cực lạc! 

Chúng ta ở thế gian này chịu khổ chịu nạn, khi đi du lịch còn mang theo một ba lô 

lớn. Tự mình không mang nổi phải nhờ người khác mang giúp, quý vị nói có phiền hay 

không! Như vậy chúng ta biết Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc du hành khắp biến pháp giới hư 

không giới, họ không mang theo gì, nhưng họ muốn gì được nấy. Chúng ta phải nhanh 

chóng đến đây, đừng lưu luyến thế giới Ta bà này để chịu khổ. Cả lý và sự chúng ta đều 

phải hiểu. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        34/16 

Bên dưới nói đến Ngô Dịch, Ngô Dịch là bản của Khương Tăng Khải, nguyện 14 

tương đồng với điều này.  “Trong Ngụy  Dịch, nguyện thứ 38 lại nói, thiên nhân trong 

nước, muốn được y phục, tùy niệm mà có. Như những gì Phật tán thán, ứng diệu pháp 

phục tự nhiên ở trên thân”. Ở trước nói đến vấn đề ăn uống, những nhu cầu về ăn uống, 

còn ở đây là nhu cầu về ăn  mặc. Không cần may vá, cũng không cần đi  mua, thế giới 

Cực Lạc không có tiệm buôn, không có quán ăn, cũng không có chợ. Muốn thứ gì có thứ 

đó, nó tự nhiên đến. Quý vị muốn được y phục, tùy niệm là có, y phục đã mang trên 

người, như ứng pháp diệu phục mà Phật từng khen ngợi. Ứng pháp nghĩa là sao? Nghĩa 

là hằng thuận chúng sanh. Khi giáo hóa chúng sanh, chúng sanh ở khu vực này, họ mang 

y  phục  như  thế  nào, lễ  phục  ra  sao,  ta  đều  mang  giống  như  họ  vậy,  quả  là  tuyệt  diệu! 

Tuyệt diệu về vấn đề gì? Ở đây y phục không cần may, điều này rất tuyệt, tự nhiên mang 

trên thân. “Có cầu may mặc đảo nhiễm”, đây là nói đến may y phục. Y phục của chúng 

ta cần phải đo, cần phải chọn vải, rất phiền phức. Thế giới tây phương Cực Lạc chẳng 

những không cần may, đến giặt cũng không cần, vì sao vậy? Vì họ không cần, y phục họ 

rất sạch không nhiễm chút bụi trần, vĩnh viễn không cần giặt. Ngày nay chúng ta gọi là 

thay giặt, thế giới tây phương Cực Lạc không có thói quen thay giặt này. Chẳng những 

là y phục, mà tất cả các pháp đều không thay đổi, cho nên gọi nó là nhất chân pháp giới. 

Nghĩa  là  nói thế  giới  đó  chỉ  có  tâm  hiện không  có thức biến, nó không  có thức.  Như 

Pháp tướng tông nói, cư dân ở thế giới Cực Lạc, cõi đồng cư chưa đoạn tận phiền não. 

Cõi phương tiện chỉ đoạn được một phần, còn một phần chưa đoạn. Chỉ có cõi thật báo 

mới đoạn tận hoàn toàn, chuyển bát thức thành tứ trí, cho nên chỉ có tâm hiện không có 

thức biến. Nhưng  cõi  đồng  cư và  cõi phương  tiện, cũng không  có thức biến. Điều này 

quá thù thắng, nghĩa là không thể nghĩ bàn. Đây là bổn nguyện Phật Di Đà gia trì, trong 

bốn cõi của mười phương thế giới Chư Phật không có. Tất cả cõi nước Chư Phật, hai cõi 

trên  đều  giống  nhau,  thường  tịch  quang  và  cõi  thật  báo  giống  nhau.  Bên  dưới  là  cõi 

phương tiện và cõi đồng cư không giống nhau, đó là gì? Đó là tám thức 51 tâm sở biến 

hiện ra, là thức biến. Phàm những gì thức biến đều là giả, không phải thật. Chúng ta đọc 

đến đoạn kinh văn này, sau khi hiểu rõ, đối với thế giới tây phương Cực Lạc tự nhiên 

sanh tâm khát ngưỡng, thế giới này tốt đẹp biết bao. 

Đảo nhiễm là nhuộm màu, hoa văn trên y phục chúng ta có rất nhiều màu sắc, là 

thuộc về loại này. Hoán trạc là giặt áo quần, chúng ta phải thay giặt, thế giới Cực Lạc 

không cần phiền phức như vậy, đều không cần. 

Ở sau nguyện này nói không thành chánh giác, Đức Phật đã thực hiện tất cả những 

nguyện này, điều này đặc biệt nói cho người cõi phàm thánh đồng cư nghe, vì sao vậy? 

Vì tứ thánh pháp giới là thiên nhân, trên A la hán, đương nhiên cũng không cần những 

thứ này, họ dùng niềm vui thiền định làm thức ăn. Năm thứ tài sắc danh thực thùy, cũng 

gọi là ngũ dục, họ đều đoạn tận rồi. Họ dùng gì để nuôi dưỡng thân thể? Niềm vui thiền 

định. Ngạn ngữ nói: “nhân phùng hỷ sự tinh thần sảng”, nghĩa là niềm hoan hỷ, dùng 

niềm hoan hỷ nuôi dưỡng thân thể, không cần những ẩm thực bên ngoài, chỉ có dục giới 

trong cõi phàm thánh đồng cư mới cần. Tam giới là dục giới, sắc giới, vô sắc giới_Dục 

giới cần, sắc giới và vô sắc giới đều không cần. Huống gì là cõi phương tiện hữu dư, A 

la hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát, Phật, sao họ lại cần đến những thứ này? 

Nguyện  này  hoàn  toàn  là  vì  những  chúng  sanh  mang  theo  tập  khí  dày  hay  mỏng 

trong cõi phàm thánh đồng cư, mà Phật phát nguyện này. Ta chưa đoạn tập khí không 

sao, ta còn nghĩ đến muốn ăn thức ăn. Có, không thiếu, không thiếu thức ăn, muốn mặc 

cũng không thiếu mặc. Cả ăn và mặc đều có, ta có thể yên tâm. Đức Phật Di Đà suy nghĩ 

quá chu đáo. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        35/16 

Nếu ở đây không có nguyện này, chúng ta thấy trong kinh nói về thế giới Cực Lạc, 

chúng tôi thường nói thế giới Cực Lạc không có tổ chức chính phủ, không hề nghe nói, 

thế giới Cực Lạc không có sĩ nông công thương. Như vậy cuộc sống ở đó phải làm sao? 

Chúng  ta  sẽ  nghĩ  đến  điều  này.  Không  có  nông  phu  trồng  trọt  chúng  ta  lấy  gì  mà  ăn? 

Không có những kỷ nghệ cao chúng ta dùng bằng gì? Không có buôn bán, khi chúng ta 

thiếu đồ dùng từ đâu mà có? Thế giới Cực Lạc hoàn toàn không có. Oai thần bổn nguyện 

của Phật A Di Đà tự tại biến hiện, tất cả những vật cần thiết ứng niệm mà hiện, chỉ cần 

ta khởi ý niệm nó liền hiện ra. Đây là điều mà khoa học mong cầu khát ngưỡng, nhưng 

hiện nay vẫn chưa xuất hiện, không cầu được. Đây là năng và chất tự tại chuyển biến, 

thế  giới  Cực  Lạc  làm  được  điều  này.  Giới  khoa  học  muốn  học  khoa  học  cao  cấp,  đều 

phải đến thế giới Cực Lạc lưu học, học với nhà khoa học lớn là Phật A Di Đà, mới có thể 

học được bản lãnh này. 

Chúng ta xem tiếp đoạn văn bên dưới: “Kinh này hội tập đầy đủ văn nghĩa của năm 

bản  dịch”,  văn  nghĩa  của  năm  loại  nguyên  bản  dịch.  “Kết  thành  nguyện  này,  gọi  là  y 

thực tự chí nguyện”. Đây là nói rõ văn tự trong hội tập này xuất phát từ đâu. “Như Hội 

Sớ giải thích, Ngụy Dịch nói rằng, vì sao Phật phát nguyện này”. Điều này nói rất hay! 

Hội Sớ là tác phẩm của pháp sư người Nhật, vì sao Phật có nguyện này, phát nguyện này? 

“Thấy hoặc cõi nước, vì ăn mặc mà phải chịu khổ vạn phần, bốn mùa không an ổn, suốt 

đời mệt mỏi vì tham cầu. Huống gì gieo mạ xuống chết vô số sinh mạng, trong nồi lớn 

giết vô  lượng  sâu tằm, vẫn  cứ  trầm  mê  trong biển khổ, chịu khổ vô cùng”. Đây  là  nói 

trong biến pháp giới hư không giới quả thật có rất nhiều cõi nước Chư Phật, như địa cầu 

chúng ta vậy. Những gì ở đây nói, người trên địa cầu đều có, vì việc ăn mặc. Cuộc đời 

con người vì điều gì? Chính là vì việc ăn mặc mà bận rộn, khổ không thể tả. 

“Bốn mùa không an ổn”, bốn mùa là xuân hạ thu đông. Mùa xuân là trồng trọt, mùa 

xuân trồng mùa hạ sanh trưởng, mùa thu thu hoặc mùa đông cất giữ, thấy nông phu là 

biết họ gian nan. “Suốt đời gian khổ vì việc tham cầu”, trong câu nói này bao hàm rất 

nhiều nội dung. Tham tài, tham danh, tham lợi, tham quyền vị, không có gì không tham. 

Tham là căn nguyên của tất cả phiền não tội nghiệt, cho nên trong phiền não đặt nó lên 

hàng đầu, chữ đầu tiên. 

Đức Phật rất rõ ràng, nếu muốn tu hành thành công, việc đầu tiên là phải khống chế 

nó. Ở thế giới Ta bà, được nhục thân này, tuy là giả nhưng họ phải sống ở thế gian này 

mấy  mươi  năm, họ  cần  đến nơi  ăn  chốn ở, không thể không có. Chư  Phật  Bồ  Tát  dạy 

chúng ta nên như thế nào? Thấy vừa đủ là dừng, không được có tham tâm. 

Lúc Đức Thế Tôn tại thế, ngài biểu diễn vấn đề này cho chúng ta thấy. Vì Đức Phật 

sống  nơi  vùng  nhiệt đới, sống vào  vùng  nhiệt  đới  sinh  hoạt sẽ  đơn giản. Nó  không  có 

bốn mùa, mà chỉ có một mùa hạ, cho nên ngài ba tấm y là đủ, gọi là ba y một bát. Bát là 

gì? Bát là vật đựng cơm khi đi khất thực, cơm và thức ăn trộn lẫn với nhau, không cần 

dùng bát khác đựng thức ăn, đơn giản. Ngài trú ở đâu? Trú dưới gốc cây, tìm một gốc 

cây lớn có thể che mưa che nắng, tối ngủ dưới gốc cây, đời sống đơn giản như thế. Đây 

là gì? Đây là tiêu chuẩn cuộc sống thấp nhất của nhân loại. Một ngày ăn một bữa, đủ 

dinh dưỡng chăng? Đủ. 

Trước đây tôi học giảng sư với thầy Lý Bỉnh Nam, năm tôi theo học thầy đã 70 tuổi. 

Tôi phát hiện thầy ăn ngày một bữa, liền đến thỉnh giáo, thầy ăn ngày một bữa đã mấy 

mươi năm rồi, hình như thầy bắt đầu từ năm 30 tuổi, từ đó về sau không thay đổi, một 

bữa cơm ăn rất ít. Lúc đó chúng tôi còn rất trẻ, thầy 70 tuổi, tôi 31 tuổi, một bữa cơm 

của  tôi  nhiều  hơn  bữa  cơm  của  thầy.  Lúc  đó  tôi  học  Phật  cũng  được  vài  năm,  tôi  học 

Phật năm 26 tuổi. Cuối năm 26 tuổi, tôi nhớ khoảng nửa năm, tôi nhịn ăn cơm tối, một 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        36/16 

ngày chỉ ăn hai bữa, rất bình thường. Tuổi trẻ, mỗi bữa cơm đều ăn ba bát, một ngày ăn 

hai bữa, tôi cũng không ăn thêm hai bát vào bữa trưa, không có, vẫn ăn ba bát như bình 

thường. Nhưng thầy Lý, thầy chỉ ăn hai bát cơm nhỏ là no, tôi hai bát không được, nhất 

định phải ăn ba bát. Tiền sinh hoạt một ngày của thầy, lúc đó khoảng hai đồng tiền Đài 

Loan,  còn  tôi  một  ngày  nhất  định  phải  ba  đồng.  Tiền  ăn  uống  của  thầy  một  tháng  60 

đồng, còn tiền ăn uống của tôi phải 90 đồng. Tôi thấy thầy ăn một bữa, tôi cũng học theo, 

nhịn ăn luôn bữa cơm sáng. Tôi ăn ngày  một bữa đến tháng thứ tám  mới nói cho thầy 

biết. Tôi nói thầy ơi! Bây giờ con cũng ăn ngày một bữa. Thầy hỏi bao lâu rồi? Đã tám 

tháng rồi, mắt thầy mở tròn xoe hỏi tôi, tình hình sức khỏe như thế nào? Tôi nói rất bình 

thường. Thầy vỗ bàn “hãy duy trì mãi như thế”. Vì sao vậy? Vì cuộc sống đơn giản, nhu 

cầu ít, không cần cầu người khác, người đến chox vô cầu phẩm chất tự cao, câu nói này 

là thật, niềm vui ở trong này. Lúc đó tôi có một tâm đắc, liền báo cáo với thầy. Tôi nói 

thân thể là một bộ máy, vận động của bộ máy nhờ vào bổ sung năng lượng, ẩm thực là 

năng  lượng  bổ  sung.  Nhưng  thân  thể  con  người  có  tiêu  hao  năng  lượng,  cũng  có  tiết 

kiệm  nguồn  năng  lượng,  không  giống  nhau.  Đại  khái  thân  thể  tiêu  hao  năng  lượng  rất 

nhiều,  loại  máy  móc  này  rất  nhiều,  một  ngày  ba  bữa  đều  không  đủ,  còn  phải  ăn  thêm 

điểm tâm. Phải bổ sung, bằng không họ không đủ tinh thần. Chúng tôi quan sát thầy Lý, 

lượng công việc mỗi ngày của thầy bằng năm người làm, thầy rất bận rộn. Làm lượng 

công việc bằng năm người, ngày ăn một bữa, ăn rất ít. Tôi nghĩ, năng lượng này tiêu hao 

vào đâu? Chắc là do vọng niệm, suy nghĩ lung tung. Vọng niệm làm tiêu hao năng lượng 

khẳng định là chiếm từ 90 đến 95%, tiêu hao vào đây. Bởi vậy con người tâm địa thanh 

tịnh, họ cần năng lượng rất ít. 

Lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, tất cả hàng đệ tử đều ăn ngày một bữa, vì sao vậy? Vì 

họ ít vọng niệm, mỗi ngày đều đi nghe kinh. Ngoài nghe kinh ra, người tu thiền định thì 

tu thiền định, người trì chú thì trì chú, người niệm Phật thì niệm Phật, họ không có tạp 

niệm. Vì thế họ cần năng lượng rất ít, ngày ăn một bữa là đủ, đạo lý là như thế. 

Tôi đem suy nghĩ này trình bày với thầy, thầy rất tán thành, ông nói không sai chút 

nào. Thầy  nói với tôi, ông xem  A  la  hán, định  công  của  A  la  hán thâm  sâu  hơn  người 

thông thường, A la hán một tuần ăn một bữa, họ tiêu hao ít, bổ sung một lần họ có thể 

dùng bảy ngày. Định công của Bích Chi Phật càng sâu, nửa tháng đi khất thực một lần, 

một tháng chỉ ăn hai bữa. Ở đây nói lên điều gì? Tâm càng thanh tịnh, càng bình đẳng, 

năng lượng duy trì thân thể tiêu hao càng ít. Cho nên người vọng niệm nhiều, nếu bắt họ 

không ăn tối, họ không chịu nỗi, rất dễ sanh bệnh. 

Vấn  đề  này  mọi  người  không  nên  học  theo,  đừng  miễn  cưỡng,  miễn  cưỡng  nhất 

định làm tổn hại thân thể. Có lỗi với chính mình, có lỗi với cha mẹ, đó gọi là đại bất hiếu. 

Cần  phải  vọng  niệm  rất  ít,  dục  vọng  không  còn  nữa,  thật  sự  có  thể  làm  được“đối  với 

người không tranh, đối với thế gian không cầu”, năng lượng của mình tự nhiên tiêu hao 

ít, ta sẽ không cần nhiều như thế, đây mới là chân lý. Nếu bản thân vọng niệm nhiều, tập 

khí rất nặng, như vậy mà không bổ sung là không được. 

Tôi xuất gia năm 33 tuổi, xuất gia hai năm thọ giới, sinh hoạt hằng ngày của tôi chỉ 

ăn một bữa. Sau khi thọ giới, một tháng trong thời kỳ giới đàn, nói cho chư vị biết, tôi 

khai duyên ăn ngày ba bữa, vì sao vậy? Vì cuộc sống trong giới đàn rất khổ, tôi cần thể 

lực. Người khác phát tâm, khi thọ giới nhất định không ăn quá ngọ, không ăn cơm tối, 

chỉ ăn hai bữa. Khoảng hai ba ngày sau họ không chịu nổi, không giữ quá ngọ nữa, họ 

lại ăn cơm tối, đó gọi là nói chơi! Phật pháp trọng thực chất không trọng hình thức, đừng 

làm ra vẻ, như vậy là sai. Đừng chú trọng những điều này, phải chú trọng thực chất. Lúc 

đó tôi làm rất nhiều công việc, cần phải làm, cần phải tư duy, tiêu hao năng lượng nhiều 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        37/16 

hơn bình thường. Tôi không nói những điều sĩ diện, cho nên thời gian ở giới đàn, tôi vẫn 

ăn cơm tối. Nhưng sau khi thọ giới, đi ra giảng kinh, giảng kinh rất khó khăn. Trong 

chùa không thích, trong chùa chỉ thích tổ chức pháp hội, kinh sám Phật sự, thích những 

việc  này. Đây  không  phải là  ý nguyện  xuất  gia  của tôi. Tôi  xuất  gia là  đại sư  Chương 

Gia hướng dẫn, khuyên tôi xuất gia, khuyên tôi học theo Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Tôi xem kinh sách, cuốn đầu tiên đại sư Chương Gia đưa cho tôi là Thích Ca Phổ, Thích 

Ca Phương Chí. Thầy nói rằng, học Phật cần phải hiểu biết về Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni. Đây đều là lúc chưa xuất gia, lúc 26 tuổi. Sau khi đọc những cuốn sách này mới thật 

sự hiểu biết về Đức Phật Thích Ca. Ngài là một vị vương tử, phụ thân làm quốc vương, 

một người thông minh hiếu học. 19 tuổi rời xa gia đình đi cầu học, sống đời khổ hạnh 

tăng, tham học 12 năm. Đương thời Ấn độ là đất nước Tôn giáo trên thế giới, đỉnh cao 

triết học. Chư vị cao tăng ở đây, và các đại đức trong học phái ngài đều đến thân cận học 

hỏi, học suốt 12 năm. 

Chúng ta biết vào thời đại đó, bất luận là Tôn giáo hay học phái, không ai không 

tôn trọng thiền định. Trong nhà Phật nói về tứ thiền bát định, trên thực tế là của Bà la 

môn giáo, Đức Phật Thích Ca đã từng học. Tứ thiền bát định, ở trong định có thể đột phá 

tầng không gian, không có giới hạn này. Họ có thể nhìn thấy 28 tầng trời, có thể thấy địa 

ngục A tỳ, cho nên tình hình trong lục đạo họ rõ ràng như lòng bàn tay, hoàn toàn thấu 

triệt. Đây là người tu hành đương thời trong Tôn giáo, một số chuyên gia học giả đều có 

năng lực này. 

Nhưng chúng ta nghĩ đến Thế Tôn vừa trẻ tuổi lại hiếu học, chắc chắn ngài có điều 

không vừa ý, chúng ta có thể tưởng tượng được. Nhìn thấy lục đạo rõ ràng minh bạch, 

lục đạo từ đâu mà có? Lục đạo do nguyên nhân gì sanh ra? Ngoài lục đạo ra còn thế giới 

chăng? Tôi khẳng định tin rằng, Đức Thế Tôn có nghi vấn này, vấn đề này không ai có 

thể giải đáp. 

Ngài học suốt 12 năm, không còn gì để học, ngài bèn buông bỏ sở học của 12 năm, 

ngồi nhập định dưới cội cây bồ đề, nhập vào thiền định thâm sâu, vấn đề này được giải 

quyết.  Khi  vừa  xuất  định,  lúc  sao  mai  vừa  mọc,  ngài  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến 

tánh,  thị  hiện  thành  Phật.  Không  những  thấu  triệt  vấn  đề  trong  lục  đạo,  mà  biến  pháp 

giới hư không giới đều thấu suốt hoàn toàn, bắt đầu dạy học. Giảng bộ kinh đầu tiên là 

kinh  gì?  Bộ  đầu  tiên  là  giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm.  Giảng  ở  đâu?  Giảng  ở  trong  định, 

không ai biết, người khác nhìn thấy ngài đang nhập định dưới cội bồ đề. Thời gian này 

trong kinh có ghi chép, có hai thuyết, một thuyết là hai tuần, một thuyết là ba tuần. Hai 

tuần là 14 ngày, ba tuần là 21 ngày, đều có kinh bổn, cũng đều có xuất xứ. Hay nói cách 

khác, Kinh Hoa Nghiêm là Phật giảng trong định, cho nên tiểu thừa không chấp nhận. 

Giảng xong bộ kinh này, Bồ Tát Đại Long, đó là Đẳng giác Bồ Tát cất giữ bộ kinh này 

tại Long cung. 600 năm sau Bồ Tát Long Thọ xuất hiện, Long Thọ là sơ địa Bồ Tát, Đại 

Long Bồ Tát dẫn ngài đến Long cung, nhìn thấy bộ kinh điển này. Khi nhìn thấy kinh 

này, phân lượng rất lớn. Bồ Tát Long Thọ vì chúng ta nói ra nguyên văn. Nguyên văn 

của Kinh Hoa Nghiêm mà Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong suốt hai tuần, là mười 

tam thiên đại thiên thế giới vi trần kệ, nhất tứ thiên hạ vi trần phẩm. Chúng sanh trong 

lục đạo không ai có thể thọ trì, phân lượng quá lớn. Đây là đại bổn. Còn có trung bổn, 

phân lượng của trung bổn cũng không phải người thế gian này có thể tiếp thu được, sau 

cùng xem tiểu bổn. Tiểu bổn là gì? Hình như là Mục Lục Đề Yếu, như hiện nay chúng ta 

xem Tứ Khố Toàn Thư vậy. Quý vị thấy Tứ Khố Toàn Thư, ở trên kệ chắc quý vị đều 

nhìn thấy, có 1500 cuốn. Tiểu bổn là gì? Tiểu bổn là năm cuốn trước trong Mục Lục Đề 

Yếu,  năm  cuốn  trước  của  Mục  Lục  Đề  Yếu.  Cho  nên  Bồ  Tát  Long  Thọ  đem  tiểu  bổn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        38/16 

truyền đến thế gian, chính là Kinh Hoa Nghiêm  mà hiện nay chúng ta thấy, là toàn bộ 

Mục Lục Đề Yếu của Kinh Hoa Nghiêm. Mười vạn bài kệ, 40 phẩm. Đây là sau khi Thế 

Tôn đại triệt đại ngộ, ngài nhìn thấy chân tướng vũ trụ, và nói ra cho chúng ta biết, chính 

là bộ kinh này. 

Vào thời nhà Đường, đại sư Huệ Năng lục tổ Thiền tông, ngài khai ngộ năm 24 tuổi, 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 30 khai ngộ. Khi đại sư Huệ Năng khai ngộ chỉ nói ra năm 

câu, khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni khai ngộ, ngài giảng một bộ Kinh Hoa Nghiêm. Nội 

dung mà hai vị khai ngộ nói hoàn toàn tương đồng, không thêm không bớt, quả là tuyệt 

diệu không thể nói  hết. Cũng  chính  là  nói, Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giảng  bộ  Kinh 

Hoa Nghiêm này, khi quy nạp lại tức là năm câu này. Triển khai năm câu nói của ngài 

Huệ Năng, chính là toàn bộ Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm, tam thiên đại 

thiên thế giới vi trần kệ, nhất tứ thiên hạ vi trần phẩm. Một tức là nhiều, nhiều tức là một. 

Nội dụng Kinh Hoa Nghiêm là gì? Đem năm câu nói của ngài Huệ Năng để đối ứng 

là chính xác. “Đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh, vốn không sanh diệt, vốn tự đầy đủ, 

vốn không dao động, năng sanh vạn pháp”, đại sư Huệ Năng chỉ nói năm câu này. Đây 

là cảnh giới không thể nghĩ bàn, Phật pháp đại thừa hưng khởi từ chỗ này. Trong Kinh 

Pháp Hoa nói, chỉ có pháp nhất thừa, không hai cũng không ba, đây là ý nguyện dạy học 

một đời của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Ngài hy vọng tất cả chúng sanh, mỗi người đều 

trở về tự tánh, mỗi người đều thành Phật. Nhưng chúng sanh quá mê mờ, dạy học nhất 

định phải phân giai đoạn, giống như cấp tiểu học, cấp trung học, cấp đại học, nghiên cứu 

sở, dùng phương pháp này để giáo hóa chúng sanh cõi Ta Bà. 

Sau khi xuất định, đầu tiên độ năm tỳ kheo ở vườn Lộc uyển, vì họ giảng kinh A 

Hàm. Về sau đệ tử ngày càng nhiều, có hơn 1200 người, đây là chúng thường tùy. Người 

lâm thời đến tham gia, tôi tin rằng không ít hơn chúng thường tùy. Hay nói cách khác, 

giảng đường của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, chắc khoảng trên 3000 người, một giảng 

đường như thế. 

A Hàm nghĩa là tiểu học, 12 năm. Phương Đẳng là trung học, tám năm. Bát Nhã là 

đại học, 22 năm. Pháp Hoa là nghiên cứu sở, tám năm, tổng cộng 49 năm. Đây là hành 

nghi một đời của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Ngài đưa cuộc sống đến giới hạn thấp nhất, 

đi khất thực, giải quyết vấn đề ăn uống. Y phục, ba chiếc y, ba y tìm ở đâu? Tìm áo quần 

cũ rách người ta không cần, lượm nó lại, thấy miếng vải còn dùng được, cắt thành miếng 

vuông  rồi  may  lại.  May  lại  đương  nhiên  chất  liệu  không  giống  nhau,  màu  sắc  không 

giống nhau, rất khó coi, cho nên phải nhuộm, nhuộm thành màu cà phê. Cho nên gọi là y 

hoại sắc, y này gọi là cà sa. Ca sa chính là nhiều miếng vải hợp thành, hổn tạp hợp thành 

không phải đơn thuần một loại. Y gọi là ca sa. Cơm để ăn cũng gọi là ca sa, vì sao vậy? 

Vì cơm khất thực mỗi nhà đều không giống nhau, hỗn hợp với nhau, ca sa nghĩa là hỗn 

hợp, ngài sống cuộc đời như thế. 

Bởi vậy ở thế giới này, nơi thế gian này, thế gian này trong pháp giới hư không giới 

rất nhiều. Con người có thói quen ăn mặc đi đứng, những tập khí này, thời gian quá lâu, 

ấn tượng quá sâu, họ thường nghĩ đến, vì thế Phật A Di Đà phát nguyện này. 

Bên dưới, không những là bốn mùa bất an, mà ngày ngày bận rộng, suốt đời mệt 

mỏi vì tham cầu. Đoạn bên dưới nói: “huống gì khi gieo lúa mạ xuống, chết vô số sinh 

mạng”. Gieo nghĩa là trồng trọt, dùng chữ này làm tiêu biểu. Tất cả ngũ cốc lương thực 

rau trái mà ta trồng, khi ta trồng trọt có vô số côn trùng bị chết, đây là tạo nghiệp. 

“Hoạch trung”, hoạch là chiếc đỉnh lớn, chúng ta gọi là chiếc vạc lớn. Chiếc vạc 

ngày xưa, bên dưới có ba chân, ba chân hoặc là bốn chân, vì sao vậy? Vì đốt lửa ở dưới, 

lúc đó dùng vạc vì chưa có bếp lò. Vào thời cổ đại dùng ba cái chân đỡ lên, đốt lửa ở 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        39/16 

dưới, ở trên nấu đồ, đây nghĩa là gì? Tức là nấu tằm, lấy tơ, lấy tơ tằm để dệt vải, như 

vậy phải giết biết bao nhiêu con tằm! Đây là đưa ra một ví dụ để nói rõ. 

“Vẫn chìm đắm trong mê lầm không có ngày ra khỏi”. Họ vẫn như thế nào? Vẫn 

sống bằng phương thức này, đời đời kiếp kiếp không biết kết oán nghiệt với bao nhiêu 

chúng sanh? Bởi vậy oan oan tương báo không bao giờ dứt, chịu khổ vô cùng. Đây là 

vấn đề mà lục đạo chúng sanh không thể tránh được, chúng ta chỉ nói cõi người trong lục 

đạo.  “Cho  nên  nguyện  nói”,  vì  duyên  cớ  đó  cho  nên  Phật  mới  phát  nguyện.  “Thánh 

chúng trong cõi nước ta”, ta là Phật A Di Đà. Thánh chúng trong cõi nước của Phật A Di 

Đà, “nơi ăn chốn ở tùy ý hiện tiền, mặc y phục ăn cơm đều giúp cho đạo pháp”, giúp ta 

thành tựu đạo nghiệp. Đến thế giới tây phương Cực Lạc, ta không phải phàm phu, mà là 

thánh nhân. Tuy là cõi phàm thánh đồng cư, nhưng được oai thần bổn nguyện của Phật 

A Di Đà gia trì. Trong phần nguyện văn ở trước chúng ta thấy: “đều làm A Duy Việt Trí 

Bồ Tát”. A Duy Việt Trí là địa vị gì? Là bình đẳng với cõi thật báo, đây gọi là A Duy 

Việt Trí. Bồ Tát trong cõi thật báo cần ẩm thực chăng? Không cần, còn khởi ý niệm tôi 

muốn mang y phục chăng? Cũng không cần, họ không có ý niệm này, tất cả tập khí phân 

biệt  chấp  trước  đều  đã  đoạn  tận,  chỉ  có  tập  khí  vô  minh  chưa  đoạn,  nhưng  tập  khí  vô 

minh không làm chướng ngại. 

Bên dưới nói: “Tất cả các loại dụng cụ cúng dường, như hoa hương, tràng phan, 

bảo  cái,  anh  lạc,  ngọa  cụ,  nhạc  trời...”  ,  đây  là  đưa  ra  vài  ví  dụ.  Nghĩa  là  gì?  Bồ  Tát 

thường đi lễ Phật, đến thế giới tha phương nghe pháp, đi tiếp thu giáo huấn của Chư Phật. 

Khi đi cần phải cúng dường, cúng dường như hiện nay chúng ta nói, phải mang theo một 

chút  quà,  không  thể  đi  tay  không.  Những  lễ  vật  này  đều  không  cần  mua,  tự  nhiên  có 

trong tay, ta có thể đem đi cúng Phật. Cúng Phật là tu phước, nghe pháp là tu tuệ, mỗi 

ngày đi nghe kinh học Phật pháp, phước tuệ song tu. Mà không phải chỉ cúng một vị 

Phật, không phải chỉ nghe một loại pháp. Ngày nay chúng ta tu học ở thế giới Ta bà, chú 

trọng là nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu, mục đích là gì? Mục đích là minh tâm 

kiến tánh, kiến tánh thành Phật, Phật này chính là pháp thân Bồ Tát trong cõi thật báo 

trang nghiêm. Pháp thân Bồ Tát mỗi ngày còn phải đi cúng Phật, phải đi nghe pháp, họ 

cầu điều gì? Những gì họ cầu chính là nguyện thứ ba trong tứ hoằng thệ nguyện: “Pháp 

môn vô lượng thề nguyện học”. Họ học như thế nào? Họ đồng thời học vô lượng pháp 

môn. Ngày nay chúng ta cùng lúc học một pháp môn, họ đồng thời học vô lượng pháp 

môn, học như thế nào? Họ phân thân. Chư Phật vô lượng vô biên, họ phân thân vô lượng 

vô biên, mỗi thân đi đảnh lễ một vị Phật, cúng dường một vị Phật, nghe ngài thuyết pháp. 

Sau khi nghe xong trở về, trở về với một thân, phước tuệ đó đều ở trong một thân, họ 

không có gì không biết. Cho nên nói “bát nhã vô tri, vô sở bất tri”, chúng ta sao có thể 

sánh bằng họ! Họ một ngày là đại viên mãn, chúng ta tu vô lượng kiếp đều không thể 

viên mãn. Họ chỉ một ngày là viên mãn, ngày ngày học, ngày ngày viên mãn, như vậy 

không tuyệt vời ư? Thế giới tây phương Cực Lạc rất tuyệt. Trong cõi nước của Chư Phật, 

chỉ có người chứng được pháp thân Bồ Tát mới có năng lực này. Thế giới Cực lạc không 

cần chứng pháp thân, người đới nghiệp vãng sanh cũng có năng lực này. Nghĩa là sao? 

Là nhờ 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, chúng ta có thể không cảm kích Phật A Di 

Đà ư? Có thể không khen ngợi Phật A Di Đà ư? Phật A Di Đà quá vĩ đại. Chư Phật Như 

Lai đều tán thán ngài là “quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”. Đời này chúng ta 

gặp được pháp môn này, ta phải nhận biết nó. Nếu không nhận biết nó, bỏ lỡ cơ hội, như 

vậy là sai hoàn toàn. Vì sao pháp môn này có thể dạy ta thành tựu ngay trong đời này, 

thành tựu viên mãn? Ta định chắc phương hướng này, mục tiêu này, mới có thể buông 

bỏ tất cả ý niệm bất thiện, tập khí bất thiện. Vì sao vậy? Vì pháp thế xuất thế gian, không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        40/16 

có gì thù thắng hơn pháp môn này. Bộ Kinh Vô Lượng Thọ này, một câu A Di Đà Phật 

này bảo đảm chúng ta một đời thành tựu, như vậy không đáng nể ư? 

Chúng  ta  xem  tiếp  bên  dưới.  “Như  thế  tất  cả  dụng  cụ  cúng  dường  thù  thắng  vô 

lượng vô biên, đều đến tùy theo ý mình, như nguyện cúng dường”. Ý ở đây tức là ý của 

chính mình, thật ra chính mình không có ý niệm, hoàn toàn là cảm ứng. Chúng sanh có 

cảm, Phật cũng là một trong tất cả chúng sanh, mười phương Như Lai có cảm, Chư Bồ 

Tát ở thế giới Cực Lạc liền có ứng. Phật cảm, họ ứng là gì? Là đi tu phước tu tuệ. Chúng 

sanh trong biến pháp giới hư không giới có cảm, nghĩa là chúng sanh trong mười pháp 

giới có cảm, đó là đi giáo hóa chúng sanh, “tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lượng”. Quý 

vị xem, ứng chư Phật là cầu học, ứng chúng sanh là giáo hóa, thượng cầu hạ hóa, bây 

giờ chúng ta mới thật sự hiểu rõ. Ở trên là đến cầu pháp với tất cả Chư Phật khắp mười 

phương thế giới, khởi cảm ứng đạo giao với chúng sanh khắp mười pháp giới trong tất 

cả cõi nước khắp biến pháp giới hư không giới, là giáo hóa họ, đã thành Phật. Khi thành 

tựu pháp thân Bồ Tát, mỗi ngày đều hoan hỷ vì việc này không thấy mệt mỏi, rất an vui, 

phước tuệ song tu, bố thí phước tuệ cho chúng sanh. 

Chúng  ta  xem,  ở  dưới  còn  có  một  đoạn  nhỏ. “Như  Ngô  Dịch  nói, muốn  tự  nhiên 

được vạn vật, tức đều như  ở trước, duy trì phương pháp cúng dường Chư Phật. Tống 

Dịch nói, ta dùng thần lực khiến những dụng cụ cúng dường này tự đến trước mặt tha 

phương Chư Phật, cúng dường tất cả. Cho nên nói, tùy ý  mà đến, không có gì không 

viên mãn”. Đoạn kinh văn này nói rất hay! Chúng ta trên cúng Chư Phật, dưới giáo hóa 

chúng sanh, được đại tự tại, được đại viên mãn, đại thần thông, đại hỷ lạc, đều là nguyện 

này thành tựu, không thể không học điều này. 

“Dục đắc”, dục là một hư từ. Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, cho dù là cõi phàm thánh 

đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, họ còn tham muốn chăng? Không còn. Được oai thần 48 

nguyện của Phật A Di Đà gia trì, chẳng những không có tham muốn, mà đến tập khí đều 

không còn. Tại sao ở đây vẫn dùng từ tham muốn? Chúng ta vừa nói đến, mười phương 

Chư Phật Như Lai có cảm, những vị Bồ Tát này liền có ứng, cảm ứng với Phật. Đi đảnh 

lễ Phật nhất định có cúng dường, cúng dường này tự nhiên hiện tiền, không có khởi tâm 

động niệm, tự nhiên hiện tiền. Cúng Phật, nghe pháp, học giáo lý, nghe giáo huấn của 

Phật. 

“Ta dùng thần lực”, ta ở đây là Phật A Di Đà, thần lực là 48 nguyện. Phật A Di Đà 

khiến  những  dụng  cụ  cúng  dường  này,  tự  nhiên  đến  trước  tha  phương  Chư  Phật.  Ta 

muốn đảnh lễ vị Phật nào, dụng cụ cúng dường này, tự nhiên trong không trung xếp ra. 

Cúng dường tất cả, không phải một thứ, hình thức rất hoành tráng, rất vĩ đại. “Cho nên 

nói tùy ý mà đến, không có gì không viên mãn”. Ý ở đây không phải là ý thức, ý ở đây là 

gì? Ý là tánh đức, hoàn toàn là tánh đức tự nhiên hiển lộ ra, hoàn toàn không khởi ý 

niệm.  Nghĩa  là  không  có  ý  niệm  chấp  trước,  không  có  ý  niệm  phân  biệt,  không  có  ý 

niệm vọng tưởng, đây mới gọi là tự đến. Vì sao có hiện tượng này? Là nhờ oai lực của 

Phật Di Đà gia trì. Quý vị xem, mỗi người đến mười phương thế giới đảnh lễ Phật, Phật 

A Di Đà đều dùng phương pháp này để giúp họ. Cõi phàm thánh đồng cư chưa đoạn tận 

tập khí phiền não, làm sao họ có những dụng cụ cúng dường này? Những dụng cụ cúng 

dường này Bồ Tát cõi thật báo có, không cần Phật A Di Đà gia trì. Nhưng cõi đồng cư 

và cõi phương tiện, cần có oai thần của Phật A Di Đà gia trì mới có thể làm được. Phật 

A Di Đà không hề đố kỵ, không hề ngạo mạn, không phải nói ông chỉ được học với tôi, 

không được học với người khác, không có. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        41/16 

Đến thế giới Cực Lạc, cõi phàm thánh đồng cư hạ  hạ phẩm  vãng sanh, Phật đều 

khai mở. Như vậy là tâm lượng gì? “Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”, là tánh đức 

viên mãn triển hiện ra. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 



Tập 244 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 20.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 294, hàng thứ ba từ dưới đếm lên. 

“Bên dưới là nguyện ứng nguyện thọ cúng thứ 38, Tống Dịch nói, tất cả Bồ Tát, 

phát đại đạo tâm, muốn lấy chân châu anh lạc, bảo cái tràng phan, y phục ngọa cụ, ẩm 

thực thuốc thang, hoa hương kỹ nhạc, thừa sự cúng dường vô lượng vô biên Chư Phật 

Thế Tôn ở tha phương thế giới, mà không thể đến đó. Khi đó ta khiến Chư Phật Thế Tôn 

tha phương này, mỗi người đều đưa tay vào trong nước ta, nhận sự cúng dường, khiến 

người này nhanh chóng được A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. 

Đây là  một đoạn trong Kinh Vô Lượng Thọ của Tống Dịch. Ở đây Hoàng Niệm 

Lão trích dẫn, nói cho chúng ta biết một chân tướng sự thật. Trong kinh nói tất cả Bồ Tát 

khắp biến pháp giới hư không giới, tất cả những người tu Bồ Tát đạo, phát đại đạo tâm. 

Đại đạo tâm chính là tâm đại bồ đề, thông thường gọi là phát tâm bồ đề. “Dục dĩ” nghĩa 

là muốn dùng, bên dưới đưa ra một ví dụ là chân châu anh lạc, đây thuộc về châu báu. 

Bảo cái tràng phan là thuộc về dụng cụ trang nghiêm. Ẩm thực thuốc thang, hương hoa 

kỹ nhạc, kỹ nhạc là nghệ thuật diễn xuất, ngày nay chúng ta gọi là văn nghệ diễn xuất. 

“Thừa sự cúng dường”, tượng trưng sự tôn kính của Bồ Tát đối với Phật, sự báo ân của 

đệ tử đối với thầy. Cúng dường ai? Cúng dường tha phương thế giới, vô lương vô biên 

Chư  Phật  Thế  Tôn.  Nhưng  nguyện  trái  với  sự  thật,  có  nguyện  vọng  này  nhưng  về  sự 

không làm được. Ngày nay chúng ta đâu phải là không muốn đi cúng dường Chư Phật? 

Đều  biết  cúng  dường  Chư  Phật  Bồ  Tát  là  đại  phước  báo.  Chúng  sanh  trong  lục  đạo, 

phước báo nhân thiên tu từ đâu mà có? Từ cúng dường Phật, cúng dường pháp, cúng 

dường tỳ  kheo tăng. Tỳ  kheo tăng  là  người luôn  y  giáo phụng  hành,  hiện tại  họ chưa 

chứng được quả vị, nhưng phàm là người y giáo phụng hành, tương lai nhất định có thể 

chứng quả. Đức Phật dạy rằng: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”, hôm nay chúng ta có 

duyên được thân người, nghe Phật pháp, lại nghe được đệ nhất kinh vô cùng thù thắng 

của đại thừa. 

Như ở trước nói, Đức Thế Tôn có nguyện: “Nghe danh được độ”, nhưng trong câu 

này ý nghĩa rất sâu sắc. Nếu chúng ta chỉ xem trên mặt văn tự, không hiểu được nghĩa lý 

của nó. Lỗi lầm không ở kinh văn, không do Phật Bồ Tát, mà do mình quá sơ ý. Trong 

chữ văn bao hàm có tư có tu, là tam tuệ của Bồ Tát. Nếu văn mà không tư không tu, như 

vậy sao có thể đạt được? Văn tư tu là một vấn đề, một là ba, ba là một. Đối với hàng sơ 

học gọi là tam học giới định tuệ, đối với Bồ Tát gọi là tam tuệ văn tư tu. Tuệ này từ đâu 

mà có? Chính là tuệ của giới định tuệ. Quý vị xem, đầu tiên có giới, mới đến định, sau 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        42/16 

đó trí tuệ khai, nhờ vậy vừa nghe đại thừa là có thể được độ. Giới định tuệ là nền tảng 

của văn tư tu, chúng ta không hạ công phu ở giới định tuệ thì làm sao có văn tư tu? 

Tôi nhớ tôi từng nói với mọi người, vấn đề này vào khoảng 40 năm trước, khi pháp 

sư Đạo An còn tại thế. Ngài rất từ bi, mượn đạo tràng hội Phật giáo Trung quốc, để tổ 

chức  giảng  tọa  đại  học  chuyên  khoa  Phật  học.  Ngài  mời  tôi  làm  chủ  giảng,  tổng  chủ 

giảng, lúc đó tôi còn rất trẻ. Giảng tọa này tổ chức rất thành công, khi nhân số nhiều nhất 

hơn 800 người. Một hôm có đồng học đến nói với tôi, họ nói thầy ơi, con từng nghe kinh 

suốt hai năm trong giảng tọa, bắt đầu từ ngày mai con không đến nữa. Tôi hỏi vì sao vậy? 

Họ nói con nghe suốt hai năm, nghe cũng không ít, con phải ở nhà học tập. Tôi hỏi phải 

chăng anh trở về làm công tác tư duy?  Hai năm nay anh nghe, bây giờ trở về tiếp tục tư, 

tiếp  tục  tu,  phải  chăng  là  ý  này?  Anh  ta  nói  đúng  vậy.  Tôi  hỏi  hôm  nay  anh  có  nghe 

giảng chăng? Hôm nay có, nhưng ngày mai không đến nữa. Trong buổi giảng đó, tôi nói 

cho mọi người nghe một cách đơn giản về ý nghĩa của văn tư tu. Thế nào gọi là văn tư tu? 

Văn là tiếp xúc, vừa nghe liền giác ngộ gọi là tư. Tư không phải là đi nghiên cứu, nghiên 

cứu là sai. Vì sao nói nghiên cứu là sai? Vì nghiên cứu là rơi vào thức thứ sáu, ta dùng gì 

để nghiên cứu? Dùng tâm thức nghiên cứu, như vậy là sai, đó đâu phải Bồ Tát? Cổ nhân 

nói  nghe  một  biết  mười,  nghe  liền  khai  ngộ,  khai  ngộ  chẳng  phải  là  hết  mê  rồi  sao? 

Chẳng phải đã phá mê hoặc rồi sao? Đây gọi là tu. Nó là một vấn đề, gọi là tam tuệ của 

Bồ Tát, Bồ Tát như trong kinh này nói, đến cõi nước Chư Phật khắp mười phương để 

cúng Phật, nghe pháp, đó là tăng trưởng tam tuệ. Nền tảng giới định tuệ của họ rất thâm 

sâu, cho nên gọi là văn tuệ, tư tuệ và tu tuệ, dùng danh từ này. Chứ không phải sau khi 

nghe xong trở về nghiên cứu, như vậy là hỏng. 

Đối với giáo huấn của thánh hiền thế xuất thế gian, không cho phép nghiên cứu, 

quý  vị  biết  vì  sao  không?  Nghe  hiểu  thì  hiểu, không  hiểu  có  thể  nghe  lại.  Nếu  nghiên 

cứu mà hiểu, đó không phải là nghĩa chân thật của Như Lai, là ý của ta chứ không phải ý 

của Phật. Đối với kinh điển không được nghiên cứu, chỉ được nghe. Cổ nhân nói rất hay: 

“Đọc ngàn cuốn sách, tự hiểu nghĩa của nó”. Ta chuyên tâm nghe bộ kinh này, nghe hiểu 

thì  hiểu, nghe không  hiểu  cũng  đừng quan  tâm  nó, nếu  có thể  nghe  đến 1000  lần nhất 

định khai ngộ, vì sao vậy? Nghe 1000 lần là được định, nếu không có định lực không thể 

nghe đến 1000 lần. Nghe 1000 lần nghĩa là trì giới, thật sự nghe được 1000 lần sẽ được 

định. Định có thể khai tuệ, ta đột nhiên đại ngộ, tức là khai ngộ, vấn đề là như vậy. 

Khi  chúng  tôi  mới  học  giảng  kính,  gặp  phải  khó  khăn  không  thể  giảng  tiếp,  phải 

làm sao? Không được nghiên cứu, nghiên cứu là ý riêng của ta, càng nghiên cứu càng sai 

lầm. Buông bỏ kinh điển, chân thành đi lạy Phật, lạy khoảng 300 lạy, 500 lạy, ý nghĩa 

xuất hiện, tự nhiên xuất hiện, như vậy là đúng. 

Phật  pháp  cầu  ở  đâu?  Cầu trong  cung  kính, không  phải  cầu  được  từ  trong nghiên 

cứu, không giống với pháp thế gian. Vì sao không giống nhau? Vì pháp của tất cả Chư 

Phật đều hiển lộ ra từ tự tánh, cho nên giới định tương ưng với tự tánh. Giới định là một 

công cụ khai phát bảo tạng trong tự tánh, đạo lý là như vậy. Nếu như không hiểu, nghe 

được hai năm trở về nghiên cứu, đó gọi là gì? Gọi là suy nghĩ lung tung. Sau khi suy 

nghĩ lung tung lại tiếp tục hành, tiếp tục tu hành, đó gọi là tu một cách mù quáng. Phải 

chăng sau hai năm có nghe tiếp nữa? Không nghe tiếp. Hai năm công phu này gọi là lời 

truyền miệng, suy nghĩ lung tung, tu hành mù quáng. 

Sau khi học xong tôi hỏi anh ta, ngày mai có đến chăng? Ngày mai vẫn đến. Điều 

này chúng ta không thể không hiểu, nếu ta thật sự hiểu, bây giờ người nghe kinh quả thật 

không nhiều, người biết nghe kinh càng ít! Hãy nhớ câu nói của đại sư Ấn Quang, một 

phần thành kính được một phần lợi ích, hai phần thành kính được hai phần lợi ích, mười 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        43/16 

phần thành kính được mười phần lợi ích. Không có tâm thành kính, nghĩa là sao? Nghĩa 

là  không  cung  kính  đối  với  môn  học  của  chúng  ta,  không  có  tâm  cung  kính  đối  với 

những pháp sư giảng kinh thuyết pháp, như vậy không đạt được điều gì cả. Đừng coi nhẹ 

người giảng kinh thuyết pháp, có những người tu hành lâu năm, thật sự có công phu. Họ 

hiểu, những gì họ tu trì cao minh hơn nhiều so với những thầy trẻ tuổi, họ đến nghe kinh. 

Họ đối với kinh điển, đối với đạo tràng, đối với pháp sư giảng kinh mười phần cung kính. 

Những người này thường sau khi nghe xong liền khai ngộ, người giảng không khai ngộ, 

người nghe khai ngộ. Đây là thật, không phải giả. 

Chúng ta hiểu rõ cúng dường Phật rất quan trọng, trong kinh điển đại thừa nói với 

chúng ta: “Trong các loại cúng dường”, chính là rất nhiều, đây nghĩa là nói rất nhiều. 

“Trong nhiều loại cúng dường, cúng dường pháp là tối thượng”. Trong các dụng cụ cúng 

dường, nhất định phải hiểu ý nghĩa biểu pháp của nó. Vì sao dùng chân châu anh lạc, 

những  châu  báu  này  để  cúng  dường?  Phật  thích  những  thứ  này  sao?  Không  phải.  Bản 

thân  chúng  ta  thích  sao?  Cũng  không  phải.  Châu  báu  tượng  trưng  điều  gì?  Châu  báu 

tượng trưng pháp này là báu, cung kính pháp bảo. Pháp là Phật nói, Phật cũng là báu, 

cho nên gọi là Tam bảo. 

Pháp  bảo là người  có  thể nói, kinh giáo  là  pháp Phật nói, rất coi trọng nó, đây  là 

bảo, cần phải hiểu ý này. Đây là dùng tâm chân thành của mình để cúng dường, tượng 

trưng bên ngoài không quan trọng. Đức Phật tiếp thu ta cúng dường, là tiếp thu tâm chân 

thành của ta, không phải xem vật cúng dường, ta cần phải hiểu ý nghĩa biểu pháp của nó. 

Bảo cái, cái có hình tròn giống như chiếc dù vậy, nó dùng để làm gì? Không những 

có thể che nắng, còn có thể che bụi. Nói như hiện nay thì đây là môi trường, phòng bị ô 

nhiễm, lấy ý nghĩa này. Ta đứng dưới bảo cái, phòng vệ hoàn cảnh bên ngoài, chính là ô 

nhiễm của ngũ dục lục trần, nó có nghĩa như thế. 

Tràng phan cũng là biểu pháp, nó giống như lá cờ, cờ hiệu. Tràng có hình tròn, hơi 

giống ống gió của sân bay, kiểu dáng như thế. Phan và tràng dùng đều là treo trên cán cờ, 

để làm gì? Dùng để báo tin tức. Nếu phan treo lên cán cờ, nghĩa là hôm nay đạo tràng có 

pháp hội, muốn đến tham gia, hôm nay đạo tràng có pháp hội, họ đến tham gia pháp hội. 

Nếu trên cán cờ là tràng, hình tròn là tràng, tức hôm nay đạo tràng có giảng kinh, ai thích 

nghe kinh thì đến. 

Phật pháp là sư đạo, sư đạo chỉ quan tâm người đến học, không quan tâm trước đây 

họ đã học gì. Thầy nhất định rất khiêm tốn. Hiện nay thầy giáo đều chiêu sinh. Quý vị 

xem trong kinh, không nhìn thấy chữ này, có vị Phật Bồ Tát nào dám chiêu sinh? Chiêu 

sinh nghĩa là tôi là thầy tôi có thể dạy anh, Phật không có thái độ này, Phật không dám 

chiêu sinh. Anh đến tìm, thỉnh giáo tôi, tôi tận tâm tận lực giải đáp cho anh. Tôi không 

phải toàn tri toàn năng, sao tôi dám dạy anh? Thánh hiền, Phật Bồ Tát đều rất khiêm tốn, 

họ ở đây giảng kinh dạy học, người ta không biết làm sao? Treo tràng lên thông báo cho 

mọi người biết hôm nay ở đây có giảng kinh, thích nghe thì tự đến, không ai đi mời họ 

cả, dùng phương pháp này. Nó là một loại tin tức, là phương pháp thông tin, dùng tràng 

phan. 

Ẩm thực thuốc thang, đây là tượng trưng cho mùi vị. Cho nên đạo tràng giảng kinh 

gọi là pháp yến, giống yến tiệc vậy, giống như hôm nay mời khách dự yến tiệc vậy, đây 

là giảng Phật pháp, pháp yến. Nếm đủ pháp vị, ẩm thực thuốc thang tượng trưng pháp vị. 

Hương tượng trưng giới định chân hương, hoa tượng trưng thiện nhân thiện quả. Hoa là 

thực vật, khai hoa trước kết trái sau, hoa nở đẹp nhất định kết trái tốt. Phật Bồ Tát giáo 

hóa chúng ta là hoa, chúng ta tinh tấn tu hành tương lai có quả, tượng trưng cho ý này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        44/16 

Cúng dường kỹ nhạc, nghĩa là sao? Trong Kinh Địa Tạng có, không biết quý vị có 

lưu ý không? Kỹ nhạc này là gì? Là ca hát biểu diễn, biểu diễn trên vũ đài. Chúng ta gọi 

là ca hát, dùng nó để cúng dường, tượng trưng cho điều gì? Tượng trưng Chư Phật Bồ 

Tát du hí thần thông, nó tượng trưng ý này. 

Đưa ra mấy ví dụ này đều là dụng cụ cúng dường, toàn là ý nghĩa biểu pháp. Tất cả 

đều là dạy học, nhưng không cần nói một lời nào, nếu như hiểu được ý nghĩa trong này, 

nhìn thấy là được lợi ích, có người còn khai ngộ. 

“Thừa sự cúng dường tha phương thế giới”, vô lượng vô biên Chư Phật Thế Tôn 

của  thế  giới  khác,  nhưng  như  thế  nào?  Sự  và  nguyện  trái  nhau.  Tôi  rất  muốn  đi  cúng 

dường, nhưng không thể đi, không đi được, tha phương thế giới ở đâu không tìm thấy. 

Chúng ta xem tiếp bên dưới, Phật A Di Đà rất từ bi, “Ta khi đó”. Ta là Phật A Di 

Đà  tự  xưng,  Phật  A  Di  Đà  ngay  khi  đó,  “khiến  Chư  Phật  Thế  Tôn  của  thế  giới  tha 

phương”. Khiến ở đây không phải là hạ mệnh lệnh, hoàn toàn cung kính khởi thỉnh tất cả 

Chư Phật Như Lai ở tha phương. “Mỗi vị đều đưa tay vào trong cõi nước ta, nhận sự 

cúng dường”. Quý vị thấy thế giới Cực Lạc, chư vị Bồ Tát ở cõi đồng cư, chư vị Bồ Tát 

ở cõi phương tiện, muốn cúng dường tất cả Chư Phật tha phương. Bản thân có thể không 

cần đi, nhưng cũng có đi. Bản thân không đi cũng được, không đi Chư Phật tha phương 

cũng đưa tay ra tiếp nhận sự cúng dường của mình, tuyệt diệu vô cùng! Tự mình muốn 

đi, rất dễ, hóa thân đi. Khi không muốn đi, trong tâm khởi ý niệm này, có niệm những 

dụng cụ cúng dường này đều hiện ra, Chư Phật trong mười phương thế giới đều đưa tay 

ra nhận lấy vật cúng dường của quý vị_Ứng niệm thọ cúng, đến trong cõi nước ta nhận 

sự cúng dường, đây là tu phước tuệ. 

Bên dưới quả báo thật sự hiện tiền. “Linh bỉ”, bỉ chính là chư vị Bồ Tát cúng dường, 

chư Bồ Tát phát đại đạo tâm. “Khiến chư vị Bồ Tát này nhanh chóng được A Nậu Đa La 

Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề”.  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  mỗi  người  chứng  được 

không giống nhau. Trong này nói đến ba vấn đề, chúng ta nói từ phía sau trước. 

Tam bồ đề. Tam là tiếng Phạn, đây toàn là tiếng Phạn. Tam dịch sang tiếng Trung 

nghĩa là chánh, bồ đề là giác, tam bồ đề là chánh giác. Chư Bồ Tát ở cõi đồng cư, rất 

nhiều người chứng được chánh giác. Chánh giác là gì? Tiểu thừa là A la hán, đại thừa là 

Bồ  Tát  thất  tín  vị.  Chư  vị  từng  học  Hoa  Nghiêm  đều  biết,  Bồ  Tát  thất  tín  vị  đã  thành 

chánh giác, được tam bồ đề. Lên cao hơn là tam miệu. Tam là chánh, miệu dịch sang 


tiếng  Trung  nghĩa  là  đẳng,  chánh  đẳng  chánh  giác.  Tam  miệu  tam  bồ  đề  tức  là  chánh 

đẳng chánh giác. Từ bát tín vị là cao hơn A la hán, bát tín vị đến Đẳng giác, tam miệu 

tam bồ đề có hơn 40 địa vị. Nếu chúng ta nói từ cõi phương tiện và cõi đồng cư, bát tín, 

cửu tín, thập tín, ba vị thứ này là tam miệu tam bồ đề. Tiếp tục nâng cao hơn, sơ trụ trở 

lên, như vậy không phải ở cõi phương tiện, mà ở cõi thật báo. Viên giáo sơ trụ đến Đẳng 

giác, đều thuộc về A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. A nậu đa la nghĩa là vô thượng, 

a  dịch  là  vô, nậu  đa  la  dịch  là  thượng.  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác, là  đã  thành 

Phật. Vị Phật này là Phật thật không phải là Phật giả. Vì sao vậy? Vì họ dùng chân tâm 

không dùng vọng tâm. 

Chư vị phải biết rằng, trong mười pháp giới, dưới mười pháp trở xuống tất cả đều 

dùng A lại da thức, chúng ta gọi là ba tâm hai ý. Ba tâm là A lại da, Mạt na, Ý thức, đây 

gọi là ba tâm. Hai ý là ý thức, Mạt na gọi là ý căn, đơn giản gọi ý thức và ý căn là hai ý. 

Người trong mười pháp giới, bao gồm lục đạo đều dùng ba tâm hai ý, là giả không phải 

thật.  Viên  giáo  sơ  trụ  trở  lên  dùng  chân  tâm  không  dùng  vọng  tâm,  dùng  chân  tâm  là 

chân Phật. Phật trong mười pháp giới, đại sư Thiên Thai gọi là tương tự tức Phật, không 

phải thật. Tương tự là rất giống Phật, nhưng không phải thật. Nghĩa là tâm họ dùng là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        45/16 

vọng  tâm,  không  phải  chân  tâm,  dùng  chân  tâm  mới  là  chân  Phật.  Cõi  thật  báo  dùng 

chân tâm, 41 vị pháp thân đại sĩ là chân Phật, A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, họ 

trú trong cõi báo. 

Nếu tiến thêm một bước nữa mà nói, hai chữ vô thượng này không được dùng, họ 

không thể dùng, trong cõi thật báo vẫn là Tam Miệu Tam Bồ Đề, có thể nói như thế. Vô 

thượng thì sao? Vô thượng là một người, Diệu giác vị. Diệu giác không ở trong cõi thật 

báo,  họ  đã  siêu  việt, cho  nên  cõi  thật  báo  cũng  không  phải  thật, họ  trở  về  thường  tịch 

quang. 

Tứ độ tam bối, cõi thứ nhất trong tứ độ là thường tịch quang, họ trở về thường tịch 

quang.  Thường  tịch  quang  chính  là  tự  tánh,  nó  không  có  bất  kỳ  hiện  tượng  nào.  Nó 

không phải tinh thần, không phải vật chất, cũng không phải hiện tượng tự nhiên, vì vậy 

chúng ta không thể nhận thức được nó. Nó tồn tại mọi lúc mọi nơi, là lý thể là bản thể 

của  tất  cả  pháp,  tất  cả  pháp  đều  từ  nó  sanh  ra.  Nó  có  thể  sanh  ra  tất  cả  pháp,  nhưng 

không phải là tất cả pháp. 

Bây giờ chúng ta dùng màn hình ti vi để làm ví dụ là hay nhất. Thường tịch quang 

là gì? Chính là màn hình ti vi. Tứ độ tam bối cửu phẩm, là hình ảnh hiển thị khác nhau 

trên màn hình. Dù hình ảnh nhiều đến đâu, hình ảnh từ màn hình hiển thị ra, không có 

màn hình nó không hiện ra được. Nhưng màn hình tuyệt đối không phải hình ảnh, không 

phải hình ảnh nào cả. 

Chúng ta nhất định phải biết, chỉ có buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước, ta 

liền thấy được tự tánh. Nếu như không buông bỏ, dùng bất kỳ loại máy móc nào quan sát 

cũng không  thể thấy  được.  Nó  không phải hiện tượng vật  chất,  nhãn nhĩ tỷ  thiệt thân 

không tiếp xúc được. Nó không phải hiện tượng tinh thần, thức thứ sáu, thức thứ bảy và 

A lại da thức không tiếp xúc được. Nó cũng không phải hiện tượng tự nhiên, đến tứ phần 

của  A  lại  da  cũng  không  khởi  tác  dụng  đối  với  nó.  Tứ  phần  này  là  gì?  Là  kiến  phần, 

tướng phần, tự chứng phần, chứng tự chứng phần, đều không khởi tác dụng. Nhất định 

phải  đoạn  tận  khởi  tâm  động  niệm  mới  thấy  được  tự  tánh,  gọi  là  minh  tâm  kiến  tánh, 

không cho phép dù chỉ một ý niệm. Ý niệm này là niệm mà Bồ Tát Di Lặc nói, cực kỳ vi 

tế, ngài nói một khảy móng tay có bao nhiêu niệm? Có 32 ức 100 ngàn niệm. Đơn vị là 

trăm ngàn, trăm ngàn tức mười vạn. 32 ức nhân 10 vạn, tức một khảy móng tay có 320 

triệu niệm, 320 triệu niệm một khảy móng tay.Chúng ta khảy nhanh một giây khảy được 

mấy lần? Một giây tôi khảy được bốn lần, tôi tin có người khảy nhanh hơn tôi, ít nhất 

khảy được năm lần. Nếu một giây khảy được năm lần, như vậy một giây có 1600 triệu, 

một  giây  có  1600  triệu  niệm  vi  tế.  Phải  đoạn  tận  ý  niệm  đó,  đoạn  tất  cả.  Đoạn  tất  cả 

nghĩa là sao? Chúng ta nói đến ba loại hiện tượng này, hiện tượng vật chất, hiện tượng 

tinh thần, hiện tượng tự nhiên đều không có. Thường tịch quang hiện tiền, nghĩa là chân 

tâm bản tánh hiện tiền. Mục đích rốt ráo của giáo dục Phật giáo chính là đây, cảnh giới 

này gọi là Diệu giác quả Phật, thật sự là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, gọi là vô 

thượng, cả hai nghĩa này đều có thể nói được. 

Ở đây khiến chúng ta nghĩ đến 41 vị pháp thân đại sĩ trong cõi thật báo, họ nâng 

cao như thế nào? Phải chăng họ ở trong cõi thật báo, đây là một phương pháp tu học 

nâng cao cảnh giới của mình? Cúng Phật nghe pháp. Cúng Phật không có khởi tâm động 

niệm,  nghe  pháp  tu  hành  cũng  không  có  khởi  tâm  động  niệm,  khiến  tập  khí  vô  thỉ  vô 

minh nhạt dần, đến sau cùng hoàn toàn biến mất. Các bậc cổ đức gọi là vô công dụng 

đạo, có lẽ chính là cảnh giới này. 

Bên dưới nói trong nguyên văn của Tống Dịch, tức là đoạn ở trước chúng ta đọc. 

“Thâm hiển Phật lực”, Phật ở đây là Phật A Di Đà, sức oai thần bổn nguyện của Phật A 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        46/16 

Di Đà. “Lại như Ngụy Dịch nói, phát tâm trong chừng một niệm, cúng dường vô lượng 

vô số bất khả tư nghị Chư Phật Thế Tôn, mà không mất định ý”. Phát tâm trong chừng 

một niệm, phải ghi nhớ câu này, chính là một niệm mà Bồ Tát Di Lặc nói. Thời gian một 

niệm này cực kỳ ngắn, trong một giây có 1600 triệu niệm. Niệm này chính là một giây 

trên 1600 triệu, ý niệm này tính bằng giây. Khoảnh nhất niệm này, họ đã cúng dường vô 

lượng vô số bất khả tư nghị Chư Phật Thế Tôn. Chư vị Thế Tôn này ở đâu? Chư Phật 

Thế Tôn ở đâu? Ở trong thường tịch quang, toàn là Diệu giác quả vị. 

Câu sau cùng rất quan trọng, “không mất định ý”, không mất định ý nghĩa là sao? 

Họ không khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm là sai, khởi tâm động niệm không ở 

trong thường tịch quang, mà ở cõi thật báo. Từ những điều này chúng ta lãnh hội một 

cách sâu sắc, tu định rất quan trọng, chân công phu. Tam tuệ tam học thật sự không lìa 

thiền định, trong kinh không có danh từ thiền định này. Nhưng trên đề kinh thanh tịnh là 

thiền  định,  bình  đẳng  là  thiền  định.  Thanh  tịnh  là  thiền  định  của  hàng  nhị  thừa,  bình 

đẳng là thiền định của Bồ Tát, Phật là thiền định của pháp thân đại sĩ trong cõi báo. Nếu 

chúng  ta  phối  hợp  với  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề  mà  nói,  thì  thanh  tịnh  là 

chánh giác, bình đẳng là chánh đẳng chánh giác, giác là vô thượng chánh đẳng chánh 

giác, đều ở trong đề kinh. 

Chúng ta xem  đoạn văn  bên dưới:  “Hiểu  rõ sức  mình,  lấy  nhân dân  của  thế giới 

Cực Lạc. Hoặc nhờ Phật lực gia bị, hoặc lấy tự lực công viên”. Hiểu rõ sức mình là cõi 

thật báo, được Phật, Phật ở đây là Phật A Di Đà, được Phật lực gia trì, Phật lực tức ở đây 

nói đến 48 nguyện. Cõi phương tiện và cõi đồng cư là được Phật lực gia trì, cõi thật báo 

trang nghiêm là tự lực. “Đều có thể tùy niệm phổ cúng Chư Phật”. Tứ độ tam bối cửu 

phẩm  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  đều  có  thể  làm  được  tùy  niệm  cúng  dường.  “Như  kinh  nói, 

mười  phương  Chư  Phật,  ứng  niệm  tiếp  nhận  họ  cúng  dường”.  Bồ  Tát  vừa  khởi  niệm 

Phật lập tức cảm nhận được, liền tiếp nhận, nhận sự cúng dường của họ. 

“Thể hiện một cách sâu sắc chúng sanh và Phật không hai”. Sanh là chúng sanh, 

chúng  sanh  và  Phật  là  một  không  phải  hai.  “Cảm  ứng  đạo  giao,  vừa  khởi  lên  ý  niệm 

cúng Phật, Chư Phật đã nhiếp thọ xong”. Chúng ta cúng dường tặng lễ vật, người ta có 

chịu nhận không? Chúng ta thường nghĩ đến người xưa có câu, lễ bạc lòng thành, giống 

như ý nghĩa biểu pháp ở đây nói. Dụng cụ cúng dường, theo ý nghĩa trong kinh này là 

biểu trưng cho lòng thành, đó là tánh đức, điều này rất quan trọng. 

“Đốn tu đốn chứng, nhân quả đồng thời”. Đây là Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, trong 

cuộc sống hằng ngày họ tu hành như thế nào, phước tuệ song tu. Cảm ứng đạo giao với 

tất cả Chư Phật Như Lai khắp mười phương, nhờ vậy mà phước tuệ tăng trưởng nhanh 

chóng, tăng trưởng tấn tốc. Ở thế giới Cực Lạc không cần thời gian quá dài là có thể 

chứng  được  viên  mãn,  viên  mãn  là  trở  về  thường  tịch  quang.  Chứng  được  như  trong 

Kinh Hoa Nghiêm nói, là Diệu giác quả vị. 

Chúng  ta  xem  tiếp  chương  bên  dưới, chương  này  chỉ  có  một  nguyện, nguyện  thứ 

39- “Trang nghiêm vô tận”. 

“Ngã  tác  Phật  thời,  quốc  trung  vạn  vật,  nghiêm  tịnh,  quang  lệ,  hình  sắc  thù  đặc, 

cùng vi cực diệu, vô năng xưng lượng”. Đây là nói số nhiều vô lượng. “Kỳ chư chúng 

sanh,  tuy  cụ  thiên  nhãn,  hữu  năng  biện  kỳ  hình  sắc,  quang  tướng,  danh  số,  cập  tổng 

tuyên thuyết giả, bất thủ chánh giác”. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm  Lão. Từ nguyện 39 đến nguyện 43, năm 

nguyện này là nguyện nhiếp Phật độ công đức. Năm nguyện này nói gì? Hoàn toàn dùng 

cách  nói  như  hiện  nay,  là  cung  cấp  cho  mọi  người  đạo  tràng  tu  hành  hoàn  mỹ  nhất. 

Trong Vãng Sanh Luận nói về ba loại trang nghiêm, thế giới tây phương là Phật trang 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        47/16 

nghiêm, Bồ Tát trang nghiêm, cõi nước trang nghiêm, đây là môi trường tu học. Phật là 

thầy, Bồ Tát là đồng học, đây là hoàn cảnh tu học. Nguyện 39 đến nguyện 43 là nói về 

môi trường tu học ở thế giới Cực Lạc, đây cũng là bổn nguyện công đức của Phật A Di 

Đà thành tựu. 

“Bên phải nguyện 39 là nguyện trang nghiêm vô tận. Hội Sớ giải thích, nghiêm tức 

là  trang  nghiêm,  tịnh  là  thanh  tịnh, quang  là  quang  minh, lệ  là  hoa  lệ”. Dùng  bốn  chữ 

này để hình dung môi trường tu học. Chúng ta xem tiếp: “Nghiêm tịnh là trang nghiêm 

thanh tịnh, thể sáng suốt lìa cấu nhiễm”. Cấu là gì? Là ô nhiễm, hoàn cảnh trong thế giới 

Cực Lạc tuyệt đối không có ô nhiễm. Như khi khai ngộ đại sư Huệ Năng nói: “đâu ngờ 

tự tánh vốn tự thanh tịnh”. Nói theo cách nói thông thường, ở thế giới tây phương cực 

Lạc, cõi thật báo là vốn tự thanh tịnh. Nhưng cõi phương tiện và cõi phàm thánh đồng cư 

không  thanh  tịnh,  nó  có  nhiễm  có  tịnh.  Thế  giới  Cực  Lạc  không  có  nhiễm  ô,  đến  cõi 

phàm thánh đồng cư đều không có nhiễm ô. Nói thêm cho quý vị biết, cõi phàm thánh 

đồng cư hạ hạ phẩm đều không có ô nhiễm, biên địa còn có một chút. Biên địa có gì? Họ 

còn bán tín bán nghi, lòng tin của họ chưa đủ kiên định, đó chính là ô nhiễm. Nếu thâm 

tín  không  nghi,  hoàn  toàn  không  còn  chút  nhiễm  ô  nào,  thể  lìa  cấu.  “Quang  lệ,  tượng 

trưng tướng kỳ thù đặc biệt”, quang minh hoa lệ. Hay nói cách khác, đạo tràng này bất 

luận là kiến trúc hay thiết trí, đại địa cho đến cây cỏ hoa lá đều phóng ánh sáng, đều có 

quang minh. Thế giới tây phương Cực Lạc không nói đến mặt trời mặt trăng, ở đó không 

cần  hai  thứ  này, thế  giới  đó  mọi  thứ  đều  phóng  ánh sáng. Mà  quang  minh  của  nó  còn 

sáng hơn hẳn ánh sáng nhật nguyện, đến nhật nguyện cũng không sánh bằng. “Tượng 

trưng tướng kỳ thù đặc biệt”, quang lệ là tượng trưng hiện tượng kỳ diệu đặc biệt thù 

thắng, trong thế giới tha phương không có. 

“Lấy dài, ngắn, vuông, tròn, lớn, nhỏ...làm hình”, đây là hình dáng. “Lấy xanh, đỏ, 

trắng, đen, chánh, bất chánh làm sắc”. Thế gian chúng ra thường nói năm màu sắc chính, 

năm màu sắc chính là hồng vàng lam trắng đen, đây là màu sắc chính. Cũng dùng xanh, 

xích là màu đỏ, màu đen, màu trắng, chánh, bất chánh làm màu sắc. “Đều không phải 

thứ mà thế gian có, cho nên gọi là thù thắng”. Ta đến thế giới Cực Lạc nhìn thấy, so với 

trong cõi nước mười phương Chư Phật đều hơn hẳn, đây có nghĩa là đặc thù. 

Bên dưới là tóm lược: “Ý là thể của vạn vật không có cấu nhiễm, cho nên gọi là 

nghiêm tịnh. Hình tướng quang minh kề lệ, cho nên gọi là quang lệ. Hình và sắc này đều 

không phải thế gian có được, cho nên gọi là hình sắc đặc thù”. Quý vị xem, đây là hình 

dung thế giới Cực Lạc, nghĩa là nói vãng sanh về thế giới Cực Lạc, môi trường sống và 

môi trường tu học của họ, trong nguyện văn có giới thiệu sơ lược cho chúng ta biết rồi. 

Trong Hội Sớ lại nói: “Điểm sự diệu lý tương tức”. Thế nào gọi là điểm sự? Trong 

ngoặc đơn có giải thích: “Như vi điểm chi sự tướng”, câu này nghĩa là sao? Điểm sự là 

nói đến điều gì? Đại khái chính là các nhà khoa học hiện nay nói về lượng tử, tiểu quang 

tử, là thứ rất nhỏ. Sự tướng của vi điểm, diệu lý tương tức. Lý là gì? Lý là tự tánh, tánh 

tướng không hai, tánh tướng nhất như. Nhìn từ đâu? Nhìn từ tiểu quang tử. Chân tướng 

sự thật này, các nhà khoa học hiện nay đã phát hiện ra, chúng ta không thể không khâm 

phục  họ.  Hiện  nay  học  Phật,  có  nhiều  vấn  đề  dùng  khoa  học  ấn  chứng  sẽ  rất  dễ  hiểu. 

Khiến chúng ta nghĩ đến ngày xưa không có ấn chứng của khoa học, vậy làm sao người 

xưa  tin?  Làm  sao  có  thể  lãnh  hội  được?  Có  một  cách  có  thể  giải  thích  được,  tâm  họ 

thanh tịnh hơn chúng ta, họ đều có công phu thiền định khá thâm sâu. Chúng ta chỉ có 

thể dùng cách này để giải thích mới có thể thông suốt. Những gì các nhà lượng tử lực 

học phát hiện, trên thực tế chính là trong kinh nói đến A lại da. Trong kinh Đức Phật nói 

rất hay, chúng ta dùng đệ lục ý thức, công năng phân biệt nghiên cứu của đệ lục ý thức 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        48/16 

rất rộng lớn. Đối với bên ngoài nó có thể duyên đến vũ trụ, trong kinh gọi là pháp giới 

hư không giới, nó có thể duyên đến. Đối với bên trong nó có thể duyên đến A lại da, 

nhưng không duyên được tự tánh. Nghĩa là nói họ không thể minh tâm kiến tánh. Vì sao 

vậy? Vì minh tâm kiến tánh phải buông bỏ tám thức, họ chưa buông bỏ, vẫn dùng tám 

thức. Dùng tám thức, cho nên đây là cực hạn, chính là ranh giới của vũ trụ và A lại da. 

Danh từ khoa học gọi là vũ trụ vĩ quan, vũ trụ vi quan, họ không thể đột phá được hai 

cực hạn này. Phương pháp đột phá, Đức Phật dạy buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp 

trước sẽ đột phá. 

Trên phương diện phàm phu chúng ta mà nói, Đức Phật dạy trước tiên phải buông 

bỏ chấp trước, không còn chấp trước tất cả pháp thế xuất thế gian, như vậy là đột phá 

được tầng đầu tiên. Đột phá điều gì? Đột phá luân hồi lục đạo, luân hồi lục đạo không 

còn, nó biến mất, vì sao vậy? Vì nó là giả. Rốt cuộc luân hồi lục đạo là gì? Là do ta chấp 

trước mà biến hiện ra, nếu không có chấp trước lục đạo sẽ không còn. Lục đạo biến mất, 

cảnh  giới gì xuất  hiện?  Xuất hiện tứ  thánh  pháp giới, Thanh văn, Duyên  giác, Bồ Tát, 

Phật, pháp giới này xuất hiện. Đức Phật lại nói rằng, nếu tiếp tục buông bỏ phân biệt, ba 

bậc trước của tứ thánh pháp giới biến mất, Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát không còn, 

nghĩa là sao? Vì đó là do phân biệt mà sinh ra, còn lại gì? Chỉ còn lại Phật, Phật trong 

mười pháp giới, cảnh giới này vẫn hiện tiền. Nếu buông bỏ thêm khởi tâm động niệm, 

Phật  không  còn, Phật  trong  mười  pháp  giới  là  giả  không  phải  thật, thập pháp  giới  này 

không còn. Lúc này xuất hiện cảnh giới gì? Xuất hiện cõi thật báo trang nghiêm của Chư 

Phật. Thực tế mà nói, là cõi thật báo trang nghiêm trong tự tánh mình hiện ra, đó gọi là 

nhất chân pháp giới. Thập pháp giới là hư vọng, là giả không phải thật. Nhất chân là thật 

chăng? Nhất chân so với cái giả ở trước, hình như nó là thật. Vì sao vậy? Vì trong mười 

pháp giới có biến hóa, thiên biến vạn hóa, nhất chân pháp giới không có biến hóa. Thọ 

mạng con người rất dài, vĩnh viễn không già yếu, bất biến mà! Cây cỏ hoa lá xanh mãi 

không tàn. Ở đó không có bốn mùa, không có biến đổi khí hậu, đây là cõi thật báo. Cõi 

thật báo là tâm hiện không có biến, nó không có thức, biến hóa là phân biệt chấp trước 

mới có biến hóa. Nó không có phân biệt, không có chấp trước, cũng không có khởi tâm 

động niệm, cho nên nó không có biến hóa. Không có biến hóa tức là thật, có biến hóa là 

giả, cho nên gọi nó là nhất chân pháp giới. Phải chăng nó vĩnh viễn tồn tại? Không phải, 

khi nào đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, nó cũng không còn. 

Sau cùng nói cho chúng ta biết có một thứ là thật, đó là tự tánh. “Đâu ngờ tự tánh 

vốn không sanh diệt”, là đại sư Huệ Năng nói, nó không sanh không diệt. Bởi vậy cõi 

thật báo vẫn còn sanh diệt, thường tịch quang không có sanh diệt. Những vấn đề này quả 

thật  chúng ta phải  thường  nói  đến, nhắc đến, khiến  tâm  mọi  người luôn  rõ  ràng. Nghe 

nhiều dần dần sẽ hiểu, biết được chân tướng sự thật. Có lợi ích cho chúng ta chăng? Có 

lợi  ích.  Ta  có  thể  buông  bỏ  hết  thảy  vạn  duyên  của  thế  gian  này.  Nếu  không  hiểu  là 

không buông bỏ, không buông bỏ đồng nghĩa vĩnh viễn trôi lăn trong luân hồi, như vậy 

quá khổ, quá đáng thương. 

Vì sao không buông được? Đại sư Chương Gia nói, do vì không nhìn thấu. Nhìn 

thấu là thấu đáo, chưa nhìn thấu nghĩa là hoàn toàn không thấu triệt chân tướng sự thật, 

nguyên nhân là như vậy. Nếu hiểu rõ chân tướng sự thật, làm gì có đạo lý không buông 

bỏ!  Quý  vị  đâu  biết  buông  bỏ  tự  tại  biết  bao,  không  buông  bỏ  thì  vô  cùng  đau  khổ, 

không phải quý vị bắt mình sống để chịu tội ư? Không ai bắt ta phải chịu tội, đều là tự 

làm tự chịu. 

Thấu triệt chân tướng sự thật, trong Kinh Bát Nhã nói rất hay, nói là “tất cả pháp”- 

thế xuất thế gian, không những là pháp thế gian, mà Phật pháp cũng bao hàm trong đó, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        49/16 

nói với chúng ta nó là- “vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. trong 12 chữ này bao 

hàm cả Phật pháp. Đến Phật pháp cũng là “vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”, cho 

nên Phật pháp cũng không được chấp trước. 

Kinh Kim Cang nói rất hay, Chư Phật nói pháp ví như điều gì? Ví như ta qua sông, 

ngồi trên chiếc thuyền, chiếc thuyền này ví như Phật pháp. Ta phải dùng nó, sau khi qua 

đến bờ bên kia phải bỏ nó đi, không thể vác thuyền theo, cho nên phải vứt bỏ nó. Chưa 

qua được phải dùng đến nó, nó rất có lợi, khi đến bờ rồi thì nó hoàn toàn vô dụng. Phải 

vứt  bỏ  nó  không  có  gì  đáng  tiếc,  như  vậy  mới  có  thể  trở  về  thường  tịch  quang.  Nếu 

muốn  lưu  lại  Phật  pháp,  ta  không  có  phần  ở  thường  tịch  quang,  vĩnh  viễn  không  đến 

được bờ. Trong kinh Đức Phật nói rất hay: “Pháp còn phải bỏ huống gì phi pháp”. Pháp 

chính  là  Phật  pháp, pháp  cũng  phải  bỏ, không  phải  Phật  pháp  thì  càng  không  cần  nói. 

Lục đạo mười pháp giới đều phải bỏ, thường tịch quang cũng đừng lưu luyến. Thường 

tịch quang là Phật pháp, cũng phải buông xả. Đến lúc tự nhiên sẽ xả bỏ. 

Thế gian có  một thứ tốt đẹp như thế, nhưng người biết đến quá ít, quá khó được, 

quá hy hữu. Chúng tôi phải cám ơn thầy, nếu không phải thầy chân thành giới thiệu, làm 

sao chúng tôi biết Phật pháp vi diệu đến thế. Đại chúng xã hội có ngộ nhận quá sâu đối 

với Phật pháp, từ nhỏ chúng tôi cũng bị ảnh hưởng điều này. Lúc nhỏ ở nông thôn theo 

chân ba mẹ đi lễ Phật, rất tôn kính Phật pháp. 10 tuổi dọn lên thành phố ở, lên thành phố 

đi học bắt đầu bị ảnh hưởng. Nghe thầy giáo nói Tôn giáo là mê tín, Phật giáo là mê tín, 

niềm  tin  bắt  đầu  dao  động,  cũng  học  theo  cho  rằng  người  nông  thôn  mê  tín.  Học  tư 

tưởng này suốt mười mấy năm, đến năm 26 tuổi gặp thầy Phương Đông Mỹ, thầy nói 

rằng Phật pháp không sai, là do tôi sai. Phật pháp không mê tín, do tôi mê tín. Tôi chưa 

hiểu rõ Phật pháp mà nói tin nó là mê tín, nếu nói không tin cũng là mê tín, ta cần phải 

hiểu  điều  này.  Khi  hoàn  toàn  rõ  ràng  minh  bạch  mà  tin  nó  là  chánh  tín,  không  tin  nó 

cũng là chánh tín, vì ta đã hiểu rõ ràng. Chưa hiểu thấu đáo, dù nói thế nào cũng là mê 

tín. Từ đây tôi bắt đầu có nhận thức mới về Tôn giáo, có nhận thức mới về Phật giáo, 

thật sự tìm ra báu vật. Thầy từ bi vô hạn, ân đức của thầy rất lớn lao. Tôi quay đầu rồi, 

thầy lại nói rằng, ngày nay Phật pháp không ở trong chùa. Tôi cảm thấy rất kinh ngạc, 

không ở trong chùa thì ở đâu? Thầy nói ở trong kinh điển. Nói cho tôi biết vì sao không 

ở trong chùa? Hiện nay trong chùa không nghiên cứu kinh điển. Trong chùa có kinh điển, 

nhưng họ không nghiên cứu, không học tập. Nếu muốn học Phật pháp, nhất định phải 

bắt đầu từ kinh điển. Thầy chỉ con đường này quá hay, nếu không có con đường này, quả 

thật mà nói suốt đời này chúng tôi đều không học được. Càng học càng hoài nghi, sau 

cùng nhất định còn cho rằng đây là mê tín, đâu biết rằng trong này có triết lý cao siêu, có 

khoa học viên mãn. Để chúng tôi tổng kết được suốt 49 năm Đức Thế Tôn đã nói những 

gì? Đối với giáo dục phổ thế mà nói, phổ thế là gì? Đối với đại chúng xã hội, ngài nói về 

luân lý, đạo đức, nhân quả. Ba loại giáo dục này có thể giúp xã hội an định hòa bình, 

giúp  quốc  gia  có  nền  trị  an  lâu  dài,  giúp  rất  nhiều  đất  nước  trên  thế  gian  này  có  thể 

chung sống hòa thuận, đối đãi bình đẳng. Đây là giáo dục phổ thế của Phật giáo, là sự 

cống hiến đối với xã hội. 

Nền giáo dục cao hơn nữa như thầy Phương nói, Phật giáo là triết học đỉnh cao nhất 

của thế giới. Thông qua 60 tu học, bây giờ xem thêm nhiều báo cáo của các nhà khoa 

học, chúng tôi khẳng định kinh điển Phật giáo còn là đỉnh cao của khoa học trên thế giới. 

Phật giáo là đỉnh cao nhất của khoa học và triết học. Các nhà vật lý học cận đại, bất luận 

là đứng trên phương diện vĩ quan hay vi quan mà nói, ý kiến của họ giống với trong kinh 

Phật nói, hoàn toàn tương đồng. Nhưng so với kinh Phật vẫn kém một bậc, trong vũ trụ 

vĩ quan nói, ngày nay dùng máy móc tinh vi để quan sát hư không. Các nhà khoa học nói, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        50/16 

chỉ thấy được 10% vũ trụ, 90% còn lại không nhìn thấy, không biết đi về đâu, trong kinh 

điển nói rất rõ ràng vấn đề này. 

Vũ trụ vi quan nói về lượng tử, lượng tử là nói đến tam tế tướng của A lại da. Tam 

tế tướng từ đâu mà có? Từ không sinh ra có, các nhà khoa học nói rằng từ không sinh ra 

có. Phật pháp nói rõ ràng hơn, là do tự tánh biến hiện ra, không phải từ không sanh ra có, 

mà là tự tánh biến hiện ra. Vì có tự tánh, tự tánh có thật, tự tánh không có hiện tượng, nó 

không phải hiện tượng vật chất, không phải hiện tượng tinh thần, cũng không phải hiện 

tượng tự nhiên. 

Trong kinh điển đại thừa thường dùng chữ “không” để hình dung nó, chữ này rất 

khó  hiểu.  Không  là  hình  dung  tự  tánh,  không  không  thể  nói  là  vô,  không  thể  nói  nó 

không có. Không là không có gì cả, không phải ý này, nó có tất cả. Cái gì cũng có nhưng 

không hề cảm nhận được, cái này nó năng sanh vạn pháp. Đây gọi là gì? Gọi là điểm sự. 

“Điểm sự”, tôi tin chính là các nhà lượng tử học hiện nay nói đến lượng tử. Trong này 

“diệu lý tương tức” chính là tiểu quang này, thời gian tồn tại của tiểu quang này rất ngắn. 

Trong điểm này viên  mãn, hàm chứa tin tức của toàn thể vũ trụ, chúng ta gọi là hiện 

tượng tự nhiên, hiện tượng tinh thần, hiện tượng vật chất, tất cả đều bao hàm trong này. 

Đây chính là trong Phật pháp thường nói: “giới tử nạp tu di”, hạt cải rất nhỏ, vậy 

mà có thể đặt núi tu di vào trong đó. Nếu từ lượng tử mà nói, đó không chỉ núi tu di, núi 

tu di có đáng là gì? Toàn thể vũ trụ đều ở trong một điểm đó. Tiểu quang tử nhỏ hơn 

nhiều so với hạt cải, hạt cải mắt thịt chúng ta có thể nhìn thấy, nhưng không nhìn thấy 

tiểu quang tử. Phải dùng kính hiển vi cao độ, kính hiển vi thông thường không nhìn thấy. 

Trong này chứa đựng toàn thể vũ trụ, trong mỗi hạt tiểu quang tử đều chứa đựng cả vũ 

trụ. Quả thật không thể nghĩ bàn, đây là chân tướng sự thật. Toàn thể vũ trụ giống như 

một mạng lưới điện vậy, hoàn toàn tương thông lẫn nhau. Trong Hoàn Nguyên Quán nói 

rất  hay,  ba  đoạn  trước  của  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  đến  sự  hình  thành  của  vũ  trụ,  thể 

tướng dụng của vũ trụ. Thể là tự tánh thanh tịnh viên minh thể, diệu lý! Từ nhất thể khởi 

nhị dụng, nhị dụng tức là hiện tướng, hiện tướng gì? Hiện hiện tượng tinh thần và hiện 

tượng vật chất. Năng hiện là hiện tượng tự nhiên, sở hiện là hiện tượng tinh thần và hiện 

tượng vật chất. Bất luận là tinh thần hay vật chất đều có ba loại chu biến. 

Thứ  nhất là  “chu  biến  pháp  giới”, tức niệm  vừa  khởi  lên liền chu  biến  pháp  giới. 

Tốc độ không có bất kỳ thứ gì có thể sánh được, tốc độ ánh sáng sóng điện từ cũng thua 

xa, quả thật không thể sánh được. Nhất niệm này liền chu biến pháp giới, tin tức nhanh 

biết bao! 

Thứ hai là “xuất sanh vô tận”, nói như hiện nay, xuất sanh tức là biến hóa, biến hóa 

vô cùng vô tận. 

Thứ ba là “hàm dung không hữu”, mỗi hạt tiểu quang tử _Hàm không là tâm bao 

hàm thái hư, dung hữu là biến khắp pháp giới. Bất kỳ một tiểu quang tử nào, trong đó 

đều có hiện tượng của toàn thể vũ trụ, chúng ta không thể gọi là tin tức. Tin tức chỉ gọi 

một loại hiện tượng, hiện tượng tinh thần, nó có hiện tượng vật chất, ba loại chu biến! 

Trong  kinh  nói:  “sanh  Phật  bất  nhị”,  chúng  sanh  và  Phật  là  một  không  phải  hai. 

Tánh tướng không hai, năng hiện và sở hiện không phải hai, nhập bất nhị pháp môn. Bất 

nhị nghĩa là gì? Là nhất thể, biến pháp giới hư không giới và chính mình là nhất thể, có 

thể không tôn trọng chăng? Có thể không tán thán chăng? Trong thập đại nguyện vương 

nói: “lễ kính, tán thán, cúng dường” là nhất thể. Chân tướng sự thật này chỉ có Phật pháp 

nói  một  cách  rõ  ràng,  nói  một  cách  thấu  triệt,  nói  một  cách  minh  bạch.  Đây  là  nói  về 

diệu lý tương tức. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        51/16 

“Cho nên gọi là cùng vi”, hai chữ này dùng rất hay. Cùng là truy tìm căn nguyên, 

thấu  hiểu  triệt  để.  Vi  điểm  hiện  nay  gọi  là  tiểu  quang  tử,  Phật  pháp  nói  rõ  ràng  minh 

bạch hơn so với các nhà khoa học. “Tướng vô lậu, tướng thật tướng, cho nên gọi là cực 

diệu”. Mấy câu kinh văn này, ngày nay chúng ta dùng vật lý hư không, lượng tử vật lý 

để nói sẽ rất dễ lãnh hội. 

“Ý vi”, ý bên dưới nói: “Vi điểm của tất cả sự tướng như một sợi lông một hạt bụi ở 

thế giới Cực Lạc, đều hiện ra từ lý thể thực tế và diệu tương tức không hai, cho nên gọi 

là cùng vi”. Câu này nói với chúng ta điều gì? Người ở thế giới Cực Lạc, đều là nhà 

khoa học đỉnh cao, nhà triết học đỉnh cao, họ đều có thể cùng vi. Họ không giống với 

các nhà khoa học của thế giới chúng ta, họ là thân chứng. Còn các nhà khoa học chúng 

ta là nhờ máy móc mới quan sát được, vì thế vẫn còn rất nhiều nghi vấn không thể giải 

quyết. Họ thân chứng cảnh giới này, mọi vấn đề đều thấu đáo, viên mãn tuyệt diệu. Do 

đây có thể biết, đến thế giới Cực Lạc, không những nói là quý vị thành Phật, Phật là gì? 

Thì ra Phật là một nhà khoa học lớn, thì ra là một nhà triết học lớn, ta đến thế giới Cực 

Lạc đều chứng được cả. 

Ở đây chúng ta phải biết, “vi điểm của tất cả sự tướng như sợi lông hạt bụi ở thế 

giới Cực Lạc, đều hiện ra từ thực tế lý thể, và diệu lý tương tức không hai”. Phải chăng 

là  thế  giới  này  của  chúng  ta?  Đúng  vậy,  không  có  ngoại  lệ,  thế  giới  này  của  chúng  ta 

cũng vậy. Cũng vậy là sao? Chúng ta không biết. Tất cả người ở thế giới Cực Lạc đều 

chứng được, họ dùng  gì để  chứng?  Nói cho  chư vị  biết, họ dùng thanh  tịnh bình đẳng 

giác chứng được, họ không cần đến máy móc. Nội chứng, họ dùng tâm thanh tịnh, dùng 

tâm bình đẳng, dùng tâm giác. Thanh tịnh bình đẳng giác đều đạt đến cứu cánh viên mãn, 

đã chứng được. Bởi vậy trí tuệ của Phật, trí tuệ của pháp thân Bồ Tát không thể nghĩ bàn. 

Tất cả pháp thế xuất thế gian, không có gì họ không thông đạt, không có gì không thấu 

triệt. 

Chúng ta đọc những kinh điển này, quan trọng nhất là phải hiểu nghĩa kinh và làm 

sao tu chứng? Tín giải hành chứng, hành là tu hành, chứng mới là chính mình. Ngày nay 

chúng ta chỉ có thể nói đến tín giải, trình độ tín giải đều không sâu, vì chúng ta thuộc về 

học  vấn  ghi  nhớ.  Thấy  được  từ  trong  kinh  điển,  nghe  thiện  tri  thức  giảng  giải,  không 

phải tự mình chứng được. Bởi vậy chúng ta tin rằng tín chưa đủ sâu sắc. Sao lại nói chưa 

đủ sâu? Vì không dám làm. Đức Phật dạy ta buông bỏ tất cả, chúng ta không dám buông 

bỏ, nguyên nhân là gì? Vì tín chưa đủ sâu, nếu tin thật sự họ sẽ buông bỏ. Thật sự minh 

bạch,  đây  là  giải,  thật  sự  minh  bạch  họ  buông  bỏ  triệt  để.  Ví  dụ  chúng  ta  thường  đọc 

trong kinh thấy “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, chúng ta không cho tướng này là 

hư vọng, mà coi đó là thật không chịu buông bỏ. Trong kinh nói rất rõ ràng, huyễn tướng 

ở trước không hề chướng ngại, chướng ngại là do tâm mình, nếu tâm có tướng này là 

xong. Buông bỏ không phải làm tiêu diệt các tướng bên ngoài, không phải vậy. Tiêu diệt 

tướng trong tâm, khiến tâm vĩnh viễn khôi phục đến thanh tịnh bình đẳng giác, như vậy 

là đúng. Cảnh giới bên ngoài tức lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Chúng ta vẫn khởi tâm 

động niệm, vẫn phân biệt chấp trước. “Nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất 

khả đắc” là học một cách vô ích, không khởi tác dụng, vấn đề là đây, vậy phải làm sao? 

Chỉ có một phương pháp là thâm nhập kinh tạng. Chư vị phải nhớ rằng, thâm nhập kinh 

tạng chỉ một cuốn kinh này là đủ, không cần học thêm gì khác. Muốn thâm nhập bộ kinh 

này, thâm nhập như thế nào? Đọc hằng ngày, đừng nghĩ đến nghĩa lý, hoặc ngày ngày 

nghe, cũng đừng nghĩ gì cả. Nghe 1000 lần, đọc 1000 lần, như vậy sẽ khai ngộ. Đây là 

phương pháp xa xưa, phương pháp này rất hiệu quả. Nếu không dùng phương pháp xa 

xưa này, không thể nào đạt đến cảnh giới. Tuân thủ phương pháp xưa này gọi là trì giới, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        52/16 

nhất tâm nghe, nhất tâm tụng gọi là tu định, định đến trình độ nhất định hoát nhiên đại 

ngộ.  Như  vậy  là  và  diệu  lý  tương  tức  không  hai,  gọi  là  ngộ  nhập,  điều  này  mới  quan 

trọng. 

Trong cuộc sống hằng ngày, đó là gì? Là tiếp thu thử thách. Ví dụ có người đem vật 

tốt đến cúng dướng, tâm ta có hoan hỷ chăng? Tâm hoan hỷ là sai. Có người đến hãm 

hại, sỉ nhục ta có sân si chăng? Sân si là sai, không vượt qua thử thách. Vì sao nói không 

vượt qua được thử thách? Vì hết thảy mọi hiện tượng là giả, hà tất phải xem nó như thật? 

Đến Vua Ca Lợi cắt thân thể cũng không phải thật, cho nên tâm Nhẫn Nhục Tiên Nhân 

không hề lay động. Ông ta cắt thịt thân thể, nhưng tâm ngài bất động, ngài đã thành Phật, 

vượt qua thử thách. Chúng ta chỉ một chút thử thách, lập tức bị cảnh giới chuyển. Một 

việc không như ý, nổi sân si vài ngày, như vậy có oan không chứ? Gặp việc vừa ý mình 

cũng vui mừng hết mấy ngày, không được! Cảnh giới vừa lay động ta bị động, hoàn toàn 

không đạt tiêu  chuẩn,  nhất  định  phải tu đến  cảnh  giới  động  ta  bất  động,  vậy  là  thành 

công.  Vậy  khi  chịu  tổn  thương  thì  sao?  Tổn  thương  thì  cứ  để  họ  tổn  thương!  Là  giả 

không phải thật. Ta bị người lừa lấy tiền, tiền là giả không phải thật. Đến thế gian này 

không mang theo đồng nào, tương lai chết cũng chẳng mang đồng nào theo, cần gì phải 

khổ não? Sản nghiệp của mình họ muốn chiếm hữu cứ tặng cho họ, mình có hay họ có 

có gì khác nhau? Không có gì khác nhau. Nói cho chư vị biết, trong kinh Đức Phật dạy 

càng  xả  càng  nhiều,  tại  sao  ta  không  xả?  Vì  không  tin  lời  Phật,  khó  khăn  lắm  ta  mới 

kiếm được bây giờ Phật dạy ta xả bỏ, ta xả bỏ là coi như hết. Quý vị thử xem, quý vị xả 

bỏ  tự  nhiên  nó  lại  đến,  đến  nhất  định  nhiều  hơn  gấp  mấy  lần  ta  xả  bỏ,  càng  thí  càng 

nhiều.  Xả  bỏ  của  cải  được  giàu  có,  xả  pháp  được  thông  minh  trí  tuệ,  thí  vô  úy  được 

mạnh khỏe sống lâu, vậy tại sao ta không xả bỏ? Người ta muốn mình làm điều gì, đó là 

người có nhân duyên! Cho họ là được, rất hoan hỷ. Nếu họ tranh đoạt một cách vô lý 

cũng cho họ, số mạng ta có tuyệt đối không vì thế mà ít đi, quả thật càng thí càng nhiều. 

Sau khi họ lấy đi, nói cho chư vị biết, do số mạng họ có, chỉ bao nhiêu đó, không nhiều 

hơn được. Nếu số mạng không có sau khi họ lấy được, lấy được của cải đó nhất định 

sanh bệnh hoạn, gặp tai vạ bất ngờ khiến số tiền này cũng tiêu hết, họ cũng không đạt 

được. Họ lấy rồi hưởng thụ được gì? Dùng vào tiền thuốc trị bệnh, là hưởng thụ bằng 

cách này, họ không có phước, nhân quả báo ứng không sai chút nào. 

Nếu con người không buông bỏ tâm luân hồi, không thể thoát ly mọi ràng buộc của 

luân hồi. Tiêu chuẩn đầu tiên của người tu hành, ngày nay gọi là chỉ tiêu, chỉ tiêu đầu 

tiên của việc tu hành là vượt thoát luân hồi lục đạo. Có năng lực vượt thoát luân hồi lục 

đạo, niệm Phật vãng sanh Tịnh độ liền sanh vào cõi phương tiện hữu dư, không phải cõi 

phàm thánh đồng cư. Cõi phàm thánh đồng cư không có năng lực vượt thoát luân hồi lục 

đạo, nhưng tất cả mọi chấp trước nhạt đi rất nhiều. Không dễ đoạn, nhưng phải làm cho 

nó  giảm  nhẹ.  Nếu  phân  biệt  chấp  trước  ngày  càng  nhẹ,  chứng  minh  công  phu  tu  hành 

của mình ngày càng tiến bộ, việc này quan trọng. 

Bất luận làm việc tốt đến đâu, cũng đừng để trong lòng, đừng cho rằng ta đã làm 

được  nhiều  công  đức,  làm  nhiều  việc  tốt.  Như  vậy  là  không  lìa  được  ba  đường  lành, 

không ra khỏi luân hồi lục đạo. Trong kinh Đức Phật thường dạy: “tam luân thể không”. 

Tu tất cả công đức, rõ ràng nhất là bố thí cúng dường. Sau khi bố thí tâm đừng nghĩ đến 

ta đã làm bao nhiêu việc tốt, làm được bao nhiêu công đức, người khác chịu ân huệ của 

mình, trong đó tôi tặng họ bao nhiêu thứ. Bố thi xong, tâm thanh tịnh không nhiễm chút 

bụi trần, đây gọi là công đức. Còn như luôn nhớ đến những việc tốt mình đã làm, đó là 

phước đức. Phước đức, trong lục đạo có báo ứng, thiện có thiện báo, ác có ác báo, không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        53/16 

phải không báo, là thời khắc chưa đến. Khi thời cơ đến tất cả đều phải báo, không tránh 

khỏi! Trong mỗi Tôn giáo đều nói rất rõ ràng về nhân quả báo ứng, nó không phải giả. 

Hiện  nay  thuật  thôi  miên  được  coi  là  có  tính  khoa  học,  rất  nhiều  người  trong  lúc 

thôi miên, nhớ lại một đời hoặc hai đời quá khứ. Tôi còn thấy một báo cáo, hình như là 

80 đời quá khứ, thời gian là hơn 4000 năm trước. Lúc đó chưa có nhà cửa, còn ở trong 

động, họ nói ra tình hình cuộc sống thời đó. Do đây có thể biết, con người thật ra không 

chết. Con người đã không chết thì không thể kết ác duyên với họ, mà phải luôn kết thiện 

duyên  với  họ.  Dù  họ  đối  với  mình  không  tốt  đến  đâu,  mình  vẫn  đối  tốt  với  họ,  dùng 

thiện tâm đối với họ. Dù họ hại chết mình cũng tha thứ, đời sau làm bạn tốt, đừng để oan 

oan tương báo. Oan oan tương báo là ngu si, không được làm điều này. 

Bây  giờ  chúng  ta đã giác  ngộ, không  còn  trôi  lăn  trong  luân hồi. Họ  cứ  lặn ngụp 

trong luân hồi, còn ta thì không, đời này  nhất định vãng sanh Tịnh độ. Niệm Phật đến 

mức độ năm chắc việc vãng sanh Tịnh độ, đại sư Ấn Quang dạy chúng ta một phương 

pháp,  dán  chữ  “chết”  ngay  trước  trán,  dán  như  thế  nào?  Phương  pháp  của  tôi  là  ngày 

ngày nghĩ rằng, hôm nay là ngày cuối cùng tôi sống trên thế gian này, hôm nay tôi cần 

làm những gì? Ngoài niệm Phật A Di Đà ra không nghĩ đến bất kỳ điều gì. Ngủ một giấc 

dậy, ngày  mai  lại  đến. Ngày  mai  thì  sống  thêm  một  ngày  nữa, Phật  chưa  đến  tiếp  dẫn 

chắc tôi còn có việc phải làm, là việc gì? Thứ nhất là nâng cao chính mình, thứ hai là 

giúp  chúng  sanh  khổ  nạn.  Đúng  là  suy  nghĩ  này  không  phải  giả,  nghĩ  như  vậy  ta  mới 

buông  bỏ  tất  cả,  không  còn  chấp  trước  nữa,  không  còn  tham  bả  danh  văn  lợi  dưỡng. 

Khởi tâm động niệm đều nghĩ cho chúng sanh, làm sao giúp họ lìa khổ được vui, giúp tất 

cả chúng sanh giác ngộ, giúp tất cả chúng sanh đoạn ác tu thiện, giúp tất cả chúng sanh 

cải tà quy chánh. Chính mình làm điều đó, phải làm gương cho người khác noi theo. Ta 

chưa cảm động được người khác, đó là do công phu chưa đạt, công phu tương đối chắc 

chắn cảm động được người khác, làm như vậy là đúng. Đây là một phương pháp tu hành 

vụng về của bản thân tôi, tôi nói ra đây để chư vị cùng nhau tham khảo, không thể không 

làm. 

Quý vị xem, xã hội động loạn, con người đánh mất giáo huấn của thánh hiền, khởi 

tâm  động  niệm  hoàn  toàn  trái  với  tánh  đức.  Cổ  đức  chúng  ta  nói  đến  ngũ  luân,  ngũ 

thường, tứ duy, bát đức, hoàn toàn trái ngược, một chữ cũng không có. Có người hỏi sao 

thầy lại nói thế? Sao lại một chữ cũng không có? Có một chữ là có tất cả. Quý vị nói tôi 

làm được tất cả, chỉ còn một điều chưa làm được, như vậy nghĩa là hoàn toàn chưa làm 

được. Phật pháp nói rất hay, một thật tất cả đều thật, một vọng tất cả đều vọng. Thừa 

nhận sai lầm của mình, mới có thể tu pháp môn sám hối, không thừa nhận mình sai là 

không  thể  sám  hối.  Ác  nghiệp  tích  lũy  quả  báo  tương  lai  là  trong  ba  đường  ác,  khổ 

không sao tả được, sao phải khổ như vậy? 

Chúng ta xem tiếp đoạn văn bên dưới, bên dưới nói: “Cùng tức là tận, vi tức là tinh, 

cho nên tất cả hình tướng này là do tâm thanh tịnh hiện ra, do công đức vô lậu của Phật 

Di Đà hiện ra, cho nên gọi là tướng vô lậu”. Câu này nói rất hay. Hiện tượng mà hiện 

nay ta nhìn thấy, hiện ra trước mắt chúng ta, chúng ta mắt thấy, tai nghe, lưỡi nếm, tâm 

nhớ nghĩ là sự ô nhiễm nghiêm trọng, trái với tánh đức một cách nghiêm trọng. Nghĩa là 

không ra thể thống nào cả, không có ngũ luân, bất trung, bất hiếu, bất nhân, bất nghĩa. 

Học thuật của chúng ta là do cổ thánh tiên hiền truyền lại, dùng 12 chữ là bao hàm 

hết tất cả. Hiếu để trung tín, lễ nghĩa liêm sỉ, nhân ái hòa bình. Nó bao hàm hết thảy. 12 

chữ này ta làm được chữ nào? Một chữ cũng không, như vậy không đáng sợ ư? Nếu làm 

được chữ hiếu thì tất cả đều làm được. Ta không khởi ác niệm, chỉ cần khởi ác niệm là 

bất hiếu, có lỗi với cha mẹ. Ta làm điều sai trái chính là bất hiếu, bất nhân, bất nghĩa. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        54/16 

Đại sư Ấn Quang dạy chúng ta hai chữ thành kính, thực tế mà nói hai chữ này các 

bậc cổ thánh tiên hiền cũng từng nói. Trong Trung Dung gọi là “chí thành”, chân thành 

tột độ, đó là tánh đức, bây giờ hoàn toàn không còn. Chẳng những không làm được, mà 

nói cũng không ai nói. Cho dù có người nói, nhưng bản thân họ không làm được, tâm và 

hành không tương ưng. Vì thế xã hội động loạn, nhân dân bệnh tật khổ đau, địa cầu thiên 

tai dị thường. Mọi người lưu ý một chút sẽ nhận thấy rất rõ ràng minh bạch, mọi nơi trên 

toàn  cầu  thiên  tai  dồn  dập.  Ngày  càng  nhiều  hơn,  ngày  càng  nghiêm  trọng  hơn.  Rất 

nhiều  người  còn  nói năm  2012 là  ngày  tận  thế, năm  2012  là  sang  năm  rồi, ngay  trước 

mắt, vậy phải làm sao? Sau khi học Phật chúng ta hiểu, sanh mạng là vĩnh hằng, đối với 

vấn đề sanh tử là thân có sanh tử, linh tánh không có sanh tử. Thân không phải ta, linh 

tánh là ta, làm sao để bồi dưỡng linh tánh mình, khiến linh tánh mình hoàn toàn tương 

ưng với tánh đức, vậy mới đúng. 

Thế giới này hủy diệt, tha phương có thế giới Cực Lạc đang đợi chúng ta. Kinh này 

chính là giới thiệu về thế giới Cực Lạc, khuyên chúng ta di dân đến thế giới đó, đừng lưu 

luyến thế gian này, đừng tiếp tục ở đây. Chúng ta di dân, trước khi chưa đi, đối với cư 

dân trên thế giới này, chúng ta cũng tận tâm tận lực giúp họ. Khuyên họ cải tà quy chánh, 

đoạn ác tu thiện, đoan chánh tâm niệm, khiến địa cầu này càng tốt đẹp hơn, thế là chúng 

ta đã làm tròn trách nhiệm. Cổ nhân nói nhân chí nghĩa tận, chúng ta phải làm được. Đây 

là  điểm  khác  nhau  của  hai  thế  giới.  Thế  giới  Cực  Lạc  là  tâm  thanh  tịnh  hiện  ra,  bổn 

nguyện Phật Di Đà gia trì, cho nên ở đó gọi là tướng vô lậu. Vô lậu nghĩa là gì? Trong 

Phật pháp lậu là đại danh từ của phiền não, là đại danh từ của ô nhiễm, là đại danh từ của 

tội ác, thế giới tây phương Cực Lạc không có. 

Nguyện văn của 48 nguyện, nguyện thứ nhất nói rằng, thế giới tây phương Cực Lạc 

không  có  ba  đường  ác,  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  vĩnh  viễn  khộng  bị  đọa  vào  ba 

đường ác. Vừa mở đầu đã hiển thị thế giới Cực Lạc là tướng vô tậu, khó được, khó nghe! 

Khó nghe, đời này chúng ta có nhân duyên được nghe. Khó được, đời này chúng ta có 

cơ hội có thể đạt được, nếu chúng ta không thực hành thì quả thật rất đáng tiếc, gọi là sai 

lầm lớn. Bất luận ta làm bao nhiêu việc tốt, mà không thể vãng sanh thế giới Cực Lạc, 

như vậy là sai lầm hoàn toàn. Vãng sanh thế giới Cực Lạc, nhất định phải hiểu rõ ràng 

cuốn sách giới thiệu này. Sau đó mới biết cần phải tu học ra sao, hành chứng như thế nào, 

trong cuộc sống hằng ngày phải làm sao tu trì. Khi thiên tai hiện tiền chúng ta sẽ có năng 

lực chứng được, như vậy đời này sống mới có ý nghĩa, mới có giá trị, thật sự đạt được 

đại viên mãn. 

Chúng  tôi  cảm  ân  Phật  A  Di  Đà, cảm  ân  Đức  Phật  Thích  Ca Mâu  Ni, và  cảm  ân 

giáo huấn của thầy Phương Đông Mỹ, đại sư Chương Gia cùng thầy Lý. Chúng tôi mới 

thật sự nhận thức được tầm quan trọng của pháp môn này, và bộ kinh điển này. Y theo 

giáo  huấn  trong  kinh,  phát  tâm  bồ  đề,  nhất  hướng  chuyên  niệm,  nhất  định  được  vãng 

sanh. 

Thôi, hôm nay chỉ học đến đây. 



 

 

 

 

 

 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        55/16 

 

Tập 245 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian: 21.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 296, chúng ta bắt đầu xem từ hàng thứ ba, câu thứ hai, đây 

là một đoạn ngắn. 

“Ý là, điểm vi tế của tất cả sự tướng, như một sợi lông một hạt bụi ở thế giới Cực 

Lạc, đều từ thực tế lý thể hiện ra, và diệu lý tương tức không hai, cho nên gọi là cùng vi”. 

Đoạn này khiến chúng ta nhớ đến một câu nói của nhà lượng tử khoa học, nhà vật lý học 

lượng tử người Đức là tiến sĩ Max Planck. Ông là thầy của Einstein, danh sư xuất cao đồ, 

có một học trò giỏi như thế. Ông nói, ông đối với kết luận sau cùng của việc nghiên cứu 

nguyên  tử,  thì  trên  thế  gian  này  không  có  cái  gọi  là  vật  chất  tồn  tại.  Đây  là  thầy  của 

Einstein nói, không có vật chất. Tất cả vật chất đều đến từ một sức mạnh nhất thể, khiến 

nguyên tử vận động và duy trì cẩn mật. Chúng ta cần phải nhận định đằng sau sức mạnh 

này là ý thức và tâm trí, tâm thức là nền tảng của tất cả vật chất. Câu nói này của nhà 

khoa học rất gần với ý nghĩa của đoạn văn này, hầu như 3000 năm trước Đức Phật nói, 

cùng một vấn đề với những gì nhà khoa học lượng tử hiện đại này nói. Chính là ở đây 

nói về điểm vi tế của một sợi lông mảy trần. Một sợi lông một mảy trần rất nhỏ, nó từ 

đâu đến? Một sợi lông, lông trên thân chúng ta, một sợi lông, một điểm vi tế chính là vi 

trần, nó từ đâu đến? Nó là huyễn tướng do tâm thức tích lũy mà sanh ra, đây chính là 

điểm vi tế của một sợi lông một hạt bụi. Điểm vi tế tức là lượng tử mà ngày nay các nhà 

lượng tử học thường nói đến, vi điểm này là lượng tử, cũng gọi là tiểu quang tử. Tiểu 

quang tử từ đâu mà có? Giới khoa học nói với chúng ta rằng, nó từ không sinh ra có. 

Đức Phật nói cho chúng ta biết, nó từ thực tế lý thể hiện ra. Thực tế lý thể là tự tánh, là 

thể tánh, là từ trong thể tánh biến hiện ra. Huyễn tướng này và lý thể tương tức không 

hai, câu này không dễ hiểu. Ở trước thêm chữ “diệu”, nghĩa là nói diệu lý, diệu tướng. 

Lý diệu, tướng cũng diệu. Chữ diệu này có nghĩa là gì? Nó tượng trưng cho vật phi hữu 

phi  vô,  không  thể  nói  nó  có,  cũng  không thể nói  nó  không  có.  Nếu  nói  không  có, nó 

giống như  ánh chớp vậy,  nó lóe  lên  một cái.  Còn  như nói là có, nó lập tức  biến mất, 

không còn thấy nữa, đây gọi là diệu. Lý diệu, sự cũng diệu. Thể diệu, tướng cũng diệu. 

Đây gọi là diệu lý tương tức không hai, đây mới là cùng vi, là hai chữ này. Cùng nghĩa 

là truy tận nguồn cội, hiểu nó một cách triệt để. Vi là chỉ sự lý, sự lý này quá tinh vi. 

Bên dưới là dùng giáo lý đại thừa giải thích cho chúng ta. “Mà tất cả hình tướng 

này”, tất cả hình tướng là nói muôn sự muôn pháp, tất cả hiện tượng khắp biến pháp giới 

hư không giới. Tất cả hiện tượng có thể chia thành ba loại lớn, hiện tượng tự nhiên, hiện 

tượng tinh thần và hiện tượng vật chất, bao hàm hết tất cả. Ở đây chỉ dùng “tất cả hình 

tướng”, câu này bao hàm hết thảy. Nó từ đâu mà có? Là tâm thanh tịnh hiện ra. Chúng ta 

có thể gọi là hiện tượng tự nhiên của tâm thanh tịnh để giải thích nó. 

“Công đức vô lậu của Di Đà hiện ra”. Di Đà ở đây là chỉ người, Phật A Di Đà ở thế 

giới tây phương Cực Lạc, là công đức vô lậu của Phật A Di Đà. Công đức vô lậu, chúng 

ta bất đắc dĩ cũng có thể nói nó là hiện tượng tự nhiên, nó không phải hiện tượng tinh 

thần, không phải hiện tượng vật chất. Có thể nói hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        56/16 

thần là hữu lậu, nó không phải vô lậu. Tâm hiện là hiện tượng tự nhiên, thức biến là hiện 

tượng tinh thần và hiện tượng vật chất, nó thuộc về hữu lậu. 

“Cho nên gọi là tướng vô lậu”, tướng vô lậu này là chuyên nói đến vi điểm của một 

sợi lông, một mảy bụi, cũng chính là lượng tử mà ngày nay các nhà khoa học nói đến, là 

tướng vô lậu. Vì trong này không có vọng tưởng, không có phân biệt, không có chấp 

trước. “Nhất nhất đều là viên minh cụ đức”. Viên là viên mãn, minh là quang minh, đầy 

đủ vạn đức vạn năng. Như trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói, tất cả chúng sanh đều 

có trí tuệ đức tướng của Như Lai. Minh tượng trưng cho trí tuệ, viên tượng trưng đức 

tướng, đức tướng viên mãn. Đây là tự tánh vốn đầy đủ, mà còn không sanh không diệt, 

vốn tự thanh tịnh, vốn không dao động, năng sanh vạn pháp. Ở đây cần chú ý điều gì? 

Chú ý hai chữ “nhất nhất”, vi diệu là ở chỗ này. Nhất nhất nghĩa là sao? Trong một sợi 

lông có vô số vi điểm, trong một hạt bụi có vô số vi điểm, chúng ta cần phải hiểu ý này. 

Thật ra vi điểm này  như Bồ Tát Di Lặc nói: “một khảy  móng tay có 32 ức 100 ngàn 

niệm”, một niệm trong này chính là một vi điểm, vô số vi điểm. Một khảy móng tay của 

chúng ta có 32 ức 100 ngàn vi điểm, giới khoa học gọi là tiểu quang tử. Hiện nay khoa 

học dùng giây làm đơn vị, thời gian của giây dài, dài hơn khảy móng tay. Nếu một giây 

chúng ta khảy năm lần, một giây khảy năm lần vậy một giây có bao nhiêu vi điểm? Có 

1600 triệu, một giây có 1600 triệu vi điểm. Hai chữ nhất nhất chính là nói đến vấn đề 

này, trong một giây có 1600 triệu vi điểm, mỗi vi điểm đều viên minh cụ đức. Hay nói 

cách khác, trong mỗi vi điểm, chúng ta dùng khoa học hiện nay để nói thì năng lượng, 

tin tức, vật chất đều viên mãn. Viên mãn đến mức độ nào? Không có gì khác với biến 

pháp giới hư không giới, trong mỗi một vi điểm đều có thế giới. Ở trước chúng ta đã học, 

Bồ Tát Phổ Hiền có thể đi vào thế giới này, có thể vào trong thế giới của vi điểm để 

tham học. Thế giới này của chúng ta không thu nhỏ, thế giới trong vi điểm cũng không 

phóng to, lớn nhỏ không hai, cảm quan đi vào đó hoàn toàn giống như hiện nay. Vậy 

chúng ta muốn hỏi, vũ trụ hiện nay của chúng ta là vũ trụ trong vi điểm, hay là vũ trụ lớn 

bên ngoài vi điểm? Nói cho chư vị biết, nói thật là không một cũng không hai. 

Trong kinh nói rất hay, tương tức tương nhập. Chúng ta cần phải buông bỏ vọng 

niệm về phân biệt chấp trước, mới có thể thấy được. Vì sao vậy? Vì có phân biệt, có 

chấp trước là có vọng tưởng nghiêm trọng. Vọng tưởng chướng ngại ta kiến tánh, đây là 

tánh đức,  cảnh giới minh  tâm  tiến tánh. Không những  là  viên  minh  cụ  đức,  mà  “nhất 

nhất đều viên viên quả hải”, ý nghĩa viên viên quả hải này chúng ta rất ít gặp. Trong 

Hiển  Mật  Viên  Thông  nói:  “Chỉ  đức  như  biển  của  quả  vị  thánh  giác  viên  mãn  vô 

thượng”.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  là  Diệu  giác  Phật  quả  chứng  được,  nói  cách  khác 

Đẳng giác Bồ Tát vẫn không thấy được, Diệu giác mới thấy được. 

“Đương thể tức là thật tướng”, thật tướng chính là tự tánh, nghĩa là đã kiến tánh, 

thấy  được  chân  tướng  của vũ  trụ  vạn hữu.  Thật tướng là tướng  chân  thật,  không phải 

vọng tướng. Chư vị phải biết rằng, những gì hiện nay chúng ta thấy toàn là vọng tướng. 

Chúng ta nhìn thấy lục đạo là vọng tướng, thập pháp giới là vọng tướng, pháp giới hư 

không giới là vọng tướng. Thậm chí nhìn thấy thế giới Cực Lạc cũng là vọng tướng, vì 

sao vậy? Vì một vọng thì tất cả đều vọng, chúng ta chưa buông bỏ cái vọng. Vọng tưởng 

là vọng, phân biệt là vọng, chấp trước là vọng, toàn là hư vọng. Khi nào chúng ta có thể 

đem những hư vọng này, buông bỏ hết vọng tưởng phân biệt chấp trước, chân lập tức 

hiện tiền. Những gì ta thấy được hoàn toàn tương đồng với trong kinh điển đại thừa nói, 

kinh điển đại thừa có thể chứng minh, chúng ta có thấy sai không, đối chiếu với kinh 

điển sẽ biết. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        57/16 

Thật  tướng  là  gì?  “Tướng  mà  vô  tướng,  vô  tướng  mà  tướng,  cho  nên  gọi  là  cực 

diệu”. Tất cả mọi hiện tượng không thể nói nó có, cũng không thể nói nó không, thực tế 

thì tướng này ngay trước mắt chúng ta. Đặc biệt rõ ràng là ta cảm nhận được, như mỗi 

ngày ta xem ti vi, mỗi ngày dùng vi tính để tiếp thu tin tức qua mạng. Công việc này 

người thời đại chúng ta hầu như mỗi ngày không thể tách rời, nó cùng một đạo lý với 

trong kinh nói. Màn hình chính là vi điểm, tất cả hiện tượng trong màn hình cũng là vi 

điểm. Trong vi điểm có màn hình viên mãn, trên màn hình có vi điểm viên mãn. Tướng 

tức vô tướng, ta có thể nhìn thấy nó chăng? Vô tướng mà tướng, hai câu này chẳng phải 

ngay trước mắt chúng ta sao? Nếu ta có thể nhận ra điều này là đã ngộ nhập cảnh giới 

Hoa  Nghiêm.  Kinh  Hoa  Nghiêm  là  gì?  Trong  màn  hình  này  hiện  tướng,  chính  là  Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm. Trên màn hình vi tính hiển thị ra cũng là Đại Phương 

Quảng Phật Hoa Nghiêm, không một cũng không hai, đây gọi là cực diệu. Thật sự có thể 

thấu suốt thật tướng, xin chúc mừng, tâm thanh tịnh của quý vị đã hiện tiền. Hay  nói 

cách khác, tâm thanh tịnh của quý vị soi chiếu vạn vật, không nhiễm chút bụi trần. Vì 

sao vậy? Vì vạn vật không tự tánh, vạn vật không có nhiễm tịnh, vạn vật không có sanh 

diệt, vạn vật không có thiện ác, vậy nhiễm ô đâu ra! Như lục tổ Huệ Năng nói: “Xưa nay 

không một vật, nơi nào dính bụi trần”. Chúng ta khởi tâm động niệm cho rằng nó đã ô 

nhiễm, đó là giả không phải thật. Ta cho rằng nhiễm tức là nhiễm, còn cho rằng tịnh tức 

là tịnh sao? Không có. Bất luận trên màn hình hiện ra hình ảnh gì, thị phi, nhiễm tịnh, 

thiện ác đều không tồn tại! Những thị phi, nhiễm tịnh, thiện ác này là sao, rốt cuộc là sao? 

Một câu trong kinh điển đại thừa đã giải đáp cho chúng ta: “Phàm sở hữu tướng, giai thị 

hư  vọng”.  Bài  kệ  trong  Kinh  Kim  Cang  nói  rất  hay:  “Tất  cả  pháp  hữu  vi,  như  mộng 

huyễn bào ảnh”. Lúc này chúng ta có thể lãnh hội được những gì các bậc cổ đức xưa nay 

nói, tìm chân vọng liễu bất khả đắc, tìm tà chánh liễu bất khả đắc, tìm nhiễm tịnh bất khả 

đắc, tìm thiện ác cũng bất khả đắc. Xin chúc mừng, quý vị đạt được thanh tịnh bình đẳng 

giác, đạt được thanh tịnh bình đẳng giác tức là thành Phật. Thành Phật mới là cùng vi 

cực diệu, đây là cảnh giới của Như Lai quả địa. 

Bên dưới, “kế viết”, tiếp tục nói. “Quảng lược tương nhập, không thể nghĩ bàn, cho 

nên gọi là vô năng xưng lượng”. Quảng là rộng lớn, lược là thu nhỏ. Quảng lược tương 

nhập là rộng ở trong hẹp, hẹp ở trong rộng. Chúng ta thay đổi hai chữ mọi người càng dễ 

hiểu hơn, đó là lớn nhỏ. Lớn là gì? Lớn là vũ trụ, pháp giới lớn, hư không pháp giới lớn. 

Nhỏ là gì? Nhỏ là vi điểm, đây là thuật ngữ trong kinh Phật. Vi điểm cũng là vi của cực 

vi, vật nhỏ nhất trong hiện tượng vật chất, không thể phân tách, tiếp tục phân tách tức 

không còn, gọi là vi của cực vi. Có thể cái hiện nay được gọi là lượng tử. Toàn thể vũ trụ 

chứa đựng trong lượng tử, lượng tử này cũng ở trong vũ trụ. Vũ trụ nhập vào lượng tử, 

vũ  trụ  không  thu  nhỏ,  lượng  tử  không  phóng  to,  làm  sao  có  thể  dung  nạp?  Chúng  ta 

không sao lý giải được. Vũ trụ xưng tánh, lượng tử cũng xưng tánh, tánh không có lớn 

nhỏ,  cho  nên  nó  tương  tức  tương  nhập.  Tánh  không  phải  bất  kỳ  hiện  tượng  nào,  nó 

không phải hiện tượng tự nhiên, không phải hiện tượng vật chất, cũng không phải hiện 

tượng tinh thần, nó có thể sanh ra mọi hiện tượng, năng và sở không hai! Năng bao hàm 

sở, bao hàm tất cả sở sanh, điều này chúng ta dễ hiểu. Nhưng bất kỳ một vi điểm nào 

trong sở sanh, nó cũng bao hàm tự tánh viên mãn, điều này chúng ta không hiểu, không 

thể lý giải được. Trong kinh nói: “không thể nghĩ bàn”, thực tế câu này rất tuyệt diệu. 

Chỉ cần ta không tư không nghị là thấy được, là minh bạch. Tư là ta suy nghĩ, càng nghĩ 

càng sai. Nghị là thảo luận về nó, nghị luận nó, như vậy cũng sai, vì sao vậy? Vì cảnh 

giới này không phải lời lẽ có thể nói được. Nghị là tiền ngũ thức, tư là thức thứ sáu, thứ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        58/16 

bảy,  thứ  tám.  Dùng tám  thức  chính  là  vọng tâm,  không  thấy  được  chân  tướng,  không 

thấy được thật tướng. 

Thật  tướng  là  gì?  Tướng  mà  vô  tướng,  vô  tướng  mà  tướng,  ta  không  thấy  được. 

Buông bỏ tâm ý thức mới có thể thấy, nó có thể tương tức tương nhập. Hai câu ở đây 

giải thích rõ ràng, vì sao có thể tương tức tương nhập? Tướng tức vô tướng, vô tướng tức 

tướng, cho nên nó có thể tương tức tương nhập. Nhờ vậy chúng ta mới nhận biết rõ ràng 

hai câu này, khen ngợi nó là cực diệu, cho nên vô năng xưng lượng. Nó có lượng chăng? 

Không có lượng! 

Hoàng Niệm Lão lại đem tổng kết ý nghĩa đoạn này nói với chúng ta. “Ý là thế giới 

Cực Lạc toàn hiển lộ pháp giới sự sự vô ngại”. Quý vị xem “một và nhiều tương tức, lớn 

và nhỏ tương dung, rộng hẹp tương nhập, trùng trùng vô tận, vượt ngoài tình kiến, ngôn 

ngữ đạo đoạn, cho nên không thể bàn, tâm tư lộ tuyệt, nên không tư duy. Ngôn ngữ tư 

duy  không  thể  sánh  được  làm  sao  có  thể  xưng  lượng?  Cho  nên  gọi  là  vô  năng  xưng 

lượng”, giải thích quá tuyệt diệu! 

Chúng ta thử nghĩ xem, cảnh giới trước mắt mình so với thế giới Cực Lạc là giống 

nhau hay khác nhau? Nếu là giống, vậy thế giới Ta bà này chẳng phải là thế giới Cực 

Lạc sao? Có giống chăng? Nói cho chư vị biết, giống thật không phải giả, sự giống lý 

cũng giống. Vậy khác ở đâu? Khác ở chỗ người ở thế giới tây phương Cực Lạc giác ngộ, 

chúng ta không giác ngộ. Họ buông bỏ, chúng ta chưa buông bỏ. Họ buông bỏ tâm ý 

thức, chúng ta vẫn chấp chặt tâm ý thức, khác nhau ở điểm này. Thế giới tây phương 

Cực Lạc, vi điểm của một sợi lông mảy bụi đều cùng vi cực diệu. Thế giới Ta bà này, vi 

điểm của một sợi lông một hạt bụi, cũng cực diệu tinh vi như thế giới Cực Lạc, không có 

gì khác. Chỉ là họ thấy được, còn chúng ta thì không. Không thấy được,  nhưng nó có, 

ngay trước mắt. Giới khoa học đã chứng minh cho chúng ta, có thể nói họ đã nhìn thấy 

dấu  tích  của  nó,  nhìn  thấy  vấn  đề  này.  Biết  sự  hiển  nhiên  của  nó,  nhưng  không  biết 

nguyên nhân của nó. Vì sao nó như vậy, giới khoa học không nói, nhưng Phật đã nói ra. 

Mấy câu ở đây nói: “Sự sự vô ngại, một và nhiều tương tức, lớn nhỏ tương dung, 

rộng hẹp tương nhập, trùng trùng vô tận, vượt ngoài tình kiến”, nghĩa là họ đã nhìn thấy, 

đây là nói về điều gì? Chính là nói vi điểm của một sợi lông mảy trần, giới  khoa học 

phát hiện vi điểm, nhưng không nói ra được. Bồ Tát Hoa Nghiêm nhìn thấy, thì ra trên 

thế gian lý vô ngại, sự vô ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, sao họ có thể không được 

đại tự tại! 

Xuất sanh vô tận là hiện tượng tự nhiên, tức ngay tại đây, xưa nay chưa từng để Bồ 

Tát khởi tâm động niệm, chiêu này rất tuyệt. Phàm phu chúng ta nhìn thấy cảnh giới bên 

ngoài liền khởi tâm động niệm, vị cảnh giới xuay chuyển. Đây gọi là định công của Bồ 

Tát, tự tánh bổn định. Đại sư Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn không dao động”, 

nghĩa là tự tánh chúng ta vốn định. 

Bị cảnh giới bên ngoài dao động là sao? Là vọng tâm, là tâm trạng, nó dễ bị cảnh 

giới bên ngoài nhiễu loạn. Tự tánh thanh tịnh tâm không bị cảnh giới bên ngoài mê hoặc, 

vì sao vậy? Vì cảnh giới là tướng mà vô tướng, vô tướng mà tướng, như vậy sao bị quấy 

nhiễu được! Giống như hình ảnh trên màn hình ti vi vậy, đem hai câu này ra đối chiếu, 

quán chiếu. Khi xem ti vi, tập trung tinh thần ý chí, ta thấy gì? Thấy tướng mà vô tướng, 

vô tướng mà tướng. Không hề ảnh hưởng bởi những hình ảnh trên ti vi, chỉ chuyên chú 

vào tướng mà vô tướng, vô tướng mà tướng, ta thấy điều này. Xem lâu ngày sẽ được tam 

muội, khi được tam muội liền đại triệt đại ngộ. 

Trong  giáo  lý  đại  thừa  nói:  “các  pháp  bình đẳng,  không  có  cao  thấp”.  Kinh  Hoa 

Nghiêm có thể giúp ta khai ngộ, màn hình ti vi cũng có thể giúp ta khai ngộ. Thử hỏi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        59/16 

màn hình ti vi và Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm có bình đẳng chăng? Bình đẳng. 

Then chốt ở đâu? Then chốt ở chỗ ta có biết chăng, nếu biêt sẽ khai ngộ, không biết thì 

không khai ngộ. Không biết dù ngày ngày đọc Kinh Hoa Nghiêm cũng không khai ngộ, 

người biết thì xem ti vi cũng khai ngộ, xem ti vi thành Bồ Tát, thành Phật. Tuyệt diệu! 

Cho nên trong kinh gọi là cực diệu. 

Chúng ta lại hỏi thêm câu nữa, Bồ Tát Long Thọ ở Long cung, trong Long cung của 

Đại Long Bồ Tát, thấy Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm, tam thiên đại thiên 

thế giới vi trần kệ, nhất tứ thiên hạ vi trần phẩm, đó là gì? Nói thật với quý vị, đó chính 

là chúng ta từ sáng sớm thức dậy cho đến tối đi ngủ, suốt ngày này sáu căn tiếp xúc với 

cảnh giới sáu trần, những gì mắt thấy, tai nghe, mũi ngửi, lưỡi nếm, thân thể tiếp xúc, sự 

tưởng tượng, chính là Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm, tức ngay tại đây! Vì 

sao vậy? Vì tướng mà vô tướng, vô tướng mà tướng. 

Ta cũng có thể nhập vào cảnh giới của quốc sư Hiền Thủ. Cảnh giới của ngài là gì? 

Ngài quy nạp Kinh Hoa Nghiêm thành ba loại chu biến. Ý niệm vừa khởi_Ý niệm này 

chính là vi điểm của  một sợi lông một hạt bụi, ý niệm này vừa khởi lập tức chu biến 

pháp giới, ý niệm vừa khởi liền xuất sanh vô tận, ý niệm này vừa khởi liền hàm dung 

không hữu. Phải chăng đây là cùng vi? Phải chăng đây là cực diệu? Không có một pháp 

nào không ngay tại đây, chính là ngay tại đây! 

Nghe  dạy  không  chấp  tướng  ngôn  ngữ,  không  chấp  trước  tướng  danh  tự,  không 

chấp trước tướng tâm duyên, như vậy là đã khế nhập. Thông thường chúng ta nghe kinh 

nghe pháp, vì sao không thể khế nhập? Vì chấp tướng, không biết tướng mà vô tướng, 

vô tướng mà tướng, đó gọi là thật tướng, là chân tướng. Chúng ta đều là vọng tâm, rơi 

vào trong cảnh giới tướng hư vọng, vì thế vĩnh viễn không thể khai ngộ, vĩnh viễn không 

thể trở về thanh tịnh bình đẳng, đạo lý là như vậy. 

Mấy đoạn văn này văn tự không dài, nghĩa lý sâu rộng vô tận. Câu quan trọng nhất 

là  “siêu tình  ly  kiến”. Ngày  nay  chúng  ta không thể  siêu  tình, cũng không  thể ly  kiến, 

cho nên đọc những điều này không hiểu. Chữ đọc không sai, ý nghĩa hình như hiểu, lại 

hình như không hiểu, vì thế không được lợi ích. Phải học như thế nào?  Bốn câu dưới nói 

với chúng ta: “Ngôn ngữ đạo đoạn, cố bất khả nghị”.  Nghị  là gì? Là nghiên cứu thảo 

luận, không được, chỉ có thể nghe. Vì sao không được nghị luận? Vì nghị luận chưa siêu 

tình ly kiến, nghị luận là tình kiến. Tình kiến không thể kiến tánh, bởi thế không  cho 

phép ta nghị luận. 

Quý vị xem Thiền tông, xem Ngũ Đăng Hội Nguyên, xem Truyền Đăng Lục, trong 

này rất nhiều điển tích. Hòa thượng trắc nghiệm người học trò, hỏi người này: “Đạo nhất 

cú lai”, nghĩa là ông nói một câu tôi nghe xem. Người học trò này bắt đầu mở miệng nói, 

lập tức đánh một quyền vào miệng không cho nói. “Đạo nhất cú lai”, học trò nghĩ ra rồi 

vì sao không cho nói? Ngôn ngữ đạo đoạn, quý vị đạo gì chứ? Động tác  che miệng học 

trò  lại,  người  này  liền  khai  ngộ,  thủ  pháp  này  rất  cao  minh.  Hay  nói  cách  khác,  hòa 

thượng có thần thông, có trí tuệ, nhìn thấy học trò này, khi nào? Khi sắp ngộ mà chưa 

ngộ,  ngay  thời  điểm  then  chốt  đó,  chỉ  thiếu  một  chút  đó  mà  họ  không  thể  khai  ngộ. 

Chiêu này vừa biểu diễn ra, họ hoát nhiên đại ngộ. Nếu chưa đến mức độ  nhân duyên 

này, dù cho bịt miệng đến ngột thở vẫn không khai ngộ, hà tất như thế! Phương pháp 

này không phải có thể ứng phó với bất cứ người nào, chỉ đối với người họ có nhân duyên 

đặc  thù,  phải  người  như  thế.  Muốn  một  người  khai  ngộ,  phương  pháp  đó  quả  thật  là 

thiên biến vạn hóa, không có phương pháp nhất định. Người khai ngộ họ biết, khai ngộ 

tức là thành Phật, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Họ biết, người chưa khai 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        60/16 

ngộ không biết. Ta chưa khai ngộ, học theo những phương pháp đó của họ, sai lầm, điều 

này không học được. 

“Tâm tư lộ tuyệt, cố bất khả tư”. Suy nghĩ được chăng? Không được suy nghĩ, suy 

nghĩ là ý thức khởi tác dụng, A lại da khởi tác dụng, Mạt na khởi tác dụng, Ý thức khởi 

tác dụng. Đây là ba tâm, ba tâm hai ý. Vọng tâm, vọng tâm vĩnh viễn không duyên được 

chân tâm, buông bỏ vọng tâm, chân tâm liền hiện tiền, vấn đề là như vậy. 

Phải triệt để buông bỏ, đến thân đều không chấp trước. Lục đạo chúng sanh, chúng 

sanh nào không chấp trước thân này là ta, là chính mình? Người giác ngộ không chấp 

trước, biết thân này không phải là ta, cái gì là ta? Biến pháp giới hư không giới là chính 

ta. Hoàn toàn khẳng định không chút hoài nghi. Trong kinh điển gọi người này là gì? Là 

pháp thân Bồ Tát. Họ không phải lấy thân này làm thân, họ lấy tất cả pháp làm thân, có 

đạo  lý  chăng?  Có  đạo  lý.  Đạo  lý  gì?  Chính  là  những  gì  ba  đoạn  trước  trong  Hoàn 

Nguyên Quán nói, từ nhất thể khởi nhị dụng. Nhất thể, tự tánh thanh tịnh viên minh thể. 

Khởi nhị dụng, thứ nhất là chánh báo, thứ hai là y báo. Chánh báo là chính mình, y báo 

là môi trường sống, bao gồm hư không pháp giới. Ba loại chu biến, chu biến pháp giới, 

xuất sanh vô tận, hàm dung không hữu, đây là pháp thân Phật. Kinh Hoa Nghiêm gọi là 

pháp thân đại sĩ, pháp thân Bồ Tát, họ trú trong cõi thật báo trang nghiêm. Họ chứng 

được thân kim cang bất hoại, là thân pháp tánh. Môi trường cư trú là cõi pháp tánh, pháp 

tánh bất sanh bất diệt. 

Đoạn bên dưới nói: “Cho thấy Cực Lạc Tịnh độ, chỉ có Phật với Phật mới có thể 

thấu tột, ngoài Phật ra tất cả chúng sanh trên đến Đẳng giác, ở giữa đến tất cả chúng 

sanh  lớn  nhỏ  phàm  thánh  đầy  đủ  thiên  nhãn,  đều  không  thể  nói  hết  hình  sắc,  quang 

tướng, danh số của nó, càng làm sao có thể tuyên thuyết chung tất cả?” Đây là giới thiệu 

thế giới Cực Lạc cho chúng ta. Sự tốt đẹp của thế giới Cực Lạc, sự thù thắng của thế giới 

Cực Lạc. Đến thế giới Cực Lạc thân cận Phật A Di Đà để học tập những gì? Những gì 

trong đoạn này nói, cũng chính là những gì thầy Phương Đông Mỹ nói, là triết học đỉnh 

cao nhất, và khoa học đỉnh cao nhất, nói rõ ràng minh bạch về nguồn gốc của vũ trụ vạn 

pháp. Tánh tướng, sự lý, nhân quả của tất cả pháp đều nói rõ hết. Ngày nay chúng ta gọi 

là học thuật, tất cả mọi học thuật đến đây gọi là đại viên mãn, nói đến tận cùng. Người 

hiếu học, đến tha phương thế giới cầu học, học vấn không có cảnh dừng. Đến thế giới 

Cực Lạc cầu học, mới đạt được đại viên mãn. Hơn nữa ngay trong đời này còn chứng 

được  cứu  cánh  viên mãn,  thành tựu vô  thượng  bồ đề, không thể không biết  điều này. 

Cho nên “thế giới tây phương Cực Lạc chỉ có Phật với Phật mới có thể cứu cánh”, Phật 

ở đây là Diệu giác quả Phật. 

Bên dưới nói càng rõ hơn: “Ngoài Phật ra”, chính là quả vị này, “còn tất cả chúng 

sanh, trên đến Đẳng giác, giữa có người đầy đủ thiên nhãn”, tức có ngũ thông hoặc lục 

thông. Những hàng đại thánh, tiểu thánh, phàm phu_phàm phu là chúng sanh, thánh là 

thánh nhân. “Đều không thể phân biệt hết hình sắc”, có thể phân biện nhưng không thể 

phân biện hết. Chỉ có thể phân biệt, nhận thức giới hạn, nhưng không thể nhận thức viên 

mãn, không thể. 

Hình  sắc  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  hình  là  hình  trạng,  sắc  là  màu  sắc.  Quang  tướng, 

quang là quang minh, tướng là tướng hảo. Danh số, vật này gọi là gì, số lượng bao nhiêu, 

ta đều không thể phân biệt được. Không thể phân biệt rõ hết, đương nhiên làm sao có thể 

tuyên thuyết tất cả được? Vì vậy giới thiệu thế giới Cực Lạc cho chúng ta, chỉ có Phật 

mới làm được. 48 nguyện là Phật A Di Đà tự nói, Kinh Vô Lượng Thọ cũng được tuyên 

thuyết từ kim khẩu Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, Đẳng giác Bồ Tát đều không nói được. 

“Cho nên nói”, đoạn này là tổng kết trong nguyện văn. “Có người có thể phân biệt hình 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        61/16 

sắc,  quang  tướng,  danh  số  và  tuyên  thuyết  tất  cả,  không  thành  chánh  giác”.  Nghĩa  là 

mười phương thế giới muốn đến thế giới Cực Lạc xem, không thể nói rõ ràng mọi thứ ở 

thế giới Cực Lạc, họ không có năng lực này, không có trí tuệ này. 

Chương này chúng ta học đến đây, bây giờ xem tiếp chương sau: 

“Ngã tác Phật thời, quốc trung vô lượng sắc thọ, cao hoặc bách thiên do tuần, đạo 

tràng thọ cao, tứ bách vạn lý, chư Bồ Tát trung, tuy hữu thiện căn liệt giả, diệc năng liễu 

tri”. Đoạn này là nguyện thứ 40, “nguyện vô lượng sắc thọ”. Tất cả chúng sanh đều yêu 

thích cây cỏ hoa lá, thế giới tây phương Cực Lạc cũng không ngoại lệ, cây cỏ hoa lá rất 

nhiều. 

Chúng ta xem tiếp nguyện 41: “Dục kiến Chư Phật, tịnh quốc trang nghiêm, tất ư 

bảo thọ gian kiến. Do như minh kính, đổ kỳ diện tượng, nhược bất nhĩ giả, bất thủ chánh 

giác”. Nguyện sau cùng này rất thù thắng: “Nguyện thọ hiện Phật sát”. Mười phương cõi 

nước Chư Phật, quý vị muốn xem, tất cả đều hiện ra từ trên thân cây. Gốc cây đó giống 

như ti vi, như máy chiếu hiện nay vậy, ta muốn xem gì thì kênh đó liền hiện ra, cõi nước 

Chư Phật. Muốn xem chúng ta từ thế giới Ta Bà, đến thế giới Cực Lạc, muốn xem tình 

trạng ở thế giới Ta Bà. Giữa cây báu ta nhìn thấy thế giới ta bà, thấy địa cầu này, thấy hệ 

mặt trời, nhìn thấy rất õ ràng, cây hiện cõi Phật. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Lão: “Hữu chương”, chương bên phải, “đủ 

hai nguyện”, đầy đủ hai nguyện. “Từ câu cũng có thể hiểu trở lên”, chúng ta vừa đọc 

xong,  “nói  rõ  nguyện  vô  lượng  sắc  thọ  thứ  40”.  “Muốn  thấy  cõi  nước  trang  nghiêm 

thanh tịnh của Chư Phật trở xuống, là nguyện thọ hiện Phật sát thứ 41”. “Trong nước cây 

có vô lượng màu sắc, cao đến trăm ngàn do tuần. Cây vô lượng màu sắc là chỉ tất cả cây 

báu trong nước, do bảy báu hóa thành, màu sắc quang diệu, ngay hàng thẳng lối, rễ mọc 

theo lớp, là các cây báu biến khắp nước này”. Người thế gian, có thể nói là không phân 

biệt quốc gia, không phân chủng tộc, không phân tín ngưỡng, không ai không thích châu 

báu. Cho thấy châu báu là vật mà tất cả chúng sanh yêu thích. 

Trong kinh Đức Phật thường dạy rằng: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, trong tâm 

thích  những  thứ  này,  nó  liền  hiện  ra.  Những  hiện  tượng  vật  chất  này  từ  đâu  mà  có? 

Trong kinh Đức Phật dạy là do tâm hiện thức biến. Tâm hiện là bình đẳng, thức biến thì 

không giống nhau, đúng là tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lượng. Tâm chúng sanh thích 

gì nó hiện ra thứ đó. 

Chúng ta xem chúng sanh hiện nay, tâm chúng sanh trên địa cầu này, họ thích điều 

gì? Họ thích tài sắc danh thực thùy, ngũ dục lục trần, họ thích những thứ này. Cổ nhân 

cũng yêu thích, cổ nhân thích của cải, thích châu báu. Bây giờ thích của cải, thích ngân 

phiếu, một tờ giấy mỏng, họ thích điều này, cho nên nó bay khắp bầu trời. Người ngày 

xưa thích kim ngân châu báu, quả thật thứ châu báu của cổ nhân hình như nhiều hơn 

chúng ta hiện nay. Chúng ta thấy trong sách cổ, đế vương thưởng cho đại thần, một lần 

ban tặng là ngàn lượng hoàng kim. Có thể thấy thời đó nhiều vàng, nhiều kim ngân, hiện 

nay hình như không có, đã thất tán, nghĩa là sao? Là chúng sanh không có phước báo, 

chỉ dùng tiền để thay thế, cho nên dùng tiền giấy. Ngày xưa dùng tiền vàng, tiền bạc, 

dùng vàng bạc. Bây giờ dùng tiền giấy, ngày xưa tiền giấy là ma quỷ dùng, quý vị nghĩ 

xem xã hội hiện nay thành ra như thế nào? Dùng tiền giấy, người và quỷ cùng chung 

sống. 

Thích cây cỏ hoa lá là bản tánh tự nhiên, cây cỏ hoa lá ở thế giới Cực Lạc vô cùng 

tươi tốt, mà tất cả đều do trân bảo tạo thành. Bên dưới nói: “bảy báu hóa thành”, bảy 

không phải con số, nó là biểu pháp, biểu trưng sự viên mãn, nghĩa là ta thích châu báu gì 

liền hiện loại đó. Báu là vô lượng vô biên, cũng không có số lượng. Nếu có thể nói rõ tên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        62/16 

và số lượng trân bảo ở thế giới Cực Lạc, điều này không thể, chỉ Phật và Chư Phật mới 

có thể nói rõ được, mới có thể nói được, Đẳng giác trở xuống đều không thể nói được. 

Bảy tượng trưng sự viên mãn, là bốn phương, trên dưới tức là sáu, thêm ở giữa nữa 

là viên mãn, bảy tượng trưng ý này. Bốn phương, trên dưới, ở giữa tượng trưng sự viên 

mãn. 

“Tất cả châu báu, biến hóa thành tựu”. Vinh là tốt tươi, cây cao lớn, cành lá hoa quả 

rất sum suê. Sắc là màu sắc, quang tức quang minh_Màu sắc tươi tốt sáng chói, diệu là 

khen ngợi.  “Hàng hàng lớp lớp, rễ mọc thành hàng”. Cây này là trưởng thành, không 

phải do nhân công trồng trọt chăm sóc, tự nhiên, thẳng hàng thẳng lối, còn hoàn mỹ hơn 

cả thiết kế, thiết kế cũng không được đồ án đẹp như vậy. “Các cây báu biến khắp cõi 

nước này”, cõi nước thế giới Cực Lạc, đại đạo tràng của Phật A Di Đà. Học trò tứ độ 

tam bối cửu phẩm, đây là nói về học trò. Những cây báu này biến khắp cõi nước, cây cao 

100 do tuần cho đến 1000 do tuần, cây cối ở đây quá cao lớn. Do tuần là đơn vị đo lường, 

đơn vị đo khoảng cách. 

Bên dưới nói: “Ở đây 40 dặm đến 60 dặm, xem kỹ chú giải ở trước”, ở trước có chú 

giải. Vào thời Ấn độ cổ, một do tuần dài bao nhiêu? Dùng Trung quốc để so sánh, do 

tuần của Trung quốc có đại do tuần, trung do tuần, tiểu do tuần, chia thành ba bậc. Đại 

do tuần là 80 dặm của Trung quốc, trung do tuần là 60 dặm, tiểu do tuần 40 dặm. 

Lúc Đức Thế Tôn ra đời là vào thời nhà Chu Trung quốc, trong sử Phật giáo ghi 

chép rất rõ ràng. Năm Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ra đời, là năm giáp dần thứ 24 của 

Chu Chiêu Vương. Khi Phật diệt độ là năm thứ 53 của Chu Mục Vương, Phật trú thế 80 

năm. Người xưa tính tuổi mụ, 80 tuổi, người nước ngoài nói 79 tuổi. 

Thước đo thời nhà Chu, thước đo nhà Chu dài bao nhiêu? Đầu năm dân quốc, đại 

sư Hoằng Nhất từng làm một cuộc khảo cứu, ngài có viết một bài văn có tên là Chu Xích 

Khảo. Nói cho chúng ta biết, một mét thời nhà Chu tương đương với sáu tấc hiện nay, 

thước của nhà Chu không lớn. Hay nói cách khác, đại do tuần 80 dặm cũng chỉ bằng 40 

dặm hiện nay, tiểu do tuần là 20 dặm, trung do tuần là 30 dặm hiện nay. Là dặm của 

Trung quốc, không phải cây số, cây số lại phải giảm đi một nửa. Cũng khá cao, nếu cây 

số giảm mất một nửa, một đại do tuần 40 dặm Hoa tức là 20 cây số, tiểu do tuần mười 

cây số. Mười cây số, bây giờ chúng ta đi máy bay, thường bay ở độ cao khoảng 10 cây 

số, mười ngàn mét. Cây cao đến mức độ đó, máy bay mới bay lên đến đọt cây, thế giới 

Cực Lạc quả là không thể nghĩ bàn! Cây cao chúng ta cũng liên tưởng đến người cao lớn, 

nếu như người nhỏ mà cây cao như thế, như vậy không tỷ lệ thuận. Do đây có thể biết, 

độ cao của người ở thế giới Cực Lạc. 

Hiện  nay  chúng  ta  sống,  môi  trường  sống  ở  Úc  châu,  cây  cũng  rất  cao  lớn,  cao 

khoảng bằng mười mấy người. Người đứng dưới gốc cây cảm thấy rất nhỏ bé, khi so với 

độ cao của cây thấy mình nhỏ bé vô cùng. Thấy hiện tượng này, nghĩa là người thế giới 

tây phương Cực Lạc có phước báo lớn. Ở trước chúng ta đã học, vãng sanh đến thế giới 

tây phương Cực Lạc, ở đó là hóa sanh, không có thai sanh. Thai sanh, noãn sanh, thấp 

sanh đều không có, chỉ có hóa sanh. Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, Phật A Di Đà đến 

tiếp dẫn. Đến thế giới Cực Lạc, thời gian rất nhanh chóng, trong sát na đã đến được đó. 

Đến đó thân tướng hoàn toàn giống với Phật A Di Đà, thân có vô lượng tướng, tướng có 

vô lượng vẻ đẹp. Thế Tôn vô lượng thọ, vô lượng quang, ta giống như Thế Tôn, cũng là 

vô lượng thọ, vô lượng quang. Cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, cũng 

được oai thần 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, một đời chứng được quả vị Diệu giác 

viên mãn. Chư vị phải cố gắng tư duy xem, có nên đến đây chăng? Rất muốn đến đó, 

không có ai không muốn. Nhưng đi bằng cách nào? Phải buông bỏ tất cả những gì thuộc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        63/16 

thế gian này, điều này rất khó, lại không muốn buông bỏ. Có thể mang tất cả những gì 

thuộc  thế  gian  này  theo  chăng?  Không  thể  mang  theo,  đến  thân  thể  này  cũng  không 

mang theo được, vì sao vậy? Vì thân thể này không tương xứng với thân thể ở thế giới 

Cực Lạc. Nếu thân thể hiện tại của chúng ta cũng là thân kim cang bất hoại, cũng là thân 

có vô lượng tướng, tướng có vô lượng vẻ đẹp, như vậy có thể đi, tương đồng với bên đó. 

Đáng tiếc thân chúng ta không giống họ, thân này quá tệ, không cần nó nữa. Chư vị nên 

biết rằng, thân còn không cần, huống gì vật ngoài thân! Chỉ cần buông bỏ được, không 

có  ai không  vãng  sanh.  Khi  lâm  mạng  chung  Phật  A  Di  Đà  không đến tiếp  dẫn cũng 

không được trách ngài, ngài biết, ngài biết điều gì? Ngài biết ta chưa buông bỏ, cho nên 

không đến tiếp dẫn. Nếu buông bỏ hoàn toàn, nhất định ngài đến tiếp dẫn. Chỉ cần còn 

một chút vướng mắc, Phật sẽ không đến, nhất định phải hiểu rõ ràng minh bạch điều này. 

Trên thế gian này, dù làm bao nhiêu việc tốt, tích lũy công đức, nhất định phải tam 

luân thể không. Nếu còn nghĩ rằng tôi đã làm không biết bao nhiêu công đức, như vậy 

không thể vãng sanh, đang tự chướng ngại mình, vì sao vậy? Vì tích lũy công đức là việc 

đáng phải làm, không có gì đáng vinh dự, là bổn phận của mình. Phải tẩy trừ sạch sẽ 

những tạp niệm này, tâm thanh tịnh và cõi thanh tịnh tương ưng. Trong kinh điển thường 

nói: “Tâm tịnh tức cõi Phật tịnh”, thế giới Cực Lạc là Tịnh độ. 

Xem tiếp: “Trong đạo tràng còn có thọ vương, gọi là đạo tràng thọ, tức bồ đề thọ”, 

bây giờ chúng ta gọi là bồ đề thọ. Đạo tràng thọ nghĩa là sao? Là nơi Phật A Di Đà giảng 

kinh thuyết pháp, cây bên ngoài giảng đường gọi là đạo tràng thọ. “Đi về phương tây 

nam trước núi Chánh Giác của Tây Vực khoảng 14, 15 dặm, có cây Tất bát la, Đức Phật 

ngồi dưới cội cây này thành chánh giác, cho nên gọi là bồ đề thọ”. Duy Ma Kinh Bồ Tát 

Hạnh Phẩm Triệu Chú_Đây là chú giải của đại sư Tăng Triệu, có một đoạn nói rằng: 

“Đức Phật thành đạo dưới cội cây, cây gọi là bồ đề. Cây này ánh sáng chói lòa, hương 

thơm bát ngát, hình sắc vi diệu, tùy theo sở thích mà thấy”. Ở đây nói đến Tây Vực, là 

chỉ cho hướng tây nam của Trung quốc. Đức Phật ra đời tại nước Ca Tỳ La Vệ, tức là 

Nepal hiện nay, phía nam rạng Himalayas, phía bắc là Tây Tạng. Quê hương của Phật ở 

phương nam rạng Himalayas, ngày xưa thường gọi là Tây Vực. “Đi về 14, 15 dặm phía 

tây nam núi Chánh Giác”. Tây Vực Ký của đại sư Huyền Trang thời Đại Đường, nghĩa 

là ngài đến Ấn Độ du học 17 năm, những nơi ngài trải qua đều có ghi chép. Ngài viết 

thành  một  cuốn  sách,  có  thể  gọi  là  du  ký.  Bộ  sách  này  rất  có  giá  trị, trong  này  có  ghi 

chép, phải tìm Đại Đường Tây Vực Ký xem, ở đây hiện nay là địa phương nào. Đi về 

14,15 dặm ở hướng tây nam núi Chánh Giác, có cây tất bát la. Đương thời Đức Thế Tôn 

thành  chánh  giác  giới  cội  cây  này,  ngồi  thiền  nhập  định  dưới  cây  này.  Khi  xuất  định, 

buổi  tối  nhìn  thấy  sao  trên  trời,  ngài  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh 

thành Phật, về sau cây này được gọi là cây bồ đề. 

Trong chú giải Kinh Duy Ma của đại sư Tăng Triệu nói: “Đức Phật thành đạo dưới 

cội cây, cây gọi là bồ đề. Cây này ánh sáng chiếu diệu”. Cây này phóng ánh sáng, còn 

tỏa  hương  thơm.  “Hương  thơm  bát  ngát,  hình  sắc  vi  diệu,  tùy  theo  sở  thích  mà  được 

thấy”, câu này rất quan trọng. 

Hiện nay giao thông phương tiện, rất nhiều người đến Ấn độ chiêm bái thánh tích. 

Hình như có hai ba lần có người mời tôi đi, tôi chưa đi, chưa từng đến Ấn độ. Suốt đời 

tôi là giảng kinh, cũng đi qua rất nhiều quốc gia trên thế giới, đều là mời tôi đến giảng 

kinh, xưa nay không hề đi du lịch. Trong lúc giảng kinh có thời gian rảnh thì đi loanh 

quanh một chút, xem phong cảnh các nơi. Đây là tranh thủ thôi, mục đích không phải là 

đi du lịch. Những năm lại đây cũng có khi xuất ngoại, đa phần đều là tham gia hội nghị 

hòa bình quốc tế, hội nghị Tôn giáo, cũng không phải đi du lịch. Tôi tin rằng rất nhiều 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        64/16 

đồng tu, đều đã đi chiêm bái những thánh tích đương thời của Thế Tôn, bồ đề thọ vẫn 

còn. Những địa điểm ngày xưa ngài giảng kinh thuyết pháp như núi Linh Thứu, vườn Kỳ 

Thọ Cấp Cô Độc, những di tích này vẫn tồn tại. 

Bây  giờ  chúng  ta  thấy  những  cây  này,  cây  có  phóng  ánh  sáng  chăng?  Có  nghe 

hương thơm chăng? Phải chăng nó có hình sắc vi diệu như trong kinh nói? Hình như đều 

không có, chắc là thời gian quá lâu, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni cách chúng ta 3000 năm, 

có thể ngày xưa có ánh sáng, có hương thơm, bây giờ không còn, thời gian quá lâu, đây 

là một cách giải thích. Thật ra câu giải thích thật sự là ở câu sau cùng: “Tùy theo sở thích 

mà thấy được”, vẫn là câu “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Nếu có tâm chân thành cung 

kính khi đi chiêm bái thánh tích của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, có thể nhìn thấy ánh 

sáng, có thể ngửi thấy hương thơm. Nếu dùng tâm nông nổi, tâm không thanh tịnh để đi 

chiêm  bái,  thì  chẳng  cảm  nhận  được  điều  gì  cả,  chỉ  thấy  một  cây  bồ  đề  bình  thường. 

Không nhìn thấy ánh sáng của nó, không ngửi được hương báu của nó. 

Bên dưới vẫn còn mấy câu: “Cây phát ra pháp âm, tùy sở thích mỗi người mà nghe, 

đây là Như Lai báo ứng thọ”. Càng vi diệu! Cây biết nói pháp. Đây là quả báo của Như 

Lai, ứng hóa của Như Lai. “Chúng sanh gặp được tự nhiên ngộ đạo”, đây là thế giới Cực 

Lạc, đây không phải là cây nơi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thành đạo, là đạo tràng thọ ở 

thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  là  nơi  Phật  A  Di  Đà  giảng  kinh  thuyết  pháp.  Ta  không 

nghe Phật thuyết pháp, ngồi dưới gốc cây bên ngoài, không vào giảng đường, ngồi dưới 

gốc cây, cây thuyết pháp cho ta nghe, ta cũng có thể ngộ đạo. 

“Thành tựu trong kinh văn của kinh này, lại nói: Lại do nhìn thấy cây này, cho nên 

đạt được ba loại nhẫn. Thứ nhất là âm hưởng nhẫn, hai là nhu thuận nhẫn, ba là vô sanh 

pháp nhẫn”. Ba loại nhẫn này tức là ba loại định, phía sau kinh này có giải thích tường 

tận. Đây thật sự như những gì trong kinh giáo nói, đây là quả báo của Phật A Di Đà, do 

ứng hóa hiện ra. Đức Thế Tôn thường dạy rằng, thế giới Cực Lạc là do vô lượng công 

đức của Phật A Di Đà thành tựu nên. 

Từ những cây báu và công đức vô tận của thế giới Cực Lạc, chúng ta tin chắc vào 

câu nói của Phật, ngài nói không sai. Điều này cũng nói rõ vì sao tu hành ở thế giới Cực 

Lạc dễ thành tựu, vì sao tu hành  ở thế gian chúng ta gian nan đến thế? Đây là do môi 

trường khác nhau. Tu hành ở thế gian chúng ta, môi trường toàn là ô nhiễm, toàn là tiêu 

cực, trái với tánh đức. Sát đạo dâm vọng, lưỡng thiệt, ỷ ngữ, ác khẩu, tham sân si mạn, 

chúng ta sống trong môi trường này. Bây giờ quan sát tường tận, cây cỏ hoa lá ở thế gian 

này, những loại động thực vật với những gì trong sách cổ ghi chép, phát sanh biến hóa 

lớn lao. Nếu lưu ý từ điểm này, chúng ta sẽ đề cao tâm cảnh giác. Các loại cây trái, nó 

kết trái mỗi năm, khi ăn mùi vị không giống nhau, trái cây không thơm ngon như trước, 

không có mùi vị đó. Hiện nay rau xanh, rau xanh cũng không tươi ngon như trước, đã 

thay đổi. Vì sao có sự thay đổi này? Vì tâm người thay đổi. Con người ngày xưa tâm địa 

trung hậu thành kính, cổ nhân không những thành kính đối với người, mà đối với cây cỏ 

hoa lá, đối với núi sông đại địa đều rất kung kính. Phật pháp cũng không ngoại lệ, chúng 

ta thấy trong Kinh Hoa Nghiêm kể ra hơn 40 loại thần linh. Có thần núi, thần cây, thần 

hoa, thần cây cỏ, có thần biển, thần sông, thần suối, thần rạch_Thần rạch cũng có long 

vương, như giếng nước, giếng nước cũng có long vương. Sống trong ngôi nhà này có 

thần thủ hộ, có thần cửa, có ông táo. Từ những điển tích này, chúng ta có thể nghĩ đến, 

cổ nhân quả thật là “vô bất kính”, không có gì họ không cung kính. Chúng ta cung kính 

nó, nó cũng tôn trọng chúng ta. Ta ở trên mảnh đất này là có nhân duyên, ngay đời này 

chúng ta gặp được, có thể tương thân tương ái, quan tâm lẫn nhau, săn sóc lẫn nhau, hỗ 

trợ lẫn nhau, cùng nhau tu hành, như vậy hoàn cảnh sẽ không giống nhau. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        65/16 

Vườn  rau  chúng  tôi có  trồng  mướp,  đây  là  sư  Ngộ  Khiêm  nói  với  tôi.  Mấy  năm 

trước có trái mướp báo mộng cho cô, yêu cầu đến hái vì nó đã quá già, mọi người không 

đến hái, cho nên đến báo mộng. Ngày hôm sau cô ra xem, quả nhiên tìm thấy, tìm thấy 

gì? Đúng là mướp quá già, không ăn được, phải giữ lại làm giống. Quý vị xem, mướp 

trong  vườn  cũng  biết  báo  mộng,  có  thể  nói  nó  không  có  linh  tánh  chăng?  Vườn  rau 

chúng tôi không dùng phân bón, không dùng thuốc sâu. Chúng tôi chia một mảnh nhỏ 

trong vườn, chuyên cung cấp cho sâu bọ. Trong vườn trồng rất nhiều cây trái, cũng chỉ 

định mấy cây cho chim chóc. Đều rất giữ chữ tín, chúng tôi chung sống rất hòa thuận, 

hai  bên  quan  tâm  lẫn  nhau,  đúng  là  hai  bên  hợp  tác  rất  tốt  đẹp,  tuyệt  đối  không  tổn 

thương đến bất kỳ chúng sanh nào, cần phải hiểu đạo lý này. 

Người thời nay không có lòng yêu thương, đến bản thân mình họ còn không biết 

thương yêu thì làm sao yêu thương người khác? Vì thế họ không biết yêu thương cha mẹ, 

không  biết  yêu  thương  anh  em,  không  biết  có  tôn  trưởng.  Cho  nên  hiện  nay  núi  sông, 

cây cỏ hoa lá, linh khí đó không còn nữa. Linh khí không còn, quý vị thử quan sát tường 

tận xem, nó có gì? Nó có tà khí, không bình thường lắm. 

Gần đây tôi nghe nói rất nhiều nơi có từng đàn chim chết, từ trên không trung rơi 

xuống mà chết, nguyên nhân gì vậy? Giới khoa học hiện nay chưa tìm ra nguyên nhân. 

Trong Phật pháp nói, do lòng người chúng ta bất thiện, oán khí này gây ô nhiễm sơn hà 

đại địa, khí phát ra từ cây cỏ hoa lá, cũng là những chất bất thiện này. Cơ thể những loài 

chim này quá nhỏ, sức đề kháng yếu, chúng hít không khí này dẫn đến tử vong, chúng bị 

trúng độc. Tham sân si mạn nghi gọi là ngũ độc, oán hận não nộ phiền đều là độc, khí 

chất đạo đức nhân lễ nghĩa ngày xưa không còn, hiện nay biến thành như thế. Quan sát 

tường tận không khó phát hiện. 

Hiểu rõ môi trường xung quanh, chúng ta không còn lưu luyến môi trường này nữa, 

phải tận tâm tận lực giúp cải thiện hoàn cảnh, đó chính là giúp cải thiện nhân tâm. Đến 

ông Baladen người Mỹ cũng nói đến phương pháp để chúng ta ứng phó dự ngôn thảm 

họa năm 2012, phải dùng biện pháp bỏ ác dương thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm 

niệm mới ứng phó được vấn đề nan giải giải, mới có thể hóa giải thảm họa này. Không 

những hóa giải, còn có thể đưa địa cầu đến một tương lai tươi sáng đẹp đẽ hơn. 

Như trong kinh nói: “Tất cả pháp từ tâm  tưởng sanh”, Đức Phật nói:  “Tướng do 

tâm sanh, cảnh tùy tâm chuyển”, chúng ta mới hiểu rằng hai thế giới không giống nhau. 

Thế giới tây phương Cực Lạc người người đều tu thượng thiện, như trong Kinh Di Đà 

Đức Phật nói, thế giới đó là nơi hàng thượng thiện nhơn câu hội. Vậy xã hội hiện nay 

của chúng ta thì sao? Cũng là thượng, nhưng chữ ở dưới đã thay đổi, là thượng ác, người 

nào  không  tạo  mười  ác  nghiệp?  Sát đạo dâm, thân hành  sát đạo  dâm.  Khẩu  vọng ngữ, 

lưỡng thiệt, ỷ ngữ, nói lời ngon ngọt để lừa bịp chúng sanh, ác khẩu. Còn ý thì tham sân 

si, gây ra mười ác nghiệp nặng nề, vì thế cảnh giới bên ngoài thay đổi. Đối với bản thân 

mà nói, tai họa của bản thân là tật bệnh, phiền não, âu lo. Thiên tai bên ngoài là xã hội 

động loạn, địa cầu thiên tai dồn dập, như lũ lụt, gió bão, núi lửa phun trào, động đất, 

động vật không ngừng bị diệt chủng. Vấn đề này đối với nhân loại đang sinh tồn trên địa 

cầu, tạo nên sự uy hiếp nghiêm trọng. Khởi nhân đều là do ý niệm bất thiện, hành vi bất 

thiện tạo thành. Có thể cứu vãn chăng? Có thể, chỉ cần biết quay đầu hướng thiện, quay 

đầu là bờ, từ bỏ mười điều ác, nỗ lực tu mười điều thiện. 

Những năm lại đây, chúng tôi đề xướng cùng nhau học tập Đệ Tử Quy, học Cảm 

Ứng Thiên, học Thập Thiện Nghiệp Đạo. Học giáo huấn có liên quan đến luân lý, giáo 

huấn đạo đức, giáo huấn nhân quả trong kinh điển Tôn giáo, thế giới này sẽ được cứu. 

Thiên  tai có thể  hóa giải, thân thẻ  chúng ta  có  rất  nhiều  độc bệnh  cũng đều khôi phục 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        66/16 

bình thường. Khiến sơn hà đại địa, cây cỏ hoa lá, ngũ cốc lương thực, có thể sanh trưởng 

lại như xưa. Nhân dân tôn trọng nhau, thương yêu nhau, quan tâm nhau, và hợp tác lẫn 

nhau. 

Thế giới Cực Lạc là thế giới đại đồng, chúng ta không sánh bằng, nhưng cũng có 

thể đạt đến bậc trung, thế giới bậc trung cũng có thể khiến cho cuộc sống hạnh phúc mỹ 

mãn. Chư Phật Bồ Tát, chư vị thánh hiền đều luôn khuyến khích chúng ta. Chúng ta đọc 

đến những đoạn kinh văn này, nhất định phải nghĩ đến xã hội ngày nay, chúng ta phải 

thực hành như thế nào? Chúng ta phải thay đổi tâm thái, dùng tâm thiện, dùng ý tốt để 

xử sự đối nhân tiếp vật, bản thân chịu thiệt thòi. Cổ nhân dạy rằng, thua thiệt là phước, 

chiếm lợi ích không phải phước báo, chiếm lợi ích là họa, là tai họa. Nếu thông đạt thấu 

triệt nhân quả báo ứng, tuyệt đối ta không khởi tâm động niệm muốn chiếm lợi ích của 

người. Đứng giữa lợi và hại, ta nên gáng vác thiệt hại, lợi để nhường người khác. Việc 

tốt dành cho người, việc xấu mình lãnh chịu, đây mới thật sự là tích lũy công đức. Chư 

vị  thánh  hiền  dạy  chúng  ta  làm  như  thế, Chư  Phật  Bồ  Tát  cũng  dạy  chúng  ta  như  thế. 

Phải chăng làm như vậy là rất thua thiệt? Tuyệt đối không thua thiệt, phước báo ở đằng 

sau. Nếu tinh tấn dõng mãnh tích cực tu tập, không cần đợi đến đời sau, lúc lớn tuổi là 

nhận được hiệu quả. Suốt đời nhẫn nhường, suốt đời đi sau, nhìn vẻ bên ngoài hình như 

rất khổ rất đáng thương. Suốt đời sống rất cần khổ, nhưng sao? Nhưng phiền não nhẹ, trí 

tuệ tăng trưởng, thân thể mạnh khỏe sống lâu. Rất khổ, không có ai chăm sóc, nhưng bản 

thân mạnh khỏe sống lâu, quý vị dám nói đây không phải phước báo ư? Con người nhất 

định phải nhiều người hầu hạ ư? Tự chăm sóc mình không phải càng tốt sao? 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện cho chúng ta thấy, suốt đời ngày ăn một bữa, 


đêm ngủ dưới gốc cây, ba y một bát. Quý vị dám nói ngài không có phước báo chăng? 

Sau  khi  chết  cho  đến  nay,  quý  vị  thấy  mỗi  ngày  có  biết  bao  nhiêu  người  đảnh  lễ, bao 

nhiêu người tán thán, bao nhiêu người học tập theo di huấn của ngài, bao nhiêu người 

nhận lợi ích của ngài. Đây chính là phước báo của ngài, chúng ta cần phải nhận thức rõ 

ràng. Không phải ở đây ăn ngon, mặc đẹp, ở nhà lớn, không phải những thứ đó, không 

liên quan đến những vấn đề này. 

Chúng ta phải hưởng thụ phước báo chân thật, những điều hư giả này xin nhường 

cho người khác không biết tu. Không khởi xung đột với người, họ cần ta không cần, thứ 

ta cần họ không cần, làm sao có xung đột được? Nếu họ cần ta cũng cần sẽ khởi xung 

đột ngay. 

Ví dụ nói ta muốn ăn chay, ta muốn ngày ăn một bữa, họ không muốn_về phương 

diện ẩm thực tuyệt đối không khởi xung đột. Họ muốn ở nhà cao cửa rộng, tôi thích ở 

nhà tranh, ở ngôi nhà tranh nhỏ bé, họ không muốn_về môi trường sống chúng tôi không 

khởi  xung  đột.  Quý  vị  muốn  công  danh  phú  quý, tôi  không  cần  những  thứ  đó,  tôi  cần 

đọc sách thánh hiền. Ngày ngày đọc sách, vui hơn bất kề điều gì, như vậy sẽ không khởi 

xung đột! Không tranh giành với người, không mong cầu gì thuộc thế gian. Không khởi 

xung đột với người, cũng không xung đột với thế gian, được vậy thì tự tại biết bao, an 

vui biết bao! 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 





Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        67/16 



Tập 246 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 21.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời  ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 297, hàng cuối cùng, bắt đầu từ câu cuối cùng. 

“Bồ  đề  bảo  thọ  của  cõi  nước  này,  có  thể  khiến  người  thấy  tự  nhiên  ngộ  đạo, 

chứng nhập vô sanh pháp nhẫn. Công đức cây này thật là vô thượng hy hữu, vi diệu khó 

nghĩ. Cho nên biết cây báu này là nguyện vương bí mật trang nghiêm tâm của Phật A Di 

Đà hiển lộ ra”. Chúng ta xem đến đây, đoạn này vẫn là nói rõ về nguyện vô lượng sắc 

thọ. 

Trong kinh Đức Phật dạy rằng, thấy cây là có thể được ba loại nhẫn, âm hưởng 

nhẫn, nhu thuận nhẫn, vô sanh pháp nhẫn. Vì loại sau cùng là vô sanh pháp nhẫn, cho 

nên chư vị tổ đức đều cho rằng đây là cảnh giới của Bồ Tát địa. 

Hôm nay chúng ta đọc tiếp kinh văn của Đại Kinh Giải, Hoàng Niệm Lão nói, bồ 

đề bảo thọ của cõi nước này, có thể khiến người thấy tự nhiên ngộ đạo, mà còn có thể 

chứng  nhập  vô  sanh  pháp  nhẫn.  Hay  nói  cách  khác  là  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh 

thành Phật. 

Ở thế giới Cực Lạc nghe kinh nghe pháp sẽ khai ngộ, nhân duyên khai ngộ mỗi 

người đều khác nhau. Đích thực có người ở trong hội của Thế Tôn nghe pháp khai ngộ, 

thế giới Cực Lạc cũng có, khi cúng dường mười phương Chư Phật Như Lai, nghe kinh 

nghe pháp khai ngộ. Nhân duyên khai ngộ quá thù thắng, vì sao chúng ta phải coi trọng 

nhân duyên này như vậy? Vì nhân duyên này có liên quan mật thiết với thiện căn tu học 

trong nhiều đời kiếp quá khứ. Trong quá khứ, nhiều đời kiếp tu học pháp môn này, đời 

này chưa gặp được, gặp pháp môn không giống với pháp môn tu học trong quá khứ, như 

vậy thì rất khó. Nếu như gặp được pháp môn tương đồng với trong nhiều đời kiếp quá 

khứ đã học, bây giờ rất thuần thục. Người xưa gọi là quen tay hay việc, sẽ rất dễ khai 

ngộ, đạo lý là như vậy. 

Nhân duyên khai ngộ của thế giới Cực Lạc quá rộng quá sâu, những hiện tượng 

sáu căn tiếp xúc, đều có thể giúp ta khai ngộ. Mắt nhìn thấy cây, ngửi được hương thơm 

của  cây,  đây  đều  là  duyên.  Không  nhất  định  duyên  gì  giúp  ta  khai  ngộ, giúp  ta  chứng 

được vô sanh pháp nhẫn. Công đức của cây này, quả thật là vô thượng hy hữu, vi diệu 

khó nghĩ, không thể tưởng tượng. “Cho nên biết cây này quả thật là tâm bí mật trang 

nghiêm của A Di Đà nguyện vương hiển lộ ra”. Câu này nghĩa là oai thần bổn nguyện 

của Phật A Di Đà gia trì. Từ lý mà nói, tất cả chúng sanh khắp mười phương thế giới, 

luôn luôn được Phật A Di Đà gia trì. Hôm nay chúng ta cũng được bổn nguyện của Phật 

Di Đà gia trì, mới có thể xem hiểu những kinh văn này, mới nhận ra trong kinh văn này 

có rất nhiều ý nghĩa, nhưng vẫn không sánh bằng thế giới Cực Lạc. Vì sao vậy? Rất rõ 

ràng, ở thế giới Cực Lạc tâm luôn thanh tịnh bình đẳng. Ở thế gian này của chúng ta, dù 

công  phu  tốt  đến  đâu,  đều  không  tránh  khỏi  sự  ô  nhiễm  của  hoàn  cảnh.  Ô  nhiễm  của 

hoàn  cảnh  vật  chất,  ô  nhiễm  của  hoàn  cảnh  tinh  thần,  còn  ô  nhiễm  của  hoàn  cảnh  tự 

nhiên, chúng ta đều phải lãnh chịu, không thể không biết điều này. Thế giới Cực Lạc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        68/16 

thuần  tịnh  thuần  thiện,  sáu  căn  tiếp  xúc  đều  là  vô  thượng  diệu  pháp,  đều  là  nguyện 

vương bí mật trang nghiêm của Phật Di Đà hiển lộ. 

Bên  dưới  Hoàng  Niệm  Lão  nói:  “Tâm  này  Mật  giáo  phân  là  đệ  thập  trụ  tâm”. 

Phật giáo tại Trung quốc, từ xưa đến này có mười tông phái, Mật tông là một trong mười 

tông phái đó, phân giáo của mỗi tông phái không giống nhau. Đây là đưa ra Mật tông 

phân đệ thập trụ. “Đệ thập trụ tâm là cứu cánh quả Phật, đệ thập nhất địa là quả vị Như 

Lai chứng được, cho nên có thể ban cho chúng sanh lợi ích rốt ráo chân thật”. Nếu Phật 

không chứng được, không thể giúp đỡ tất cả chúng sanh. Phật chứng được cứu cánh viên 

mãn, nghĩa là chỉ cần người học Phật, bất luận là căn cơ sâu hay cạn, sức mạnh của Phật 

đều có thể dùng được. Lợi ích này vô cùng thù thắng, có thể giúp chúng sanh vãng sanh 

Tịnh độ ngay trong đời này, cũng chính là vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Y chánh trang nghiêm trong bốn cõi ở thế giới Cực Lạc, tuy chúng ta chưa học 

hết kinh này, chưa đến một nửa, những đại khái cũng đã hiểu rõ tình tiết. Không những 

hiểu mà còn thâm tín không nghi, đặc biệt là 48 nguyện trong phẩm thứ sáu. Chúng ta đã 

học 40 nguyện, ở sau còn tám nguyện là hoàn thành phẩm này. Phẩm kinh này là chính 

Phật A Di Đà tuyên thuyết, Phật Thích Ca Mâu Ni thuật lại cho chúng ta, đúng y như lời 

Phật  A  Di  Đa, không  sửa  dù  một  chữ,  thuật lại  cho  chúng  ta.  Khiến  chúng  ta  dần  dần 

nhận thức rõ về thế giới Cực Lạc, tín tâm mới kiên định, mới thật sự buông bỏ. 

Đặc biệt là hiện nay, thời gian này thiên tai thảm họa xảy ra khắp nơi, dù học gì 

cũng không kịp. Gặp được Phật pháp, trong Phật pháp tinh hoa nhất, quan trọng nhất, 

khế cơ nhất, đơn giản nhất, tiết kiệm thời gian nhất, nhanh chóng nhất, mà thành tựu cao 

không gì bằng pháp môn này. Người thiện căn sâu dày, hàng lợi căn, tôi tin rằng họ tiếp 

xúc  là  có  thể  khế  nhập.  Phật  A  Di  Đà  đem  đến  cho  chúng  ta  lợi  ích  chân  thật,  “huệ” 

nghĩa là ban cho, chúng ta có thể lập tức đạt được. 

Bên dưới nói: “Công đức của cây cao xa, Bồ Tát trong cõi nước này, thiện căn 

thấp kém, vốn khó thấy biết”. Đây là thật, Bồ Tát trong thế giới Cực Lạc, thiện căn thấp 

kém  là  ở  đâu?  Là  cõi  phàm  thánh  đồng  cư,  đây  là  thiện  căn  thấp  kém.  Thiện  căn  thù 

thắng  là  cõi  phương  tiện  hữu  dư.  Thiện  căn  viên  mãn  họ  đã  đến  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm. 

Ngay nay chúng ta đáng chú ý nhất đó chính là thiện căn thấp kém, vì sao vậy? 

Vì thiện căn chúng ta thấp kém. Câu này là đối với chúng ta, chúng ta vãng sanh đến thế 

giới Cực Lạc là cõi phàm thánh đồng cư. Bồ Tát trong cõi đồng cư, từ hạ phẩm hạ sanh 

đến thượng phẩm thượng sanh, chín phẩm này đều được oai thần bổn nguyện của Phật A 

Di Đà gia trì. Được Phật gia trì, hình tượng biểu hiện ra không có gì khác với A Duy 

Việt  Trí  Bồ  Tát, A  Duy  Việt  Trí  là  cõi  thật  báo  trang  nghiêm. Hay  nói  cách  khác,  cõi 

phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, đến thế giới Cực Lạc cũng có thể đạt được 

đãi ngộ bình đẳng với pháp thân đại sĩ. Quả là khó được, khiến người ta không thể tưởng 

tượng được. Không được Phật gia trì, tuyệt đối không thấu triệt được công đức của cây 

này. Bây giờ vì ta được Phật Di Đà thùy từ, “đại nguyện gia trì, khiến tất cả đều liễu tri”. 

Đối với công đức và lợi ích của cây này, ta hoàn toàn có thể thông đạt thấu triệt. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  dưới,  nguyện  thọ  hiện  Phật  sát  thứ  41:  “Nguyện  văn 

trong  kinh  này  là  thọ  hiện  Phật  sát,  giống  với  bảo  thọ  quán  thứ  tư  trong  Quán  Kinh”. 

Quán Kinh nói về 16 phép quán, chính là 16 phương pháp tu hành, pháp cuối cùng của 

16 pháp này là trì danh niệm Phật. Trì danh niệm Phật này trong thập lục quán là phần 

quan trọng  nhất,  một  quán  sau  cùng, sau cùng  cũng  là  quan  trọng  nhất. Phổ  độ. Đệ  tứ 

quán trong Quán Kinh là bảo thọ quán. “Kinh văn trích dẫn đơn giản như sau”. Kinh văn 

rất dài, Hoàng Niệm Lão rất khéo léo, ông trích dẫn ra những câu quan trọng nhất. “Các 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        69/16 

cây báu này, sanh ra các loài hoa vi diệu, lại kết nhiều trái. Có ánh sáng lớn, hóa thành 

tràng phan vô lượng bảo cái. Trong bảo cái, hiện ra tất cả Phật sự trong ba ngàn đại thiên 

thế giới, mười phương cõi Phật cũng hiện trong đó”, vi diệu không sao nói hết. Nguyện 

này chúng ta có thể lý giải, cũng có thể lãnh hội, Di Đà Như Lai vì ai mà phát nguyện 

này? Tất nhiên là vì Bồ Tát cõi đồng cư. Vì sao vậy? Vì Bồ Tát cõi đồng cư chưa đoạn 

tận nhất phẩm phiền não. Đúng là đới nghiệp vãng sanh, mà còn đới nghiệp cực kỳ nặng, 

cho nên tập khí phiền não cũng rất nặng. Tập khí phiền não gì? Nhớ nhà! Đến thế giới 

Cực Lạc lưu học, có khi rất nhớ quê hương. Chúng ta đến từ thế giới Ta Bà, nên nhớ thế 

giới Ta bà, nghĩ đến địa cầu này, trước đây từng ở đó. Chắc chắn không chỉ một đời, mà 

từng  ở  địa  cầu  này  rất  nhiều  đời,  đời  này  qua  đời  khác  kết  duyên  với  rất  nhiều  chúng 

sanh, có thiện duyên,  có  ác  duyên, hiện  nay  thế  giới  này  như  thế nào?  Tình  hình  cuộc 

sống của những người có duyên trước đây ra sao? Chắc chắn nhớ đến họ, muốn trở về 

thăm,  có  thể  thấy  được  chăng?  Được,  trong  cây  báu  có  thể  thấy  được.  Như  hiện  nay 

chúng ta mở ti vi, mở đúng kênh là thấy được. Cây báu này, nó khai hoa, cũng kết trái. 

Hoa quả đều có ánh sáng, mà còn có thể biến hóa thành tràng phan bảo cái. Trong tràng 

phan bảo cái có thể thấy tất cả Phật sụ của tam thiên đại thiên thế giới, giống như hiện 

nay chúng ta xem ti vi vậy. Mười phương cõi nước cũng hiện trong đó_ở trước nói hiện 

ra tất cả Phật sự trong tam thiên đại thiên thế giới, là nói thế giới Ta bà này, nói nhằm 

vào chúng sanh vãng sanh trên địa cầu này mà nói. 

Quý vị xem khu vực giáo hóa của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, khu vực giáo hóa 

này rộng lớn chừng nào? Bằng ba ngàn đại thiên thế giới. Một đơn vị thế giới, Hoàng 

Niệm  Lão  nói  với  tôi,  không  phải  là  một  hệ  thái  dương.  Trước  đây  chúng  ta  cho  rằng 

đơn vị thế giới là hệ thái dương, khi nói trong lòng cũng không chắc lắm, vì sao vậy? Vì 

không giống với trong kinh Phật nói. Trong kinh Phật nói, trung tâm của đơn vị thế giới 

là núi tu di, nhật nguyện xoay quanh núi tu di. Nhật nguyện tức là nói hệ thái dương của 

chúng ta, hệ thái dương chạy quanh núi tu di, quanh eo núi tu di. Chúng ta nói hệ thái 

dương là không chắc chắn, nhưng trước đây có rất nhiều người đều cho là hệ thái dương, 

chúng tôi cũng không nghiên cứu điều này. Hoàng Niệm Lão học khoa học, ông nghiên 

cứu tường tận hơn chúng tôi. Ông nói rằng, một đơn vị thế giới thực tế chính là hiện nay 

các nhà thiên văn học gọi là hệ ngân hà, nói rất có đạo lý. Quả thật các nhà thiên văn học 

nói  rằng,  thái  dương  chạy  quanh  hệ  ngân  hà,  trung  tâm  hệ  ngân  hà  chính  là  núi  tu  di, 

trong Phật pháp gọi là núi tu di. Hiện nay danh từ trong thiên văn học gọi là hắc động, 

một hắc động có sức hút rất lớn mạnh, đến ánh sáng, sóng điện từ đều bị nó hút vào, đều 

bị nó thu vào, sức hút của nó mạnh đến như thế. 

Sang năm, năm 2012 đúng lúc đến chu kỳ ngân hà đối tề. Nghĩa là trung tâm của 

ngân hà, thái dương, địa cầu sắp thành một đường thẳng, gọi là ngân hà đối tề. Theo dự 

ngôn thời cổ đại, cho rằng ngày đó có thể phát sinh thảm họa. Thảm họa này có thể phát 

sanh chăng? Hắc động của trung tâm ngân hà gây ảnh hưởng đến hệ mặt trời, tạo thành 

bão mặt trời, cổ nhân gọi là thái dương hắc tử, cho nên gọi là bão mặt trời. Sức hút của 

nó mở rộng diện tích bão mặt trời, kéo nó ra, bão mặt trời đó đặc biệt rộng lớn. Trận bão 

lớn như thế có thể ảnh hưởng đến địa cầu, vì nó sắp thành một đường thẳng với địa cầu, 

sức hút này rất lớn. Giới khoa học rất lo sợ, là thái dương hắc tử khiến địa cầu xảy ra 

động đất, sóng thần và núi lửa phun trào, điều này rất có thể xảy ra. Nếu cả ba thứ này 

cùng đến, gây ra cho địa cầu thảm họa vô cùng khủng khiếp. 

Dự ngôn của Maya châu Trung Mỹ là nói đến điều này. Thời cổ đại dân tộc này 

vào thời đó rất có nghiên cứu về thiên văn, lúc đó không có máy móc khoa học, họ hiểu 

rõ tình trạng vận hành của hệ thái dương trong hư không. Họ đều có thể hiểu, mà tính 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        70/16 

toán còn rất tinh vi. Theo dự đoán của họ thì đến tháng 12 sang năm là kết thúc, về sau 

không còn nữa, phải chăng đây là ám chỉ ngày tận thế? Không ai có thể nói rõ được. 

Người Mỹ quay một bộ film 2012, năm trước phát sóng trên toàn cầu, phát cùng 

một lúc, gây được tiếng vang rất lớn. Không lâu sau giới khoa học bắt đầu thảo luận về 

vấn  đề  này,  thảo  luận  về  vấn  đề  này  có  ghi  lại  bốn  VCD,  tôi  đều  đã  xem  qua.  Những 

điều thảo luận trong VCD này có giá trị hơn trong film, có không ít nhà khoa học cho 

rằng điều này rất có thể, cũng có một số cho rằng chưa chắc. Có thật chăng? Theo Phật 

pháp nói: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”, “tướng 

do  tâm  sanh,  cảnh  tùy  tâm  chuyển”.  Then  chốt  vẫn  là  ý  niệm  của  của  chúng  ta.  Nếu 

người sống trên địa cầu này tâm niệm đoan chánh, không có tà tư, không có tà hạnh. Ý 

niệm của chúng ta giúp ta thấy được sự vận hạnh của tinh cầu trong thái không, giúp nó 

ổn định, không xảy ra vấn đề. Quý vị xem ý niệm có sức mạnh lớn đến như vậy, có thể 

kháng cự sức hút của ngân hà, có thể khiến thái dương hắc tử không đến nỗi quá đáng, ý 

niệm có sức mạnh lớn như vậy. 

Đức Phật nói về sức mạnh này, hiện nay được giới khoa học khẳng định. Các nhà 

lượng tử lực học nói rất rõ ràng, đây là thật không phải giả. Chúng ta hy vọng thế giới 

này, tất cả những người có tín ngưỡng Tôn giáo, mọi người đều cầu nguyện cho vấn đề 

này. Sức mạnh tập thể ý thức đích thực có thể hóa giải thiên tai, mặc mù không hóa giải 

hoàn toàn, nhưng cũng giảm nhẹ rất nhiều, không đến nỗi dẫn đến tận thế, điều này rất 

có thể. 

Khiến  chúng  ta  nghĩ  đến  tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  người  Nhật,  làm  thí  nghiệm 

bên  hồ  Tỳ  bà.  Thí  nghiệm  này  chứng  minh  cho  chúng  ta  thấy,  ý  niệm  tập  thể  có  sức 

mạnh rất lớn. Hồ Tỳ bà có một khúc eo, khúc eo này nước bị đọng, không  lưu thông. 

Hơn 20 năm nay nước dơ bẩn, đục ngàu, vô cùng hôi hám. Ông phát động tìm hơn 350 

người, mời thêm một vị pháp sư hơn 90 tuổi, dẫn đầu đại chúng cầu nguyện bên hồ nước 

này, chỉ dùng thời gian một tiếng. Trong một tiếng này, người tham gia cầu nguyện phải 

buông bỏ mọi ý niệm, không nghĩ dến bất kỳ điều gì, chỉ nghĩ đến một điều, nước hồ rất 

sạch sẽ, chỉ nghĩ đến vấn đề này, miệng đọc câu này. Nước hồ rất sạch sẽ, nước hồ rất 

sạch sẽ, niệm một tiếng như thế. Ba ngày sau hồ nước này quả nhiên trong sạch, mùi hôi 

hám không còn, truyền thông Nhật bản đều đưa tin. Duy trì được nửa năm, nửa năm sau 

lại hôi hám trở lại như trước đây. 

Tiến sĩ Giang Bổn kể cho tôi nghe chuyện này, tôi liền nói với ông ta rằng, tốt 

nhất là hai tháng ông tổ chức một lần, như vậy mới duy trì được lâu dài. Cầu nguyện này 

là tập trung ý thức tập thể, năng lượng rất lớn, nhưng đây là trị ngọn không phải trị gốc. 

Vì sao vậy? Vì sau khi cầu nguyện xong, ý niệm mỗi người lại loạn, lại tạp. Chứng minh 

rằng,  việc  cầu  nguyện  trong  Tôn  giáo  quả  thật  có  hiệu  quả,  nhưng  nhất  định  phải  biết 

rằng nó không trị tận gốc, chỉ trị ngọn. Làm sao mới trị gốc? Đoan chánh tâm niệm là trị 

gốc. Giáo dục Tôn giáo trị gốc, cả gốc lẫn ngọn đều trị được, chỉ cầu nguyện không thôi 

là trị ngọn không trị gốc. Đạo lý này chúng ta phải hiểu, mới sanh khởi tín tâm đối với 

Tôn giáo. Giáo dục Tôn giáo, đó mới thật là vạn năng, là giáo dục chủ yếu, dạy học quan 

trọng của tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hư không giới. Vì thế giáo dục Tôn giáo 

có tầm ảnh hưởng rất lớn! Đáng để chúng ta coi trọng, đáng siêng năng học tập, giúp thế 

gian này hóa giải thiên tai. 

Bất  luận  chúng  ta nỗ  lực  đến  đâu, toàn  tâm  toàn lực  làm, làm  thành  công, phải 

giữ tâm thanh tịnh của mình, không khởi vọng niệm, như vậy là đúng. Nếu ta nghĩ rằng 

mình làm được việc tốt này, không biết cứu được bao nhiêu người. Chỉ cần sanh khởi ý 

niệm  này,  bao  nhiêu  công  đức  đều  tiêu  tán  hết,  phải  biết  điều  này.  Vì  sao  công  đức 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        71/16 

không còn? Vì công đức có thể sanh tâm thanh tịnh, công đức có thể khai trí tuệ. Nếu ta 

có ý kể công, còn cái tôi làm việc tốt, đây là vọng niệm, là vọng tâm, không phải chân 

tâm. 

Một tiếng đồng hồ cầu nguyện này, buông bỏ tất cả mọi vọng niệm, là dùng chân 

tâm cầu nguyện. Nhưng môt tiếng đồng hồ sau, cầu nguyện xong, vọng niệm lại khởi lên, 

không  giữ  được.  Trong  Phật  pháp  gọi  đây  là  tu  phước,  tu  phước  không  liên  quan  đến 

công đức, công đức và phước đức khác biệt ở chỗ này. Công đức là dù làm bao nhiêu 

việc  tốt  cũng  đều  là  tam  luân  thể  không,  nghĩa  là  dù  làm  bao  nhiêu  việc  tốt  cũng  như 

không có gì. Còn phước đức thì sao? Phước đức là ta sẽ có những ý niệm này, có vấn đề 

này, đó là phước đức. Phước đức dễ tu, công đức khó! Công đức phải không chấp tướng 

mới được, mới là công đức. Chấp tướng chính là phước đức. Đây là cách giải thích đơn 

giản nhất, mọi người dễ lý giải. Chấp tướng là tu phước, lìa tướng là tu công đức. 

Ta có thể thấy khu vực giáo hóa của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni,“tất cả Phật sự 

trong tam thiên đại thiên thế giới”, tất cả các Phật sự tức là mọi tình hình. Phật ở đây là 

giác ngộ thấu triệt, tất cả sự tướng trong tam thiên đại thiên thế giới đều thấu triệt hết, 

minh bạch tất cả, đây gọi là Phật sự. 

Bên dưới nói: “Mười phương cõi Phật cũng hiện trong đó”. Không chỉ cõi nước 

của Phật Thích Ca Mâu Ni hiện ra trong cây báu, hoặc là thấy trong hoa báu, hoặc thấy 

trong quả báu, hoặc do hoa qua biến hóa ra tràng phan bảo cái mà thấy được trong đó. 

Xem tiếp: “Quán này trong Quán Kinh”, chính là quán bảo thọ thứ tư. “Chính là thành 

tựu của nguyện này”, tức là thành tựu của nguyện này.  “Trong cõi nước Cực Lạc, cây 

báu vô lượng, ánh sáng trong mỗi một cây hóa hiện vô lượng bảo cái. Mỗi một bảo cái, 

trong  đó  hiện  ra  mười  phương  cõi  Phật,  thanh  tịnh  sáng  suốt,  giống  như  gương  sáng. 

Thấy cõi Phật tha phương, rõ ràng thấu triệt, như đối trước tấm gương, tự soi mặt mình”. 

Câu  này  nói  rất  rõ  ràng,  cây  cỏ  hoa  lá  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  đều  là  các  loài  báu 

thành tựu, ta liền nghĩ đến phước báo của họ lớn biết bao. Nếu con người có thể buông 

bỏ vọng tâm vọng niệm, chính là cõi thật báo trang nghiêm của thế giới Cực Lạc. Có tâm 

phân biệt là cõi phương tiện, có chấp trước là cõi phàm thánh đồng cư. Vọng tưởng phân 

biệt chấp trước đều là giả, trong tự tánh vốn không hề có. Tự tánh thanh tịnh tâm chỉ có 

thường tịch quang, tâm hiện là cõi thật báo, thức biến là cõi phương tiện và cõi đồng cư, 

là  thức  biến.  Thế  giới  này  vô  lượng  cây  báu,  cây  này  thiên  biến  vạn  hóa,  trong  Hoàn 

Nguyên  Quán gọi  là xuất sanh  vô tận. Nó  có ánh sáng, trong ánh  sáng đó  biến hóa đa 

đoan, hóa hiện vô lượng bảo cái, trong bảo cái lại hiện ra mười phương cõi Phật, thanh 

tịnh sáng suốt. Nghĩa là nói, cõi nước Phật hiện ra rất rõ ràng, không có chút mê hồ nào, 

thấy  một  cách  thấu  triệt.  Đối  với  những  hiện  tượng  này,  lý  sự,  nhân  quả  không  có  gì 

không hiểu. 

Bên dưới đưa ra ví dụ: “Giống như tấm gương sáng”, chúng ta lấy chiếc gương, 

“thấy tha phương cõi Phật, rõ ràng thấu triệt, như đứng trước chiếc gương trong suốt”. 

Như chúng ta đứng soi mặt mình trong gương vậy, trong ánh sáng cây báu sinh ra vô 

lượng vô biên cảnh giới. Trong cảnh giới nhìn thấy mười phương cõi nước Chư Phật, 

quá khứ, hiện tại, vị lai. Vì trong cảnh giới này không có thời gian và không gian, tầng 

thời gian và không gian đều đã đột phá. Ta có thể nhìn thấy quá khứ, có thể thấy được vị 

lai.  “Có  thể thấy  cõi  nước  Cực  Lạc  hàm  nhiếp  tất cả  cõi Phật,  tương nhập tương tức, 

không thể nghĩ bàn”. Một cây báu trong cõi nước Cực Lạc đã hàm nhiếp tất cả cõi Phật. 

Như cây báu này ở thế giới Cực Lạc nhiều vô lượng vô biên, vô lượng vô biên cây báu, 

mỗi cây báu đều như vậy, cảnh giới này là thật. Chúng ta có thể nói cây báu đó là biến 

pháp giới hư không giới, là từ trong cây này triển hiện ra, điều này chúng ta cảm thấy 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        72/16 

không thể nghĩ bàn. Trên thực tế những đạo lý này, trong kinh điển đại thừa Đức Phật 

thường nói với chúng ta. Quý vị xem, giới tử nạp tu di, tu di nạp giới tử, phải chăng đây 

là tương nhập tương tức? Đúng vậy. Ở trước chúng ta vừa học xong, vi điểm trong một 

sợi lông một hạt bụi, vi điểm trong hạt bụi, vi điểm trên đầu sợi lông, trong đó có hàm 

nhiếp tất cả cõi Phật chăng? Có. Vi điểm trong một hạt bụi có hàm nhiếp tất cả cõi Phật 

chăng? Có. Tất cả đều là tương nhập tương tức, không thể nghĩ bàn. Hàm nhiếp trong 

cây báu đó có vấn đề chăng? Đây là gì? Đây là tánh đức viên mãn hiển lộ, nó vốn là như 

vậy, không có ai tạo ra. Nhà Phật dùng một câu là “pháp nhĩ như thị”. Pháp nghĩa là tất 

cả pháp. Nhĩ là sao? Vốn là như vậy. Tánh tướng nhất như, tánh tướng không hai. Lý sự 

nhất như, nhân quả không hai, cảnh giới không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta hiểu được một điểm, thì trong tất cả pháp hoàn toàn hiểu rõ. Vì thế tất 

cả pháp, không có một pháp nào không phải cơ duyên khai ngộ của chúng sanh. Không 

nhất  định  trong  một  nhân  duyên  nào  được  triệt  ngộ,  minh  bạch.  Như  vậy  mới  có  thể 

buông  bỏ  tuyệt  đối,  mới  thật  sự  tự  độ,  biết  phải  giúp  người  khác  như  thế  nào.  Người 

khác có độ được chăng? Còn phải xem nghiệp chướng của họ, nghiệp chướng mỏng rất 

dễ khai ngộ, nghiệp chướng sâu nặng khó khai ngộ. Khó cũng không sao, thời gian rất 

dài, đời đời kiếp kiếp về sau chắc chắn được Chư Phật Như Lai quan tâm. “Đệ tử Phật 

môn, không bỏ một ai”, đây là thật không phải giả. 

Ta phê bình Chư Phật Như Lai, cự tuyệt Chư Phật Như Lai, thậm chí là hủy diệt 

Chư Phật Như Lai. Thật ra có hủy diệt được chăng? Không thể, tất cả pháp bất sanh bất 

diệt,  sao  ta  hủy  diệt  được?  Như  Chư  Phật  Như  Lai  vĩnh  viễn  dùng  thiện  ý  đối  với  ta, 

dùng lòng yêu thương đối với ta, rất tuyệt vời. Lòng thương biến pháp giới, thiện ý khắp 

Ta bà. Vì thế Phật mới thật sự là pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. Bất luận 

ta dùng thái độ gì đối với ngài, tôn kính thì ngài hoan hỷ, sỉ nhục ngài cũng hoan hỷ, quả 

là không thể nghĩ  bàn. Đây  là  gì?  Là thấu  rõ  tận cùng  chân  tướng  các pháp, cảnh  giới 

này tự nhiên hiện tiền, cũng là pháp nhĩ như thị. Chúng ta cần phải hiểu, cần phải học. 

Học tập, phương pháp vi diệu nhất là chấp trì danh hiệu, công đức danh hiệu không thể 

nghĩ bàn. 

Chúng  ta  xem  tiếp  chương  sau:  “Ngã  tác  Phật  thời,  sở  cư  Phật  sát,  quảng  bác 

nghiêm tịnh, quang oánh như kính, triệt chiếu thập phương, vô lượng vô số, bất khả tư 

nghị, chư Phật thế giới, chúng sanh đổ giả, sanh hy hữu tâm, nhược bất nhĩ giả, bất thủ 

chánh giác”. Đoạn bên dưới là hương quang phổ nhiếp. “Phổ nhiếp vô lượng vô số thế 

giới Chư Phật không thể nghĩ bàn”, đây là nguyện triệt chiếu thập phương thứ 42. 

Chúng ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Lão:  “Nguyện  triệt chiếu thập phương 

thứ 42 bên phải. Quảng bác tức rộng lớn vô biên, nghiêm tịnh là trang nghiêm thanh tịnh, 

quang oánh là quanh minh trong suốt, triệt chiếu tức là không có điểm vi tế nào không 

hiển lộ, không có điểm xa nào không thấy”. Chúng ta nói mấy câu này trước, đây là nói 

rõ về thế giới Cực Lạc. 

“Khi ta làm Phật”. Ta là Phật A Di Đà tự xưng. Khi Phật A Di Đà tu hành thành 

Phật  viên  mãn,  cõi  nước  ngài  cư  trú,  thông  thường  cũng  dịch  nó  thành  cõi  nước  Phật, 

chúng tôi phương tiện giảng giải để mọi người dễ hiểu, cho nên tôi thường gọi là đạo 

tràng, đạo tràng ngài cư trú. Đạo tràng này rất lớn, đạo tràng này chính là thế giới Cực 

Lạc, mấy câu này đều là hình dung. 

“Quảng bác” là rộng lớn không có biên giới. Địa cầu chúng ta có biên tế chăng? 

Có. Hệ thái dương có biên tế chăng? Cũng có. Hệ ngân hà có biên tế chăng? Vẫn là có. 

Thế giới Cực Lạc không có biên tế, như vậy nghĩa là sao? Trong Kinh Di Đà nói rất rõ 

ràng, thế giới Cực Lạc ở phương tây của thế giới Ta Bà, cách đây mười vạn ức cõi nước 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        73/16 

Phật. Người có nghiên cứu kinh điển đều biết, Phật thuyết pháp không có nói pháp nào 

nhất định. Nguyên tắc Phật giảng kinh thuyết pháp là nương vào nhị đế, nhị đế là chân 

đế và  tục đế.  Tục  đế  là nói  theo tri kiến của  chúng sanh, dễ hiểu, là  thường  thức  của 

chúng ta, rất dễ hiểu. Nếu theo chân đế thì rất khó hiểu, chân đế là gì? Là những gì ngài 

chứng được. Chúng ta không hiểu. Ví dụ nói hiện tượng tinh thần, hiện tượng vật chất, 

chúng ta dễ hiểu. Nhưng nói tướng tức vô tướng, vô tướng tức tướng, điều này rất khó 

hiểu. Ngài nói ngoài vạn ức cõi nước Phật, có một thế giới tên là Cực Lạc chúng ta dễ 

hiểu. Ngày nay nói về thế giới Cực Lạc rộng lớn vô biên chúng ta không hiểu. Bởi thế 

nói từ chân đế, là trong cảnh giới Như Lai tự chứng mà nói, tức như trong kinh có câu 

“chỉ có chứng mới biết”. Ta tự chứng được mới thấu tột chân tướng của nó, nếu chưa 

chứng không thể hiểu được. 

Thế giới Cực Lạc ở đâu? Quả thật không có biên tế. Chỗ chúng ta đây phải chăng 

là thế giới Cực Lạc? Nói thật, không thể nói không phải, cũng không thể nói phải. Từ 

trên chân đế mà nói là thế giới Cực Lạc. Từ tục đế mà nói thì không phải. Nếu dùng 

khoa học hiện đại để giải thích, giống như một màn hình nhưng kênh khác nhau. Quý vị 

xem tiết mục này, không muốn xem nữa, đổi kênh khác. Đóng kênh này thì không thấy 

nữa, mở kênh khác hình ảnh lại xuất hiện. Đều ở trong một màn hình, không có hai màn 

hình, quý vị có lãnh hội được ý này chăng? 

Trong kinh điển đại thừa nói: “Tâm tịnh tức cõi Phật tịnh”. Nếu chúng ta được 

tâm thanh tịnh, niệm Phật được Phật lực gia trì. Chúng ta ở đây nhìn thấy thế giới Cực 

Lạc. Thế giới Cực Lạc ở đâu? Trong Vãng Sanh Truyện có, khi lâm  mạng chung Phật 

đến tiếp dẫn, ta thấy được thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc ở đâu? Thế giới Cực Lạc 

ở bên cạnh, thế giới Cực Lạc ngay trong phòng, không rời xa chỗ chúng ta, lập tức đến 

thế giới Cực Lạc. 

Đoạn khai thị trong Tam Thời Hệ Niệm, thiền sư Trung Phong nói: tâm ta tức là 

Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm ta. Ở đây tức là Tịnh độ, Tịnh độ tức là ở đây. 

Hai câu này hiển thị cho chúng ta thấy, thế giới Cực Lạc không có biên tế, thế giới Cực 

Lạc vô biên vô tận. Thế giới Ta Bà có biên tế chăng? Cũng không có biên tế, một có tất 

cả đều có, một không tất cả đều không, đúng vậy. Quý vị nói ở chỗ tôi có, chỗ anh ta 

không có, không thể như thế được. 

Bởi vậy trong này, trong kinh luận và chân tướng sự thật đều là diệu ý vô cùng, 

chúng ta mới dần dần hiểu rõ chân tướng sự thật. Chân tướng đúng là như ở trước nói 

“cùng vi cực vi”, đây là họ đã chứng được. Nói như các nhà khoa học hiện nay là triết 

học cứu cánh viên mãn, khoa học cứu cánh viên mãn. Khi chưa đạt đến cùng vi cực diệu, 

nghĩa là chưa đạt đến viên mãn. Thật sự đạt đến viên mãn, kinh điển đại thừa dùng bốn 

chữ này để hình dung. 

Nghiêm tịnh, nghiêm là trang nghiêm, tịnh là thanh tịnh. Trang nghiêm, nói như 

cách nói hiện nay là tốt đẹp, vô cùng tốt đẹp, không hề có chút khiếm khuyết nào. Quý 

vị xem, trong sự tốt đẹp có thanh tịnh, hay nói cách khác là không hề có chút ô nhiễm 

nào. Vì sao vậy? Vì trong tự tánh thanh tịnh tâm, chẳng những không có ô nhiễm của vật 

chất, ô nhiễm của tinh thần, mà ô nhiễm  của hiện tượng tự nhiên cũng không có, vĩnh 

viễn thanh tịnh, cho nên nó phóng ánh sáng. Ba loại hiện tượng đều có quang minh, hiện 

tượng tự nhiên có ánh sáng, hiện tượng tinh thần có ánh sáng, hiện tượng vật chất có ánh 

sáng.  Trên  thực  tế,  bất  kỳ  một  loại  vật  chất  nào,  như  ở  trước  nói  vi  điểm  của  một  sợi 

lông hạt bụi, trong vi điểm này đầy đủ ba loại hiện tượng. Các nhà khoa học gọi đây là 

lượng tử, tiểu quang tử. Trong một điểm nhỏ đầy đủ cả ba loại hiện tượng, hiện tượng tự 

nhiên, hiện tượng tinh thần và hiện tượng vật chất. Mắt thịt chúng ta không nhìn thấy. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        74/16 

Các nhà khoa học dùng máy  móc tinh vi, kính hiển vi cao độ đã nhìn thấy được. Máy 

móc tinh vi mới có thể tính được tần suất dao động của nó, đây là tính toán ra tần suất 

của  nó. Điều  này  hoàn  toàn  tương đồng  với  trong  kinh  luận đại thừa nói, khoa  học  đã 

chứng minh cho Phật pháp. 

“Quang oánh như kính”, ánh sáng trong suốt. “Triệt chiếu, không có điểm nhỏ 

nào không hiện ra, không có nơi xa nào không thấy”. Hai câu này cũng đã nói một cách 

rốt ráo, xem từ khoảng cách xa không có chỗ xa nào mà không nhìn thấy, ngày nay gọi 

là vũ trụ vĩ quan. Không có điểm nhỏ nào không hiển lộ, tức hiện nay gọi là lượng tử lực 

học. Ngày nay khoa học đang phát triển về hai hướng cực đoan này, vật lý thái không thì 

không có chỗ xa nào không thấy, rất đáng nể! 

Theo báo cáo kết luận của các nhà khoa học, thông qua kính viễn vọng họ nhìn 

thấy biên duyên của vũ trụ, nhìn thấy hiện tượng này. Những ánh sao trong hư không, 

đều đi xa chúng ta với tốc độ nhanh nhất. Từ hiện tượng này họ suy đoán, nguồn gốc vũ 

trụ là sự bùng nổ lớn, khi bùng nổ là vật chất văng ra bên ngoài, thấy tinh cầu đều bay ra 

bên ngoài thật xa. Khoảng cách càng xa tốc độ càng lớn. Thật sự có thể nhìn thấy vũ trụ, 

chỉ có 10%, còn 90% không thấy. Chúng ta đọc báo cáo kết luận của họ, nghe được một 

tin tức như thế, đem so sánh với kinh luận đại thừa chúng ta càng rõ ràng hơn. Tư tưởng 

của họ rất chính xác, không sai. Vũ trụ không phải hình thành bởi sự bùng nổ, vì sao tình 

trạng của tinh cầu giống như bành trướng, mà bành trướng ngày càng nghiêm trọng hơn? 

Trong kinh nói rất hay: “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Hiện tượng vũ trụ không 

phải thật. Vì nó là hiện tượng, bất luận là hiện tượng tự nhiên, hiện tượng vật chất hay 

hiện tượng tinh thần, hãy nhớ rằng, nó là hư vọng, không phải chân thật. Vì sao nó có 

hiện  tượng  bành  trướng?  Khiến  chúng  ta  nghĩ  đến  điều  gì?  Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng 

sanh. Bây giờ nhân tâm bành trướng, bành trướng điều gì? Bành trướng tham sân si. Nếu 

câu này trong kinh nói là thật -“cảnh tùy tâm chuyển” Chúng ta ngày nay, tham sân si 

không có giới hạn, ảnh hưởng đến sự bành trướng của hiện tượng vũ trụ. Nếu chúng ta 

đoạn tận tham sân si, không còn chấp trước, không còn phân biệt, khởi tâm động niệm 

cũng không còn, vũ trụ này còn bành trướng chăng? Không còn bành trướng, đã định 

hình.  Khi  nào  ta  có  thể  nhìn  thấy?  Đến  thế  giới  Cực  Lạc  là  thấy.  Ở  thế  giới  Cực  Lạc 

quan sát vũ trụ, vũ trụ đứng yên bất động, lặng yên. Nó có hoạt động, nhưng mọi hoạt 

động ta đều hiểu rõ. 

Ở trong lục đạo, lục đạo là một giấc mộng, “giác hậu không không vô đại thiên”. 

Hiện tại chúng ta đang ở trong lục đạo quan sát, trong mộng, đang nằm mộng, giống như 

quan sát cảnh giới trong mộng vậy. Tỉnh giấc hoàn toàn không có gì, trống không. Tỉnh 

giấc mộng trong lục đạo là tứ thánh pháp giới xuất hiện. Ra khỏi giấc mộng của tứ thánh 

pháp giới là nhất chân pháp giới. Trong mười pháp giới đều là động, vì sao vậy? Vì dùng 

vọng tâm, vọng tâm là động. Nhất chân pháp giới là chân tâm, chân tâm bất động, hiện 

tượng không giống nhau. Điều này trong kinh luận đại thừa cũng thường nói: “chỉ có 

chứng mới biết được”. Chứng như thế nào? Không có gì khác ngoài nhìn thấu và buông 

bỏ, buông bỏ nhìn thấu. Nhìn thấu giúp ta buông bỏ, buông bỏ lại giúp ta nhìn thấu. Từ 

sơ phát tâm đến Như Lai địa, là hai điều này hỗ tương cho nhau. 

Năm 26 tuổi, khi tôi mới học Phật, đại sư Chương Gia dạy tôi như thế. Tôi đến 

thỉnh giáo đại sư bí quyết khế nhập cảnh giới của Như Lai. Ngài nói với tôi là nhìn thấu, 

buông bỏ. Nhìn thấu là gì? Là hiểu rõ. Buông bỏ là gì? Buông bỏ là làm được. Ta hiểu 

được một chút thì làm được một chút, làm được một chút lại hiểu thêm một chút, hiểu 

thêm một chút lại làm thêm một chút. Từ sơ phát tâm đến Như Lai địa không có gì khác 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        75/16 

ngoài nhìn thấu và buông bỏ. Tôi cảm ân thầy, ngày đầu tiên đã nói cho tôi biết bí quyết 

này. Trải qua 60 năm tu học cảm thấy không hề sai, đúng là như vậy. 

Cho nên chúng ta hiểu. Quý vị xem 51 cấp bậc trong Kinh Hoa Nghiêm, kể cả 

cấp  bậc  sau  cùng  là 52. Trước  tiên  ta  phải  buông  bỏ tầng  thứ  nhất  mới  có  thể lên  đến 

tầng thứ hai, đến tầng thứ hai mới biết là còn tầng thứ ba, ta buông bỏ tiếp tầng thứ hai là 

lên đến tầng thứ ba, lên tầng ba phát hiện rằng vẫn còn tầng trên, ta tiếp tục buông bỏ để 

lên tầng trên nữa. Vừa buông bỏ vừa nhìn thấu, đạt đến đỉnh cao nhất, ở trên không còn, 

đó là Diệu giác vị, Diệu giác vị là cao nhất. Nếu ta không chịu buông bỏ, thì khó mà tiến 

lên được, không thể nâng cao lên được dù chỉ một tấc. Nếu muốn nâng cao cảnh giới, 

vậy thì phải buông bỏ, không buông bỏ mãi mãi đứng yên một chỗ. Dù học nhiều kinh 

giáo, học tốt đến đâu, cổ nhân nói, dù nói như hoa trời rơi rụng, trước tác rất nhiều, cũng 

không thoát ly được luân hồi lục đạo, vì sao vậy? Vì chưa buông bỏ. Buông bỏ lục đạo 

mới đến được tứ thánh pháp giới, đến Thanh văn, buông bỏ Thanh văn mới chứng được 

Duyên giác. Buông bỏ Duyên giác mới chứng được Bồ Tát, buông bỏ Bồ Tát liền chứng 

được quả Phật. Buông bỏ quả Phật lập tức vượt thoát mười pháp giới, chứng được pháp 

thân. Cho đến đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, cõi thật báo cũng không còn, thường tịch 

quang hiện tiền. Các nhà khoa học không biết 90% vũ trụ đi về đâu? Nó trở về thường 

tịch  quang.  Họ  không  biết,  nhưng  trong  kinh  luận  có  nói  đến,  đã  trở  về  thường  tịch 

quang. Do đây có thể biết, tất cả pháp đều từ thường tịch quang hiển lộ ra, sau cùng lại 

trở về thường tịch quang, đây là một sự tuần hoàn lớn. Tuần hoàn có tính chu kỳ, đây là 

vòng tuần hoàn lớn nhất. Chúng ta muốn hỏi, sau khi trở về thường tịch quang có còn 

mê chăng? Có trở thành chúng sanh chăng? Nói như vậy không những chúng ta có nghi 

hoặc,  ngay  trong  hội  Lăng  Nghiêm  tôn  giả  Phú  Lâu  Na  cũng  đưa  ra  vấn  đề  này,  nghi 

hoặc như chúng ta. Đức Phật nói với chúng ta là không, ngài đưa ra một ví dụ. Chẳng 

hạn như vàng được luyện ra từ mỏ vàng, luyện thành vàng ròng, vàng ròng này có biến 

thành quặng sắt chăng? Không bao giờ. Đức Phật đưa ra ví dụ này là để nói với chúng ra 

rằng, tinh chế ví như việc tu hành, quặng sắt ví như hàng phàm phu. Từ quặng sắt tinh 

chế qua từng giai đoạn, đến lúc thành vàng ròng, đào thải hết tất cả những cặn bã, chỉ 

còn lại vàng ròng. Tu hành chứng quả giống như vàng ròng được tinh chế ra từ quặng sắt 

vậy, nó không bao giờ biến thành quặng sắt. 90% của vũ trụ, nó đã biến thành vàng ròng, 

không phải là quặng sắt, nên không tìm thấy nó trong quặng sắt, nó đã biến mất. 

Trong thế giới vi quan nói đến vi của cực vi, ở trước chúng ta đã học. “Vi điểm 

của một sợi lông một hạt bụi”, vi điểm này tức là vi của cực vi. Các nhà lượng tử lực học, 

họ nghiên cứu thế giới vi quan, phát hiện bản chất của vật chất và tinh thần là gì, điều 

này quả là khó được, các nhà khoa học cận đại đã phát hiện. 

Chúng  ta  dùng  tư  tưởng  trong  báo  cáo  của  giới  khoa  học,  để  ứng  đối  với  câu 

trong kinh văn nói: “vô vi bất hiển, vô viễn bất kiến”, rất dễ hiểu. Chúng ta có thể tin, có 

thể tiếp thu, không hề hoài nghi. 

“Hy hữu, trong Kinh Niết Bàn nói, ví như hoa sen mọc ra trong nước không có gì 

hy hữu, sanh ra trong lửa mới là hy hữu”. Đây là đưa ra ví dụ, hy hữu nghĩa là sao? Là 

không thường thấy. Hoa sen trong ao chúng ta thường thấy, không có gì lạ, nếu trong lửa 

có hoa sen, đây mới là thật hy hữu. 

“Cõi  nước  Cực  Lạc,  trang  nghiêm  thanh  tịnh,  ánh  sáng  trong  suốt  như  gương, 

chiếu soi mười phương. Như trong Quán Kinh nói, thiên quan của Bồ Tát Đại Thế Chí 

có 500 hoa báu, mỗi một hoa báu có 500 đài báu, trong mỗi một đài tướng rộng dài của 

cõi nước Tịnh diệu mười phương Chư Phật đều hiện trong đó”. Đây là nói sự thanh tịnh 

trang  nghiêm  của  thế  giới  Cực  Lạc,  ánh  sáng  trong  suốt  như  gương,  chiếu  soi  mười 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        76/16 

phương. Ở đây đưa ra một ví dụ, như trong Quán Kinh nói đến chiếc mũ Bồ Tát Đại Thế 

Chí đội. Thực tế mà nói, y phục của chư Phật Bồ Tát, chúng ta không thể tưởng tượng 

được,  dù  tạc  tượng  cũng  không  tạc  được,  họa  tượng  cũng  không  họa  được.  Chỉ  đơn 

thuần nói chiếc mũ  Bồ Tái Đại Thế Chí đội, trong này có 500 hoa báu, trong mỗi hóa 

báu có 500 đài báu, giống như hoa sen có đài sen vậy. Chúng ta biết hoa sen, đài sen 

giống  như  đài  báu,  trong  đó  có  rất  nhiều  hạt.  Trong  mỗi  một  đài,  tướng  dài  rộng  cõi 

nước Tịnh diệu mười phương Chư Phật_Đây chính là cõi nước của mười phương Chư 

Phật, đều hiện rõ trong đó. “Cho nên biết cõi nước này”, cõi nước này là thế giới Cực 

Lạc, từ đây ta có hiểu hiểu về thế giới Cực Lạc. “Thế giới Cực Lạc lớn nhỏ tương dung, 

rộng  hẹp  vô  ngại,  một  sợi  lông  một  hạt  bụi  đều  chiếu  soi  mười  phương”. Đây  là  cảnh 

giới không thể nghĩ bàn, nhỏ có thể dung nạp lớn, lớn dung nạp nhỏ không có gì hy hữu, 

nhỏ dung nạp lớn quả là hy hữu. Như ví dụ ở trước nói, hoa sen trong nước không có gì 

hy hữu, hoa sen trong lửa mới thật hy hữu. Nhỏ đến mức độ nào? Nhỏ bằng một sợi lông 

một mảy bụi, một sợi lông này là chỉ đầu sợi lông của chúng ta, đầu sợi lông trên thân 

thể chúng ta. Một hạt bụi là một hạt vi trần, mắt thịt chúng ta không thấy được. Trong 

kinh đức Phật dùng ví dụ để nói rõ nghĩa này, hiện tượng vật chất nhỏ nhất, phàm là hiện 

tượng vật chất nó có bốn đặc tính. Chỉ cần là hiện tượng vật chất, nhất định có bốn hiện 

tượng này, bốn đặc tính này gọi là tứ đại, Đức Phật dùng địa- thủy- hỏa- phong làm ví dụ. 

Địa là một loại vật chất, dù nhỏ nó vẫn là vật chất, đó gọi là địa đại, nó có thật. 

Thủy đại là gì? Thủy đại nó có độ ẩm, chúng ta gọi là độ ẩm. Hỏa đại là độ nóng, nó có 

độ ẩm có độ nóng. Nói như các nhà khoa học hiện nay, thủy đại là điện âm, hỏa đại là 

điện dương. Nghĩa là nó có thể điện, bản thân có điện, có điện âm, có điện dương. Phong 

đại nghĩa là gì? Nó là động, không phải tịnh. Cần phải biết điều này, tự tánh bất động, 

hiện tượng là động. Hiện tượng vật chất là động, nên nó có tính chất của phong đại. Hiện 

tượng tinh thần cũng là động, hiện tượng tự nhiên vẫn là động. Phàm những gì động đều 

không phải thật, đều thuộc về sát na sanh diệt, tốc độ sanh diệt chúng ta không thể cảm 

nhận được. Như Bồ Tát Di Lặc nói, một giây có 1600 triệu sanh diệt, như vậy làm sao ta 

biết được? Đức Phật nói phàm như gì có tướng đều hư vọng, bao gồm cõi thật báo trang 

nghiêm của Chư Phật, chỉ có thường tịch quang là vĩnh hằng, bất sanh bất diệt. Trong 

kinh điển nói rất nhiều về điều này, Đức Phật từ bi khiến chúng ta có cơ hội học nhiều 

lần. Lặp đi lặp lại nhiều lần nên ấn tượng rất sâu sắc, mới có thể khởi lòng tin, sanh khởi 

lòng tin đối với nó. Khi ấn tượng không sâu sắc, rất nhạt, cảnh giới hiện tiền là mê ngay, 

không hiệu quả. Lập tức bị cảnh giới ảnh hưởng, không thể giống Bồ Tát. Ở đây chúng 

ta nói là pháp thân Bồ Tát, họ ở trong cảnh giới như như bất động. Bất động là chân tâm, 

chân tâm sanh trí tuệ. Trí tuệ thông đạt thấu triệt, chiếu soi mười phương. Vọng tâm, ngu 

si, hôn ám không thấy được gì cả. 

Từ trong đoạn kinh văn này chúng ta biết, thế giới Cực Lạc lớn nhỏ tương dung, 

rộng  hẹp  vô  ngại,  hẹp  dung  nạp  lớn,  một  sợi  lông  một  hạt  bụi  đều  chiếu  soi  mười 

phương. Bây giờ chúng ta không còn hoài nghi điều này, vi điểm trong một sợi lông hạt 

bụi, ngày nay chúng ta gọi là lượng tử. Nhỏ đến mức không thể nhỏ hơn, tốc độ nhanh 

chóng  chúng  ta  không  thể  tưởng  tượng  được,  nhưng  nó  đều  có  thể  chiếu  soi  mười 

phương. Cõi nước của tất cả Chư Phật mười phương đều hiện rõ trong đó. Trong phần 

kinh văn trước chúng ta đã học, trong Kinh Hoa Nghiêm nói, ai có năng lực đi vào thế 

giới vi điểm của một sợi lông hạt bụi? Là Bồ Tát Phổ Hiền. Chúng ta biết, tất cả Bồ Tát 

ở thế giới Cực Lạc, đều tu đức của Phổ Hiền đại sĩ. Hay nói cách khác, Bồ Tát ở thế giới 

Cực Lạc là Bồ Tát gì? Toàn là Bồ Tát Phổ Hiền, mỗi người đều là Bồ Tát Phổ Hiền. Phổ 

Tát  Phổ  Hiền  trong  cõi  đồng  cư,  Bồ  Tát  Phổ  Hiện  trong  cõi  phương  tiện,  Bồ  Tát  Phổ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        77/16 

Hiền trong cõi thật báo, tất cả đều là Bồ Tát Phổ Hiền. Tuy quả vị không giống nhau, 

nhưng đều được oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, đều làm A Duy Việt Trí 

Bồ Tát, quý vị xem có vi diệu không? 

Những chân tướng sự thật này, nếu chúng ta hoàn toàn thông suốt, có thể không 

động tâm sao? Có thể không muốn đến thế giới Cực Lạc sao? Còn lưu luyến cõi nước 

của mười phương Chư Phật sao? Không những không lưu luyến thế gian này, đến mười 

phương cõi nước Chư Phật cũng không lưu luyến. Khẳng định vào một mục tiêu, một 

phương hướng, dõng mãnh tinh tấn, vãng sanh Tịnh độ! 

Bộ  Đại  Kinh  Giải  này  giới  thiệu  rất  tường  tận  cho  chúng  ta  về  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc, chúng tôi nghĩ rằng trong sách này giới thiệu hơn hẳn cổ đức. Chúng 

ta xem chú giải của cổ đức, không nói tường tận như vậy. Thực tế mà nói, Phật pháp là 

bất nhị pháp môn, chúng ta hiểu những gì trong Đại Kinh Giải nói, khi xem lại chú giải 

của cổ nhân sẽ rất khác, có thể nhận ra mật ý trong từng câu từng chữ. Thêm vào công 

phu  tu  hành  của  mình, công  phu  là  gì?  Là  buông  bỏ, chỉ  cần buông bỏ, cảnh giới liền 

nâng cao. 

“Vãng Sanh Luận nói, các cung điện lầu gác, thấy mười phương vô ngại”. Đây là 

một câu trong Vãng Sanh Luận. “Đại sư Đàm Loan nói, thanh tịnh sáng suốt như gương. 

Các tướng tịnh uế, nghiệp duyên thiện ác trong mười phương quốc độ đều hiện ra hết”. 

Điều này thấy ở đâu? Ở trước là thấy nơi cây báu, còn đây là thấy trong cung diện lầu 

gác ở thế giới tây phương Cực Lạc, không có nơi nào không nhìn thấy. Nói đến điểm rốt 

ráo chính là một sợi lông một hạt bụi đều chiếu soi khắp mười phương. Khắp mọi nơi 

trong thế giới Cực Lạc, có thể nói là mọi lúc mọi nơi, đều có thể thấy được cõi nước của 

Chư Phật khắp mười phương. Thế giới này của chúng ta không khác gì với Cực Lạc, 

nhưng chúng ta không được, nghiệp chướng quá nặng nề nên không nhìn thấy. Đến thế 

giới  Cực  Lạc  là  ngày  ngày  tiêu  nghiệp  chướng,  Phật  quang  chiếu  đến  là  tiêu  nghiệp 

chướng, ánh sáng cây báu chiếu soi là tiêu nghiệp chướng, ánh sáng lầu gác chiếu đến 

cũng tiêu nghiệp chướng, mười phương Như Lai phóng quang giúp chúng ta tiêu nghiệp 

chướng. Cho nên ở đó chỉ trong một đời là thành Phật, thành tựu rất nhanh. 

Thế  gian  này,  chúng  ta  muốn  tiêu  nghiệp  cũng  không  tiêu  được.  Chẳng  những 

không tiêu được, mà nghiệp chướng ngày càng tăng trưởng, ngày càng gia tăng, quý vị 

xem phiền phức biết bao. 

Tịnh độ là chỉ cõi phương tiện tứ thánh pháp giới, chúng ta gọi là cõi phương tiện 

của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Uế độ là luân hồi lục đạo, hợp lại là mười pháp giới. 

Chư  tướng,  câu  này  là  nói  đến  bốn  chữ  các  tướng  tịnh  uế,  nghĩa  là  thập  pháp  giới  y 

chánh trang nghiêm, đã nói đến tất cả. 

“Nghiệp duyên thiện ác”, bốn chữ này là nói về nhân duyên quả báo, mười pháp 

giới không tách rời nhân quả. Nhân quả có từ khi nào? Thập pháp giới có từ khi nào thì 

nhân quả có từ đó, nhân quả và thập pháp giới đồng thời đến, quý vị có tin chăng? Nếu 

tin, nó có thể giúp ta giải quyết vấn đề. Còn như không tin, mọi vấn đề đều không thể 

giải quyết. “Tất cả đều hiện”, ta thấy được tất cả, thấy toàn bộ, tướng hiện ra từ trong 

cung điện lầu gác. 

Những  gì  chúng tôi vừa nói đều  rất quan  trọng, chúng ta thường  nhắc  đến giáo 

huấn của thiền sư Trung Phong, Cực Lạc tức ở đây, ở đây tức Cực Lạc. Cây và hoa quả 

ở cõi Cực Lạc, trong ánh sáng có thể hiện ra mười phương cõi Phật. Cây và hoa quả ở 

thế gian chúng ta, cây có ánh sáng chăng? Có ánh sáng, chúng ta không nhìn thấy. Vì 

sao  vậy?  Vì  nó  cũng  bị  ô  nhiễm  nghiêm  trọng,  chứ  chẳng  phải  không  có  ánh  sáng. 

Người có khí công nhìn thấy, người bây giờ gọi là người có công năng đặc dị, họ nhìn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        78/16 

thấy cây cỏ hoa lá đều có ánh sáng. Ánh sáng lớn hay nhỏ, màu sắc của ánh sáng, có thể 

nhận ra tình trạng sức khỏe của cây này. Nếu nó bị ô nhiễm nghiêm trọng_quý vị xem 

hiện  nay  dùng  thuốc  sâu,  phân  bón,  đất  đai  ô  nhiễm,  đương  nhiên  thực  vật  cũng  bị  ô 

nhiễm,  cho  nên  ánh  sáng  của  nó  nhất  định  là  màu  tối,  không  sáng  suốt.  Nếu  nó  sinh 

trưởng nơi thanh tịnh, đất đai, nguồn nước thanh tịnh, ánh sáng của nó giống như huỳnh 

quang vậy, màu vàng xanh. 

Con  người  chúng  ta  có  ánh  sáng  chăng?  Có  phóng  quang,  cũng  có  ánh  sáng. 

Người luyện khí công giỏi, từ trong ánh sáng của mỗi người, họ có nhận ra tình trạng 

sức khỏe của người đó. Khi ở Mỹ tôi từng gặp, có một vài người có công năng đặc dị, 

đều còn trẻ tuổi, tôi đến Mỹ phỏng vấn thì gặp, liền trắc nghiệm thử coi là thật hay giả. 

Có một cô Phật tử để anh ta xem, sau khi xem xong nói với cô ta, cô từng bị bệnh phổi. 

Nhưng không sao, bây giờ đã vôi hóa rồi, vẫn còn sẹo và chỉ ra vị trí đó. Cô Phật tử này 

giật mình, không ngờ anh ta có tài này. Chỉ mình cô ta biết, tuy kết hôn đã lâu nhưng 

đến chồng cô cũng không biết, xưa nay chưa nói với ai, vậy mà người có công năng đặc 

dị này lại chỉ ra. Cô ta mặc y phục, cũng không dùng máy móc, sao anh ta có thể biết? 

Anh ta nói với chúng tôi, trên thân mỗi người đều có ánh sáng. Ánh sáng lớn nhỏ không 

giống nhau, màu sắc cũng không giống nhau, từ màu sắc có thể biết được tình trạng sức 

khỏe. Khi con người mạnh khỏe, đại khái là ánh sáng có màu vàng, ánh sáng màu trắng. 

Thân thể có bệnh tật, biến thành ánh sáng có  màu lam,  màu khói, nghiêm trọng thì có 

màu đen. Ánh sáng lớn nhỏ nói lên tình trạng sức khỏe của họ, ánh sáng dài thọ mạng 

càng dài, ánh sáng lớn thì tinh thần sung mãn, ánh sáng nhỏ thì hơi suy nhược. Đều có 

thể nhận ra, không phải không có. Người bình thường chúng ta không có năng lực này, 

nguyên nhân là gì? Vì bị nhiễm ô nghiêm trọng. Tôi hỏi người có công năng đặc dị đó, 

năng lực của anh từ đâu mà có? Anh ta không luyện công, có từ nhỏ. Tôi hỏi có thể duy 

trì chăng? Không được, họ mới hai mươi mấy tuổi, còn được, khoảng ba bốn mươi tuổi 

là không còn. Vì sao vậy? Vì vọng niệm nhiều. Có đạo lý. Tôi thấy anh ta nói rất có lý, 

vọng niệm nhiều thì công năng biến mất, duy trì tâm thanh tịnh là có. Vậy năng lực này 

của chúng ta có thể duy trì chăng? Có thể, chỉ cần ta giữ tâm thanh tịnh, buông bỏ tất cả, 

bài trừ hết những điều tạp nham, những thứ vọng niệm, không tiếp xúc với nó, năng lực 

này dần dần hiện ra. Tâm thanh tịnh hiện tiền là khôi phục được năng lực này. 

Quả thật thế giới Ta Bà và thế giới Cực Lạc không khác nhau, nhưng cõi Ta bà 

không thể sánh với cõi Cực lạc, nguyên nhân do đâu? Vì nhân tâm không giống nhau. 

Người ta thuần tịnh thuần thiện, còn chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, đều 

trái với tánh đức, trái với thập thiện, trái với luân lý, trái với đạo đức. Đạo lý là như vậy. 

Thế  giới  Cực  Lạc  là  tự  tánh  biến  hiện,  chúng  ta  ở  đây  cũng  tự  tánh  biến,  tất  cả  pháp 

không lìa tự tánh, vì sao chúng ta không như người ta? 

Người trên địa cầu, nếu tu học theo bộ kinh này, biến đạo lý trong kinh này thành 

tư tưởng của mình, biến giáo huấn trong kinh này thành hành vi cuộc sống của mình, 

như vậy địa cầu này sẽ biến thành thế giới Cực Lạc. Vì sao vậy? Vì cảnh tùy tâm chuyển. 

Không thể không hiểu đạo lý này. Hiểu được đạo lý này, bất luận thế gian này phát sanh 

thiên tai thảm họa ra sao, chúng ta đều biết do nguyên nhân gì tạo thành, chỉ cần hóa giải 

nguyên nhân thiên tai sẽ không còn nữa. 

Học Phật rất có lợi ích, đối với bản thân thì thân thể mạnh khỏe, tinh thần sung 

mãn, hạnh phúc an vui là thật không phải giả. Hạnh phúc an vui này không liên quan đến 

danh  văn  lợi  dưỡng,  cũng  không  liên  quan  đến  địa  vị  cao  thấp  hay  của  cải  nhiều  ít. 

Trong này có niềm vui chân thật, có giá trị quan thật sự của nhân sinh. Con người ở đời 

may mắn nhất, may mắn nhất là tìm được cái thật, vật thật. Ta thành tựu chân thật, như 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        79/16 

trong kinh Đức Phật nói, chư Phật Bồ Tát đem đến cho chúng ta trí tuệ chân thật, lợi ích 

chân thật. Trong kinh nói về ba loại chân thật, rốt ráo chân thật là lý, trí tuệ chân thật, lợi 

ích chân thật, đó là chúng ta đạt được hiệu quả, đạt được lợi ích. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 





Tập 247 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 22.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  299,  hàng  thứ  sáu  từ  dưới  đếm  lên.  Bắt  đầu  xem  từ  câu 

Kinh Hoa Nghiêm lại nói. 

“Thí như thanh tịnh sáng suốt phát ra ánh sáng, như tấm kính kim pha lê và mười 

thế  giới,  trong  tấm  kính  này  thấy  vô  lượng  cõi, tất  cả  núi  sông,  tất  cả  chúng  sanh,  địa 

ngục ngạ quỷ, dù xấu dù đẹp, hình loại khác nhau, đều hiện trong đó”. Đây là một đoạn 

kinh văn trong Kinh Hoa Nghiêm, Đức Thế Tôn dùng thí dụ để nói. 

Bên dưới nói đến kính pha lê, ví như một tấm kính, chúng ta thường nói kính hoa 

thủy  nguyệt,  hàm  nghĩa  chân  thật  là  tất  cánh  không  bất  khả  đắc.  Kính  này  là  “minh”, 

quang minh, thanh tịnh, còn phát quang. Ở đây “kim” cũng là ví dụ, ví với sự vĩnh hằng 

bất biến, cho nên kim là kim loại quý trọng, đạo lý là như vậy. Đây là kính pha lê. 

“Với mười thế giới...”, là ví sự lớn nhỏ của chiếc gương này, chiếc gương này rất 

lớn, có mười thế giới. Một thế giới là khu vực giáo hóa của một vị Phật, chính là  một 

tam thiên đại thiên thế giới. Cho thấy chiếc gương này rất lớn, lớn bằng mười tam thiên 

đại thiên thế giới. Kinh Hoa Nghiêm thường dùng con số này làm ví dụ. 

Ví  dụ  Bồ  Tát  Đại  Long,  đem  bộ  kinh  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm,  mà 

Thế Tôn giảng trong định suốt hai tuần khi thị hiện thành Phật, phân lượng bao nhiêu? 

Cũng là mười đại thiên thế giới vi trần kệ, đều dùng mười đại thiên thế giới làm ví dụ. 

Thực tế mà nói mười không phải là số lượng, mà tượng trưng vô lượng vô biên không có 

cùng tận, biểu trưng ý này, biểu trưng sự viên mãn, ở đây cũng như vậy. 

Bên  dưới  nói:  “Chiếu  soi  tất  cả  núi  sông”,  y  báo  thế  gian,  tất  cả  chúng  sanh  là 

chánh báo thế gian. Đặc biệt nói cho chúng ta biết về ba đường ác, “địa ngục ngạ quỷ”, 

trong  này  cũng  có  “xấu  đẹp”,  “hình  loại  khác  nhau”,  rất  nhiều,  “đều  hiện  trong  đó”. 

Trong địa ngục ngạ quỷ cũng có đẹp xấu, ví dụ địa ngục tốt, chịu tội nhẹ hơn, thời gian 

ngắn  hơn.  Còn  như  xấu,  chịu  tội  cực  kỳ  nghiêm  trọng,  thời  gian  rất  dài,  trong  chiếc 

gương này có thể thấy hết tất cả, thấy một cách rõ ràng minh bạch. 

“Chúng  sanh  là  chỉ  thế  giới  Cực  Lạc  và  tất  cả  chúng  sanh  khắp  mười  phương”, 

chúng sanh ở đây là trong kinh văn, “chúng sanh nhìn thấy, sanh tâm hy hữu”. Không 

riêng  chỉ  chúng  sanh  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  còn  bao  gồm  tất  cả  chúng  sanh  khắp  mười 

phương thế giới. Đương nhiên chúng sanh ở thế giới Ta bà, và trên địa cầu này cũng ở 

trong đó, có ai nhìn thấy chăng? Có, chẳng những kinh điển nói có, mà trong bút ký ngữ 

lục của cổ đức ghi chép cũng có. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        80/16 

Lại nói chúng ta hiện nay, có một vài chúng sanh có nhân duyên, cũng có nhìn thấy. 

Hoặc thấy ở trong định, hoặc thấy trong mộng, hoặc thấy trong lúc bệnh. Họ đem những 

tình huống thấy được này chia sẽ với chúng ta. Chúng ta biết trong kinh điển Đức Phật 

nói  những  ví  dụ  này,  không  phải  hư  vọng.  Những  chúng  sanh  này,  “nếu  thấy  thế  giới 

Cực  Lạc  chiếu  soi  tướng  mười  phương”, ánh  quang  minh  của  thế  giới  Cực  Lạc, chiếu 

khắp pháp giới hư không giới. Trong tất cả chúng sanh, người nhân duyên đầy đủ đều có 

thể nhìn thấy. “Nhìn thấy đều sanh khởi tâm bồ đề vô thượng thù thắng”. Chúng ta nói 

một câu đơn giản, họ sẽ sanh khởi lòng tin chân thật. 

Mới biết công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn, đặc biệt là khi bệnh nặng. Suốt 

đời chưa từng tiếp xúc Phật pháp, không tin lợi ích của việc niệm Phật. Nhưng khi bệnh 

nặng, thuốc men không còn hiệu quả, thiện hữu hoặc gia thân quyến thuộc, lúc này niệm 

Phật hồi hướng cho họ. Nỗi đau bệnh tật của họ giảm nhẹ, dần dần sanh khởi niềm tin và 

niệm  Phật  theo. Nếu  thọ  mạng  còn  bệnh họ  khỏe  dần, còn  như  thọ  mạng  đã  hết  họ  sẽ 

nhìn thấy Phật, tiếp dẫn về thế giới Cực Lạc, sanh tâm đại hoan hỷ. 

Những vấn đề này, chư vị học Phật phải dùng thái độ cung kính cẩn thận để nhìn 

nhận, tuyệt  đối  không  được sanh  ngộ  nhận, dùng  tâm  may  mắn, hy  vọng  khi bản  thân 

lâm mạng chung được Phật đến tiếp dẫn, như vậy là sai. Bình thường không tinh tấn, hy 

vọng khi lâm chung được Phật tiếp dẫn, chẳng phải không có hạng người này, có nhưng 

không nhiều. 

Người  như  vậy  cũng  chẳng  phải  không  có  nguyên  nhân,  đại  đa  số,  có  thể  nói  là 

tuyệt đại đa số, trong đời quá khứ túc căn sâu dày. Nghĩa là đời này không có duyên gặp 

Phật pháp, nhưng nhiều đời kiếp trong quá khứ đã từng tu học, trong A lại da có thiện 

căn  sâu  dày.  Khi  lâm  chung,  khoảnh khắc  ngắn  ngủi  đó,  thiện  tri  thức vừa  nhắc  nhở, 

chủng tử trong A lại da của họ liền hiển lộ ra, lập tức khởi tác dụng. Nếu nói trong A lại 

da không có chủng tử Phật pháp, dù Phật đến tiếp dẫn họ cũng không tin, vẫn cực tuyệt. 

Đạo lý này chúng ta không thể không hiểu. 

Trong A lại da của chúng ta rốt cuộc có chủng tử hay không, sức mạnh của chủng 

tử lớn nhỏ như thế nào? Chúng ta không biết được. Có chủng tử tốt, hy vọng chủng tử 

này có thể sanh ra, có thể khai hoa kết trái. Không có chủng tử này, hiện nay nghe pháp  

có thể tin, có thể hiểu, có thể hành trì. Nói thật, thiện căn người này rất sâu dày, đây là 

hiện tượng đáng mừng. Trong đời này nhân duyên thuần thục là phải nắm chặt, tinh tấn 

nổ lực, buông bỏ vạn duyên, phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm. Như vậy đời này 

chúng  ta  sẽ  thành  tựu,  tuyệt  đối  không  đợi  đến  đời  sau  kiếp  sau.  Nếu  đợi  đến  đời  sau 

kiếp sau phiền phức vô cùng. 

Trước đây trong phần chú thích đầu lề Kinh Vô Lượng Thọ, thầy Lý nói rất rõ ràng, 

người đời này không thể vãng sanh, tuy trồng thiện căn, nhưng không tránh khỏi nhiều 

kiếp lưu chuyển. Cần phải chú ý bốn chữ này, thời gian không phải tính bằng năm mà 

tính  bằng  kiếp,  nhiều  kiếp  lưu  chuyển  trong  luân  hồi  lục  đạo.  Điều  này  thật  đáng  sợ, 

tuyệt đối không để nó xảy xa. Như vậy nhất định phải phát tâm bồ đề thù thắng, chính là 

tâm quyết định cầu sanh Tịnh độ, tức là tâm bồ đề thù thắng. 

“Tâm này hy hữu, như hoa sen trong lửa”, tâm này rất hy hữu, “cho nên sanh tâm 

hy hữu”. “Vì sanh tâm này, cho nên Tống Dịch lại nói, không lâu liền được A Nậu Đa 

La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề”.  Không  lâu  là  rất  nhanh,  quả  thật  rất  nhanh.  Sanh  đến  thế 

giới tây phương Cực Lạc, được oai thần bổn nguyện Phật Di Đà gia trì. Tuy không phải 

thật  sự  chứng  được,  thực  tế  cũng  giống  như  chứng  được.  Cơ  hội  này  chúng  ta  không 

được bỏ qua. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        81/16 

Xem  tiếp  chương  sau:  “Ngã  tác  Phật  thời,  hạ  tùng  địa  tế,  thượng  chí  hư  không, 

cung điện lâu quán, trì lưu hoa thọ, quốc độ, sở hữu nhất thiết vạn vật, giai dĩ vô lượng 

bảo  hương  hợp  thành,  kỳ  hương  phổ  huân  thập  phương  thế  giới.  Chúng  sanh  văn  giả, 

giai tu Phật hạnh, nhược bất nhĩ giả, bất thủ chánh giác”. 

Chương  này  chỉ  có  một  nguyện,  nguyện  phổ  hương  bảo  huân  thứ  43.  Nguyện  ở 

trước  là  để  chúng  ta  thấy  sắc  tướng  của  thế  giới  Cực  Lạc,  chiếu  soi  mười  phương. 

Nguyện  này  nói  về  hương  báu,  đây  là  tánh  đức  vốn  đầy  đủ  trong  tự  tánh.  Sắc  thanh 

hương vị đều rất vi diệu, sắc là diệu sắc, thanh là diệu âm, hương là diệu hương, vị là 

diệu vị, tánh đức vốn là như vậy. Mặc dù biến thành y chánh trang nghiêm của lục đạo 

mười pháp giới, sắc thanh hương vị xúc và kiến văn giác tri trong tự tánh có mất chăng? 

Không mất, vì tánh đức là bất sanh bất diệt, cho nên nó không mất đi. Vì sao chúng ta 

không nhìn thấy, không nghe thấy? Vì có chướng ngại. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất 

hay, Đức Phật dạy rằng, vì vọng tưởng chấp trước mà không thể chứng được. Thế Tôn 

đã dùng một câu nói để chỉ rõ chân tướng sự thật này. Nếu chúng ta buông bỏ chấp trước, 

tứ tịnh đức này đôi lúc thị hiện, quí vị sẽ nhìn thấy, nghe thấy, không phải thường nghe 

thấy.  Nếu  tiến  thêm  bước  nữa, buông  bỏ  thêm  phân  biệt, như  vậy  có  thể  thường  nghe 

thấy, thường nhìn thấy. Còn như đạt đến không khởi tâm không động niệm, thì bốn loại 

vi diệu này xưa nay chưa từng mất đi, sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần đều rất vi 

diệu. Đây là chân tướng sự thật. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Niệm  Lão:  “Nguyện  bảo  hương  phổ  huân  thứ  43  bên 

phải. Hội Sớ nói, thế giới này tuy kim ngân phát huy, không có hương chiên đàn. Trầm 

xạ”_chính là xạ hương và trầm hương, “tuy hương thơm ngào ngạt, nhưng không có ánh 

sáng của châu ngọc”. Trong Hội Sớ là nói đến thế giới Ta Bà, địa cầu của chúng ta. Quý 

vị xem địa cầu này kim ngân châu bảo đều có sắc màu, nhưng nó không có mùi hương, 

không có hương thơm. Trầm hương và xạ hương không có màu sắc. Tất cả vạn vật ở thế 

giới Cực Lạc đều có màu sắc, có hương thơm. Không những có màu sắc, có hương thơm, 

còn có diệu âm, có pháp vị, tất cả đều đầy đủ. 

Bên dưới nói: “Trong cõi nước Cực Lạc”, hiện nay trong thế giới Cực Lạc, “tất cả 

vạn  vật  đều  nghiêm  tịnh  quang  lệ”,  trang  nghiêm,  thanh  tịnh,  sáng  suốt,  lệ  là  hoa  lệ. 

“Diệu hương tỏa ngát khắp nơi, xông khắp mười phương, rộng làm Phật sự, cho nên gọi 

là kỳ diệu”. Những hiện tượng vật chất này cũng làm Phật sự. Phật sự là gì? Giúp tất cả 

chúng sanh giác ngộ gọi là Phật sự. Nhất định phải hiểu hàm nghĩa của hai chữ Phật sự 

này. Phật nghĩa là giác ngộ, sự là muôn sự muôn vật, muôn sự muôn vật đều có thể giúp 

chúng sanh đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, đây gọi là làm Phật sự. Thế giới Cực 

Lạc có hiện tượng này, cho nên gọi là kỳ diệu! 

“Như trong Kinh Hoa Nghiêm, trưởng giả Chúc Hương nói, bên hồ A Na Bà Đạt 

Đa xuất hiện trầm thủy hương, gọi là liên hoa tạng. Nếu đốt một hạt lớn bằng hạt mè, 

hương  thơm  xong  khắp  cõi  Diêm  phù  đề,  chúng  sanh  ngửi  được,  lìa  mọi  tội  lỗi,  giới 

phẩm thanh tịnh”. Trong Kinh Hoa Nghiêm, trưởng giả Chúc Hương tu thiền định, ông 

tu ở đâu? Ông tu trong chợ, chợ là nơi náo nhiệt nhất, bây giờ chúng ta gọi là cửa hàng 

bách  hóa,  người phương  tây  gọi  là  phố buôn  bán  lớn.  Ông  ngày  ngày  đi  dạo  nơi phố 

buôn bán, ngày nào cũng đến cửa hàng bách hóa, ông tu thiền định ở đó. Quý vị xem, 

những điều ông nhìn thấy đều rất rõ ràng, đó là gì? Trí tuệ tăng trưởng, tâm như như bất 

động, đó là thiền định. Ông tu thiền định không phải diện bích, không phải tìm một nơi 

thanh tịnh tu hành, ở đâu ồn ào thì đến đó, ở đâu phồn hoa thì đến đó. Đó là định công 

thật sự, không phải giả. Hay nói cách khác, tất cả mọi thứ vật chất đều không ảnh hưởng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        82/16 

đến ông, thiền định chân thật là tu như vậy. Trong kinh có một vị trưởng giả nói mấy câu 

như vậy. 

“Hồ A Na Bà Đạt Đa”, thông thường chúng ta gọi là thiên trì, bên hồ này có trầm 

thủy hương, có cây hương này. Trầm thủy nghĩa là sao? Chúng ta gọi là trầm hương, nó 

là cây, nhưng độ dày cây này rất lớn. Đặt vào trong nước không như các loại cây khác sẽ 

nổi lên, cây này đặt vào nước nó chìm xuống, cho nên gọi là trầm thủy hương, còn gọi là 

liên hoa tạng. Nếu đốt một viên, lớn chừng nào? Lớn như hạt mè, chỉ lớn bằng hạt mè, 

nghĩa  là  rất  nhỏ.  Chỉ  đốt  một  hạt  như  thế,  mùi  hương  này  xông  khắp  cõi  diêm  phù 

đề_diêm  phù  đề  chính  là  địa  cầu.  Đốt  một  hạt  này,  khắp  cả  địa  cầu  đều  ngửi  được. 

“Chúng sanh ngửi được, lìa mọi lỗi lầm, giới phẩm thanh tịnh”, công đức quá lớn! Hiện 

nay loại trầm hương này không còn, không tìm thấy, vì sao vậy? Chúng ta cần phải lãnh 

hội được, hiện nay trong Diêm phù đề, chúng sanh tâm hành bất thiện. Những trân bảo, 

hương  báu  này  khi  nào  xuất  hiện?  Khi  nhân  tâm  hành  thượng  thiện,  thuần  tịnh  thuần 

thiện, những thứ này tự nhiên xuất hiện, vì sao vậy? Vì cảnh tùy tâm chuyển. 

Ở trước chúng ta đã học, vi điểm trong một sợi lông một hạt bụi, thật ra trong đó 

đều bao hàm biến pháp giới hư không giới, chúng sanh tâm hành thuần tịnh thiện lương, 

vi điểm này kết tinh thành trân bảo. Nếu chúng sanh tâm hành bất thiện, kết tinh của nó 

biến thành độc tố. Cho nên tam bảo và tam độc không khác, quý vị có tin chăng? Trong 

kinh có nói câu, phiền não tức bồ đề, bồ đề tức phiền não. Sanh tử tức niết bàn, niết bàn 

tức sanh tử. Nhân tâm thuần tịnh thuần thiện chính là niết bàn, chính là bồ đề. Nhân tâm 

bất tịnh bất thiện nó biến thành độc tố, biến thành phiền não, vấn đề là như vậy. Cảnh 

giới  tướng  bên  ngoài  là  giả,  nó  đang  chuyển  biến  theo  tâm  thái  chúng  ta.  Duy  tâm  sở 

hiện, duy thức sở biến. 

Địa cầu này của chúng ta có gì khác với thế giới Cực Lạc? Nói thật thì hoàn toàn 

không  khác  biệt.  Không  hề  sai  biệt  vì  sao  có  tướng  sai  biệt  lớn  như  thế?  Không  có  gì 

khác, do “nhân tâm bất đồng, mỗi người như khuôn mặt của họ”. Câu nói này rất có đạo 

lý, khuôn mặt tượng trưng cho tâm của mình. Tâm chúng ta không thể sánh với Bồ Tát, 

không thể sánh với Phật. Trên thực tế khuôn mặt của chúng ta, thân thể chúng ta không 

có gì khác nhau. Vì sao hiện nay khác nhau đến thế? Vì tâm niệm khác nhau, khác nhau 

từ điểm này. 

Nếu tâm chúng ta giống như tâm Phật A Di Đà, tâm Phật, thì thân thể và tướng mạo 

chúng ta không khác gì Phật A Di Đà. Tướng do tâm sanh, cảnh tùy tâm chuyển. Không 

những tướng tùy tâm chuyển, sơn hà đại địa cũng tùy tâm chuyển, cây cỏ hoa lá cũng 

tùy tâm chuyển. Sức mạnh của tâm lớn biết bao! 

Trong Kinh Di Giáo Đức Thế Tôn dạy rằng: “chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Câu 

này Đức Phật đã nói rõ, tâm phàm phu tán loạn, rời rạc, cho nên họ khởi tác dụng cũng 

tán  loạn.  Tâm  Phật  thuần  nhất,  tinh  chuyên,  cho  nên  ngài  khởi  tác  dụng  là  thuần  tịnh 

thuần thiện. Phàm phu và Phật không có gì khác nhau, Phật làm được thì mỗi vị phàm 

phu đều có thể làm được, vấn đề là ta không chịu làm, không chịu quay đầu, quay đầu là 

bờ! 

Màu sắc ánh sáng trong tự tánh, đều có thể giúp ta giác ngộ, sắc thanh hương vị có 

thể giúp kiến văn giác tri. Ngày nay chúng ta bị tham sân si mạn nghi che lấp tâm tánh, 

khiến nó mê hoặc, cho nên quả thật như cổ nhân nói là bỏ qua cơ hội ngay trước mắt. 

Bên dưới là nói về thế giới của chúng ta, địa cầu này. “Tuyết sơn có hương”, đây là 

dãy  Himalayas, Himalayas  cũng  có những  thứ  này, người  xưa  nói  đây  là  vị thuốc trân 

quý. Trong này có hương, đây là cây hương. “Gọi đầy đủ là minh tướng”, đây là dịch 

sang từ tiếng Phạn. “Nếu có chúng sanh ngửi được hương thơm này, tâm họ nhất định lìa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        83/16 

xa  các  nhiễm  trước”.  Hương  của  thế  gian  cũng  có  năng  lực  lớn  lao  như  vậy,  cho  nên 

hương có thể trị bệnh, hương báu có thể trị bệnh. Công đức này rất lớn, có thể giúp ta lìa 

nhiễm trước. Hay nói cách khác, nó có thể giúp ta được tâm thanh tịnh, hương giúp ta 

đạt được chánh niệm. 

“Trong cõi la sát có hương, gọi là hải tạng, hương này để chuyển luân vương dùng. 

Nếu đốt một viên, mùi hương này xông khắp cung điện cho đến bốn quân, rồi thẳng lên 

hư không bay đi tự tại”. Đây là hương trong cõi la sát, đều có tác dụng rất thù thắng, 

không thể nghĩ bàn. 

“Trong thiện pháp đường có hương”, thiện pháp đường là trời đao lợi. Điện đường 

nơi vua trời đao lợi giảng kinh dạy học cho thiên nhân, gọi là thiện pháp đường. Thiên 

nhân đều tu thượng phẩm thập thiện, cho nên gọi đó là thiện pháp đường. Trong đường 

này  có  hương,  “gọi  là  hương  tánh  trang  nghiêm.  Nếu  đốt  một  viên,  xông  khắp  thiên 

chúng ở đây, khiến cho tất cả phát khởi tâm niệm Phật”. 

Thiên nhân tu hành khác với thế gian, nhân gian thiện căn sâu dày, dõng mãnh tinh 

tấn, vượt qua  thiên nhân. Nhưng trong  con  người  có nghiệp chướng sâu  nặng, giải  đãi 

biếng nhác, điều này không bằng thiên nhân, vì thế được thân người đáng quý là ở chỗ 

này.  Ở  đây  chúng  ta  thấy  chư  Phật  Bồ  Tát  độ  chúng  sanh  trong  cõi  dục  giới,  cũng 

thường  ở  đó  giảng  kinh  thuyết  pháp,  nhưng  không  thị  hiện  thành  đạo  ở  cõi  trời.  Bát 

tướng thành đạo không ở cõi trời, nhất định tại nhân gian, không ở đường khác. 

Trong kinh luận đại thừa Đức Phật dạy: “pháp môn bình đẳng, không có cao thấp”. 

Chúng ta đọc đến đây liền liên tưởng đến, pháp môn này không chỉ tất cả pháp môn Đức 

Phật nói, trên thực tế nó bao hàm tất cả pháp môn của thế xuất thế gian. Như các Tôn 

giáo khác  nhau  trên thế  gian  họ  đều  có  pháp  môn, trong học  thuật  cũng  có  pháp  môn. 

Pháp là phương pháp, môn là con đường, làm thế nào để khế nhập cảnh giới đó gọi là 

pháp môn. Pháp môn vô lượng, Chư Phật Bồ Tát đều thông đạt thấu suốt. Vẫn là một 

nguyên  lý, thông  triệt  một  pháp  môn  thì tất  cả pháp  môn  đều thông, một  bộ  kinh khai 

ngộ thì tất cả các kinh đều ngộ. Do đây có thể biết, điều đáng quý của việc học tập là 

quý ở chỗ nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu. Cổ nhân có câu ngạn ngữ nói rằng, 

học tập không được tham nhiều, tham nhiều nhai không nhuyễn, nuốt không trôi, không 

nếm  được  pháp  vị  chân  thật.  Vừa  bắt  đầu  đã  muốn  quảng  học  đa  văn,  họ  không  nếm 

được  pháp  vị,  học  bao  nhiêu  năm  vẫn  phiền  não  trùng  trùng.  Theo  lý  mà  nói,  tu  học 

đúng theo Phật pháp, hoặc tu học trong giáo lý thánh hiền, Nho giáo hay Đạo giáo cũng 

không ngoại lệ. Thời gian tu học càng lâu thì tâm địa càng thanh tịnh, phiền não càng 

nhẹ  trí  tuệ  càng  tăng  trưởng.  Như  vậy  nghĩa  là  tu  đúng  phương  pháp,  đi  đúng  đường. 

Nếu tu hành nhiều năm, phiền não chưa đoạn, thậm chí phiền não ngày càng nặng. Như 

vậy cần phải kiểm điểm lại, chắc mình đi sai đường, lập tức quay đầu. Vì sao vậy? Vì 

không quay đầu là lãng phí thời gian. Lãng phí tinh lực còn có thể bù đắp, lãng phí thời 

gian  thì  không  sao  tìm  lại  được,  điều  này  không  thể  không  trân  quý,  tuyệt  đối  không 

được lãng phí thời quang của mình. Nếu muốn nắm chắc trong thời gian ngắn ngủi, mà 

có thành tựu vô cùng thù thắng, thời gian này thông thường phải mười năm_ “mười năm 

đèn  sách,  nhất  cử  thành  danh”,  nếu  không  kiên  nhẫn  làm  sao  thành  tựu  được.  Người 

không thành tựu càng không có lòng kiên nhẫn, vì sao vậy? Vì tâm mông lung. 

Bây giờ chúng ta xem trong lớp học ở trường, quý vị thấy sự chú tâm của học sinh, 

thời gian tập trung tinh thần rất ngắn, chỉ khoảng mười mấy phút. Mười mấy phút sau, 

quý vị thấy họ bắt đầu nói chuyện thì thầm, tâm tán loạn, như vậy thì tiếp thu được gì? 

Trước  đây,  khi  chúng  tôi  đang  cầu  học,  lúc  thầy  Lý  Bỉnh  Nam  dạy  Lễ  Ký  cho 

chúng tôi, thầy nói đến Trịnh Huyền trong phần chú giải về trong Lễ Ký. Ông ta là một 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        84/16 

nhà nho lớn thời nhà Hán, tự là Khang Thành. Thời trẻ khi Trịnh Khang Thành đi cầu 

học, thầy ông là Mã Dung, cũng là đại nho thời nhà Hán, trong Hán Thư đều có truyện 

ký của họ. Mã Dung dạy học, ông có một thị hiếu là thích nghe âm nhạc trong lúc dạy. 

Chức quan của ông ta rất lớn, tương đương với bộ trưởng bây giờ, vì thế trong nhà ông 

có sẵn một ban nhạc, có thể biểu diễn ca múa, ông nuôi một ban nhạc trong nhà. Khi ông 

dạy học, trong giảng đường kéo một tấm rèm, vải rèm, kéo tấm rèm, sau bức rèm đó có 

mấy cô gái đang đàn cầm tấu nhạc. Ông ta dạy học cũng cần có âm nhạc làm nhạc đệm, 

lớp học của ông ta là như thế. Ông ta có rất nhiều học trò, không có học sinh nào không 

muốn đến hậu trường xem những cô gái đó. Chỉ có một học trò tên Trịnh Khang Thành, 

chính là Trịnh Huyền, theo Mã Dung học được ba năm, xưa nay chưa liếc vào sau tấm 

rèm đó dù chỉ một lần, rất chuyên chú. Trong lòng Mã Dung có sẵn dự định, Mã Dung 

biết rằng sở học một đời của ông, trong vòng ba năm Trịnh Khang Thành đã lãnh hội hết. 

Ông  biết  người  học  trò  này  tương  lai  nhất  định  hơn  mình,  ông  khởi  tâm  đố  kỵ.  Trịnh 

Khang Thành quả thật vượt qua ông ta. 

Bởi vậy khi học tập, quý vị thấy, người thầy nhận ra học trò nào tương lai có thành 

tựu, học trò nào không có thành tựu. Từ đâu để nhận ra điều này? Người chuyên chú có 

thành tựu, người tâm luôn lơ là không có thành tựu. Chúng ta thử nghĩ xem tuổi trẻ bây 

giờ, ở đây học tập kinh giáo, hoặc là học trong trường, có mấy người dụng tâm chuyên 

nhất vào bài học? Hầu như không có, tâm đều lơ lãng, như vậy làm sao mà dạy? 

Chúng tôi luôn cảm thán rằng, không phải không có thầy giáo giỏi, mà là không có 

học sinh siêng năng học tập. Một người thầy có tâm, kỳ vọng suốt đời của họ là hy vọng 

có người kế thừa học nghiệp và đạo nghiệp của họ, truyền từ đời này qua đời khác không 

để nó gián đoạn. Nhưng tìm đâu ra người như thế? 

Trước đây lúc thầy Lý nói chuyện với tôi, cũng thường rất cảm thán. Thầy nói học 

sinh tìm thầy giáo rất khó, có thể gặp không thể cầu. Thầy nói rằng, thầy tìm học trò lại 

càng khó hơn, còn khó hơn học sinh tìm thầy, đi đâu để tìm? Trong đời, muốn gặp một 

người để truyền đạo, cơ duyên này rất trân quý. Ngạn ngữ xưa thường nói: “Bất hiếu có 

ba, vô hậu lớn nhất”, những gì ta có được cần phải có truyền nhân. Nếu không có truyền 

nhân, khi chết đi, sự nghiệp một đời coi như thành con số không, không thể nói có thành 

tựu. Sự nghiệp một đời của ta rất bình phàm, không có thành tựu gì lớn lao, nhưng học 

sinh có thành tựu chính là thành tựu của mình. Đời kế tiếp của mình, đời kế tiếp nữa có 

thành tựu, đó thật sự là thành tựu của ta. 

Bởi  vậy  giáo  dục  của  người  xưa,  trong  giáo  dục  truyền  thống  xưa,  thứ  nhất  là 

truyền thừa đạo nghiệp. Gia đình ngày xưa, gia có gia đạo, gia đạo là gì? Là luân lý đạo 

đức, là điều mà tổ tông coi trọng. Theo tứ duy bát đức mà nói, hợp lại thành 12 chữ, hiếu 

để trung tín, lễ nghĩa liêm sỉ, nhân ái hòa bình. 12 chữ này nhà nhà đều phải học, nhưng 

có người trọng chữ hiếu, có người trọng nghĩa, có người trọng chữ nhân, không giống 

nhau. Con cháu đời sau của họ truyền thừa không tương đồng, đời này qua đời khác duy 

trì gia phong không sụp đổ, phải có người như vậy. Đối với hàng hậu nhân phải siêng 

năng dạy dỗ, để họ có khả năng truyền thừa, phát triển gia đạo ngày càng rực rỡ, vinh 

tông diệu tổ, nở mặt nở mày. Giá trị quan về nhân sinh của người xưa là kiến lập ở đây, 

không phải kiến lập ở bản thân, là kiến lập ở chỗ vĩnh hằng. 

Bốn nền văn minh cổ đại lớn trên thế giới, ba nền văn minh kia không còn, chỉ có 

Trung  quốc  tồn  tại,  vì  sao  vậy?  Vì  người  xưa  chú  trọng  việc  truyền  thừa  đạo  nghiệp, 

nhưng vấn đề này 100 năm cuối cùng của thời nhà Thanh thì bắt đầu lơ là. Sau khi nhà 

Thanh mất nước đến nay là 100 năm, chúng ta hoàn toàn bỏ quên nó. Hiện nay gặp phải 

thiên tai thảm họa, hy vọng lần thiên tai này khiến mọi người thật sự phản tỉnh, giác ngộ, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        85/16 

quay đầu, tìm lại những của báu gia truyền ngàn vạn năm nay của tổ tông. Dân tộc này 

được cứu, đất nước này vẫn đứng vững trên thế gian. Không những đất nước này có nền 

trị an lâu dài, đất nước này còn mang lại cho toàn thế giới sự an định hòa bình. Tư tưởng 

này không phải của chúng tôi, là tiến sĩ Townenbe người Anh nói_đây là một nhà lịch sử 

triết học  vĩ đại  người  Anh  vào thế  kỷ  trước. Chúng ta là  con cháu  Viêm  Hoàng, trong 

thời  đại  tiếp  theo  có  người  thật  sự  phát  tâm,  buông  bỏ  vạn  duyên  để  truyền  thừa  đại 

nghiệp này hay không? 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  văn  bên  dưới:  “Trời  tu dạ  ma  có  hương, gọi  là  tịnh  tạng 

tánh. Nếu đốt một viên, xông khắp thiên chúng, tất cả đều vân tập vào nơi ở của thiên 

vương, cung kính nghe vua trời thuyết pháp”. Đây là trời tu dạ ma tầng trời thứ ba của 

dục giới, gọi tắt là trời dạ ma. Họ cũng có hương, đốt một viên hương này, chúng trời 

ngửi được, vân tập vào nơi vua trời giảng kinh thuyết pháp. Dùng hương để vấn tập đại 

chúng.  Vua  trời  đao  lợi  cũng  dùng  hương  để  tập  hợp  đại  chúng.  Hương  khác  nhau  có 

hương thơm khác nhau, dùng nó để vân tập chủng tộc khác nhau, tác dụng rất lớn. 

Căn cứ theo kinh điển, chư Phật Bồ Tát, pháp thân Bồ Tát, Thanh văn Duyên giác, 

luôn ứng hóa ở cõi Ta bà, rõ ràng nhất là trong lục đạo. Chúng sanh có cảm, mùi hương 

này  chính  là  cảm_khi  chúng  ta  cúng  Phật  lễ  Phật  đều  đốt  hương,  hương  có  cảm.  Mùi 

hương có thể xông được bao xa? Nếu y như trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của 

quốc  sư  Hiền  Thủ,  lời  ngài  nói  là  thật  không  phải  giả,  thì  nó  chu  biến  pháp  giới. Chu 

biến pháp giới là nói hiện tượng dao động, đốt hương phải chăng là hiện tượng dao động? 

Đúng vậy, âm thanh cũng là hiện tượng dao động. Cho đến hoa nở hoa tàn, phải chăng 

đều là hiện tượng dao động? Chỉ cần là hiện tượng vật chất đều là hiện tượng dao động. 

Hiện nay các nhà lượng tử lực học cũng nói rằng, tất cả mọi hiện tượng đều do dao động 

hình  thành,  hiện  tượng  không  giống  nhau  là  do  tần  suất  không  tương  đồng.  Tần  suất 

chậm biến thành thể cứng, tần suất nhanh hơn một chút biến thành mềm mại, như da trên 

thân thể  chúng ta, đây  là  tần  suất  hơi  chậm  một  chút  tạo nên, cây  cỏ  hoa lá  cũng vậy. 

Tốc độ tần suất nhanh hơn nữa biến thành hơi nước, nhanh hơn nữa liền biến thành sóng 

điện, từ trường, đều do tần suất không giống nhau. Còn thêm vào ý niệm, khởi tâm động 

niệm, ý niệm có nhiễm tịnh khác nhau, có thiện ác không đồng, cho nên cảnh giới bên 

ngoài xuất sanh vô tận. 

Những điển tịch này chúng ta đều đã học, chúng ta cũng từng cùng nhau chia sẻ, 

đối với sự cảm ứng này, chúng ta thâm tín không nghi. Ý niệm vừa khởi, nó liền chu 

biến pháp giới, nói theo nhân quả ta có thể không sợ hải ư? Ta khởi một niệm ác, khắp 

biến pháp giới hư không giới đều biết. Nếu khởi một thiện niệm, khắp biến pháp giới hư 

không giới cũng đều biết, con người chúng ta có thể khởi ác niệm sao? Ác niệm chiêu 

cảm  nên  khổ  báo  trong  tam  đồ,  niệm  thiện  chiêu  cảm  nên  phước  báo  nhân  thiên,  đều 

không  ra  khỏi  lục  đạo.  Nếu  muốn  vượt  thoát  luân  hồi  lục  đạo,  trong  đời  này  chúng  ta 

chắc chắn làm được, chỉ có niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Ngoài pháp môn này ra, bất kỳ 

pháp môn nào khác, dù khổ tu như thế nào cũng không ra khỏi luân hồi lục đạo. Đây là 

thật, không phải giả. Vì sao vậy? Vì tất cả các pháp môn đều phải đoạn tận phiền não, 

mới có thể ra khỏi tam giới. Đức Phật nói rất rõ ràng, trong tam giới, tam giới là dục giới, 

sắc giới, vô sắc giới, đây là tam giới. Đoạn tận 88 phẩm kiến hoặc của tam giới, ta mới 

vĩnh viễn không đọa vào ba đường ác. Thử nghĩ xem ta có năng lực này chăng? Phiền 

não đầu tiên của kiến hoặc là thân kiến. Trong thân kiến ác niệm dễ khởi nhất là tự tư tự 

lợi, danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, tham sân si mạn, ta đoạn được nó chăng? Nếu 

đoạn tận những thứ này, mới sanh vào được trời sắc giới. Nếu không đoạn được những 

thứ này không thể ra khỏi dục giới. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        86/16 

Quý vị thử nghĩ xem trời dạ ma, bên dưới nói trời đâu suất, trời hóa lạc, trời tha hóa 

tự tại đều là dục giới. Càng lên cao thì ý niệm tham muốn càng nhạt. Ý niệm tham dục 

của chúng ta quá mãnh liệt, quá thâm sâu, dục vọng mãnh liệt này tương lai đi về đâu? 

Vào địa ngục, vào ngạ quỷ, đời sau được thân người là vấn đề nan giải, sao phải khổ như 

vậy? Không đạt được thân nhân thiên, quý vị có thể về thế giới Cực Lạc chăng? Làm gì 

có đạo lý đó! 

Người ta niệm Phật, mỗi niệm đều có cảm ứng với Phật A Di Đà. Còn mình một 

ngày  niệm  mười  ngàn  câu  Phật hiệu, nhưng không  có  câu  nào  có  cảm  ứng  cả, nguyên 

nhân gì vậy? Dục vọng mãnh liệt tạo nên chướng ngại. Niệm Phật cũng không có hiệu 

quả, nếu như không buông bỏ những tội nghiệp đó. Cần phải sám hối, sửa đổi bản thân, 

như vậy mới có lợi ích. Đây là chân lý, không phải may mắn. 

Việc của thế gian quý vị có thể hối lộ, đối với Phật Bồ Tát điều đó chỉ gây thêm tội 

lỗi. Có thể quỷ thần vẫn còn tham ô, Phật Bồ Tát tuyệt nhiên không hề có. Quý vị muốn 

hối lộ Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc, không có chuyện đó, tư duy này là sỉ nhục Phật 

Bồ Tát, tội càng nặng hơn, như vậy làm sao vãng sanh! Chúng ta không thể không biết 

điều này, không thể không thấu triệt. 

Đạo  đức và trí  tuệ của thiên  nhân  cao hơn  con  người.  Chúng  ta  ngày  nay  không 

thực hành được ngũ luân ngũ thường, tứ duy bát đức, hoàn toàn trái ngược, thiên nhân 

không làm trái. Nếu thiên nhân làm trái, họ cũng đọa vào ba đường ác, nghiệp nhân quả 

báo không sai một li. Bất hiếu cha mẹ, bất kính tôn trưởng, không thể yêu thương huynh 

đệ, bất nhân bất nghĩa, làm sao có thể được thân người? Nếu như đến những đạo lý này 

cũng không hiểu, làm điều càn quấy, người không biết không có tội, không biết là ngu si. 

Từng nghe đến giáo huấn thánh hiền, cho dù chỉ tiếp xúc một ít, chứng tỏ ta có thiện căn 

rất  sâu dày, đã  gặp được. Gặp  được không  chịu  học, điều  này  phải  tự  mình  chịu  trách 

nhiệm,  không  được  trách  nhân  duyên.  Ta  đã  gặp  được  nhân  duyên,  nhưng  không  chịu 

học,  khi  học  thì  không  như  pháp,  không  tuân  theo  lời  dạy  của  chư  Phật  Bồ  Tát,  trách 

nhiệm này cũng phải tự mình gánh vác. 

Trong thời đại hiện nay, thầy dạy học trò nhưng không có quyền uy. Hay nói cách 

khác  là  thầy  không  dạy  nổi  học  sinh,  cha  mẹ  không  dạy  được  con  cái.  Như  vậy  thì  ta 

phải chịu trách nhiệm hoàn toàn, tương lai sanh lên cõi trời hay đọa địa ngục, tuyệt đối 

không được oán trời trách người, phải tự mình chịu trách nhiệm. Người hiếu thuận cha 

mẹ, cha mẹ sẽ chịu trách nhiệm thay ta. Người tôn kính sư trưởng, thầy tổ sẽ thay mình 

chịu trách nhiệm, nếu họ chỉ sai phương hướng, dạy ta hư hỏng, là họ có tội. 

Trong xã hội hiện nay hoàn toàn dựa vào bản thân, rất đáng thương! Không ai có 

thể giúp mình, chúng ta nằm trong số những người đáng thương này. Người có chút giác 

ngộ, tự biết mình không có năng lực này. Chỉ có cầu chư vị thánh hiền, cầu Chư Phật Bồ 

Tát, có thật cầu chăng? Người thật cầu không nhiều, thế nào gọi là thật cầu? Là người y 

giáo  phụng  hành,  đây  là  dùng  chân  tâm  để  cầu.  Tôi  muốn  cầu,  cũng  muốn  đọc,  cũng 

muốn nghe, nhưng không làm được, như vậy không phải thật cầu. Người thật cầu ít nhất 

cũng đầy đủ tín- giải- hành, thực hành tất cả những gì mình đã học. Sau cùng là chứng, 

hành trì lâu ngày sẽ chứng. Thực tế mà nói, thời gian học không dài lắm, mười năm, nếu 

có thể kiên trì mười năm là có thành tựu. 

Trong  Lễ  Ký  của  Nho  giáo  nói  rằng:  “Bảy  năm  tiểu  thành,  chín  năm  đại  thành”, 

đây là pháp thế gian ngày xưa. Thành tựu nhỏ, theo Phật pháp mà nói thành tựu nhỏ là 

được tam muội, được tâm thanh tịnh, thành tựu lớn là trí tuệ khai mở. Bảy năm được tâm 

thanh tịnh, thêm hai ba năm nữa là trí tuệ hiện tiền, nếu chúng ta không thực hành thì 

không còn cách nào khác. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        87/16 

Trong thời đại ngày nay thiện tri thức ít, không dễ gặp được Phật pháp chân thật, 

gặp rồi cũng không biết bắt đầu từ đâu, không biết như thế nào là đúng. Nếu thật sự giác 

ngộ  những  vấn  đề  này,  ta  mới  cảm  kích  Phật  A  Di  Đà  đã  mở  pháp  môn  vô  cùng  thù 

thắng này, chính là một câu Phật hiệu. 

Phát tâm bồ đề, như thế nào là phát tâm bồ đề? Đại sư Ngẫu Ích nói rất hay, tôi chỉ 

nhất tâm cầu vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc, ngoài ra không cầu thêm gì khác, 

đây gọi là tâm vô thượng bồ đề. Niệm rốt ráo một câu Phật hiệu, vạn duyên buông bỏ. 

Ngày xưa có rất nhiều trường hợp, mấy năm thành công? Ba năm, đến thế giới Cực Lạc 

làm  Phật.  Quý  vị  xem  trong  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  và  Vãng  Sanh  Truyện,  có  bao 

nhiêu người ba năm thành tựu! 

Trước đây khi tôi giảng kinh ở Đài Loan, có một vị pháp sư tên Đức Dung, tuổi tác 

khoảng bằng tôi. Ông từng hỏi tôi, những câu chuyện trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục và 

Vãng Sanh Truyện là thật ư? Tôi nói đương nhiên là thật. Cổ nhân không giống người 

bây giờ, họ không nói dối, những gì họ truyền lại đều là chân tướng sự thật. Ông ta nói 

niệm Phật ba năm đều vãng sanh, niệm vừa đúng ba năm là hết thọ mạng chăng? Ông 

hỏi tôi  một  câu hỏi như  thế. Tôi nói  rằng không  thể, đâu  mà  trùng hợp vậy, làm  gì  có 

chuyện vừa đúng ba năm là hết thọ mạng, không thể được. Ngẫu nhiên có một hai người 

còn  được,  còn  đây  nhiều  như  vậy,  hầu  như  trên  1/3,  đây  là  điều  không  thể.  Đây  là 

nguyên nhân gì? Vì công phu ba năm đã thành tựu, không cần thọ mạng của mình nữa, 

cầu Phật đến tiếp dẫn, Phật nhất định đến, có thể giải thích như vậy. 

Tôi nói những điều này,  mấy  năm  trước  có  một  người thanh niên  ở  Thẩm  Quyến 

nghe được, anh ta phát tâm làm  một cuộc thí nghiệm. Buông bỏ vạn duyên, nhất tâm 

niệm Phật A Di Đà, niệm ba năm xem có vãng sanh tự tại chăng. Anh ta bế quan, nhờ cư 

sĩ Hướng Tiểu Lợi hộ quan, đây là cư sĩ Hoàng Trung Xướng. Quả thật niệm được hai 

năm mười tháng, còn thiếu hai tháng nữa mới đầy ba năm thì anh ta vãng sanh. Không 

phải là hết thọ mạng mà là anh ta không cần, thật tuyệt, anh ta làm thí nghiệm để chứng 

minh cho chúng ta thấy, tuy còn thọ mạng nhưng không cần. Chỉ cần niệm đến công phu 

thành phiến, có thể vãng sanh bất kỳ lúc nào. Anh ta là người thời hiện đại, ngay trước 

mắt chúng ta, làm chúng minh chúng ta. Khi vãng sanh đoan tướng hy hữu, lưu lại xá lợi. 

Hướng  Tiểu  Lợi xây  cho  anh ta  một  tháp  xá  lợi  nhỏ trong  khuôn  viên  của  đạo  tràng. 

Điều  này  không  phải  giả,  đó  nghĩa  là  phát  tâm  bồ  đề  vô  thượng,  nhất  hướng  chuyên 

niệm, anh ta đã thành công. 

Thông thường vì sao chúng ta không thể thành công? Vì tham sống sợ chết. Nếu 

chúng  ta  thành  lập  một  đạo  tràng,  thiết  lập  một  niệm  Phật  đường,  niệm  Phật  suốt  24 

tiếng đồng hồ không gián đoạn. Treo bên ngoài một tấm bảng nói niệm Phật ba năm nhất 

định vãng sanh, như vậy thử xem có ai dám đến chăng. Trên tấm bảng này nói, ba năm 

là  phải  chết, họ  có  dám  đến  chăng?  Tham  sông  sợ  chết, cho nên  không  thể  thành  tựu. 

Tập khí phiền não của mình rất nặng mà tự mình không hề hay biết. 

Sáu tầng trời của dục giới, Chư Phật Như Lai, pháp thân Bồ Tát, Thanh văn Duyên 

giác, thường đến đây giáo hóa. Phật Bồ Tát đại từ đại bi, nơi nào chúng sanh đau khổ thì 

các ngài liền đến đó. Hiện nay chúng sanh trên địa cầu khổ, Phật Bồ Tát có đến chăng? 

Đến, chúng ta không biết, mắt thịt của phàm phu không nhận ra được. Trong mỗi ngành 

mỗi nghề, nam nữ già trẻ đều có. 

Trong những phần tích dẫn này, ta thấy cõi dục giới có Phật pháp, trời đao lợi có 

niệm Phật, trời dạ ma có thuyết pháp. Trời đâu suất, “trong trời đâu suất có hương, gọi là 

tín độ phược la, nhất sanh sở hệ trước tòa Bồ Tát. Nếu đốt một viên, hưng đại hương vân, 

xông khắp pháp giới, rơi xuống tất cả các dụng cụ cúng dường, cúng dường tất cả hội 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        88/16 

chúng Bồ Tát trong đạo tràng Như Lai”. Trời đâu suất, đạo tràng của Bồ Tát Di Lặc, ở 

đây không phải nói đến nội viện, mà là nói ngoại viện, nội viện quá thù thắng. Quý vị 

xem: “Ngoại viện đốt hương, nhất sanh sở hệ trước tòa Bồ Tát”, đây là ai? Đây chính là 

Bồ Tát Di Lặc, bởi vậy trời đâu suất là cõi phàm thánh đồng cư. Nội viện là thánh nhân, 

đào tràng của Đẳng giác Bồ Tát. Ngoại viện là phàm phu, kém vài bậc so với trời sơ 

thiền. Nhất sanh sở hệ chính là nhất sanh bổ xứ, ở trước tòa của Bồ Tát Di Lặc, chúng ta 

tin rằng không phải Bồ Tát Di Lặc ứng hóa đến đây. Như chúng ta thờ tượng Bồ Tát Di 

Lặc, thờ bài vị của Bồ Tát Di Lặc, đốt một viên hương trước tượng Bồ Tát. Đương nhiên 

được oai thần của Bồ Tát Di Lặc gia trì, cho nên hương này biến thành hương vân cái, 

xông  khắp  pháp  giới.  Trong  khói  hương,  quý  vị  thấy:  “Rơi  xuống  tất  cả  các  dụng  cụ 

cúng  dường”,  rơi  xuống  là  động  từ,  đọc  thanh  khứ,  không  đọc  thanh  thứ  ba,  mà  đọc 

thanh thứ tư, nghĩa là từ trên cao rơi xuống. Rơi xuống những gì? Tất cả dụng cụ cúng 


dường. 

Thiên nhân của thế giới Cực Lạc cúng dường mười phương Chư Phật, trong tay tự 

nhiên hiện ra dụng cụ cúng dường. Đây là Bồ Tát Di Lặc gia trì, dụng cụ cúng dường từ 

trên  trời  rơi  xuống. Dùng  dụng  cụ  này  cùng  dường  tất  cả  hội  chúng  Bồ  Tát  trong  đạo 

tràng của Như Lai, đạo tràng giảng kinh thuyết pháp. 

Lúc Đức Thế Tôn còn tại thế suốt đời dạy học, trong kinh điển chúng ta thấy đạo 

tràng  của  chư  thiên  cũng  không  ngoại  lệ.  Thiên  vương,  thiên  nhân  học  Phật,  cũng  có 

giảng kinh thuyết pháp. Chư Phật Bồ Tát, Thanh văn Duyên giác ứng hóa trong đó, cũng 

là giảng kinh dạy học. Từ trong kinh văn đã chứng minh cho chúng ta thấy, hiện nay thế 

gian này thiên tai dồn dập, chúng ta đã hiểu vì sao thiên tai nhiều như vậy? Vì Phật pháp 

đã biến chất. Từ giảng kinh thuyết pháp, đến nay biến chất thành kinh sám Phật sự. Khi 

Đức Phật còn tại thế, chẳng những không có kinh sám Phật sự, dù một lần cùng nhau 

niệm Phật cũng không. Khi Đức Phật tại thế chỉ giảng kinh thuyết pháp, tu hành là việc 

cá nhân của mỗi người, Phật tuyệt đối không hỏi đến. Phật nói cho chúng ta tám vạn bốn 

ngàn pháp môn, mỗi người tu theo căn cơ của mình, ta thích tu pháp môn nào thì tu pháp 

môn  đó.  Quý  vị  thỉnh  giáo  Phật,  ngài  liền  nói,  còn  như  không  thỉnh  giáo  ngài  không 

nghe không hỏi. Ngài biết tình hình tu học của mỗi người, ta có chứng ngộ hay không, 

có  chứng quả hay  không, ngài đều biết hết, vì sao  vậy?  Trong mười  nguyện  Phổ  Hiền 

nói hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, hỏi làm gì chứ? 

Do đây có thể biết, không ngừng huân tập kinh giáo mới là điều quan trọng. Đức 

Phật giúp tất cả chúng sanh lìa khổ được vui, phương pháp duy nhất là giúp ta phá mê 

khai ngộ. Khổ từ đâu mà có? Khổ do mê tạo ra. Vui từ đâu mà có? Vui nhờ khai ngộ mà 

có. Giúp ta phá mê khai ngộ, phương pháp thiện xảo nhất, phương pháp thích hợp nhất 

là giảng kinh dạy học. Cho nên từ sau khi Đức Phật khai ngộ là bắt đầu dạy, cho đến lúc 

viên tịch, suốt 49 năm không gián đoạn, đây gọi là Phật pháp. 

Đức Phật không xây dựng đạo tràng, suốt đời đêm ngủ dưới gốc cây, ngày ăn một 

bữa. Không có đạo tràng, không có vướng bận, không có đấu tranh. Có đạo tràng là có 

đấu tranh, có đạo tràng là có vướng mắc, có âu lo. Cho nên Đức Phật không cần gì cả, 

rất dứt khoát. 

Phật giáo truyền đến Trung quốc, đạo tràng là mười phương, không phải người nào 

sở hữu. Ai quản lý đạo tràng? Ngày xưa là đế vương, quốc gia quản lý. Chế độ dân chủ, 

sớm nhất chính là thực hiện trong đạo tràng, những người ở trong đạo tràng, trong đạo 

tràng có trụ trì có chấp sự, ai đảm nhiệm? Do mọi người tuyển chọn. Nhiệm kỳ một năm. 

Quy củ ngày xưa, ngày 30 tháng 12 từ chức, bắt đầu lập tức tuyển cử. Người tuyển chọn 

ra, đến ngày mồng hai tháng một là nhậm chức, nhiệm kỳ một năm. Đây là chế độ dân 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        89/16 

chủ,  được  tuyển  liên  tục  có  thể  nhậm  chức  liên  tiếp.  Tuyển  chọn  ra  là  để  phục  vụ  đại 

chúng. Còn đại chúng thì sao? Đại chúng ở đây chuyên tu. Cho nên chọn ra chấp sự là 

hộ  pháp,  giảng  kinh  dạy  học  là  hoằng  pháp.  Hoằng  hộ  là  nhất  thể,  không  có  tư  tâm. 

Trong  lúc  dạy  học  tuyển  bạt  đời  tiếp  theo,  hiện  nay  gọi  là  người  kế  nhiệm,  người  tục 

Phật tuệ mạng. 

Đào tạo người hoằng pháp lợi sanh, hiện nay không còn, không thấy, cho nên xã 

hội sao không loạn được? Thiên tai sao không dồn dập được? Nguyên nhân là như vậy. 

Nếu đạo tràng Phật giáo, khôi phục lại chế độ ngày xưa, phương pháp ngày xưa, xã hội 

sẽ an định, thiên tai được hóa giải, đây là đạo lý nhất định. Cho nên giáo dục Tôn giáo, 

hiện nay quan trọng hơn bất kỳ điều. Phải đoàn kết Tôn giáo, phải học tập lẫn nhau, phải 

hiểu biết lẫn nhau, mới thật sự hóa giải được mâu thuẫn giữa các Tôn giáo. Nếu không 

học tập, không giao tiếp, như vậy không giải quyết được vấn đề. 

Hiện nay  thế giới không giống nhau, ngày  xưa  không  có  phương  tiện  giao  thông, 

không có tin tức. Người sanh vào thời đại đó rất ít đi đâu, suốt đời không giao tiếp, vì 

vậy mới tạo nên khác chủng tộc, bất đồng văn hóa. Hiện nay giao thông phương tiện, địa 

cầu biến thành một nhà, đi vòng quanh trái đất chỉ khoảng vài ngày. Tin tức phát triển, 

bất kỳ  một gốc nhỏ nào trên địa cầu xảy ra vấn đề, thông qua  mạng internet và truyền 

hình vệ tinh, lập tức nhận được tin tức. Ta có thể không quan tâm người khác được sao? 

Người  khác  là  toàn  thế  giới.  Chúng  ta  muốn  gia  đình  hòa  thuận,  đồng  thời  chúng  ta 

muốn toàn thế giới hòa thuận. Ta muốn bản thân mình sống đời hạnh phúc mỹ mãn, thì 

cũng hy vọng tất cả chúng sanh trên toàn thế giới đều có cuộc sống viên mãn, đều có 

cuộc sống hạnh phúc. Con người đồng với tâm này, tâm đồng với lý này. Phật Bồ Tát 

dạy  chúng  ta  như  vậy,  chư  vị  thánh  hiền  cũng  dạy  chúng  ta  như  vậy,  chúng  ta  có  thể 

không tin chăng? Trái với giáo huấn của tổ tông, thiên tai liền hiện tiền. Đây là đạo lý gì, 

đó là học vấn rất thâm sâu, từ từ ta tìm trong điển tích, trong kinh điển, đều có đáp án rất 

viên mãn thấu đáo. 

Lên  tầng  cao  hơn  nữa:  “Trời  diệu  biến  hóa  có  hương”,  chính  là  trời  hóa  lạc,  có 

hương, “gọi là đoạt ý tánh. Nếu đốt một viên, trong bảy ngày, rơi xuống tất cả dụng cụ 

trang  nghiêm  không  thể  nghĩ  bàn”.  Hương  của  trời  hóa  lạc,  cũng  rơi  xuống  tất  cả  các 

dụng cụ trang nghiêm, không có nói bảy ngày, có thể chỉ là một lần. Ở đây, càng lên cao 

thì phước báo càng lớn. Người ở trời hóa lạc dùng những dụng cụ cúng dường này đến 

cúng dường trời tha hóa tự tại. Trời tha hóa tự tại phước báo quá lớn, tất cả những nhu 

cầu thiết yếu, không cần tự mình biến hóa. Tầng thứ năm bên dưới, tức là trời hóa lạc 

cúng dường cho họ. Cho nên những dụng cụ cúng dường này của trời hóa lạc, là để cúng 

dường tầng trời thứ sáu. Đây là tầng trời cao nhất của dục giới, cũng là dục vọng thấp 

nhất, hầu như dục vọng dần dần mất hết. Thật sự đoạn tận dục vọng, cảnh giới họ được 

nâng cao, sanh đến trời sắc giới, không còn ở trong dục giới. 

“Ở trên là nói về các loại hương của thế gian, đều có công dụng thù thắng như thế”. 

Đây là Niệm Lão ví dụ cho chúng ta thấy, quý vị thấy sáu tầng trời dục giới, mỗi tầng 

trời đều có hương báu, có tác dụng thù thắng như thế. “Huống gì bổn nguyện Di Đà Như 

Lai hiện ra, là hương của vạn đức pháp giới”, như vậy làm sao sánh được! Hương của 

Phật A Di Đà từ đâu mà có? Từ nguyện bảo hương phổ huân, tự tánh hiển lộ ra. Tự tánh 

là  nhân  của  hương  báu,  hoằng  nguyện  làm  duyên  cho  họ,  nhân  duyên  tụ  hội,  quả  đức 

liền hiện tiền. Hương xông này là quả đức, liền hiện tiền. Người ở thế giới Cực Lạc thấy 

sắc  nghe  hương  là  có  thể  chứng  quả.  Như  ở  trước  nói,  thấy  ánh  sáng  màu  sắc  chứng 

được vô sanh pháp nhẫn. Chứng được vô sanh pháp nhẫn, trong giáo lý đại thừa là Bồ 

Tát thất địa trở lên, địa vị này rất cao. Trong Kinh Nhân Vương nói rằng, ba địa vị của 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        90/16 

vô sanh pháp nhẫn là ba phẩm thượng trung hạ. Hạ phẩm vô sanh pháp nhẫn là Bồ Tát 

thất địa, trung phẩm  là  Bồ  Tát bát  địa, thượng phẩm  là  Bồ  Tát  cửu địa. Lên thêm  nữa 

không phải là vô sanh pháp nhẫn, mà gọi là tịch diệt nhẫn. Hạ phẩm là Bồ Tát thập địa, 

trung phẩm là Bồ Tát Đẳng giác, thượng phẩm là quả vị Diệu giác, là tịch diệt nhẫn. 

Tất cả vạn pháp ở thế giới Cực Lạc giúp Bồ Tát tu nhân chứng quả, có lợi ích lớn 

như vậy, có công đức trang nghiêm thù thắng như vậy. 

Bên dưới Niệm Lão trích dẫn Kinh Duy Ma. Như Phẩm Phật Hương Tích của Kinh 

Duy Ma, trong này có đoạn kinh văn nói rằng: “Lúc đó Duy Ma Cật hỏ Bồ Tát Chúng 

Hương rằng, Hương Tích Như Lai lấy gì thuyết pháp?” Đoạn kinh văn này nói cho ta 

biết  một  chân  tướng  sự  thật,  căn  tánh  tất  cả  chúng  sanh  trong  mười  phương  cõi  Phật 

không giống nhau_Ở thế gian này của chúng ta, trong hội Lăng Nghiêm Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni hỏi Bồ Tát Văn Thù Sư Lợi, vì thế giới Ta Bà thực tế chính là vì chúng sanh 

trên địa cầu này. Chọn ra một pháp môn thích hợp với căn tánh của chúng ta, để học tập 

pháp môn này. Bồ Tát Văn Thù chọn cho chúng ta Quan Thế Âm Bồ Tát Nhĩ Căn Viên 

Thông. Ngài nói người trên địa cầu chúng ta, những chúng sanh này nhĩ căn sắc bén nhất. 

Thấy không rõ nhưng nghe rất rõ, nghĩa là năng lực nghe mạnh hơn năng lực thấy. Bồ 

Tát Quan Thế Âm tu về nhĩ căn, căn tánh chúng sanh ở thế gian tương ưng với Bồ Tát 

Quán Thế Âm, vì thế ngài có nhân duyên đặc biệt với chúng ta, “thử phương chân giáo 

thể, thanh tịnh tại âm thanh”. Lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, suốt đời giảng kinh thuyết 

pháp, dùng âm thanh làm Phật sự, không có văn tự. 

Chúng ta thử nghĩ xem, ở phương đông, lúc Khổng tử dạy học cũng không có văn 

tự, cũng là dạy học. Sau khi Khổng tử mất, học trò ông thông qua trí nhớ, ghi chép lại 

những  lời  của  thầy  mình  thành văn  tự, lưu  truyền  cho  hậu  thế, đó  chính  là  Luận Ngữ. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni cũng như vậy, sau khi Phật nhập diệt, hàng đệ tử ngài đứng 

ra kết tập kinh tạng, ghi chép lại tất cả những lời Phật dạy, viết thành văn tự lưu truyền 

cho hậu thế. Nhưng đệ tử của Phật rất nhiều, kết tập kinh điển có tổ chức có kế hoạch, 

gọi là kết tập kinh tạng. Chủ trì công việc này là tôn giả Ca Diếp, phụ trách giảng lại là 

tôn giả A nan. Ký ức của tôn giả A nan rất tốt, tất cả kinh điển Đức Phật dạy hầu như 

ngài  nhớ  hết,  đều  giảng  lại  một  lần.  500  vị  A  la  hán  làm  chứng,  họ  là  đồng  học,  500 

đồng học làm chứng. Vấn đề gì nói ra có một người phản đối lập tức xóa bỏ ngay, mọi 

người chứng minh lời ngài A nan nói ra đúng là lời Phật dạy, không nói theo ý mình dù 

chỉ một chữ, nếu có hoài nghi liền được xóa bỏ. Phương pháp kết tập nghiêm cẩn như 

thế, mục đích là tạo niềm tin cho người đời sau. 

Ở nước Hương Tích, căn tánh chúng sanh ở đây là thiệt căn sắc bén nhất. Nghĩa là 

nói với họ, họ nghe không hiểu, cho họ thấy họ cũng không hiểu, nhưng khi họ ăn họ lập 

tức hiểu ngay, thiệt căn sắc bén nhất. Cho nên Hương Tích Như Lai độ chúng sanh, là 

đem đến rất nhiều thức ăn cho họ ăn, ăn xong là khai ngộ. Căn tánh của họ là như vậy, 

không giống nhau, khai ngộ thông qua việc ăn uống. 

Hôm nay thời gian đã hết, tiết học sau chúng ta học tiếp đoạn này. 



 

 

 

 

 

 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        91/16 

 





  Tập 248 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 22.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 301, hàng thứ hai, bắt đầu xem từ đó. 

Như Kinh Duy Ma, Phẩm Hương Tích Phật nói: Lúc đó Duy Ma cật hỏi Bồ Tát 

Chúng Hương, Hương Tích Như Lai dùng gì để thuyết pháp? Bồ Tát đó nói: Như Lai 

nước tôi thuyết vô văn tự, chỉ dùng chúng hương khiến chư thiên nhân được vào luật 

hạnh, Bồ Tát mỗi mỗi ngồi dưới cây hương, ngửi diệu hương này, liền nhận được tất cả 

đức tạng tam muội”. Đây là một đoạn trong Kinh Duy Ma, nói Bồ Tát ở nước Hương 

Tích, căn tánh của họ và thế gian chúng ta không giống nhau. Từ đó có thể biết, những 

lời  trong  kinh  Dịch  nói:  “vật  dĩ  loại  tụ,  nhân  dĩ  quần  phân”,  đây  là  một  chân  lý.  Vật 

thường  là  từng  loại  từng  loại.  Con  người  chí  thú  không  giống  nhau,  căn  tánh  không 

tương đồng. Thiện căn phước đức nhân duyên có sai biệt với nhau. Người chí thú tương 

đồng rất dễ dàng tụ hội lại cùng nhau. Hứng thú không tương đồng thì không dễ dàng gì 

tụ  tập  lại  cùng  nhau.  Thí  dụ  như  thích  những  nơi  giải  trí,  hát  hò  nhảy  múa  yêu  thích 

những thứ này, và những người thích nghe kinh niệm Phật như chúng ta vĩnh viễn không 

thể đi với nhau. Phật đường, giảng đường của chúng ta họ sẽ không đến. Sân khấu khiêu 

vũ,  ca  hát  của  họ  chúng  ta  cũng  sẽ  không  đến,  giống  như  tình  hình  này  vậy.  Mười 

phương thế giới chư Phật Bồ Tát họ phải tiếp dẫn mỗi mỗi chúng sanh căn tánh không 

tương  đồng,  cũng  phân  biệt  quốc  độ  khác  nhau.  Căn  tánh  tương  đồng  họ  sẽ  sinh  vào 

cùng một nơi. Họ có một sức hấp dẫn, trong Phật Pháp nói họ có thể nhìn thấy quang. 

Quang này nhìn thấy nó rất quen thuộc, rất hoan hỷ, rất tự nhiên, họ liền đến nơi đó tụ 

hội. Thế giới chư Phật cũng như vậy. 

Thế giới ta bà nhĩ căn nhạy bén nhất, người dùng nhĩ căn dùng quen rồi, cũng tự 

nhiên đến thế giới Ta bà. Nước Hương Quốc, đây là ngửi mùi hương, ngửi mùi hương, 

trong năm căn tỷ căn nhạy bén nhất. Họ ngửi hương có thể khai ngộ. Thiệt căn nhạy nhất 

họ  nếm  vị  có  thể  chứng  quả.  Cho  nên  cư  sĩ  Duy  Ma  Cật  hỏi  Bồ  Tát  Chúng  Hương, 

Hương Tích Như Lai- Đức Phật làm giáo chủ nước Hương Tích này, “lấy gì để thuyết 

pháp”? Dùng phương pháp gì để hóa độ chúng sanh? Vị Bồ Tát đó nói: Như Lai nước tôi 

thuyết vô văn tự. Không dùng ngôn ngữ, không dùng văn tự, chỉ dùng các hương khiến 

chư thiên nhân được vào luật hạnh, luật hạnh chính là giới luật oai nghi. Dùng phương 

pháp gì để dạy họ? Dùng chúng hương là được rồi. Chúng hương, chúng ta tin rằng mùi 

vị của hương này rất nhiều, phẩm loại không giống nhau. Đây là thiên nhân của quốc độ 

đó,  cõi  Phàm  thánh  đồng  cư.  Bồ  Tát  này  mỗi  mỗi  ngồi  dưới  cây  Hương,  ngửi  diệu 

hương này là có được tất cả đức tạng tam muội. Bồ tát ít nhất là chúng sanh cõi Phương 

tiện hữu dư. Họ không phải là cõi Phàm thánh đồng cư, cõi đồng cư là thiên nhân. 

Cũng giống như Thế Tôn dạy chúng sanh trong lục đạo, chúng ta nói là giáo dục 

phổ thế, giảng những gì? Giảng luân lý, giảng đạo đức, giảng nhân quả. Đây nhất định là 

tương đồng. Phật nói những điều này đều ở trong Kinh A Hàm. Cho nên A Hàm 12 năm 

đầu tiên này là giáo dục phổ thế. Bồ Tát là trong Đại thừa mới có danh hiệu như vậy. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        92/16 

Trong Tiểu thừa có Thanh văn, có Duyên giác. Nhân thiên trong thế giới này tiếp đến là 

Bồ Tát. Phật hướng dẫn họ là để cho họ ngồi dưới cây hương. Chúng ta biết thọ hương 

phẩm loại này nhất định là vô cùng phức tạp. Đại biểu cho pháp môn khác nhau, thiện 

căn phước đức nhân duyên khác nhau. Ngửi diệu hương này liền có thể khai ngộ, liền có 

thể chứng quả, khế nhập cảnh giới Như lai. 

Nay  Cực  lạc  Diệu  hương  cũng  lại  như  vậy,  công  đức  vô  biên,  phổ  huân  thập 

phương, rộng làm lợi ích. Bảo hương của Thế giới Cực Lạc, trước đây chúng ta đã học 

qua, không những là hiển lộ của tánh đức, hơn nữa có Phật A Di Đà dùng bổn nguyện 

đức hạnh gia trì. Cho nên nó có công đức vô biên, cũng có thể nói là thập phương chúng 

sanh, ngửi được hương của Phật, gặp được quang của Phật, lợi ích phổ biến nhất là giúp 

đỡ họ tăng trưởng chánh niệm, tăng trưởng tín tâm. Điều này là phổ biến nhất. Nếu như 

thiện căn sâu dày, phước đức nhân duyên lúc sẽ thành chưa thành, thời khắc then chốt 

này, ngửi hương thấy quang đều có thể xúc phát sự khai ngộ của họ. Điều này chúng ta 

thấy trong cổ đức, trong ghi chép của cổ đức nhìn thấy rất nhiều, nói là lục trần thuyết 

pháp thuộc về loại này. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm có nói: “tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí”, câu nói 

này ý nghĩa rất sâu, không dễ dàng để lý giải. Những kinh luận này chúng ta đọc nhiều 

rồi, dần dần liền có thể lãnh hội được. Đó là nguyên nhân gì? Hiện tại chúng ta cũng mơ 

hồ biết được một ít rồi. Bởi vì không có pháp nào không phải là tánh đức hiển lộ ra. Đã 

là tánh đức vậy thì tất cả đều có thể hội thông. Chúng ta nói ba loại hiện tượng, hiện 

tượng tự nhiên, hiện tượng tinh thần, hiện tượng vật chất, nó là thông, trong nó không có 

chướng ngại. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “lý sự vô ngại, sự sự vô ngại”. Đây đều là 

chân  thật.  Vì  vậy  chúng  ta  mới  thể  hội  đến  điều  Phật  đã  nói:  “pháp  môn  bình  đẳng, 

không có cao thấp”, cao thấp khác nhau đều do căn tánh của chúng sanh không tương 

đồng. Cảnh giới bên ngoài đích thực không có sai biệt. Chúng ta nói ba loại hiện tượng 

đều không có sai biệt, một tức là ba, ba tức là một. 

Nên có thể khiến cho chúng sanh ngửi hương đều tu Phật hạnh. Họ khai ngộ, họ 

khế nhập rồi. 

“Trần lao cấu tập”, là phiền não. Chúng ta thấy trong kinh giáo Đại thừa có nói: 

kiến tư phiền não, trần sa phiền não, vô minh phiền não. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, “tự nhiên không khởi”. Dùng phương pháp này giúp 

đỡ tất cả chúng sanh, đoạn phiền não, khai trí tuệ. 

Dưới đây nói, “kiến kinh trung đệ nhị thập phẩm”, phẩm thứ 20 là “đức phong hoa 

vũ”.  Cực  lạc vạn vật  đều lấy  vô lượng bảo  hương hợp thành.  Đây  là  kinh  văn đã nói 

trong phẩm thứ hai mươi. “Kỳ hương phục huân thập phương thế giới”, những thứ này 

đều thị hiện cho chúng ta, pháp giới sự sự vô ngại. Đây là thật tướng các pháp. 

Chúng ta xem tiếp đoạn kinh văn dưới đây. 

“Ngã tác Phật thời, thập phương Phật sát, chư Bồ Tát chúng, văn ngã danh dĩ, giai 

tất đãi đắc, thanh tịnh giải thoát, phổ đẳng tam muội, chư thâm tổng trí, trú tam ma địa, 

chí ư thành Phật”. Đến đây là nguyện này. Nguyện thứ 44 “phổ đẳng tam muội nguyện”, 

“định trung thường cúng, vô lượng vô biên, nhất thiết chư Phật, bất thất định ý.” Đây là 

nguyện thứ 45, nguyện định trung cúng Phật. Nếu không như vậy không thủ chánh giác. 

Trong chương này có hai nguyện. Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm lão. 

“Hựu chương trung” đây là chương bên phải. Từ “chí ư thành Phật” trở về trước, biểu thị 

nguyện thứ 44 phổ đẳng tam muội. Từ “định trung” về sau biểu thị cho nguyện thứ 45 

trong định cúng Phật. Các nguyện từ nguyện 44 trở về sau, cho đến nguyện thứ 48. Đều 

là nguyện cho ngoài quốc độ đó, Bồ Tát phương khác, nghe tên Di Đà, được pháp ích 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        93/16 

thù thắng. Văn tự không nhiều, những gửi gắm rất rõ ràng. 43 nguyện về trước, toàn là 

nguyện nói mười phương thế giới niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Di Đà gia trì cho họ. Về 

sau,  năm  nguyện  từ  nguyện  thứ  44  trở  đi,  năm  nguyện  cuối  cùng  này  không  có  phát 

nguyện cầu sanh Thế giới Cực Lạc. Nước kia là ngoài Thế giới Cực Lạc ra, không phải 

là Thế giới Cực Lạc, ngoài Thế giới Cực Lạc, Bồ Tát của thế giới phương khác. Cũng 

tức là nói tất cả Bồ Tát trong quốc độ mười phương. Nếu như có nhân duyên này, cũng 

nghe được Phật hiệu của A Di Đà Phật. Giống như cổ đức đã nói “nhất lịch nhĩ căn, vĩnh 

vi đạo chủng”. Cấp bậc Bồ Tát không giống nhau, có thập tín vị Bồ Tát, có thập trụ Bồ 

Tát, thập hạnh Bồ Tát, thập hồi hướng, thập địa Bồ Tát khác nhau. Bất luận là Bồ Tát 

đẳng cấp nào, nghe đến danh hiệu A Di Đà Phật, không có ai không đạt được lợi ích. 

Điều này không thể nghĩ bàn! 

“Thủ  đệ tứ  thập tứ”,  năm  nguyện  cuối, đầu  tiên  là nguyện  thứ  44.  Nguyện  nhờ 

nghe danh mà đắc các tam muội, cho đến thành Phật. “Đãi nghĩa là “cập” vậy. “Dịch Hệ 

Từ, thủy hỏa tương đãi. Chú viết: “thủy hỏa bất tương nhập, nhi tương đãi cập”. Chúng 

ta thường nói nước lửa không dung nhau. Nhưng trong Kinh dịch đích thực có một quẻ 

“thủy  hỏa  ký  tề”.  Vậy  có  nghĩa là thực sự  không dung  nhau sao?  Không phải,  có  thể 

dung  hòa  nhau.  Có  thể  tương  dung  mà  không  tương  dung  đó  là  duyên  không  đồng. 

Trong đây ý nghĩa rất sâu sắc. Không nên nói pháp giới hư không giới, lớn quá, chúng ta 

chỉ nói trái đất này thôi, hoặc là thu nhỏ hơn, chúng ta chỉ nói đơn giản là một quốc gia, 

hoặc  là  một  khu  vực. Rút  nhỏ  hơn  nữa  nơi  thành  thị  chúng  ta, cư  dân  trong  đó  có  thể 

dung hòa nhau không? Có thể không cãi nhau không? Có thể không xung đột không? Có 

thể. Lúc nào thì có thể? Mọi người đều giác ngộ rồi thì có thể. Nếu như mê hoặc điên 

đảo vậy thì rất khó. Đây tức là nói dùng chân tâm thì có thể, dùng vọng tâm thì không 

thể. Vọng tâm là gì? Tự tư tự lợi, khởi tâm động niệm tổn người lợi mình. Như vậy là 

phát sinh  xung đột  rồi, không thể  dung hòa  với nhau,  nước lửa  không dung nhau  rồi. 

Nếu như một khi đã khai ngộ, tất cả chúng sanh khắp pháp giới hư không giới và ta là 

cùng môt thanh tịnh viên minh thể, tất cả những đối lập toàn hóa giải hết, không còn đối 

lập nữa. Vậy  thì  không phải nước  lửa liền  dung  hòa  rồi  sao? Đối  với  chúng  sanh hiện 

tiền mà nói, Phật đà giáo dục quan trọng lắm. 

Ngày xưa tiên sinh Trần Đại Hội từng phỏng vấn tôi hai lần, đề mục phỏng vấn là 

Hòa Hợp Chẩn Cứu Khủng Hoảng, có tập một và tập hai. Lần này, vào đầu tháng này, 

chúng tôi lại gặp nhau ở Malaysia, cũng làm phỏng vấn một lần nữa. Chúng tôi gọi lần 

phỏng  vấn  này  là  Hòa  Hợp  Chẩn  Cứu  Khủng  Hoảng,  tập  thứ  ba.  Chúng  tôi  cũng  mời 

Mahathir, trưởng lão Mahathir từ nước ngoài trở về, thân thể mệt mỏi nên không tham 

gia. Ông đổi hai chữ trong đề mục này, ông nói Giáo Dục Chẩn Cứu Khủng Hoảng, rất 

có lý. Cho thấy vị trưởng lão này rất coi trọng giáo dục. Nhưng hai chữ giáo dục chung 

chung  quá,  giáo  dục  rất  nhiều.  Cho  nên  tôi  lại  nghĩ  ra  hai  chữ  thêm  vào  đó  nữa, Giáo 

Dục Thánh Hiền Chẩn Cứu Khủng Hoảng. Như vậy sẽ rất viên mãn. Hai chữ này không 

thể không thêm. Không thêm hiện tại mỗi một nơi đều làm giáo dục, giáo dục rất phát 

triển, trường học rất nhiều. Vì sao không thể giải quyết vấn đề xã hội? Cho nên nói giáo 

dục Thánh hiền, giáo dục Thánh hiền tốt, bao gồm tất cả các tôn giáo, tất cả thánh hiền 

các dân tộc. Giáo Dục Thánh Hiền Chẩn Cứu Khủng Hoảng, dùng danh xưng này vậy. 

Cũng đem giáo dục Thánh hiền đột phá rồi. Đây là nói đến “thủy hỏa ký tề”. Nó vốn là 

tương đồng. Nó là từ một tự tánh biến hiện ra, không có gì không tương nhập. Không 

tương nhập, nó không phải là bình thường. Tương tức tương nhập mới là bình thường. 

Cũng tức là nói trong tất cả vạn pháp khắp pháp giới hư không giới, không tìm ra có thứ 

gì xung đột. Vì sao vậy? Cùng một tự tánh biến hiện ra, làm sao mà có xung đột được! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        94/16 

Lại “đãi” nghĩa là “truy” vậy. Theo ý của Hội Sớ, khiến cho người nghe tức thời 

đạt được các tam muội. Nên nói “giai tất đãi đắc”. Ý nghĩa này cũng tốt. Nghĩa là truy 

điều gì? Đuổi kịp. Dõng mãnh tinh tấn, họ đuổi kịp rồi, làm cho những người nghe danh 

hiệu  Di  Đà  này, công  đức  danh  hiệu  đích  thực  không  thể  nghĩ  bàn. Thế gian  chúng  ta 

người  nghe  danh  hiệu  rất  nhiều,  rất  nhiều.  Người  niệm  Phật  nhiều,  người  nghe  danh 

càng nhiều hơn người niệm Phật. Có rất nhiều người nghe danh, quí vị hỏi họ có hiểu A 

Di Đà Phật hay không? Hiểu được. Họ niệm hay không? Họ không niệm. A Di Đà Phật 

nghĩa là gì đều không biết được. Họ nói đó là tôn giáo, đó là mê tín. Niệm A Di Đà Phật 

có thể đạt được điều tốt, được điều tốt gì? Họ không thấy được. Nhưng trong A lại ya 

thức của họ, có thiện căn của Tịnh Tông hay không? Có. Trong đời này chưa thành thục, 

có đời sau kiếp sau, nếu gặp được duyên thiện căn này sẽ tăng trưởng. Nói cách khác, 

mỗi người thiện căn thành thục, người trong đời này nhất định vãng sanh, đều là quá khứ 

vô lượng kiếp về trước cũng giống như họ, đều là đi con đường như vậy. Cho nên chúng 

ta đối với những người này, phải chúc phúc cho họ, phải xưng tán họ. Không thể coi 

thường, không thể xem nhẹ họ. Hiểu được đạo lý này rồi, chúng ta trong mọi lúc mọi nơi, 

giúp đỡ Phật A Di Đà tuyên dương đức hiệu. 

Hình như là mười năm trước, tôi giảng kinh ở Hongkong, một hôm ngồi trong xe 

đi trên đường, nhìn thấy người đi trên đường, mặc áo sơ mi, áo thun, trên đó in những 

hoa văn kỳ quái. Tôi nghĩ mặc áo quần như vậy đi lại khắp nơi, vì sao lại không mang áo 

quần in chữ A Di Đà Phật? Làm cho mọi người không phải đều trồng được thiện căn rồi 

sao? Tôi vừa đề xướng quả nhiên có người in ra rồi, còn có người in kinh văn lên, thậm 

chí còn có người in tượng Phật lên nữa. Tôi nói in tượng Phật lên thì không tốt lắm. Áo 

quần  ra  mồ  hôi  lại  phải đi  giặt  thì  không  được  cung  kính, viết  danh  hiệu  thì  được rồi. 

Dùng danh hiệu A Di Đà Phật là được rồi. Đây là gì? Đây chính là làm cho tất cả những 

người chưa tiếp xúc với Phật Pháp, hoặc là người đối với Phật Pháp hiểu lầm nghiêm 

trọng,  làm  cho  nó  vừa  qua  nhãn  căn  thì  vĩnh  viễn  thành  đạo  chủng.  Chúng  ta  đi  trên 

đường cũng có thể niệm Phật, không nên quá lớn tiếng, lớn tiếng rất tốn sức, không tốn 

sức, nhỏ tiếng niệm Phật. Những người đi qua bên cạnh chúng ta, họ có thể nghe chúng 

ta đang niệm Phật. Vẫn còn có một phương tiện, hiện nay có máy niệm Phật, rất nhiều 

người trên người mang theo máy niệm Phật, đi khắp nơi đều nghe được danh hiệu Phật, 

thực sự là âm dương đều được lợi. Khiến cho rất nhiều chúng sanh được nghe danh hiệu 

Di Đà. Chắc chắn họ được pháp ích thù thắng. 

Dưới đây nói, Tống dịch viết: tất cả mười phương quốc độ chư Phật, chư vị Bồ 

Tát,  nghe  danh  hiệu  tôi, những  người  có  duyên  ít  một  chút  với  thế  giới  A  Di  Đà  Phật 

phải giúp đỡ họ. 

Những chúng Bồ Tát này nghe được A Di Đà Phật, “ứng thời chứng đắc tịch tĩnh 

tam ma địa”. Tịch tĩnh tam ma địa là gì? Chính là trên kinh đề đã nói, “thanh tịnh bình 

đẳng giác”. Vì sao nói như vậy? Quí vị phải thực sự hiểu được ý nghĩa rõ ràng của câu A 

Di Đà Phật, chúng ta liền có thể lãnh hội được. Danh hiệu có thể dịch, hoàn toàn không 

khó dịch. A dịch là vô, Di Đà phiên là lượng, Phật dịch là trí tuệ, hoặc dịch là giác ngộ. 

Cho nên danh hiệu A Di Đà Phật này hoàn toàn phiên dịch thành ý nghĩa tiếng trung là 

vô lượng trí, vô lượng giác, dễ dịch. Trí tuệ từ đâu mà sanh ra? Từ tâm thanh tịnh mà 

sanh ra. Giác từ đâu mà sanh ra? Từ tâm bình đẳng sanh ra, tương ưng với kinh đề. Cho 

nên bản kinh này, Phật nói với ngài A Nan, Ông có muốn thấy thanh tịnh bình đẳng giác 

không? Thanh tịnh bình đẳng giác là ai? Chính là biệt danh của Phật A Di Đà. Phật A Di 

Đà  gọi  là  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  chính  là  vô  lượng  giác,  vô  lượng  trí,  chính  là  ý 

nghĩa này vậy. Cho nên “ứng thời chứng đắc”, điều này sau khi nghe qua, Bồ Tát căn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        95/16 

tánh lanh lợi, liền phiền não nhẹ, trí tuệ trưởng, nên nói là “một nghe ngàn ngộ”. Người 

Trung Quốc nói người thông minh, nghe một biết mười, nghe một biết một trăm. Bồ Tát 

một nghe ngàn ngộ. Đặc biệt là Bồ Tát cấp bậc cao, giống như thập địa Bồ Tát, chúng ta 

không hoài nghi tí nào cả. 

“Kỳ trung ứng thời chứng đắc, diệc tức giai tất đãi đắc chi ý”. Ý nghĩa này đều có 

thể tương thông. Thanh tịnh là trú nơi tam muội, không nhiễm không chấp trước. Bởi vì 

họ không có chấp trước, kiến tư phiền não đoạn rồi, được tâm thanh tịnh. Trú nơi tam 

muội  không  nhiễm  không  chấp  trước,  nên  nói:  thanh  tịnh  tam  muội.  Điều  này  họ  đạt 

được rồi. 

Như Hội Sớ viết: “tịch tĩnh tam ma địa, vô phược vô trước, cố danh thanh tịnh”. 

Phược là đại danh từ của phiền não. Giống như sợi dây trói chặt quí vị lại vậy. Quí vị 

không tự do nữa. Cho nên đoạn phiền não cũng gọi là mở trói, giải thoát. Quí vị giải trừ 

phiền não, thoát ly khổ nạn được đại tự tại. Trước là chấp trước tướng, nó tương thông 

với ý nghĩa của chữ phược. Nơi đây tất cả đều là đại danh từ của phiền não. 

“Hựu giải thoát giả”, đọc là tạ là động từ, đọc là giải là danh từ, cũng chính là nói 

giải trừ phiền não. Thoát ly lục đạo luân hồi, thoát ly tam giới. Đây gọi là giải thoát. Trú 

nơi tam muội, lìa tất cả trói buộc mà được tự tại, gọi là giải thoát tam muội. Như Hội Sớ 

viết: Chỉ quán vô ngại, nên gọi giải thoát.  Cảnh giới của danh từ giải thoát này sai biệt 

rất lớn. Chúng tôi nêu một ví dụ thì mọi người sẽ rõ ràng thôi. Trong Kinh Hoa Nghiêm 

Bồ  Tát  có  51  cấp  bậc,  từ  sơ  tín  vị  đến  Đẳng  giác,  Sơ  tín  phiền  não  đã  giải  được  rồi. 

Thoát ly sơ tín vị, họ liền đến nhị tín. Phiền não của nhị tín cởi mở được, họ thoát ly nhị 

tín liền đến tam tín. Đây gọi là giải thoát. Họ nếu như không có cách gì để cởi mở, họ 

liền không có cách gì để thoát ly. Liền không thể nâng cao. Cho nên Bồ Tát 51 giai cấp, 

mỗi một cấp đều rất khó để giải thoát. Cửa đầu tiên là khó nhất. Cửa đầu tiên chúng ta 

hiện tại đều không có cách gì để giải thoát. Cửa đầu tiên chính là sơ quả Tu đà hoàn của 

Tiểu  thừa.  Bồ  Tát  sơ  tín  vị.  Phải  giải  thoát  thứ  gì?  Trong  kiến  tư  phiền  não  phải  giải 

thoát kiến phiền não, tức là kiến hoặc. Tam giới có 88 phẩm. Ở trong dạy học Phật đem 

88 phẩm kiến hoặc quy nạp thành năm loại lớn. Chúng ta dễ ghi nhớ. Năm loại lớn, thứ 

nhất là thân kiến, chúng ta có giải trừ được nó hay không? Không còn chấp trước thân là 

ta nữa, thân không phải là ta, thân là sở hữu của ta. Bây giờ nói cho quí vị điều này trước. 

Hướng lên trên, hướng lên trên nữa, lúc đến nơi tương đối rồi sẽ nói cho quí vị, cái ta sở 

hữu cũng không có, ta và sở hữu của ta đều không thể có. Đó là gì? Đó là Bồ Tát khai 

ngộ, gần  như  tâm  thập  tín  tròn  đầy  rồi,  liền  nói  cho  quí  vị,  sở  hữu  của  ta  cũng  là  giả, 

cũng không tồn tại. Đầu tiên là thân kiến. Thứ hai là phá biên kiến, biên kiến là đối lập, 

là tương đối. Ta và người là tương đối, với sự cũng tương đối, với thiên địa vạn vật cũng 

tương đối, chính là tôi anh và người kia, đây là tương đối, tất cả những xung đột, nghiệp 

chướng, tập khí toàn là từ trong tương đối mà sanh ra. Nếu như tương đối được cởi bỏ, 

phiền não tập khí hơn một nửa sẽ bị bỏ đi. 

Dưới  đây  thứ  ba  và  thứ  tư  người  Trung  Quốc  gọi  là  thành  kiến.  Người  nào  đó 

thành kiến nặng quá, đây là gì? Tự cho mình đúng, tức vọng tưởng chấp trước, toàn là 

sai trái. Bởi vì có thành kiến, quí vị không thể tùy hỷ công đức, quí vị không thể hằng 

thuận chúng sanh. Nếu như thành kiến không có nữa, quí vị có thể tu tùy hỷ, quí vị liền 

có thể hằng thuận chúng sanh. Cho nên những thứ này, kiên cố chấp trước cánh cửa này 

chúng ta không đột phá nổi. Không đột phá được ngày nay chúng ta ở địa vị nào? Phật 

Giáo tiểu học là thập tín vị, chúng ta đang ở tại cửa của tiểu học Phật Giáo, chưa đi vào. 

Kiến hoặc  buông  bỏ,  cởi  mở  được  rồi, quí  vị  thoát ly  địa  vị  phàm  phu, tiến  vào  thánh 

nhân. Bồ Tát sơ tín vị là Thánh nhân, không phải là phàm phu nữa. Bảy lần trở lại cõi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        96/16 

trời cõi người, họ nhất định không đọa đường ác. Bảy lần trở lại họ sẽ thoát ly lục đạo 

luân hồi. Quí vị xem giải thoát, họ có thể thoát ly rồi. Đến thất tín Bồ Tát liền thoát ly 

lục đạo. Họ liền sanh đến tứ thánh pháp giới cõi Phương tiện hữu dư. Chúng ta liền hiểu 

được, danh từ giải thoát này, cũng là từ sơ phát tâm đến quả vị diệu giác, ngày ngày đều 

dùng  nó.  Giải  thoát  chính  là  buông  bỏ,  giải  chính  là  buông  bỏ,  cởi  bỏ.  Thoát  chính  là 

thoát ly, nâng cao, hướng thượng nâng cao lên, không ngừng hướng thượng nâng cao, 

đến quả vị rốt ráo thứ 52. Đây là cứu cánh vị. 

Trong Hội Sớ nói: “chỉ quán vô ngại, cố danh giải thoát”. Chỉ là buông bỏ, quán là 

nhìn  thấu.  Chỉ  quán  không  có  chướng  ngại,  không  những  không  có  chướng  ngại,  như 

đoạn trước đã nói đến “thủy hỏa ký tề”. Nó tương chuyển tương thành. „Chỉ‟ giúp đỡ 

„quán‟, „quán‟ lại giúp đỡ chỉ, giúp đỡ lẫn nhau, đây là giải thoát. 

Lại  nói:  niệm  Phật  tam  muội,  có  thể  từ  được  tất  cả  phiền  não,  có  thể  giải  thoát 

sanh tử. Nên gọi thanh tịnh giải thoát tam muội. Trong tất cả tam muội, tam muội cũng 

là tiếng Phạn, tiếng Ấn độ, cũng có thể dịch ra, những từ này đều do tôn trọng mà không 

dịch. Tam dịch là chánh, muội dịch là thọ. Tam muội là gì? Là hưởng thụ bình thường, 

cũng dịch là “chánh định”. Nói cách khác, hưởng thụ bình thường là định, là tâm thanh 

tịnh. Hỉ nộ ai lạc đều không bình thường. Vì sao vậy?  Tâm động rồi. Chư Phật Như Lai, 

A la hán đắc chánh thọ. Họ ở trong tất cả cảnh giới không động tâm, sẽ không bị cảnh 

bên ngoài quấy nhiễu nữa. Đây gọi là chánh thọ. Tiếng Phạn xưng nó là tam muội. Niệm 

Phật  tam muội có thể đoạn trừ tất cả phiền não. 

Ngày nay chúng ta niệm Phật  phiền não trừ chưa được, Vì sao vậy?  Vì công phu 

chưa đủ. Câu danh hiệu Phật này chưa niệm thành thục, công hiệu chưa niệm nó ra được. 

Như thế nào là công hiệu niệm ra được? Phiền não niệm mất rồi, đây chính là niệm Phật 

tam muội. Ví dụ như thuận cảnh, thiện duyên, người sinh tâm hoan hỷ. Hoan hỷ cũng là 

tâm trạng, cũng là quí vị khởi vọng niệm. Quí vị bị cảnh giới chuyển rồi. Một câu A Di 

Đà Phật đè xuống loại tâm hoan hỷ đó, khôi phục bình thường. Gặp phải nghịch cảnh, 

gặp phải ác duyên, tâm sân nhuế sanh khởi, tâm oán hận sanh khởi. Đây đều không phải 

là bình thường. Nho gia dùng lễ để tiết chế, tâm trạng có thể phát tác, không nên quá 

đáng quá. Trong đó có phân lượng, chớ vượt quá. Nho không ra khỏi lục đạo luân hồi 

nên dùng điều này là được rồi, Phật phải siêu việt lục đạo, siêu việt lục đạo thì dùng thứ 

này chưa được, nhất định phải trừ diệt nó cho sạch sẽ, cho nên một câu danh hiệu Phật 

công đức rất lớn! Cảnh giới bên ngoài tiếp xúc rồi, thất tình lục dục bên trong đó khởi 

lên, lập tức dùng câu danh hiệu Phật này đè nó xuống. Đây chính là công phu. Đem tinh 

thần  của  quí  vị  chuyên  chú  vào  câu  danh  hiệu  Phật.  Quí  vị  sẽ  không  bị  cảnh  giới  bên 

ngoài quấy nhiễu. Đây gọi là công phu, đây là thực sự niệm Phật. Niệm đến trình độ nào? 

Niệm đến cảnh giới bên ngoài có tiếp xúc cũng không bị quấy nhiễu, không niệm Phật 

cũng không bị quấy nhiễu. Tâm bình tĩnh. Đây là gì? Đây gọi là niệm Phật  tam muội, 

quí vị đạt được rồi. Không niệm Phật cũng là như vậy, niệm Phật cũng là như vậy. Tất 

cả  đều  không  bị  bên  ngoài  quấy  nhiễu,  phải  luyện  tập.  Câu  đầu  tiên  trong  Luận  ngữ: 

“học nhi thời tập chi”, tập chính là trong cuộc sống hằng ngày phải luyện tập, nếu luyện 

công phu này, chúng ta tuy học nhưng không biết luyện tập, cũng tức là nói trong cuộc 

sống hằng ngày câu danh hiệu Phật này không dùng đến, còn phải làm cho tâm trạng của 

chúng ta không ngừng phát tác. Mỗi ngày vẫn cứ sống trong thế gian thất tình lục dục. 

Đây là thế gian gì? Đây là thế gian luân hồi. Mỗi ngày thất tình lục dục lọt hướng ra bên 

ngoài, tâm này gọi là tâm luân hồi. Nghiệp mà do tâm luân hồi tạo ra đều là nghiệp luân 

hồi. Niệm Phật cũng là nghiệp luân hồi. Niệm Phật là thiện nghiệp trong luân hồi, đời 

sau được phước báo, không thể đoạn phiền não, không thể giải thoát. Điều này không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        97/16 

thể  không  biết.  Từ  đó  có  thể  biết  được,  tu  hành  chúng  ta  thực  sự  chỉ  đang  học  Phật, 

không có tu hành. Tu là sửa cho chính, tu sửa, hành là hành vi. Khởi tâm động niệm là 

hành vi của ý nghiệp. Ngôn ngữ là hành vi của khẩu nghiệp. Thân thể động tác là hành 

vi của thân nghiệp. Chúng ta ngày ngày học Phật, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, 

đối lập với những thứ chúng ta đã học, là hai việc khác nhau, nó không phải là cùng một 

sự việc. Đây là gì? Học mà không tập, học mà không tu, “tập” được giảng trong Luận 

ngữ và chữ “tu” trong nhà Phật nói có cùng một ý nghĩa. Chúng ta ngày ngày đang học 

mà không tu. Những phiền não tập khí này chúng ta chưa tu sửa nó trở lại. Lúc này công 

phu không đắc lực, không thể nói là công phu, không có công phu. Không dụng công 

làm gì có công phu? Học rồi thật làm đó mới gọi là công phu. Ví dụ như quí vị thật làm 

rồi, sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần, khởi tâm động niệm thực sự dùng câu A Di 

Đà Phật để trấn áp nó xuống, lúc mới trấn áp như thế nào? Nó lại khởi lên. Dường như là 

thường không trấn áp được, đây là điều quí vị đang làm. Không phải là không trấn áp 

được, công phu của quí vị vẫn chưa đắc lực. Sức mạnh của phiền não tập khí lớn hơn 

sức mạnh niệm Phật của quí vị. Quí vị không trấn áp được nó. Quí vị phải nổ lực chăm 

chỉ mà làm, ngày ngày đều làm. Thời thời khắc khắc nhắc nhở rồi lập tức làm. Ba năm 

năm năm thì trong lúc niệm Phật khoảng một tiếng đồng hồ, còn có năm ba vọng tưởng. 

Công phu dần dần đắc lực. Niệm được năm năm sáu năm, đi vào niệm Phật  đường niệm 

được một cây hương, một tiếng rưỡi đồng hồ, một vọng niệm cũng không có, đó gọi là 

công phu đắc lực, vẫn chưa gọi là niệm Phật tam muội. Niệm Phật  tam muội là gì? Lúc 

không  niệm  Phật,  trong  cuộc  sống  hằng  ngày  tất  cả  những  cảnh  giới  bên  ngoài  quí  vị 

nhìn  thấy  đều  không  động  tâm,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm.  Đây  là  tam  muội. 

Tam muội thành tựu rồi, vãng sanh sẽ thành tựu. Người được niệm Phật tam muội tùy 

thời đều có thể đi, Phật A Di Đà bất cứ lúc nào cũng đến đón tiếp quí vị. Ý niệm của quí 

vị  chỉ vừa  nghĩ  Phật đến  tiếp dẫn tôi, Phật  liền đến. Không nên  sợ  cự  ly  mười  vạn  ức 

quốc độ Phật, ý niệm này của chúng ta vừa khởi, Phật đã biết được rồi. Phật vì sao đến 

tiếp quí vị? Bởi vì quí vị đối với thế giới này không mong cầu gì, không có ý niệm gì, 

ngài  liền  đến  ngay.  Ngày  nay  chúng  ta  cầu  Phật,  cầu  Phật  đến  tiếp  dẫn,  Phật  vì  sao 

không đến? Chúng ta đối với thế giới này còn có rất nhiều vướng bận, rất nhiều mà chưa 

buông bỏ được. Phật nếu như thực sự đến rồi, chúng ta còn chưa muốn đi, thì Phật cũng 

ngại, cho nên Phật không đến, quí vị là giả, không phải là thật. Thật thì Ngài sẽ đến thật. 

Quí vị là giả, Ngài sẽ không đến. Cảm ứng đạo giao không thể nghĩ bàn. 

Cho nên niệm Phật tam muội thực sự có thể trừ tất cả phiền não. Câu nói này quí 

vị nếu như thực sự nhớ được, trong cuộc sống hằng ngày hỉ nộ ai lạc, hoặc là nói lúc tâm 

trạng phát tác, một câu danh hiệu Phật có thể trấn áp được nó. Tam mật trong mật tông 

tương ưng hiệu quả sẽ càng lớn. Chúng ta tuy chuyên tu pháp môn niệm Phật, nhưng 

cũng có thể dùng phương pháp này của nó để giúp đỡ chúng ta, nghĩa là niệm Phật cộng 

thêm quán tưởng. Quán tưởng điều gì? Trong Kinh Kim Cang có hai câu rất hay: “phàm 

có hình tướng đều là hư vọng”, “tất cả pháp hữu vi như mộng huyễn bào ảnh”. Cảnh giới 

hiện  tiền  quí  vị  lập  tức  nhớ  đến  hai  câu  nói  này,  quí  vị  liền  khôi  phục  bình  thường, 

không còn tâm trạng hóa nữa. Nên nhớ, thời thời khắc khắc phải nhắc nhở, nhắc nhở mọi 

lúc mọi nơi. Không nhắc nhở quí vị liền bị mê, quí vị đã chuyển theo cảnh giới. Chuyển 

theo cảnh giới thì gọi là dùng tâm luân hồi tạo nghiệp luân hồi. Quí vị làm sao có thể ra 

khỏi luân hồi được? Muốn ra khỏi luân hồi, chúng ta chỉ tạo tịnh nghiệp ở thế giới Tây 

phương. Phát tâm bồ đề nhất hướng chuyên niệm là tịnh nghiệp. Thế giới này sáu căn 

đối với sáu trần là nhiễm nghiệp, làm cho sáu căn của chúng ta đều hướng về Phật A Di 

Đà,  mới  có thể viễn ly  sự  nhiễm  ô  này,  không  còn  chấp  trước  tướng nữa.  Vạn  duyên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        98/16 

buông bỏ, chúng ta mới  thực  sự  vãng sanh được. Người thật làm, người  ta  làm  gương 

cho chúng ta xem. Họ có thể làm được, chúng ta cũng có thể làm được, năm ba năm thì 

thành tựu rồi. Sau khi thành tựu quí vị vẫn chưa vãng sanh, Phật chưa đến tiếp dẫn quí vị, 

trong tâm quí vị muốn đi Ngài chưa đến tiếp dẫn quí vị, vậy thì chắc chắn ngài đã giao 

nhiệm  vụ  cho  quí  vị. Quang  minh, trí  tuệ,  nguyện  lực  của  Phật  gia trì quí vị. Trên  thế 

giới này nhất định có rất nhiều người có duyên với quí vị. Quí vị đi tiếp dẫn họ, đi giúp 

đỡ họ dẫn dắt thêm vài người vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc, chính là nhiệm vụ này 

vậy. Tuyệt đối không phải là bảo quí vị ở lại thế giới này thọ hưởng gì đó, không có ý 

nghĩa này. Ngũ dục lục trần hơi có một chút tham luyến, là quí vị đọa lạc rồi, quí vị sẽ 

không vãng sanh được. Điều này không thể không biết. Tam muội thành tựu trú tại thế 

gian này, đó chính là Bồ Tát tái lai. Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Trong tùy 

hỷ  học  diệu  dụng,  “tùy  duyên  diệu  dụng,  oai  nghi  hữu  tắc”,  làm  gương  tốt  cho  tất  cả 

những  người  sơ  học,  trồng  thiện  căn  cho  xã  hội  đại  chúng,  thì  sự  trú  thế  này  sẽ  có  ý 

nghĩa. Cho nên niệm Phật có thể trừ phiền não, có thể giải thoát sanh tử. 

Lại nói phổ đẳng, phổ là phổ biến, đẳng là bình đẳng. Kinh Bi Hoa gọi nó là biến 

chí tam muội. Sự bình đẳng gọi biến chí tam muội. Phân Đà Lợi Kinh gọi nó là phổ chí 

tam muội. Bản Tống Dịch gọi nó là phổ biến tam ma địa. Bản Đường dịch gọi đó là bình 

đẳng tam ma địa môn. Đây là bản khác của kinh này. 

Cho đến trong kinh luận Đại thừa, giải thích đối với hai chữ phổ đẳng. Xem thêm 

nhiều ý nghĩa của nó chúng ta sẽ hiểu được. Phổ biến bình đẳng, đây là nói về dụng tâm. 

Trên đề kinh của Kinh Vô Lượng Thọ “thanh tịnh” tiếp theo đó chính là “bình đẳng”, 

cuối cùng là “giác”, giác này chính là đại triệt đại ngộ , minh tâm kiến tánh. 

Hội Sớ giải thích rằng: “nếu y theo chư sư chỉ là Bồ Tát mới đắc được danh tam 

muội  vậy,  cũng  là  một  danh  xưng  của  tam  muội  .  Cảnh  Hưng  nói:  “Phổ  là  nghĩa  phổ 

biến, đẳng là nghĩa tề đẳng. Sở kiến rộng khắp, Phật Phật đều thấy, nên trú nơi định, gọi 

là  phổ  đẳng”.  Đây  là  Phật  tri  Phật  kiến. Vì  sao  vậy?  Nếu  theo  chân  đế  mà  nói, đây  là 

cảnh giới Như Lai. Phổ là nơi đâu cũng thấy, nơi đâu cũng rõ. Đẳng là bình đẳng, chỉ có 

minh tâm kiến tánh, mới thực sự thấy được pháp pháp bình đẳng. Trong kinh giáo Đại 

thừa nói với chúng ta “pháp môn bình đẳng, không có cao thấp”, thực sự là pháp pháp 

bình đẳng, không có cao thấp. Người như thế nào thì thấy được? Minh tâm kiến tánh, 

cũng tức là nói Hoa Nghiêm viên giáo sơ trụ Bồ Tát mới có phổ đẳng tam muội. Phổ 

đẳng tam muội chúng ta có thể biết được, nghiêm túc mà nói, là pháp thân Bồ Tát trong 

cõi Thật báo trang nghiêm của Chư Phật Như Lai mới có. Phật, Bồ Tát trong thập pháp 

giới    vẫn  chưa  có, thập  pháp  giới  lục  đạo  thì không  cần  nói  nữa. Trong tứ  thánh  pháp 

giới, Thanh văn Duyên giác, Bồ Tát, Phật đều không có. Họ có thanh tịnh tam muội, họ 

không có phổ đẳng tam muội, phải kiến tánh mới có phổ đẳng. 

Sư Huyền Nhất nói: “Do tam muội lực phổ kiến chư Phật Thế Tôn nên gọi là phổ. 

Bình đẳng hiện thấy được khắp nơi nên nói phổ đẳng”. Cũng là ý nghĩa vừa rồi chúng tôi 

nói. Trên thực tế chính là trong Hoàn Nguyên Quán đã nói, loại thứ hai trong ba loại chu 

biến. Huệ Năng đại sư lúc khai ngộ câu cuối cùng “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”, 

Hoàn  Nguyên  Quán  câu  thứ  hai  nói  “xuất  sanh  vô  tận”,  nhưng  nó  là  bình  đẳng.  Đích 

thực không có cao thấp. Cho là có cao thấp là cảm giác sai của lục đạo phàm phu. Cảm 

giác sai sản sanh như thế nào? Là từ phân biệt chấp trước mà sanh ra, lìa xa phân biệt 

chấp trước không phải đã bình đẳng rồi sao? Cho nên tất cả pháp vốn là bình đẳng. Sự 

bất bình  đẳng  là thành  kiến  của  bản  thân chúng  ta, không phải  là  gì  khác. “Pháp  pháp 

giai như, pháp pháp giai thị”. Như là gì? Như là tánh của nó. Thị là gì? Thị là tánh. Tánh 

tướng nhất như, thể dụng bất nhị. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        99/16 

Nếu như chọn lựa chánh ý của bổn nguyện, nhiều cách nói như vậy, trong Di Đà 

48  nguyện,  là  ý  nghĩa  gì?  Chính  là  niệm  Phật  tam  muội  đức  hiệu  vậy,  đây  là  ý  nghĩa 

trong 48 nguyện, là đức hiệu của niệm Phật tam muội. Phổ là phổ biến, nghĩa là phàm 

thánh thông nhập. Lục đạo phàm phu, ngày nay chúng ta niệm A Di Đà Phật, Thanh văn 

Duyên  giác,  Bồ  Tát  là  Thánh  nhân,  là  tiểu  Thánh.  Pháp  thân  đại  sĩ  là  đại  thánh.  Đại 

thánh tiểu thánh, phàm phu, tất cả đều từ pháp môn niệm Phật  mà ngộ nhập. Đây là ý 

nghĩa của chữ phổ. Đẳng là bình đẳng, nghĩa công đức niệm một đức Phật tương đương 

với tất cả Phật. Quí vị đã nghe rõ ràng chưa? Quí vị nếu như thực sự nghe rõ ràng rồi, 

quí vị chỉ niệm một đức A Di Đà Phật, mười phương tam thế tất cả chư Phật đều niệm 

đến hết, trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “một là tất cả, tất cả là một”. Một này chính là A 

Di Đà Phật sao? Không hẳn vậy, bất kỳ một Đức Phật nào cũng được. Một Đức Phật 

chính là tất cả Phật, tất cả Phật chính là một Đức Phật. Bình đẳng mà! Chúng ta vì sao 

nhất định không niệm Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, lại niệm A Di Đà Phật? Bổn sư 

Thích Ca Mâu Ni Phật bảo chúng ta niệm Phật A Di Đà, quí vị có nghe lời hay không? 

Có người nghe lời, có người không nghe lời. Tôi gặp qua rồi. Năm xưa tôi giảng kinh ở 

Hongkong, có một vị pháp sư, ông ấy niệm Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, ông không 

niệm Phật A Di Đà. Ông ấy hỏi chúng tôi vì sao phải niệm Phật A Di Đà? Tôi nói Phật 

Thích Ca Mâu Ni dạy chúng ta niệm Phật A Di Đà. Chúng tôi liền niệm Phật A Di Đà. 

Họ không nghe lời Phật Thích Ca Mâu Ni. Họ muốn niệm Phật Thích Ca Mâu Ni. Có 

được hay không? Đương nhiên là được. Chỉ cần quí vị nhất tâm chuyên niệm, niệm đến 

nhất tâm bất loạn. Nếu như quí vị phát nguyện cầu sanh Thế Giới Tây Phương Cực Lạc. 

Phật A Di Đà cũng sẽ đến tiếp dẫn quí vị. Cùng một đạo lý như vậy, kinh cũng như vậy. 

Niệm bộ Kinh Vô Lượng Thọ này chính là niệm tất cả kinh điển của tất cả chư Phật đã 

thuyết, một là tất cả. Nếu như chúng ta ở trong hai câu nói này nghe hiểu rồi, nghe thấu 

đáo rồi, từ đó về sau tâm ý vững chắc, không cần thứ gì nữa có được hay không? Được. 

Có ai làm như vậy không? Có. Nếu quí vị hỏi là ai? Là đại sư Liên Trì, Tổ sư đời thứ 

tám của Tịnh Độ tông chúng ta, người cuối thời Minh. Sau khi Ngài đã hiểu rõ rồi, ngài 

nói  một  câu, nói  Tam  tạng  mười  hai  bộ  kinh  để  cho  người  khác  ngộ,  Ngài  không  làm 

nữa,  buông  bỏ  bộ  Đại  Tạng  Kinh,  chỉ  dùng  một  bộ  Kinh  A  Di  Đà.  Ngài  chuyên  niệm 

Kinh A Di Đà, tám vạn bốn ngàn hạnh, đây là hạnh môn, phương pháp niệm Phật. Tám 

vạn bốn ngàn phương pháp Ngài chỉ tu pháp môn niệm Phật. Người nào thích thì tự đi 

mà tu, Ngài không làm nữa, Ngài hoàn toàn buông bỏ. Một quyển Kinh A Di Đà, một 

câu A Di Đà Phật, Ngài trở thành một đời Tổ sư. Đó cũng là thông tông thông giáo, hiển 

mật viên dung đến cuối cùng triệt để buông bỏ rồi. 

Bồ  Tát  Niệm  Phật  Tam  Muội  Kinh  nói:  “Thí  như  chúng  sanh  nếu  dựa  vào  bên 

cạnh núi tu di kim sắc, thân họ liền cùng màu sắc với núi kia, sỡ dĩ như thế, là do lực của 

núi vậy”. Đầu tiên chúng ta nói về điều này, đây là ví dụ. Ví dụ này không khó hiểu lắm. 

Chúng tôi nói một ví dụ càng dễ thể hội hơn, ý nghĩa gần giống ví dụ này. Lúc mặt trời 

xuống núi, quí vị nhìn thấy mặt trời đỏ đỏ, ánh mặt trời không chói mắt. Quí vị có thể 

dùng mắt nhìn thẳng vào nó. Nếu như quí vị mặc áo quần trắng, áo quần của quí vị sẽ 

nhiễm sắc hồng, thân thể quí vị cũng nhiễm lên ánh hồng. Ví dụ này càng dễ dàng thể 

hội hơn. Nguyên cớ là gì? Do thế lực của mặt trời lặn vậy. Cũng chính là người xưa nói: 

“gần mực thì đen, gần đèn thì sáng”, quí vị tiếp cận với cảnh giới nào, quí vị sẽ bị cảm 

nhiễm bởi cảnh giới đó, là phàm phu, chỉ có Bồ Tát mới không bị cảm nhiễm. Phàm phu 

chắc chắn sẽ bị cảm nhiễm. Môi trường học tập vô cùng quan trọng. Cho nên trước đây 

người tu hành, xây dựng đạo tràng ở trên núi, nơi hiếm có dấu chân người đi đến, nó 

thanh tịnh, không có người đến, bản thân cũng không xuống núi, bảo hộ tâm thanh tịnh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        100/16 

của bản thân, không bị môi trường bên ngoài làm ô nhiễm. Hiện tại khó, khó quá, khó 

quá  rồi. Vì sao  vậy? Trên  núi  xây  đạo  tràng, giống như  trên  Ngũ đài  sơn, Nga  mi  sơn 

những ngọn danh sơn của Trung Quốc, hiện tại cáp treo có thể lên đó, quí vị xem thuận 

tiện biết bao, du khách rất nhiều rất nhiều. Trong chùa có ti vi, tất cả những kênh truyền 

hình trên thế giới gần như đều bắt sóng được. Đạo nhân không ra khỏi núi, ngày ngày họ 

đều biết chuyện của thiên hạ. Tâm của họ sẽ không bị nhiễm sao? Là chuyện không thể 

rồi. Những thứ này nói thật lòng thì đây là ma đạo, không phải là đạo của Thánh hiền. 

Tôi  từng  có  ma  vương  Ba  tuần  đến  tìm  tôi.  Tôi  hỏi,  đến  tìm  tôi  để  làm  gì?  Tôi 

không đắc tội với ông. Họ nói tôi chưa bàn bạc với họ, đã xâm nhập đạo tràng của họ. 

Tôi  nói,  không  có  chuyện  này  mà,  xâm  nhập  đạo  tràng  của  ông  hồi  nào  vậy?  Hóa  ra 

chúng  tôi  có  một  đài  truyền  hình,  đài  truyền  hình  không  phải  tôi  làm,  là  Trần  Thái 

Quỳnh làm, không phải là tôi làm. Nhưng nội dung trong đài truyền hình này đích thực 

là phát sóng những tiết mục giảng kinh của tôi. Thế là tôi mới hốt nhiên đại ngộ, truyền 

hình là đạo tràng của ma vương, mạng internet là đạo tràng của ma vương. Những truyền 

hình  vô tuyến đều  là  đạo  tràng  của  ma  vương. Tôi thực  sự  chưa  thương  lượng  với  họ. 

Chúng tôi ngày nay cũng dùng mạng internet, cũng dùng truyền hình vệ tinh, cho nên họ 

đến tìm tôi. Được thôi! Mời ông làm hộ pháp. Chỗ chúng tôi đều cùng dường bài vị cho 

ông, bài vị của ma vương ba tuần. Mời ông đến nghe kinh, mời ông đến hộ pháp. Mời 

ông  phát  chút  lòng  từ  bi,  không  nên  làm  cho  thế  giới  này  bị  hủy  diệt,  làm  cho  chúng 

sanh trong thế giới này cũng cảm kích lòng từ bi của ông. Mỗi ngày thắp hương niệm 

Phật hồi hướng cúng dường cho ông. Đây không phải là mọi người đều tốt sao? Có gì 

khúc mắc đâu? Kỳ thực ma họ cũng không có gì khác, tâm danh lợi rất nặng, cống cao 

ngã  mạn,  tâm  tật  đố  cũng  rất  nặng.  Ngày  nay  chúng  ta  đem  tất  cả  công  đức  đều  hồi 

hướng cho họ, tôi làm việc thay cho ông, tôi làm công cho ông, tất cả những lợi ích đều 

quy về ông. Phật còn tại thế ông ấy là người hộ pháp, sau khi Phật diệt độ, ông ấy phá 

Phật Pháp. Ngày nay chúng ta phải học Phật Thích Ca Mâu Ni, mời ông ấy đến hộ pháp, 

Người đồng tâm này, tâm đồng lý này, nhân tính vốn thiện. Phật ở trong kinh giáo Đại 

thừa nói rất hay: tất cả chúng sanh vốn là Phật. Ma vốn cũng là Phật, chỉ là phiền não 

nặng quá biến thành ma thôi. Nếu như họ biết phiền não tánh không, họ liền có thể khôi 

phục bản tánh. Đây là bản thân chúng ta tự tu hành cũng nên giúp đỡ họ. 

Dưới đây còn nêu một ví dụ. “Lại như nước đi vào biển thì cùng một vị, sở dĩ như 

thế là do lực của biển vậy”. Đây là khế nhập cảnh giới của họ. Khế nhập vào cảnh giới 

của họ liền trở thành một vị, những con sông lớn trên đất liền, nước đều chảy về biển lớn, 

chưa chảy vào biển lớn thì vị của nước sông khác nhau, vào biển lớn rồi, vị của nó đều 

như nhau hết. Dùng ví dụ này. 

Như  người  đắc  niệm  Phật  tam  muội,  cũng  lại  như  vậy,  là  nghĩa  của  phổ  biến. 

Niệm Phật tam muội giống như biển lớn. Niệm Phật tam muội giống núi lớn. Quí vị vào 

cảnh giới của nó, quí vị tự nhiên liền hợp với nó làm một. 

Văn Thù Bát Nhã Kinh nói: công đức niệm một Đức Phật vô lượng vô biên, và 

cũng không khác với công đức của vô lượng chư Phật. 

Lễ niệm Phật A Di Đà, theo âm lịch Phật môn Trung Quốc, các đạo tràng thông 

thường đều sám lạy Vạn Phật, làm pháp hội này. Sám vạn Phật ít nhất cũng mất mười 

ngày đến nữa tháng. Pháp hội này mới có thể làm viên mãn, tức là lạy vạn Phật! Chúng 

ta nghĩ nghĩ xem, là lạy vạn Phật tốt, hay là chuyên lạy Phật A Di Đà tốt? Tôi tin rằng 

chư vị trong tâm đều rất rõ ràng. Lạy vạn Phật hình như là kết duyên với hơn 1000 vị 

Phật, tâm niệm của quí vị là tán loạn, nếu như nửa tháng này, một ngày lạy ba ngàn lạy 

Phật A Di Đà. Tâm quí vị là chuyên nhất, không phải là tán loạn, mà là nhất tâm bất loạn, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        101/16 

công đức này đã không thể nghĩ bàn rồi. Thông thường người ta lạy một ngày ba ngàn 

lạy họ rất cức khổ. Nếu như quả nhiên có thể kiên trì, họ lạy ba ngày năm ngày thì rất 

nhẹ nhàng. Phương pháp của hai loại pháp hội này đều vô cùng thù thắng. Nhưng công 

đức không tương đồng. Phước đức thì sao? Phước đức cũng không tương đồng. Công 

đức, phước đức đều do tâm là gì. Tâm địa quí vị nếu là thanh tịnh chuyên nhất, công đức 

lớn, phước đức cũng lớn, tâm địa nếu tán loạn, chỉ có phước đức, không có công đức. 

Hơn nữa phước đức cũng không lớn bằng công đức nhất tâm lạy Phật A Di Đà. Đạo lý 

này chúng ta không thể không hiểu. 

Dưới đây Tán A Di Đà Phật Kệ nói: Tôi dùng nhất tâm tán thán một Đức Phật, 

nguyện  khắp  mười  phương  người  vô  ngại.  Là  nghĩa  của  bình  đẳng  vậy.  Hội  Sớ  dùng 

thanh tịnh tam muội, giải thoát tam muội, phổ đẳng tam muội, làm niệm Phật tam muội. 

Niệm Phật tam muội này là bảo vương tam muội. Đầy đủ tất cả công đức tam muội, tự 

tương đồng với tên đầy đủ các loại tam muội vậy. Đây là điều trong Hội Sớ nói, nói rất 

hay. Họ dùng thanh tịnh tam muội được tâm thanh tịnh, giải thoát tam muội. Điều này 

nói một cách đơn giản là lìa khổ được vui. Phổ đẳng tam  muội, điều này trước đây đã 

nói qua rồi, ba loại này đều gọi là niệm Phật tam muội. Nói cách khác, niệm câu A Di 

Đà Phật này, có thể được tâm thanh tịnh, có thể đạt được giải thoát thực sự, lìa khổ được 

vui.  Có  thể  đạt  được  phổ  đẳng  tam  muội.  Phổ  đẳng  là  Pháp  thân  Bồ  Tát  chứng  được. 

Thanh  tịnh  giải  thoát  là  nhị  thừa  Bồ  Tát chứng  được. Cho nên  niệm  Phật  tam  muội  là 

bảo vương tam muội. Bảo vương này là tán thán nó. Vì sao vậy? Vì niệm Phật tam muội 

đầy đủ tất cả công đức tam muội. Quí vị nếu hỏi vì sao vậy? Vì tất cả công đức không ra 

khỏi 48 nguyện, 48 nguyện của Di Đà có thể nói đã đầy đủ tất cả công đức tam muội rồi. 

Tự đương đồng với đầy đủ các tên tam muội khác, cho nên gọi đó là bảo vương 

tam muội, đều tại nơi này hiển thị công đức niệm Phật thù thắng, thực sự không thể nghĩ 

bàn. Thế xuất thế gian, Đại thừa Tiểu thừa, tông môn giáo môn, hiển giáo mật giáo, một 

câu danh hiệu A Di Đà Phật toàn bao gồm hết rồi. Pháp nào có thể xa lìa vô lượng giác? 

Pháp nào có thể xa lìa vô lượng trí tuệ? Cho nên một câu danh hiệu thống nhiếp tất cả 

pháp  môn, không lọt  một  thứ  nào. Chúng  sanh  có thể  gặp  được  pháp  môn  này, phước 

đức, nhân duyên, thiện căn, có thể nói đều là thù thắng đệ nhất. Không phải đầy đủ thù 

thắng như vậy thiện căn phước đức nhân duyên, quí vị làm sao mà gặp được? Gặp được 

mà không chịu tu thì sao? Cổ đức thường nói người niệm Phật nhiều, người vãng sanh ít, 

đây là nguyên nhân gì? Chỉ cần nghe đến một câu danh hiệu A Di Đà Phật, nhất định 

vãng sanh. Trong đời này không thể vãng sanh, đời sau, đời sau không thể vãng sanh, 

đời sau nữa, cho dù là vô lượng kiếp về sau, họ vẫn còn nhờ vào danh hiệu Phật mà vãng 

sanh. Đạo lý này chúng ta hiểu được. 

Tất cả chúng sanh thiện căn phước đức nhân duyên không tương đồng. Thiện căn 

thì có, phước đức chưa chắc đã có. Có phước đức chưa chắc đã có nhân duyên. Nhất 

định phải thiện căn phước đức nhân duyên đồng thời đầy đủ, đời này mới có được thành 

tựu. Chúng ta hiện tại nhân duyên có rồi, mọi người đều gặp được nhân duyên này. Có 

thể thành tựu hay không? Trong thiện căn, thiện căn là gì? Tín giải. Quí vị phải chăng 

thực sự đã hiểu rõ rồi? Vì sao vậy? Không thực sự làm rõ ràng quí vị sẽ có hoài nghi. 

Nghi là chướng ngại lớn nhất của Bồ Tát. Tín tâm của quí vị đối với nó không thật, họ 

có nghi hoặc. Phước đức là thật làm. Không có phước đức chính là không thực sự niệm 

Phật. Nên biết, người niệm Phật thế xuất thế gian là người có phước báo lớn nhất. Quí vị 

ở nơi thế giới này có tài sản thiên ức vạn, tài sản ức ức vạn, cũng vô ích, chết rồi, không 

mang theo được. A Di Đà Phật, sau khi quí vị chết rồi, liền đến Thế Giới Tây Phương 

Cực  Lạc,  quí  vị  nói  xem  có  thứ  gì  sánh  bằng?  Trên  thế  giới  này  quí  vị  làm  đại  phạm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        102/16 

thiên vương, làm ma hê đâu suất là thiên vương, chết rồi còn phải chịu luân hồi, không 

ra khỏi lục đạo. Địa vị có cao hơn nữa, quyền thế có cao bao nhiêu, tài sản có nhiều bao 

nhiêu, vô ích, con người hà tất phải vì pháp này mà bôn ba, tự tìm vào chỗ khổ? Sống 

trên thế gian này rất đơn giản, người thông thường một ngày ba bữa cơm, một bộ quần 

áo có thể mặc hai ba mươi năm. Quí vị còn lo lắng điều gì? Làm một ngôi nhà tranh nhỏ 

có thể che mưa che gió, tự tại biết bao! Đó gọi là hạnh phúc mỹ mãn. Không lo không 

nghĩ, không vướng không bận, tiêu dao tự tại. 

Chân thật niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, là đại phước báo số một của cõi trời cõi 

người. Tại thế gian này một đời, không tranh với người, không mong cầu ở đời. Quí vị 

nói xem an vui biết bao. Người như vậy cổ nhân nói: “người đến vô cầu, phẩm tự cao”, 

người thế gian xưng quí vị là cao nhân. Cao ở đâu? Cao nơi vô cầu, vô tranh, người khác 

tranh  tôi  nhường  cho  họ,  người  khác  cầu  tôi  không  cầu,  có  thể  đọc  sách  Thánh  hiền, 

ngày  ngày  thân  cận Phật  Bồ  Tát, thân  cận  Thánh  hiền, an lạc  biết bao!  Trong  một  đời 

này không lãng phí một ngày nào cả, tiêu nghiệp chướng, tích công đức, đoạn phiền não, 

tăng trí tuệ. Quí vị nói xem tự tại biết bao. 

Quí  vị  nếu  như  đối  với  giáo  huấn  của  Thánh  hiền  chưa  thực  sự  hiểu  rõ,  quí  vị 

không làm được, quí vị sẽ tham ngũ dục lục trần, danh văn lợi dưỡng, quí vị sẽ rơi vào 

trong hố đó. Đó là hố gì vậy? Đó là hố lục đạo luân hồi, quí vị đọa lạc vào trong đó. Ở 

trong đó đọa lạc vào rất dễ dàng. Từ nơi đó mà ra lại thì khó lắm, khó lắm. Vì sao vậy? 

Vì càng rơi càng sâu. Nghiệp tạo tác càng tạo càng nặng. Từ nơi này chúng ta thể hội 

được, Thế Tôn năm xưa tại thế, vì sao phải giảng kinh dạy học 49 năm. Quí vị liền hiểu 

được. 49 năm trường thời huân tu, giáo huấn chân thật của Thánh hiền, một môn thâm 

nhập trường thời huân tu, quí vị mới có được thành tựu, quí vị mới thực sự tìm được con 

đường vĩnh viễn giải thoát lục đạo luân hồi. Con đường này là trong tám vạn bốn ngàn 

con đường, nó thù thắng nhất, thông suốt vô ngại, người người đều có thể đi thông được, 

những con đường khác có, có nhưng tương đối gian nan, không có trí tuệ, không có năng 

lực, quí vị không thông qua được. Con đường này Phật A Di Đà đi trước dẫn chúng ta đi 

theo,  chỉ  cần  theo  sát  Phật  A  Di  Đà,  nhất  định  sẽ  không  lạc  mất  phương  hướng.  Sẽ 

không  mê  vào  con  đường  rẽ  khác.  Cho  nên  phàm  phu  tu  hành  thành  Phật,  pháp  môn 

vững  vàng nhất, pháp  môn  dễ dàng  nhất,  pháp  môn đơn  giản nhất, pháp  môn đáng  tin 

nhất, cũng là pháp môn nhanh chóng nhất, hơn nữa là pháp môn thành tựu cao nhất. Quí 

vị gặp được rồi. Quí vị nếu như đem những lời này thực sự nghe hiểu, đời này quí vị sẽ 

không luống qua vô ích. Nhất định được sanh Tịnh Độ, thân cận Phật A Di Đà. 

Ngày nay chúng ta ở nơi đây tụ hội, nếu như sau này chúng ta ở Thế giới Cực Lạc 

lại tụ hội, chúng ta tôn trọng lẫn nhau, kính yêu lẫn nhau, như là cha con, anh em, chị em 

vậy. Đến Thế giới Cực Lạc Phật A Di Đà là thầy giáo của chúng ta. Quan hệ của chúng 

ta hoàn toàn trở thành đồng học. Hoàn cảnh tu học của thế giới Cực Lạc thù thắng vô 

cùng. 

Trong Vãng Sanh Luận tán thán ba loại trang nghiêm của Thế giới Cực Lạc, thầy 

giáo trang nghiêm là Phật trang nghiêm, Bồ Tát trang nghiêm là đồng học trang nghiêm, 

thứ  ba  là  quốc  độ  trang  nghiêm,  đó  chính  là  môi  trường  tu  học  trang  nghiêm.  Ba  loại 

trang nghiêm nhập vào một câu, một câu pháp trên thực tế mà nói chính là một câu nam 

mô A Di Đà Phật. Quí vị nếu như nhận biết rõ ràng một câu danh hiệu Phật rồi, thì có 

thể làm cho quí vị đạt được ba loại trang nghiêm cứu cánh viên mãn. Cho nên ngài Văn 

Thù trong Kinh Bát Nhã có câu nói này, ý vị sâu rộng vô cùng, làm cho chúng ta tâm địa 

kiên  cố  không  còn  có  nghi  hoặc  nữa.  Công  đức  niệm  một  đức  Phật  vô  lượng  vô  biên, 

cũng không khác với công đức niệm vô lượng chư Phật. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        103/16 

Tán A Di Đà Phật Kệ nói: Ta dùng một tâm tán thán một Đức Phật, nguyện khắp 

mười phương người vô ngại, là nghĩa của bình đẳng vậy. Hội Sớ  dùng thanh tịnh tam 

muội, giải thoát tam muội, phổ đẳng tam muội làm niệm Phật tam muội. Niệm Phật tam 

muội này là bảo vương tam muội, đầy đủ tất cả công đức tam muội, tự làm đồng đầy đủ 

với tên của các loại tam muội. Những lời này đều là giúp đỡ chúng ta kiên định tín tâm, 

kiên định nguyện tâm. Trong một đời này chúng ta chỉ có một phương hướng, một mục 

tiêu.  Một  phương  hướng  là  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  một  mục  tiêu  là  thân  cận 

Phật A Di Đà, vĩnh hằng bất biến, thứ gì cũng có thể xả bỏ được. 

Ở đây giải thích thêm cho chúng ta về tam muội,  đây là từ Ấn độ, tức tam ma địa. 

Ở trong kinh chúng ta thấy những danh từ này rất nhiều, tam  ma địa, tam  muội, dịch 

thành ý nghĩa tiếng Trung là chánh định. tam dịch là chánh, muội dịch là định, cũng dịch 

thành chánh thọ, giải thích tỉ mỉ xem phẩm thứ hai, trước đây đã giải thích tỉ mỉ rồi. Ở 

đây luôn tiện chỉ nhắc đến một chút thôi. 

Dưới đây là “tổng trì”, tổng trì đây là dùng Trung văn phiên dịch ra, tiếng Phạn 

gọi là “Đà la ni”, dịch thành ý nghĩa tiếng Trung gọi là tổng trì. Tổng tất cả pháp, trì tất 

cả ý, “gọi là trì thiện bất thất”, thiện pháp quí vị có thể bảo trì sẽ không làm mất đi. “Trì 

ác bất sanh” là đối với pháp ác sẽ không sanh khởi, “và có thể trì nghĩa vô tận”, trước 

đây phẩm thứ hai cũng nói qua rồi. Tổng trì thâm diệu, nên nói là thâm tổng trì. 

Chúng ta những người niệm Phật, chư thâm tổng trì trên thực tế chính là nhất tâm 

trì  niệm  thánh  hiệu  A  Di  Đà  Phật,  một  đời  nhất  định  vãng  sanh  bất  thoái,  thành  Phật. 

Điều này chính là ở đây nói “chư thâm tổng trì”. Mười phương Bồ Tát, nhờ nghe danh 

hiệu mà được chư tam muội, và thâm tổng trì. An trú trong định, đắc thành chánh giác, 

nên viết “chí ư thành Phật”. Đạo lý chính là đây vậy. Cho nên chúng ta học rồi phải tăng 

trưởng tín tâm, kiên định chánh nguyện, một lòng một dạ nhất định cầu cho được. Cũng 

giống  như  Ngẫu  Ích  đại  sư  đã  nói,  có  người  hỏi  ngài:  Ngài  vãng  sanh  Thế  Giới  Tây 

Phương Cực Lạc hi vọng đạt được phẩm vị nào? Ngài nói với người đó rằng: tôi chỉ cần 

đạt được phàm thánh đồng cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh là tôi đã rất hài lòng rồi. Ngẫu 

Ích đại sư không phải là người bình thường. Người này nếu như không phải là Phật A Di 

Đà tái lai, nhất định là Quán Thế Âm Bồ Tát tái lai. Quí vị xem Ngài chú giải Di Đà 

Kinh Yếu Giải, chú giải rất tốt, Ấn Quang Đại sư nói cho dù là Phật A Di Đà tái lai làm 

chú giải cho Kinh A Di Đà  cũng không thể vượt qua tác phẩm này được. Lời này nói 

tuyệt rồi! 

Thân phận của Ấn Quang Đại sư lộ ra rồi. Ngài là Tây phương Đại Thế Chí Bồ 

Tát tái lai. Đại Thế Chí Bồ Tát tán thán như vậy, vậy thì Ngẫu Ích đại sư là người nào, 

chúng ta đã có thể nghĩ mà biết được. Đây chính là nói rõ cho dù vãng sanh cõi phàm 

thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, công đức đó cũng không gì sánh bằng, thù thắng 

vô  cùng. Vì  sao vậy?  Được  oai  thần  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì, đều làm  A 

Duy Việt Trí Bồ Tát. Như vậy không tuyệt vời rồi sao? Thực sự không thể nghĩ bàn. 

Cho nên nguyện này nguyện Phổ Đẳng tam muội, thù thắng quá. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

 

 

 

 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        104/16 

Tập 249 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 23.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  303,  hàng  thứ  tư  từ  dưới  đếm  lên.  Nguyện  thứ  45- 

nguyện Định trung cúng Phật. 

“Định trung cúng Phật, bất thất định ý, đồng ư Đức Tuân Phổ Hiền Phẩm trung, 

trú thâm thiền định, tất đỗ vô lượng chư Phật, chánh thị phổ hiền đại sĩ thậm thâm cảnh 

giới”. 

Đây  cũng  là  nói  Bồ  Tát  ở  thế  giới  phương  khác,  có  duyên  nghe  đến  danh  hiệu 

Phật A Di Đà, đạt được công đức lợi ích thù thắng. Đây là định trung cúng Phật. Điều 

quan trọng là “không mất định ý”. Câu này vô cùng quan trọng. Vì sao có thể không mất 

định ý? Một câu kinh văn này trong hoàn cảnh hiện tại của chúng ta, chúng ta nên học 

tập như thế nào, để nó giúp cho bản thân chúng ta đoạn phiền não, khai trí tuệ, nâng cao 

cảnh giới, chúng ta học rồi, mới có thể đạt được lợi ích chân thật? Đây chính là nhìn thấu 

buông bỏ. Hàm nghĩa của hai chữ nhìn thấu này, là thấu tỏ thông đạt đối với chân tướng 

sự thật, đây gọi là nhìn thấu, không có nghi hoặc đối với thật tướng các pháp. Sự việc 

này thông thường mà nói, nhất định phải thông qua tam học giới định tuệ, trì giới, tu 

định,  khai  huệ,  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  mới  có  thể  thông  suốt  rõ  ràng, 

không còn khởi tâm động niệm nữa. Định ý này sẽ không bị mất đi. 

Định này là gì? Tự tánh vốn định. Huệ Năng đại sư dạy chúng ta: “đâu ngờ tự 

tánh  vốn  không  dao  động”,  vốn  không  dao  động  chính  là  tự  tánh  vốn  định,  chính  là 

không mất định ý. Trong kinh giáo thường nói, “na già thường tại định, vô hữu bất định 

thời”, chính là ý nghĩa này vậy. Định trung cúng Phật là ở trong thiền định, trong định có 

tác  dụng.  Định  không  phải  là  cứng  ngắc,  mà  định  rất  linh  hoạt.  Câu  nói  này  chúng  ta 

cũng có thể xem nó là quả vị Diệu giác của Chư Phật Như Lai, họ đã trở về với tự tánh 

rồi. Nói cách khác, đó đều ở trong định. Trong định cúng dường những gì? Thế Tôn ở 

trong Kinh Hoa Nghiêm nói cho chúng ta biết: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”. 

Trong Quán Kinh nói “tâm này là Phật, tâm này làm Phật”, quả vị Diệu giác của 

Chư Phật Như Lai, ứng hóa nơi thập pháp giới y chánh báo trang nghiêm. Có thể nói là 

định trung cúng Phật, không mất định ý hay chăng? Đương nhiên có thể. Đây là chân 

tướng sự thật. Hiểu được đạo lý này rồi. Chư Phật Như Lai làm gương cho chúng ta. 

Cúng  Phật  đây  là  giáo  hóa  chúng  sanh, chân  thật cúng  dường.  Tuy  thị  hiện  trong thập 

pháp  giới, trong  thập  pháp  giới  chánh  báo  không  ảnh  hưởng  đến  họ,  chưa  làm  cho  họ 

khởi  tâm  động  niệm.  Khởi  tâm  động  niệm  đã  không  có,  phân  biệt  chấp  trước  đương 

nhiên không tồn tại. Đây là Chư Phật Như Lai, pháp thân Bồ Tát, trong khắp pháp giới 

hư không giới, chân tướng lợi ích tất cả chúng sanh. 

Niệm Lão nói tương đồng với phẩm thứ hai trong phẩm Đức Tôn Phổ Hiền đã nói 

đến, trú thâm thiền định, đều thấy được vô lượng chư Phật. Chư Phật này không chỉ là 

chư Phật trong Thường tịch quang, chúng ta biết Thường tịch quang là tánh thể của tự 

tánh, nó không thuộc về hiện tượng tự nhiên, cũng không thuộc về hiện tượng tinh thần, 

càng  không  phải  là  hiện tượng  vật  chất. Các  nhà  khoa  học nói,  90%  của vũ  trụ  không 

thấy được, có lẽ là trở về với Thường tịch quang, trở về với tự tánh. Không những chúng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        105/16 

sanh trong thập pháp giới, không thể nào cảm nhận ra được, mà 41 vị pháp thân đại sĩ 

của cõi Thật báo, đối với họ cũng cảm thấy rất mơ hồ, không rõ ràng. Lời này có căn cứ. 

Phật ở trong kinh nói Đẳng giác Bồ Tát xem cảnh giới trên Như Lai quả địa có khi như 

cách lưới xem trăng. Ban đêm chúng ta ngắm trăng sáng, cách một tấm vải voan, cách 

một tấm vải voan nhìn mặt trăng bên ngoài, tức nói họ vẫn không phải là hoàn toàn rõ 

ràng, còn có một chút chướng ngại. Hoàn toàn không có chướng ngại, đó là chỉ có Phật 

với  Phật  mới  có  thể  rốt  ráo.  Phật  này  là  Phật  Diệu  giác  quả,  trên  Đẳng  Giác.  Họ  nhìn 

thấy  vô  lượng  chư  Phật  trong  Thường  tịch  quang.  Ngoài  Thường  tịch  quang    thì  sao? 

Thực sự mà nói Thường tịch quang  không có trong ngoài. Chúng ta nói họ vẫn còn có 

mê hoặc, còn chưa trở về với Thường tịch quang, đó chính là cõi Thật báo. Y báo chánh 

báo trang nghiêm trong thập pháp giới. Trong đây là Thiên thai đại sư đã nói, trong lục 

tức Phật, phần chứng tức Phật là cõi Thật báo. Tương tự tức Phật là cõi Phương tiện của 

Tứ thánh pháp giới. Trong lục đạo những chúng sanh này là Danh tự tức Phật. Phàm phu 

chúng ta hữu danh vô thực. Thế Tôn nói tất cả chúng sanh vốn là Phật, tức là nói phàm 

phu thế gian chúng ta, Danh tự tức Phật. Người thực sự tu hành, chưa ra khỏi lục đạo, tu 

hành cũng rất giống, Thiên Thai đại sư xưng họ như vậy. 

Quán hạnh  tức trong  Lục  tức  Phật, còn  không  phải là  thật. Vì  sao  vậy?  Chỉ  phá 

được kiến tư phiền não, trần sa, vô minh phiền não vẫn tồn tại. Nó phải chăng trong kinh 

này đã nói Phật trong vô lượng chư Phật? Đúng vậy. Không những là hữu tình chúng 

sanh, mà vô tình chúng sanh cũng không ngoại lệ. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “tình 

dữ vô tình, đồng viên chủng trí”. Câu nói này mãi cho đến lượng tử lực học ngày nay, 

tiết lộ tin tức này, chúng ta mới thực sự hiểu được. Đó tức là nói bất kỳ hiện tượng nào, 

một tức là ba, ba tức là một, không có đặc biệt, tất cả đều có. Điều này không thể nghĩ 

bàn. Nói cách khác, trong hiện tượng vật chất có hiện tượng tinh thần, có hiện tượng tự 

nhiên. Trong hiện tượng tinh thần có hiện tượng vật chất, cũng có hiện tượng tự nhiên. 

Trong hiện tượng tự nhiên cũng bao gồm cả hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần, 

không  thể  phân  chia.  Điều  này  trong  kinh  nói  vô  lượng  chư  Phật,  có  lẽ  đều  bao  gồm 

trong đây. Tất cả họ đều hiểu rõ rồi. 

Lại như Thiên Thai đại sư nói, lý tức Phật, danh tự tức Phật, quán hạnh tức Phật, 

phần chứng tức Phật. Phần chứng tức Phật là 41 vị pháp thân đại sĩ. Đó là trong cõi Thật 

báo. Bậc cao nhất thì sao? Cứu cánh tức Phật trong Lục tức Phật. Cứu cánh tức Phật này 

chính là Diệu giác vị trong Kinh Hoa Nghiêm. Toàn bộ đều nhìn thấy rồi. 

Không  mất  định  ý,  câu  này  quan  trọng  hơn  bất  cứ  điều  gì.  Không  mất  định  ý, 

chúng ta dùng lời nôm na để giải thích là không bị cảnh giới bên trong bên ngoài làm 

phiền nhiễu. Bên trong là ý niệm, bên ngoài là sắc, thanh, hương, vị. Sáu trần này, sắc 

thanh hương vị xúc pháp. Ngũ dục là tham sân si mạn. Tài sắc danh thực thùy, không bị 

điều này làm cho phiền nhiễu. Đây gọi là không mất định ý. Không mất định ý là người 

tu hành thực sự. Chúng ta tu hành không thể thành tựu là vì sao? Chúng ta có thể nói, 

chẳng những nói không mất, không mất nói nghe hay quá. Căn bản là không có định ý. 

Cho nên tâm tình hời hợt, đây là không có định ý. Tâm thô tháo làm sao có thể thành tựu? 

Vọng niệm dẫy đầy, đây là gốc phiền não của chúng ta. Bắt buộc phải tu định, mới có 

thể tìm cái gốc này trở lại. Nên biết vọng niệm dẫy đầy, tâm tánh hời hợt là trong tự tánh 

hoàn toàn không có. Thứ này từ đâu mà có? Những thứ này từ trong ý thức mà có. Cũng 

tức là chúng ta thường nói, từ trong tám thức 51 tâm sở mà có. Tướng tông nói rất có lý. 

Người tu hành nhất định phải hiểu được chuyển thức thành trí. 

Đại sư Giao Quang trong Lăng Nghiêm Chánh Phái hướng dẫn chúng ta, bỏ thức 

dùng căn. Căn là gì? Căn chính là định ý. Thức thì không định, thức là động, căn tánh là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        106/16 

tĩnh, tương ưng với tĩnh là đúng, tương ưng với động là sai. Vì sao vậy? Định là tự tánh 

bổn định. Tự tánh vốn không dao động, vốn không sanh diệt. Nó vừa động liền sanh vạn 

pháp, tức có thể sanh vạn pháp, cho nên vạn pháp là động. Nhân căn bản của vạn pháp 

chính là động. Động liền sanh vạn pháp, bất động vạn pháp sẽ không còn nữa. Vì thế đây 

là cảnh giới thậm thâm của Phổ Hiền đại sĩ. Nên năng lực của Phổ Hiền đại sĩ khế nhập 

vào thế giới vi trần. Thế giới trong mảy lông hạt bụi rất nhỏ, Phổ Hiện đại sĩ. Phổ Hiền 

đại sĩ là ai? Đức Phật từng nói rồi, tất cả chúng sanh vốn là Phật. Chúng ta nói theo câu 

này, tất cả chúng sanh vốn là Phổ Hiền đại sĩ, có thể nói thông được không? Nói thông 

được. Chỉ cần chúng ta buông bỏ tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, thực hành 

mười nguyện của Phổ Hiền thì quí vị chính là Bồ Tát Phổ Hiền. Chúng ta ở trong đại 

kinh nhìn thấy, Bồ Tát Phổ Hiền khế nhập vào thế giới vi trần, Ngài là Bồ Tát đẳng cấp 

nào vậy? Chúng ta nhìn thấy là đương vị Phổ Hiền, đương vị là Đẳng giác, đẳng giác Bồ 

Tát Phổ Hiền. Ngài có thể khế nhập thế giới vi trần. Công phu của Đẳng giác là gì? Tập 

khí vô thỉ vô minh sắp được đoạn tận rồi. 41 phẩm từ sơ trụ mà tính lên. Thập tín trước 

đó không tính, tính từ sơ trú trở đi. 41 phẩm tập khí vô minh vô thỉ chỉ còn lại một phẩm, 

đã sắp đoạn tận rồi. Trong cảnh giới này quí vị có thể vào thế giới vi trần, không mất 

định ý. Cho nên đây là đương vị cảnh giới của Phổ Hiền. 

Trong Vãng Sanh Luận Chú nói: “Bồ Tát bát địa trở lên thường ở tam muội. Dùng 

lực tam muội thân bất động nơi này, mà có thể đi khắp mười phương, cúng dường chư 

Phật, giáo hóa chúng sanh”. Danh hiệu bát địa gọi là bất động địa, thất địa gọi là viễn 

hành địa, bát địa gọi là bất động địa. Bất động mà có thể đi xa. Quí vị thấy bản thân bất 

động mà có thể đi khắp mười phương, nơi nào có duyên thì hiện thân nơi đó. Đích thực 

hoàn toàn giống như trong Lăng Nghiêm đã nói: “tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”, 

thân tướng của Phật Bồ Tát không có sự nhất định, Phật Bồ Tát chứng được là pháp thân, 

pháp thân cũng chính là điều trước đây chúng tôi thường nói, pháp thân không có hình 

tướng, pháp thân có thể hiện tất cả hình tướng. Trong tâm chúng sanh nghĩ là hình tướng 

như thế nào họ liền hiện hình tướng như vậy, tùy theo ý niệm của chúng sanh mà thay 

đổi. Pháp thân có mặt khắp nơi, có mặt mọi lúc. Nói hư không, hư không cũng là thứ 

pháp thân biến hiện ra, là hiện tượng tự nhiên. Bởi vì nó không thuộc về tinh thần, cũng 

không thuộc về vật chất, nó là hiện tượng tự nhiên. Cho nên hư không cũng không phải 

là thật. Không gian và thời gian đều không phải là thật, chúng ta gọi nó là hiện tượng tự 

nhiên. Nhưng nó và tinh thần và vật chất vĩnh viễn  không tách rời nhau được. Nếu như  

phân chia ra thì nó không phải là một thể, chúng ta khởi một ý niệm làm thế nào có thể 

biến khắp pháp giới hư không giới? Trong kinh đại thừa nói niệm vừa khởi, đã khắp cả 

pháp giới. Chúng ta mới hiểu được nó là một thể. Bởi vì là một thể, cho nên nó mới có 

thể khắp cả pháp giới. Đây là chân tướng sự thật. 

“Cúng dường chư Phật, giáo hóa chúng sanh”. Hai câu này là đức Thế Tôn nói 

theo tục đế. Cúng dường chư Phật, chư Phật và chúng sanh là một không phải hai, xưng 

chư Phật là tôn trọng họ. Nguyện đầu tiên trong mười nguyện của Phổ hiền nói: lễ kính 

chư Phật. 

Chúng sanh vốn là Phật, họ hiện tại đang mê, họ chưa giác ngộ, cho nên giúp đỡ 

họ quay đầu, giúp đỡ họ giác ngộ, phải giáo hóa họ, giáo hóa là cúng dường pháp. Đoạn 

trước cúng dường này, tài, pháp đều có. Cúng dường tài trên cầu Phật đạo, cúng dường 

pháp là y giáo phụng hành cúng dường. Đây là cúng dường pháp đối với Chư Phật Như 

Lai. Trong tất cả cúng dường, cúng dường pháp là cao nhất. Chúng ta nên biết vậy. Đức 

của  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  không  gì  sánh  bằng.  Vì  sao  vậy?  Trong  tâm  trí  của  ngài  tất  cả 

chúng sanh, đều là Chư Phật Như Lai. Đây là đức của Ngài. Phàm phu chúng ta có phân 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        107/16 

biệt, ngài không có phân biệt. Ngài từ nhân địa mà nhìn thấy quả địa. Quí vị là Phật, mỗi 

một người đều là Phật. Thấy tất cả động vật, thấy muỗi mòng sâu kiến, cho đến nhìn cỏ 

cây hoa lá, nhìn sơn hà đại địa không có thứ gì không phải là Phật. Tất cả chúng sanh 

đều là Phật, bản thân họ không thể thành Phật sao? Có lý gì lại như vậy! Bản thân họ đã 

thành Phật rồi. Cho nên chúng ta nếu hỏi chúng ta lúc nào thì thành Phật? Lúc nào chúng 

ta nhìn sơn hà đại địa, nhìn muỗi mòng sâu kiến đều là Phật, chúc mừng quí vị, quí vị 

thành Phật rồi. Quí vị chưa thành Phật quí vị không nhìn thấy được. Quí vị thành Phật, 

quí vị mới nhìn thấy. Đây nghĩa là gì? Từ trên tướng nhìn thấy tánh, tánh là Phật. Tánh 

là năng sanh năng hiện, tướng là sở sanh sở hiện. Tánh là Phật, những tướng sở hiện này 

làm sao không phải là Phật được? Hiện tất cả hữu tình chúng sanh là Phật, hiện vô tình 

chúng sanh vẫn là Phật, hiện sơn hà đại địa vẫn là Phật, hiện pháp giới hư không cũng là 

Phật. Phật vĩnh viễn không xa rời, Phật là tự tánh của chúng ta. 

Sư Vọng Tây gọi nó là “trú định cúng Phật, ước thường đồ giả, sơ địa dĩ thượng”. 

Điều này thông thường nói, họ thực sự khế nhập cảnh giới này rồi. Hiện tại chúng ta đã 

rõ ràng về lý, sự thì chưa khế nhập. Vì sao không khế nhập? Chúng ta chưa buông bỏ tập 

khí phiền não, buông bỏ chấp trước, quí vị sẽ chứng quả A la hán, buông bỏ phân biệt 

quí  vị  sẽ  thành  Bồ  Tát, buông  bỏ khởi  tâm  động niệm,  quí  vị  sẽ  thành  Phật. Chúng  ta 

chưa  buông  bỏ  được.  Biết  được  mà  không  buông  bỏ  được.  Biết  rồi  vì  sao  còn  chưa 

buông bỏ được? Sự việc này chúng tôi lúc còn trẻ mới học Phật, cũng không thể nói là 

trẻ nữa, 26 tuổi rồi, tôi 26 tuổi mới tiếp xúc với Phật Giáo. Tôi cũng thích hỏi, dùng câu 

hỏi này hỏi đại sư Chương Gia: Con biết rồi, vì sao chưa làm được? Đại sư Chương Gia 

nói với tôi: ông chưa biết đâu, ông biết rồi thì sẽ làm được. Tôi nói trong kinh nói gì con 

đã hiểu rồi mà. Ông chưa biết. Ngài cũng khẳng định một câu như vậy, nói tôi chưa biết. 

Sự biết này thật không dễ dàng. Cho nên Ngài nói với tôi: Phật Pháp nếu như dùng quan 

điểm triết học để xem xét thì biết dễ mà làm khó. Ngài đã nhắc đến câu nói này. Cái biết 

của chúng ta hiện nay là từ trên kinh bổn, là từ việc nghe thầy giáo dạy học giảng giải 

mà có được, sự biết này giống như Khổng Tử đã nói “ký vấn chi học”, quí vị nghe nhiều, 

nhớ được nhiều, quí vị biết hỏi, người ta trả lời cho quí vị, quí vị hiểu được, là cái biết 

như vậy, đây là “ký vấn nhi học”. Câu tiếp theo là “ bất túc dĩ vi nhân sư dã”, không thể 

làm gương cho mọi người. Cái biết này làm thế nào để tính là thật biết? Chỉ chứng mới 

biết, nếu như bản thân quí vị tự chứng, thì cái biết của quí vị mới là thật biết. Chư Phật 

Như Lai, Pháp thân Bồ Tát thân chứng mà biết được, không phải là cái biết qua thấy 

nghe như chúng ta, không phải là cái biết này. Cho nên chúng ta cũng liên tưởng đến cái 

biết qua thấy nghe, có lẽ là tri thức mà hiện nay chúng ta thường nói. Cái biết thân chứng 

cũng có thể coi như là trí tuệ. Trí tuệ và tri thức có sai khác, tri thức thông qua chứng 

thực, chứng minh rồi thì đó là trí tuệ, nếu như chưa thông qua thân chứng, đó không phải 

là trí tuệ. 

Tôi còn nhớ lão pháp sư Đàm Hư kể  một câu chuyện, Sư Tu Vô vãng sanh, địa 

điểm là chùa Cực Lạc ở Cáp Nhĩ Tân tỉnh Hắc Long Giang. Dân quốc sơ niên, pháp sư 

Đàm Hư người Đông bắc, sau khi xuất gia thân cận với Lão hòa thượng Đế Nhàn, đó là 

một vị Cao tăng đương đại. Lão hòa thượng giảng kinh thuyết pháp. Ngài có duyên với 

người Đông bắc, cho nên thầy ngài khuyên ngài nên đến Đông Bắc làm cho Phật Giáo 

Đông bắc hưng thịnh lên. Ngài đích thực không cô phụ nguyện vọng của thầy, tại Đông 

Bắc xây dựng hơn mười ngôi chùa, chùa Cực lạc là ngài xây dựng, chùa Trường Xuân 

Bát Nhã cũng do ngài xây dựng. Pháp sư Đàm Hư là phương trượng đầu tiên. Sau khi 

chùa xây xong ngài liền khai giới đàn truyền giới. Đây là phương pháp  rất tốt. Truyền 

giới đạo tràng mới có người, nếu không đạo tràng không có người. Truyền giới như vậy 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        108/16 

rất  nhiều  người  đều  ở  lại.  Lúc  đó  ngài  là  phương  trượng.  Pháp  sư  Định  Tây  là  tri  sự, 

giám  viện.  Một  hôm  khai  giới  đàn  cần  có  người  giúp  đỡ,  cho  nên  ngài  mời  thỉnh,  có 

người phát tâm, người xuất gia phát tâm làm công quả ở đạo tràng này, có một pháp sư 

tên là Tu Vô đến, Lão hòa thượng hỏi ông, ông có thể làm gì được? Ông tình nguyện 

chăm  sóc người bệnh.  Giới đàn  thời đó  truyền  giới  ba  tháng, thời gian  rất  dài, những 

người trúng gió cảm cúm là việc thường thấy, ông chăm sóc người bệnh này. Pháp sư 

Định Tây liền giữ ông ấy lại, ở lại không lâu, khoảng mười mấy hai mươi ngày như vậy, 

ông liền thưa với pháp sư Đàm Hư- là phương trượng xin nghỉ phép. Pháp sư Đàm Hư 

rất có tu dưỡng, cũng không truy hỏi, gật đầu đồng ý cho ông ấy, pháp sư Định Tây thì 

không khỏi  bực  bội quở  trách  ông  ấy:  con  người ông  sao  lại không  có  chút  định  công 

nào vậy, giới đàn chưa viên mãn, ông làm sao mà bỏ nửa chừng như vậy chứ? Ông đến 

nơi này là phát tâm chăm sóc người bệnh, làm sao có thể bây giờ lại bỏ đi? Sư liền nói: 

Con  không  phải  đi  đâu  khác,  con  đến  Thế  giới  Cực  Lạc.  Hai  vị  Lão  hòa  thượng  nghe 

xong  câu  nói  này  cảm  thấy  là  thật  sao?  Thật  vậy.  Lúc  nào  đi?  Không  quá  mười  ngày. 

Nhìn không ra! Sư Tu Vô là người xuất thân làm thợ hồ, là người làm công việc nặng 

nhọc,  chưa  từng  đi  học,  không  biết  chữ,  chỉ  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  kinh  cũng 

không biết đọc, sau khi xuất gia ở trong chùa cũng làm việc chân tay, thân phận xuất gia 

ở chùa vẫn làm việc nặng nhọc. Việc người khác không muốn làm sư đều làm, toàn là 

làm  việc  nặng  nhọc. Một  câu  danh  hiệu  Phật  không  gián  đoạn,  sư  thực  sự  niệm  thành 

công rồi. Niệm đến biết trước giờ đi. Biết được lúc nào phải đi. Hai vị pháp sư này rất 

tôn trọng sư. Đây thật không dễ dàng. Sư thỉnh cầu với Lão hòa thượng chuẩn bị cho sư 

hai trăm cân củi để  hỏa táng. Thường trú đều chuẩn bị cho sư. Đến ngày hôm sau sư lại 

tìm  Lão  hòa  thượng,  Lão  hòa  thượng  hỏi  chuyện  gì  vậy?  Sư  liền  thưa  với  Lão  hòa 

thượng ngày mai con phải đi rồi. Vậy thì nhanh chóng chuẩn bị cho sư những việc cần 

thiết  rồi.  Đến  ngày  hôm  sau  sư  thỉnh  cầu  với  Lão  hòa  thượng  phái  vài  người  đến  trợ 

niệm cho sư tiễn sư vãng sanh. Sự việc này ai cũng hoan hỷ. Cho nên rất nhiều người tự 

động,  tự nguyện  đến  tiễn sư  vãng sanh, đưa  tiễn  sư.  Sư ngồi  trong  căn nhà  nhỏ, ngồi 

trong đó ở trên giường, mọi người niệm Phật tiễn sư. Người niệm Phật liền nói với sư: 

Sư Tu Vô à, sư có thể đến Thế giới Cực Lạc rồi. Ngày xưa người vãng sanh biết trước 

giờ đi, thường để lại vài bài kệ, làm vài bài thơ để làm kỷ niệm cho người đời sau. Sư Tu 

Vô nói: tôi là người số khổ khổ não lắm, chưa từng đi học cũng không biết chữ, tôi chỉ 

biết niệm Phật, tôi không biết làm kệ, tôi cũng không biết làm thơ, nhưng tôi có một câu 

thật thà có thể làm kỉ niệm cho quí vị. Là câu gì vậy? Sư nói: “nói được không làm được, 

không phải trí tuệ chân thật”. Nói một câu như vậy, niệm Phật rồi đi luôn. Câu chuyện 

này ghi chép trong Ảnh Trần Hồi Ức Lục của pháp sư Đàm Hư. Thật vậy, pháp sư Đàm 

Hư nói đích thân nhìn thấy, niệm Phật vãng sanh, biết trước giờ đi, tại chùa Cực Lạc ở 

Cáp Nhĩ Tân, pháp hội này rất thù thắng. Trong pháp hội có một người, ở đó thị hiện cho 

mọi  người  nhìn thấy  vãng sanh. Pháp sư  Đàm  Hư  giảng  kinh thường  thường trích dẫn 

công phu niệm Phật của sư Tu Vô, bình thường yên lặng không có ai biết, cũng không 

có  ai  coi  trọng  sư,  đều  là  làm  việc  nặng,  làm  việc  khổ,  làm  rất  chăm  chỉ,  người  khác 

không muốn làm thì sư đều làm, cuối cùng đích thực phương trượng trú trì danh sơn bảo 

sát đại pháp sư giảng kinh thuyết giáo cũng khó sánh được với sư. Làm sao lại có người 

tự  tại như  vậy, thong  dong như vậy. Pháp  sư  Đàm  Hư  giảng  cho  chúng  ta  câu  chuyện 

chân  thật.  Ông  là  truyền  nhân  của  tông  Thiên  Thai,  cuối  cùng  đi  cũng  niệm  A  Di  Đà 

Phật cầu sanh Tịnh Độ. Tông Thiên Thai và pháp môn niệm Phật  nguồn gốc rất sâu xa, 

từ đại sư Trí Giả, đại sư Trí Giả là người niệm Phật vãng sanh. Đời nhà Đường đại sư 

Trí  Giả  dường  như  là  tông  Thiên  Thai  tổ  sư  thứ  ba  hay  là  thứ  tư  gì  đó,  từ  rất  sớm,  là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        109/16 

người niệm Phật vãng sanh. Cho nên sau này Tổ sư Tông Thiên Thai rất nhiều người đều 

tu pháp môn niệm Phật. 

Đây chính là “định trung cúng Phật, bất thất định ý”. Pháp sư Tu Vô đã làm tấm 

gương tốt cho chúng ta, toàn tâm toàn lực phục vụ cho đại chúng, trong tâm chỉ một câu 

A Di Đà Phật. Đây chính là “bất thất định ý”, niệm niệm không gián đoạn câu danh hiệu 

Phật. Đây  thực  sự là  niệm  Phật  tam  muội, bản  thân sư  công phu, chưa từng nói với  ai 

điều đó, không có ai biết được. Thấy sư là một người rất chất phác, chịu khó làm việc. 

“Lại nói”, đây vẫn là lời của Sư Vọng Tây nói. “Sơ địa trở lên tuy có đức này, bát 

địa trở lên là vô công dụng, nên nói sơ địa Bồ Tát tuy có đức này, nhưng vẫn không thể 

hoàn toàn xa lìa công dụng. Bát địa trở lên mới là vô công dụng đạo”. Công dụng này và 

vô công dụng rất khó thể hội. Y theo cách nói trong kinh giáo, Bồ Tát bát địa trở xuống, 

thông thường có lẽ đều nói là biệt giáo. Bát địa của Biệt giáo chính là bát trụ của Viên 

giáo,  vị  trí  đã  rất  cao  rồi.  Sơ  địa  trở  lên  đây  là  Sơ  trụ  trở  lên,  Viên  giáo  Kinh  Hoa 

Nghiêm  Sơ  trụ  trở  lên,  họ  đã  siêu  việt  thập  pháp  giới  rồi,  sanh  Cõi  Thật  báo  trang 

nghiêm. 

Tuy  có  đức  này,  đức  này  chính  là  cúng  khắp  chư  Phật  bất  thất  định  ý.  Nhưng 

chúng ta hiểu được, tập khí vô thỉ vô minh vẫn tương đối đậm, 41 phẩm tập khí vô minh, 

biệt giáo sơ địa đến bát địa, 41 phẩm đó mới đoạn được tám phẩm, trước Bát địa đoạn 

bảy phẩm còn chưa được, muốn đoạn được tám phẩm trở lên thì hoàn toàn là tự nhiên 

rồi. Trong kinh Phật có một danh từ gọi là pháp nhĩ như thị, vốn đã là như vậy rồi. Ngay 

cả cực kỳ vi tế suy nghĩ về khởi tâm động niệm cũng không còn nữa. Nhưng thất địa trở 

về trước vẫn làm chưa được. Làm không được đó là có công dụng. Tuy có công dụng, 

phàm phu chúng ta chắc chắn nhìn không thấy được. Đây là pháp thân Như Lai nói cho 

chúng ta, lúc chưa chứng đắc được pháp thân, làm sao có thể biết được cảnh giới của họ? 

Từ đó có thể biết công phu “bất thất định ý” này rất cao. 

Chúng ta ngày nay là sơ học, sơ học thì lời này phải nói như thế nào? Không bị 

cảnh giới bên ngoài quấy nhiễu, đây là phương tiện đầu tiên của “bất thất định ý”. Ngày 

nay chúng ta trong cảnh giới này phải học được điểm này. Nếu thực sự muốn học, được 

thôi, đối với đạo nghiệp của bản thân rất có ích. Nên biết trong mọi lúc mọi nơi, tất cả 

vạn  vật,  đều  là  tăng  thượng  duyên  cho  việc  tu  hành  của  chúng  ta.  Thuận  cảnh  thiện 

duyên, chúng ta ở đây tu học rất an vui. Nhưng nếu như quí vị cảnh giác cao độ, quí vị 

không nên bị những niềm vui này làm cho mê thất. Nếu như đối với cảnh giới này khởi 

tâm tham luyến, nơi này tốt quá. Định ý của quí vị mất đi. Nếu như trong nghịch cảnh ác 

duyên, quí vị rất ghét nơi này, nơi này con người không tốt, đều là oán thân trái chủ, đều 

đến gây phiền phức, quí vị sẽ khởi tâm oán hận, quí vị hi vọng nhanh chóng rời khơi nơi 

này. Quí vị cũng bị cảnh giới xoay chuyển. Cũng tức là nói định ý của quí vị không còn 

nữa. Đâu như Bồ Tát cảnh giới gì họ cũng đều cảm thấy rất tốt, không có gì là không tốt, 

ở thiên đường, thiên đường cũng tốt, ở địa ngục địa ngục cũng không tệ. Có thể không bị 

cảnh giới bên ngoài làm ảnh hưởng, đây gọi là không mất định ý. 

Ngày nay chúng ta như thế nào? Chúng ta nhất định phải nhẫn, nhẫn nhục ba la 

mật trong lục ba la mật, chúng ta phải nhẫn chịu. Thuận cảnh thiện duyên phải nhẫn chịu, 

không khởi tham luyến. Đây là công phu. Vĩnh viễn  duy trì thanh tịnh bình đẳng giác là 

đúng rồi. Tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, giác mà không mê, không bị quấy nhiễu một 

chút  nào,  thực  sự  công  phu.  Nghịch  cảnh  ác  duyên  không  khởi  sân  nhuế,  tâm  vẫn  là 

thanh tịnh bình đẳng giác. 


Vừa rồi chúng tôi nhắc đến pháp sư Tu Vô, nếu như tâm địa người ta không phải 

là thanh tịnh bình đẳng giác, làm sao sư vãng sanh tự tại như vậy được. Chúng ta có thể 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        110/16 

khẳng định sư đắc niệm Phật tam muội. Không đắc niệm Phật tam muội nhất định không 

có công phu này. Quí vị xem sư tự tại biết bao, thong dong biết bao. Không có mảy may 

hiện tượng bệnh khổ nào, rất hoạt bát, nói đi là đi. Sanh tiền những việc đã làm, ngày 

nay chúng ta quay trở lại suy nghĩ tỉ mỉ xem, sư ở đó sám trừ nghiệp chướng, tích lũy 

công đức, hộ trì Tam bảo. Quí vị thấy những việc sư đã làm. Việc qua rồi chúng ta nghĩ 

lại xem đó là tấm gương tốt cho chúng ta. Trên việc tu hành chỉ là  một câu danh hiệu 

Phật, thực sự làm được rồi, không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn. Ngay kinh 

điển  cũng  không  cần  nữa.  Chúng  ta  học  đến  đây  mới  biết  được  công  đức  danh  hiệu 

không  thể  nghĩ  bàn. Tác  dụng  của  kinh  điển  là  gì?  Là  làm  cho  chúng  ta  thực  sự  nhận 

thức được Thế giới Cực Lạc, hiểu được Thế giới Cực Lạc, sau đó chúng ta đối với pháp 

môn này mới thực sự có thể đạt được đoạn nghi sanh tín. Kiên định hoằng nguyện, nhất 

định cầu sanh Tịnh Độ, sẽ không có ý niệm thứ hai nào nữa, họ thành công rồi. 

Trước đây chúng tôi nhắc đến, ví dụ về cư sĩ Hoàng Trung Xướng ở Thâm Quyến, 

người còn rất trẻ, mới 30 tuổi, hai năm mười tháng đã biết trước giờ đi, vãng sanh rồi. 

Anh ta làm thí nghiệm, trước khi nhập thất anh ta thử xem, xem việc niệm Phật này là 

thật hay là giả. Anh ta nghe tôi giảng kinh, tôi giảng đến Vãng Sanh Truyện, giảng đến 

Tịnh Độ Thánh Hiện Lục, trong đó những ví dụ về vãng sanh, gần như đến một nữa số 

người niệm Phật chưa đến ba năm đã vãng sanh, đoạn trước tôi đã nói với quí vị rồi, năm 

xưa pháp sư Pháp Dung từng hỏi tôi, pháp sư Pháp Dung vãng sanh cũng đã nhiều năm 

rồi, tình hình tôi không rõ lắm. Chúng ta khẳng định những người vãng sanh đó, hoàn 

toàn không thể nói mỗi mỗi thọ mạng đều đã đến, thọ mạng vẫn còn nhưng không cần 

nữa, ra đi trước, thực sự đã đi được. Chúng ta đọc nhiều thứ như vậy, đạt được một kết 

luận,  không  quá  ba  năm  công  phu  đã  thành  tựu  rồi,  phải  học,  nên  học  vậy.  Công  phu 

thành tựu rồi, có thể lưu tại thế gian này, đoạn trước trong nguyện văn chúng ta đọc đến, 

tâm từ bi không nhẫn tâm nhìn thấy chúng sanh khổ nạn, nguyện tại thế gian này sống 

thêm  một  thời  gian  nữa,  giúp  đỡ  những  người  này  niệm  Phật    vãng  sanh.  Cho  dù  thọ 

mạng đến rồi, Phật A Di Đà cũng có thể giúp quí vị kéo dài thọ mạng. Có ví dụ như vậy. 

Triều nhà Minh pháp sư Giao Quang chính là ví dụ này vậy. Pháp sư Giao Quang cùng 

thời với pháp sư Liên Trì, ông có một bộ trước tác Lăng Nghiêm Kinh Chánh Mạch, chú 

giải  này  là  do  ông  viết.  Một  đoạn  tự  văn  trước  Chánh  Mạch, ông  tự  viết  ra,  nhất  định 

đáng tin cậy, không phải là gạt người. Ông đọc Kinh Lăng Nghiêm, cảm thấy các chú 

giải của các nhà chú giải trước đây về Kinh Lăng Nghiêm, đều là căn cứ theo “tam chỉ 

tam quán” của tông Thiên Thai để giải thích những điều trong Kinh Lăng Nghiêm đã nói, 

tam ma tha, xa ma tha, thiền na, Ông cho rằng không thích đáng lắm. Vì sao vậy? Tam 

chỉ tam quán của Thiên Thai là dùng ý thức tâm để tu, chưa lìa được ý thức.  Trong Kinh 

Lăng Nghiêm nói: bỏ thức dùng căn, đây mới là chân nghĩa mà Thế Tôn nói Kinh Lăng 

Nghiêm, ông nhìn thấy rồi. Nhưng thọ mạng của ông ấy đến, Phật đến tiếp dẫn ông ấy, 

Phật A Di Đà đến tiếp dẫn ông, ông liền đem sự việc chú giải Kinh Lăng Nghiêm này 

báo cáo với Phật A Di Đà, ông nói ông muốn làm một chú giải, căn cứ theo nghĩa thú mà 

Phật nói trong kinh điển là “bỏ thức dùng căn”, cầu Phật A Di Đà cho ông ấy nghỉ phép, 

để cho ông ở lại thế gian thêm vài năm nữa, làm cho hoàn thành chú giải bộ kinh này. 

Phật A Di Đà đồng ý rồi đi. Ông thực sự hoàn thành bộ trước tác này. Đây chính là thọ 

mạng đến rồi, vẫn còn sự việc muốn làm, Phật A Di Đà cũng đồng ý cho quí vị, cũng có 

thể giúp quí vị kéo dài tuổi thọ. Không phải là vì bản thân, vì chánh pháp cửu trú, vì lợi 

ích  chúng  sanh,  nhà  Phật  nói  là  sanh  tử  tự  tại,  “Phật  thị  môn  trung,  hữu  cầu  tất  ứng”, 

Giao Quang đại sư cầu diên thọ, Phật A Di Đà cho phép ông ấy. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        111/16 

Đời nhà Tống pháp sư Doanh Kha vẫn còn thọ mạng mười năm. Sư thỉnh cầu Phật 

A Di Đà, mười năm thọ mạng con không cần nữa, con muốn đi ngay bây giờ. Phật A Di 

Đà sau ba ngày liền tiếp dẫn sư vãng sanh. Vì sao không ngay lúc đó dẫn sư đi? Ngay 

lúc đó dẫn sư đi không ai biết được sự việc này. Sau ba ngày muốn pháp sư Doanh Kha 

đem sự việc này nói ra, lợi ích cho hiện tại và mai sau, làm chứng minh cho mọi người. 

Niệm Phật A Di Đà cầu sanh Tịnh Độ. Sự việc này là thật không phải là giả. Đây là một 

tỳ kheo phá giới. Sư tin tưởng nhân quả, biết phá trai phạm giới tương lai chắc chắn đọa 

A tỳ địa ngục. Nghĩ đến A tỳ địa ngục khổ nên rất lo sợ, bèn thỉnh giáo với đồng tham 

đạo hữu, trong đồng tham có  một vị liền nói với sư, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, sư 

không bị đọa lạc nữa. Sư thật làm, ba ngày ba đêm không ngủ không nghỉ, nghĩa là niệm 

xuyên suốt A Di Đà Phật. Chí thành cảm thông niệm đến lúc Phật A Di Đà đến. Chúng 

ta từ nơi này mới có thể lãnh hội được lời cổ nhân nói “niệm một câu danh hiệu Phật”, 

tâm  chân  thành,  tâm  chí  thành  niệm  câu  Phật  hiệu  này,    “tiêu  trừ  80  ức  kiếp  sanh  tử 

trọng tội”, sư niệm ba ngày ba đêm nghiệp chướng tiêu rồi. Người thường chusngta vì 

sao niệm nhiều năm như vậy mà nghiệp chướng không tiêu được? Dụng tâm khác nhau, 

tâm không chân, không thành. Tâm tán loạn niệm Phật, tâm vọng tưởng niệm Phật, sức 

mạnh của nó không tập trung. Cho nên hiệu quả của nó không rõ. Nếu như sức mạnh tập 

trung, trong tâm ngoài một câu A Di Đà Phật ra ý niệm gì cũng không còn nữa, vậy thì 

lợi hại lắm rồi. Thực sự niệm cho Phật A Di Đà đến luôn rồi. Đạo lý này chúng ta nên 

hiểu. Phương pháp này không khó lắm, nếu như chúng ta thật làm chắc chắn có hiệu quả. 

Đặc biệt là người tập khí phiền não nặng, người oán thân trái chủ nhiều, kết oán với một 

số chúng sanh, chúng sanh này thường đến tìm quí vị, nếu như quí vị chí tâm niệm Phật 

cầu sanh Tịnh Độ, nghiệp chướng tiêu rồi, oán thân trái chủ không gây phiền phức nữa. 

Vì sao vậy? Vì nhìn thấy quí vị là người thực sự tu hành, họ khâm phục quí vị, chẳng 

những không gây phiền phức quí vị, họ còn làm hộ pháp cho quí vị. Vì sao vậy? Vì họ 

biết, sau khi quí vị thành tựu nhất định độ cho họ. Quí vị có tâm đại từ bi, những người 

không có duyên với quí vị quí vị đều phổ độ, chúng sanh hữu duyên có lý gì lại không 

độ họ. Cho nên trong kinh nói, mỗi người chúng ta đều có thể làm được. Kinh này đối 

với chúng ta mới gọi là thân thiết hữu vị. Nếu như những điều trong kinh nói chúng ta 

làm  không  được,  vậy  không  phải là  Phật  đang  đùa  giỡn  chúng  ta  sao?  Không phải  là 

đang nhử chúng ta sao? Phật làm sao có thể làm những việc như vậy được? Chúng ta 

thông qua Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Pháp Hoa, Kinh Lăng Nghiêm những bộ đại kinh 

luận này để học tập, ít nhiều gì cũng hiểu được một ít đạo lý. Phật giảng kinh tại thế gian 

này, chính là khế nhập với căn cơ của người ở thế gian này. Sự việc người thế gian này 

không làm được Phật tuyệt đối sẽ không nói ra. Bản thân chúng ta sau khi nghe rồi, sau 

khi học rồi, bản thân phải nghiêm túc phản tỉnh, phải khắc phục những chướng nạn trong 

tự tâm. Chướng nạn không ở bên ngoài, ở trong tâm mình, phải khắc phục tập khí phiền 

não của bản thân, không có ai là không thành tựu. Đặc biệt là pháp môn thù thắng như 

vậy, có được thật vô cùng khó khăn! 

Dưới đây Hội Sớ cho rằng: “Bồ Tát phương khác mới phát tâm, nhân nghe danh 

hiệu Di Đà đốn đăng thượng địa Bồ Tát, đắc chư tam  muội, trú định cúng Phật”. Mấy 

câu trong  Hội  Sớ  nói  rất hay. Phương khác, đây  là  chỉ  cho  các  nơi  ngoài  thế giới Cực 

Lạc,  Bồ  Tát  mới  phát  tâm,  bao  gồm  cả  chúng  ta  trong  đó,  chúng  ta  chưa  đến  thế  giới 

Cực  Lạc,  chúng  ta  cũng  nhân  nghe  được  danh  hiệu  của  Phật  Di  Đà,  có  thể  đốn  đăng 

thượng  địa  Bồ  Tát,  đắc  chư  tam  muội,  trú  định  cúng  Phật  không?  Hoàn  toàn  do  nơi 

chúng ta phát tâm. Chúng ta nếu như phát tâm kiên định, chướng ngại của sự phát tâm 

này  vẫn  là  tín  tâm,  tín  nguyện  không  đủ,  tâm  không  phát  ra  được!  Thực  sự  tin  tưởng, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        112/16 

thật  nguyện  vãng  sanh,  chúng  ta  liền  có  thể  buông  bỏ  tất  cả  thế  gian  này,  tự  tư  tự  lợi 

buông bỏ, không còn có ý niệm này nữa, tâm danh văn lợi dưỡng buông bỏ, ý niệm tham 

luyến  ngũ  dục  lục  trần  hưởng  thụ  buông  bỏ,  phiền  não  của  tham,  sân,  si,  mạn  cũng 

buông  bỏ,  nhất  tâm  niệm  Phật,  trong  tâm  ngoài  A  Di  Đà  Phật  ra,  những  ý  niệm  khác 

không có nữa. Đây gọi là “chế tâm nhất xứ”, sau đó còn có một câu, Phật nói “vô sự bất 

biện”, tôi chế tâm nhất xứ để cầu Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, sự việc này có thể  làm hay 

không? Thế Tôn không nói sự việc này là ngoại lệ. Nói cách khác sự việc này cũng bao 

gồm ở trong đó, nhất định làm được. Lúc nào buông bỏ thì lúc đó liền thành tựu. Cho 

nên  kinh  này  không  thể  không  nói,  không  thể  không  giảng  tỉ  mỉ,  không  thể  không 

thường giảng, phải luôn luôn giảng, vì sao vậy? Chúng ta là phàm phu nghiệp chướng 

sâu nặng, nhất định không phải một lần hai lần, mười lần hai mươi lần là có thể khai ngộ 

được, cổ nhân định ra một tiêu chuẩn, gọi là “đọc sách ngàn lần”, gần như vậy, chúng ta 

có thể đem bộ chú giải này đọc được ngàn lần có lẽ sẽ có thể khai ngộ. Sau khi khai ngộ 

thì nghi được đoạn, không còn hoài nghi nữa. Tín tâm, tín tâm thực sự được sanh khởi, 

có chân tín, có thiết nguyện, thì vãng sanh Tịnh Độ sẽ nắm chắc được. Thời gian không 

cần phải nhiều, chúng ta nhìn thấy rất nhiều ví dụ của cổ nhân, chúng ta một đời chắc 

chắn thành tựu. Cũng có thể giống như trong Hội Sớ nói: đốn đăng thượng địa Bồ Tát 

đắc chư tam muội, trú định cúng Phật. 

Sớ  viết:  “túng tuy  tân phát ý  Bồ  Tát, danh văn  tự nhân”, người nghe  được  danh 

hiệu của Phật A Di Đà, “năng đắc” định huệ. Huệ này và tuệ- trí tuệ là cùng một ý nghĩa. 

“Định tuệ tương tức, chân tục tương chiếu, đốn đắc thượng địa Bồ Tát dã”. Sớ này vẫn 

là Hội Sớ nói. Làm thế nào có thể nghe được danh hiệu Phật, rồi nâng cao đến cảnh giới 

cao như vậy? Có thể thấy căn tánh con người không tương đồng, không phải nói mỗi 

một người, mỗi một người chắc chắn được lợi ích, điều này trước đây đã nói qua, vừa 

qua nhĩ căn mãi là đạo chủng. Ngày nay chúng ta nghe đến bộ kinh này, nghe đến danh 

hiệu Phật A Di Đà, có thể sanh khởi tín tâm, có thể sanh khởi tôn trọng, yêu thích. Điều 

này nói rõ trong đời quá khứ của chúng ta, từng đã học qua pháp môn như vậy, có gốc 

có đế. Nhưng trong đời quá khứ chưa thành tựu, chưa thể vãng sanh, vẫn coi như Bồ Tát 

mới phát ý. Nhưng lần này chúng ta hi họng nối tiếp thiện căn phước đức nhân duyên 

trong  quá  khứ,  hi  vọng  trong  đời  này  có  thể  nâng  cao  lên  nhiều  hơn,  tôi  tin  rất  nhiều 

đồng học đều có nguyện vọng như vậy. Có thể không? Đáp án là nhất định có thể. Phải 

nâng cao như thế nào? Phật Bồ Tát Tổ sư Đại đức hướng dẫn chúng ta, “nhất môn thâm 

nhập trường thời huân tu”, là quí vị có thể nâng cao rồi. Ghi nhớ bí quyết tu học, không 

hoài  nghi,  không  xen  tạp,  không  gián  đoạn,  nếu  như  thực  sự  làm  được  như  vậy,  pháp 

môn Tịnh độ nhanh, ba năm là thành công thôi. 

Giáo dục truyền thống của Cổ thánh tiên hiền, nói đến “thất niên tiểu thành, cửu 

niên đại thành”, chúng ta tu pháp môn này chỉ cần ba năm là thành công. Ba năm vẫn 

không  thể  thành  công,  thì  chắc  chắn  là  quí  vị  không  y  theo  pháp  môn  này  mà  tu  học. 

Thực sự y giáo phụng hành ba năm nhất định thành công, vậy mười năm là quí lắm rồi! 

Quí  vị  phát  tâm  lưu  lại  thế  gian  này,  phải  hoằng  dương  pháp  môn  này  phổ  độ 

chúng sanh, Phật liền kéo dài thọ mạng cho quí vị. Vì sao vậy? Quí vị có nhiệm vụ phải 

đi lữ hành, sau khi nhiệm vụ hoàn thành lại vãng sanh Tịnh Độ. Đây cũng coi như là 

quay ngược thuyền từ. Trong câu nói này, nhắc đến một sự việc, “định huệ tương tức 

chân  tục  tương  chiếu”  , nhắc  đến  sự  việc  này, đây  là  công  phu, chúng  ta  phải  đem  nó 

dùng  vào trong  cuộc  sống  hằng ngày, có định  có huệ, trong  định có huệ, trong huệ  có 

định, chính là câu tiếp đó nói “chân tục tương chiếu”, trong chân có tục, trong tục có 

chân, chân tục không hai. Chân là gì? Tục là gì? Là cùng một sự việc, trước tướng tức là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        113/16 

tục, li tướng tức là chân. Giống như trong Kinh Kim Cang nói, chúng ta trong cuộc sống 

hằng  ngày  làm  việc, đối  người  tiếp  vật  đều  chấp  tướng,  có  ngã  tướng,  có  nhân  tướng, 

chúng sanh tướng, thọ giả tướng. Đây là tục. Nếu như lìa tướng thì sao? Lìa tướng chính 

là  chân.  Lìa  tướng  nghĩa  là  không  chấp  tướng  nữa,  vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô 

chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả  tướng,  chính  là  chân.  Chân  tục  không  hai.  Vì  sao  vậy? 

Tướng  này  ly  tướng,  vậy  là  đúng  rồi.  Tục  này  là  chân.  Chân  ở  đâu?  Chân  đã  ở  ngày 

trong tục, tục ở trong chân, chân tục không hai. Trong định có tuệ, trong tuệ có định. Tuệ 

là gì? Tuệ là giác. Định không phải là định cứng nhắc, mà rất linh hoạt, đây là tánh định. 

Định cứng nhắc gọi là vô tưởng định. Vô tưởng định tu thành sanh vô tưởng thiên, đọa 

lạc rồi. Thời gian trú vô tưởng thiên rất dài. Định công không mất, quí vị sẽ không xuất 

định, trong định tất cả những thứ đều chấm dứt. Tuy không tạo nghiệp ác, quí vị cũng 

không tu thiện, quí vị dừng ngay nơi đó, đó là việc sai lầm. Cho nên trong định có tuệ, 

đó mới gọi là thiền định. 

Chữ  thiền  này  là  tiếng  Ấn  độ-  thiền  na.  Dịch  thành  tiếng  Trung  là  tĩnh  lự,  tĩnh 

chính là định, lự chính là có giác. Trong định có giác, đây chính là định tuệ tương tức, nó 

mới hữu dụng. Tuệ có thể khởi tác dụng, định có thể khởi hay không? Định có thể. Chư 

Phật  Bồ  Tát,  chúng  ta  dùng  ví  dụ  này,  giảng  kinh  dạy  học,  khất  thực, du  hóa,  ở  trong 

hiện tượng này quí vị sẽ nhìn thấy định tuệ tương tức, chân tục tương chiếu. Chân chiếu 

tục, tục cũng chiếu chân. Từ nhục thể biểu hiện tục, nhưng quí vị nhìn thấy họ biểu hiện, 

họ biểu hiện ra định tuệ, dùng tâm không tán loạn, dùng tâm lìa phiền não, họ không có 

ưu tư, họ không có vướng bận, họ không có phân biệt, họ không có chấp trước, họ không 

có khởi tâm động niệm, đó là định. Mỗi mỗi sự việc họ làm được rất viên mãn. 

Thế Tôn năm xưa tại thế, sau khi khai ngộ trú thế 49 năm, ngày ngày giảng kinh 

dạy học là tuệ, như như bất động, thuyết pháp dạy học, trong định có tuệ, trong tuệ có 

định. Học Phật nếu muốn có thành tựu, hai câu này làm không được thì không thể có 

thành tựu. Cách tu như thế nào? Ngay trong cuộc sống hằng ngày, bản thân phải có định, 

có định sẽ có tuệ. Bản thân không có định thì sẽ không có tuệ. Định sanh tuệ. Không có 

định họ sanh phiền não, có định chắc chắn không sanh phiền não. Sai biệt chính tại điểm 

này. 

Tôi  học  Phật  nhiều  năm  như  vậy,  điều  đầu  tiên  cho  tôi  thấy  ấn  tượng,  cũng  là 

người xuất gia đầu tiên tôi gặp được, đại sư Chương Gia. Ảnh của Ngài quí vị đang nhìn 

thấy đó, ảnh này là lúc ngài khoảng hơn 60 tuồi, lúc tôi thân cận với Ngài là dáng vẻ như 

vậy,  tức  ở  trong  định,  đi  đứng  ngồi  nằm  đều  ở  trong  định,  động  tác  rất  chậm  rãi,  nói 

chuyện cũng rất chậm rãi, thân cận với Ngài, cùng ở với Ngài, ngồi với Ngài hai tiếng 

đồng hồ dường như là đang nhập định vậy. Nói năng rất ít, nói chuyện rất có lực, một lời 

vô ích cũng không có. Là một lão nhân như vậy! Lúc tôi thân cận Ngài, Ngài đã 65 tuổi, 

năm đó tôi 26 tuổi, cho nên sau này trong kinh điển nhìn thấy, trong kinh nói “Na già 

thường tại định, vô hữu bất định thời”. Na già là tiếng Phạn, dịch thành tiếng Trung là 

“long tượng”. Rồng chưa từng nhìn thấy, còn voi thì thấy rồi. Quí vị nhìn con voi kia 

phải chăng giống đang trong định, bước đi cũng tứ bình bát  ổn, rất chậm rãi, động tác 

cũng chậm rãi. Vì thế Phật thường dùng nó để làm ví dụ. Cử chỉ động thái của chúng ta 

phải giống như con voi vậy. Hiện tại con người trái ngược lại. Người hiện tại giống như 

con  khỉ vậy, động  tác  rất  nhanh, vô  cùng  nhanh  nhẹn, làm  nổi  bật  tâm  tánh  nóng nảy. 

Con voi kia đích thực giống đang trong định, chúng ta thực sự đem kinh giáo của Phật, 

trong đó nói những đạo lý này biến thành tư tưởng của chúng ta, giáo huấn trong kinh 

điển chúng ta đều có thể thực tiễn vào trong cuộc sống, gọi là “chân tục tương chiếu”, 

thực sự ích lợi, hạnh phúc mỹ mãn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        114/16 

Xem tiếp đoạn dưới đây. 

Lại Văn Thù Bát Nhã Kinh viết: “công đức niệm  một vị Phật vô lượng vô biên, 

cũng không khác gì so với công đức niệm vô lượng chư Phật. Phật Pháp không thể nghĩ 

bàn bình đẳng không sai biệt, đều là nhất như thành tối chánh giác”. Đoạn kinh văn này 

là dạy cho chúng ta. Đích thực có một số người cho rằng niệm  một Đức Phật làm sao 

bằng niệm  tất  cả  chư  Phật?  Cho  rằng  niệm  nhiều  Phật  công  đức  nhiều, niệm  một  Đức 

Phật công đức ít, niệm nhiều Phật công đức lớn, niệm một Phật công đức nhỏ,  những 

vọng tưởng này của phàm phu, thực sự là đều đang nghĩ sai. Công đức niệm  một Đức 

Phật lớn. Vì sao vậy? Vì chuyên nhất, quí vị có chân tâm, một Đức Phật chính là tất cả 

Phật, tất cả Phật chính là một Đức Phật. Đạo lý này tôi tin tưởng những đồng học của  

chúng ta, chúng ta thường cùng nhau chia sẻ học tập, nghe được lời này, quí vị sẽ khẳng 

định công đức niệm một Đức Phật thành tựu công đức tất cả Phật. Vì sao vậy? Họ là một 

thể, họ  không  có phân  chia, lúc  niệm  tất cả  Phật, niệm  lực  của  chúng ta phân tán, sức 

mạnh của tâm không tập trung. Cho nên công đức niệm tất cả Phật sẽ rất nhỏ nhen. Thực 

tế mà nói thì giống như trong kinh nói “một khi qua tai, mãi thành đạo chủng”, là công 

đức lớn như vậy. Nhưng quí vị niệm một Đức Phật thì công đức đã khác rồi, niệm một 

Đức Phật chúng sanh sẽ được tam muội, sẽ đắc định, sẽ khai ngộ, niệm rất nhiều Phật sẽ 

không khai ngộ. Quí vị suy nghĩ về đạo lý này xem. 

Dưới đây lại nói: cũng không khác với công đức niệm vô lượng chư Phật. Công 

đức niệm một Đức Phật và công đức niệm tất cả chư Phật không có sai khác. Vậy chúng 

ta quay trở lại nói: công đức niệm tất cả chư Phật và công đức niệm một Đức Phật khác 

nhau. Ý nghĩa của câu này có thể nghe hiểu được không? Tôi nghĩ có thể nghe hiểu được. 

Vì sao vậy? Công đức niệm tất cả Phật quí vị không thể đắc niệm Phật tam muội, quí vị 

không thể khai ngộ. Công đức niệm một Đức Phật sẽ đắc niệm Phật tam muội, sẽ khai 

ngộ. Vì vậy, công đức niệm  một Đức Phật tương đương với công đức niệm tất cả chư 

Phật.  Nhưng  công  đức  niệm  tất  cả  chư  Phật  không  đồng  với  công  đức  niệm  một  Đức 

Phật. Hi vọng  chư  vị  nghiêm  túc suy  nghĩ  xem. Nếu  nghĩ  thông  rồi, quí vị  mới  buông 

“vạn Phật sám” xuống được, chuyên niệm A Di Đà Phật. 

Tết âm lịch sắp đến rồi, lúc tết âm lịch rất nhiều đạo tràng đều phát khởi niệm Vạn 

Phật, lạy vạn Phật. Vạn Phật rất dài, khoảng 12.000 danh hiệu Phật, vừa xướng vừa lạy 

thời gian cũng khoảng nửa tháng. Nếu như thời gian nửa tháng đó chuyên niệm một đức 

Phật A Di Đà, cũng giống như sám Vạn Phật, quí vị lạy Phật, quí vị niệm Đức Phật này, 

có thể sẽ đắc được niệm Phật tam muội. Cho nên khác nhau vậy. 

Dưới đây có câu nói rất hay: “bất tư nghì Phật Pháp đẳng vô sai biệt”, đây là Phật 

Pháp thường nói: một kinh thông tất cả kinh thông, một pháp môn chứng đắc rồi, tất cả 

pháp môn đều chứng đắc hết. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: một tức là nhiều, nhiều tức 

là một, một và nhiều không khác. Đây là chân tướng sự thật. 

“Giai  thừa  nhất  như  thành  tối  chánh  giác”.  Nhất  như  là  tự  tánh.  Trong  Hoàn 

Nguyên  Quán  nói:  tự  tánh  thanh  tịnh  viên  minh  thể  chính  là  nhất  như.  Thừa  nhất  như 

chính là thành tối chánh giác, tối chánh giác là Phật quả Diệu giác. 

“ Tất đầy đủ vô lượng công đức biện tài”, đầy đủ vô lượng công đức, vô lượng 

biện tài, đây là nói tướng chân thật của vũ trụ vạn pháp, chân tướng của vạn pháp. 

“Người nhập nhất hạnh tam  muội như vậy”, nhất hạnh tam  muội chính là niệm 

Phật tam muội. Biết hết hằng sa pháp giới chư Phật không có tướng sai biệt. Quí vị ngộ 

nhập tự tánh. Trong kinh Phật nói khắp pháp giới hư không giới, hằng hà sa số pháp giới 

chư Phật, mỗi mỗi sai biệt không rời tự tánh. Người kiến tánh hoàn toàn thấy được rồi. 

Người kiến tánh mắt tai mũi lưỡi thân ý, sáu loại đức năng này khôi phục viên mãn rồi. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        115/16 

Phạm vi lớn chừng nào? Mắt có thể nhìn thấy pháp giới hư không giới, có thể thấy mười 

phương chư Phật quốc độ. Tướng sai biệt này, có thể nhìn thấy vi của cực vi. Trước đây 

đã nói: vi điểm của mảy lông bụi trần, nhà Phật nói vi của cực vi. Hiện tại các nhà khoa 

học  nói  là  lượng  tử,  tiểu  quang  tử,  đều  có  thể  nhìn  thấy  nó.  Tai  nghe  tất  cả  âm  thanh 

trong khắp pháp giới hư không giới. Chư Phật Như Lai ở phương khác giảng kinh thuyết 

pháp, chúng ta ở nơi này có thể nghe được chăng? Có thể nghe được. Vì sao vậy? Bất 

luận là hình tướng hay là âm thanh đều là một niệm khắp cả pháp giới, cho nên chúng ta 

có thể nghe được, có thể thấy được. Mười phương thế giới những bảo hương kia chúng 

ta có thể ngửi được. Pháp vị của họ chúng ta có thể nếm được. Trong thế giới chư Phật 

cõi đồng cư, cõi phương tiện tất cả chúng sanh khởi tâm động niệm, quả báo cảm thọ 

đều biết được hết, không có gì là không biết. Không ai hỏi quí vị, thì tâm quí vị là định, 

tâm là không, không có gì cả. Có người hỏi quí vị, thì đối đáp trôi chảy. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni tại thế, chúng ta nhìn thấy kinh điển ghi chép lại, rất 

nhiều người nêu những nghi vấn với Phật Thích Ca Mâu Ni, Phật đều giải đáp cho họ 

hết, Ngài thật biết hết, không phải là giả biết. Quí vị nếu hỏi cây lớn kia, cây lớn kia bao 

nhiêu chiếc lá, Phật cũng không đếm qua, Phật sẽ nói ở đó có bao nhiêu chiếc lá. Người 

ta không tin, nhìn thấy Phật không nhìn liền đến ngắt bớt vài lá, sau đó lại hỏi Phật bao 

nhiêu  chiếc  lá, Phật  lại  nói  ít  hơn  mấy  chiếc, họ đã hiểu được rồi. Chứng tỏ  Ngài thật 

biết rõ, nếu không tin quí vị đi mà đếm. Đây là gì? Đây là bản năng của tự tánh. Phật 

Thích Ca Mâu Ni có, Ngài nói với chúng ta mỗi một người đều có, chỉ là quí vị hiện tại 

do vì vọng tưởng, phân biệt, chấp trước mà không thể chứng đắc, chỉ cần quí vị buông 

bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, năng lực của quí vị sẽ khôi phục, năng lực của sáu 

căn, biết khắp tất cả các pháp sai biệt của pháp giới. 

Câu  cuối  cùng  nói:  Ở  trong  tam  muội  biết  khắp  tướng  sai  biệt  của  thế  giới  chư 

Phật, chính là đồng với tôn chỉ “trú định cúng Phật”. Cùng một tôn chỉ. Đây nói rõ một 

câu  danh  hiệu  Phật  này  khởi  tác  dụng  đối  với  Bồ  Tát  thế  giới  phương  khác.  Chúng  ta 

quay  lại  suy  nghĩ  xem,  công  đức  của  danh  hiệu  lớn  như  vậy,  đối  với  thế  giới  phương 

khác có thể khởi tác dụng lớn như vậy, vậy đối với Thế giới Cực Lạc bổn độ thì càng 

không  cần  phải  nói  rồi.  Ý  nghĩa  này  ở  đâu?  Ý  nghĩa  ở  việc  khuyên  nhủ  chúng  ta  cầu 

sanh Tịnh Độ, sự thù thắng của Tịnh Độ không thể nào nói ra được. Phật, Bồ Tát dùng 

những phương tiện thiện xảo này mà nói ra, làm cho chúng ta ở đây mà giác ngộ. Như 

vậy  có  thể  không  đi  được  sao?  Người  không  đi,  thật  là  nghiệp  chướng  nặng  quá,  mê 

hoặc điên đảo, là người hồ đồ chứ không phải là người thông minh. Người thông minh 

nhìn thấy kinh văn này làm sao mà không đi được! 

Chương này chúng ta chỉ học tập đến đây vậy. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        116/16 

 

 

Tập 250 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 23.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

   

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 304, bắt đầu xem kinh văn, hàng thứ năm từ dưới đếm 

lên. 

“Ngã  tác  Phật  thời,  tha  phương  thế  giới,  chư  Bồ  Tát  chúng,  văn  ngã  danh  giả, 

chứng  ly  sanh  pháp,  hoạch  đà  la  ni.”  Đây  là  nguyện  thứ  46  nguyện-  Hoạch  đà  la  ni. 

“Thanh tịnh hoan hỷ, đắc bình đẳng trú, tu Bồ Tát hạnh, cụ túc đức bổn, ứng thời bất 

hoạch, nhất nhị tam nhẫn.” Tiểu tiết này là nguyện thứ 47- Văn danh đắc nhẫn. “Ư chư 

Phật  Pháp,  bất  năng  hiện  chứng,  bất  thoái  chuyển  giả,  bất  thủ  chánh  giác”.  Câu  cuối 

cùng là hiện chứng bất thoái. Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm lão, đây là nguyện 

cuối cùng, chương thứ 24. 

Chương bên phải có ba nguyện, ba nguyện trong chương này, từ hộ đà la ni trở lên 

là nguyện Hoạch đà la ni thứ 46. Từ nhất nhị tam nhẫn trở lên là nguyện Văn danh đắc 

nhẫn thứ 47. Từ đây trở xuống là nguyện hiện chứng bất thoái thứ 48. 

Nguyện thứ 46, “ly sanh giả, ly sanh tử dã. Tam thừa hành nhân, nhập ư kiến đạo, 

nhân  kiến  đế  lý,  đoạn  kiến  tư  hoặc,  vĩnh  ly  tam  giới  chi  sanh,  thị  vân  chánh  tánh  ly 

sanh.”  Ly sanh này, trong chú giải nói rất rõ ràng, là lìa sanh tử vậy. Sanh tử đây là lục 

đạo luân hồi. Tam thừa hành nhân, Tiểu thừa là A la hán, Thanh văn, trung thừa là Bích 

Chi  Phật,  Đại  thừa  là  quyền  giáo  Bồ  Tát.  Họ  nhập  vào  kiến  đạo.  Đạo  chính  là  chân 

tướng sự thật, không phải là hoàn toàn kiến đạo, nghĩa là đã hiểu được sơ bộ rồi. Vì sao 

vậy?  Họ  có  thể  đoạn  được  kiến  tư  phiền  não,  trong  Đại  thừa  thường  nói  tam  giới  88 

phẩm kiến hoặc, kiến là kiến giải, hoặc là mê hoặc.  Vì kiến giải quí vị có mê hoặc, cho 

nên quí vị đối với những thứ đã thấy được, hoàn toàn là ngộ nhận, chưa nhìn thấy chân 

tướng sự thật. Đây là điều nghiêm trọng nhất trong phiền não. 

Học Phật thì phải bắt đầu đoạn từ nơi này, đoạn phiền não thì phải bắt đầu đoạn từ 

đây. Ngoài kiến hoặc ra còn có tư hoặc. Tư là quí vị nghĩ sai, là bệnh chung của chúng 

sanh trong lục đạo. Quí vị nghĩ sai, quí vị nhìn sai, tư hoặc có 81 phẩm, ba cõi 81 phẩm. 

Kiến hoặc tuy rất mạnh mẽ, nhưng vẫn dễ đoạn, tư hoặc không dễ đoạn. Cổ nhân có một 

ví dụ, đoạn tư hoặc giống như ngó đứt tơ còn vương, ngó sen cắt đứt rồi, sợi tơ nó vẫn 

còn vương. Cho nên tư hoặc khó đoạn hơn kiến hoặc. 

Đức Phật vì thuận lợi cho việc dạy học, đem nó quy nạp thành năm loại lớn, kiến 

hoặc  năm  loại,  tư  hoặc  cũng  có  năm  loại.  Kiến  hoặc,  chúng  ta  thường  nhắc  đến,  thân 

kiến, biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến. Năm loại lớn này. Tư hoặc là tham, 

sân,  si,  mạn,  nghi.  Nghi  này  là  hoài  nghi  đối  với  thánh  giáo,  hoài  nghi  đối  với  thánh 

nhân, hoài nghi đối với giáo huấn của thánh nhân. Hoài nghi như vậy thì quí vị không 

học được gì. Giáo huấn của Thánh Hiền phải dùng tâm thái như thế nào quí vị mới có 

thể học được? Nhất định phải có tâm cung kính. Không có tâm cung kính thì học không 

được gì. Như vậy xem ra chúng ta mới thực sự thể hội được, việc liễu sanh tử, xuất tam 

giới, thoát ly lục đạo luân hồi, thực sự không dễ dàng gì! Vì sao đức Phật nói như vậy? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        117/16 

Vì lục đạo luân hồi là kiến tư phiền não tạo thành, có kiến tư phiền não liền có lục đạo 

luân hồi, có nhân thì có quả. Nếu như đoạn được kiến tư phiền não, lục đạo luân hồi sẽ 

không còn nữa. Lục đạo luân hồi đích thực không phải là thật, giống như nằm mơ vậy. 

Quí vị ở trong mộng có cảnh giới này, tỉnh lại rồi, cảnh giới này sẽ không còn nữa. Nếu 

như kiến tư phiền não đoạn rồi, quí vị sẽ tỉnh trở lại, quí vị mới biết lục đạo căn bản 

không tồn tại, hoàn toàn là giả. Cảnh giới sau khi tỉnh trở lại chính là pháp giới tứ thánh. 

Chúng ta dùng lời của thế giới Cực Lạc để nói lục đạo luân hồi là cõi Phàm thánh đồng 

cư. Tứ thánh pháp giới là cõi Phương tiện hữu dư, vậy thì mọi người dễ hiểu rồi. Cho 

nên cõi Phàm thánh đồng cư không thấy nữa, tỉnh lại rồi, cõi Phương tiện hữu dư xuất 

hiện,  quí  vị  hoàn  toàn  tiến  vào  các  tầng  không  gian  khác.  Nhưng  điều  này  vẫn  không 

phải là thật. Nó tạo thành như thế nào? Phật nói với chúng ta, trần sa phiền não và vô 

minh phiền não tạo thành. Trần sa phiền não, trần sa là ví dụ cho phiền não nhiều quá 

nhiều quá. Nó đến như thế nào? Từ phân biệt mà có, tâm phân biệt của chúng ta, dùng 

tâm này đối với vũ trụ vạn vật, lúc khởi tác dụng liền phân biệt rồi. Phân biệt vô lượng 

vô biên, ví dụ nó với trần sa, phiền não này tuy nhẹ hơn kiến tư phiền não, nhưng vẫn 

chướng đạo, chướng ngại quí vị minh tâm kiến tánh, cho nên phải đoạn, sau khi đoạn rồi, 

trong tứ thánh pháp giới quí vị liền chứng được Bồ Tát. Bồ Tát tuy trần sa phiền não đã 

đoạn được rồi, họ vẫn còn có vô minh phiền não, vô thỉ vô minh. Vô thỉ vô minh nếu 

như đoạn được rồi, tứ thánh pháp giới không thấy nữa, cho nên là giả, không phải thật. 

Tứ thánh pháp giới không thấy nữa, xuất hiện cảnh giới gì? Cõi thật báo trang nghiêm 

của Chư Phật Như Lai. Chúng ta nói Chư Phật Như Lai, nếu như nói cõi thật báo trang 

nghiêm  của bản thân chúng ta, thì cũng nói thông được, đích thực là như vậy. Cho nên 

nói “phàm có hình tướng đều là hư vọng”, đều không phải là thật. Cõi thật báo hiện tại 

chúng ta cũng rõ rồi, cũng thấu đáo rồi. 41 vị pháp thân đại sĩ, nơi họ cư trú, 41 cấp bậc 

này Thiên Thai đại sư đều xưng là Phật, họ là chân Phật, không phải là giả Phật. Cũng 

tức là nói người của 41 cấp bậc này, họ dùng là chân tâm, không phải là vọng tâm. Thập 

pháp giới trở xuống lục đạo toàn là dùng vọng tâm, họ không phải dùng chân tâm, dùng 

A lại ya. Tứ thánh pháp giới không dùng A lại ya. Vậy Tứ thánh pháp giới là thật sao? 

Tứ thánh pháp giới so với lục đạo dưới đó mà nói nó là thật, lục đạo là giả, tứ thánh pháp 

giới là giả, không phải là thật. Nếu như so sánh với Thường tịch quang mà nói thì nó vẫn 

là giả. Với Kinh Hoa Nghiêm đây là viên giáo. Từ sơ trụ đến đẳng giác 41 địa vị, thập 

trụ, thập hạnh, thập hồi hướng, thập địa, 40 thứ bậc, trên đó còn có một bậc nữa là Đẳng 

giác, họ trú báo độ. Hướng lên cao hơn một bậc nữa là Diệu giác vị. Cõi thật báo cũng 

không thấy nữa. Cho thấy Phật nói câu: “phàm có hình tướng đều là hư vọng”, cõi thật 

báo  cũng  không  ngoại  lệ.  Ngài  không  nói  cõi  thật  báo  là  ngoại  lệ,  cõi  thật  báo  cũng 

không ngoại lệ. Hướng lên trên nữa là thường tịch quang, thường tịch quang không có 

tướng, có thể hiện tất cả tướng. Ngay cả cõi thật báo cũng là thường tịch quang hiện ra. 

Vậy là hoàn toàn trở về với tự tánh rồi, đạt đến cứu cánh viên mãn, cho nên Kinh Hoa 

Nghiêm xưng là Diệu giác quả vị, vô thượng chánh đẳng chánh giác. Dùng những danh 

từ này để xưng tán Ngài. 

Ngày nay chúng ta thực sự là phàm phu đúng nghĩa, kiến tư phiền não một phẩm 

chúng ta cũng chưa đoạn được, chúng ta học Phật có thể nói là đi học lớp mẫu giáo trong 

Phật Giáo mà thôi, chưa lên được lớp một. Lớp một, thì kiến hoặc này phải đoạn được 

rồi. Đây là lớp một. Từ lớp hai trở lên liền đoạn tư hoặc, tư hoặc khó đoạn. Lớp hai lớp 

ba lớp bốn lớp năm lớp sáu, năm cấp bậc này mới đoạn được tư hoặc. Nếu như chúng ta 

dùng  cách  nói  của  Tiểu  thừa  thì  rất  rõ  ràng,  quí  vị  xem  ví  trí  của  chúng  ta  ngày  nay, 

dùng Tiểu thừa mà nói thì chúng ta là sơ quả hướng, chưa chứng được sơ quả, là hướng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        118/16 

đến sơ quả, là phương hướng này, là mục tiêu này, chưa đạt đến được. Nếu như đạt đến 

được rồi, thì quí vị được gọi là chứng đắc sơ quả, tức là Tiểu thừa sơ quả. Sau khi chứng 

được sơ quả rồi, lại hướng thượng nâng cao, gọi là nhị quả hướng. Đây là vị thứ ba, Bồ 

Tát nhị tín vị. Bồ Tát tam tín vị tức chứng nhị quả. Bồ Tát tứ tín vị  là chứng tam quả 

hướng. Bồ Tát ngũ tín vị là tam quả, chứng tam quả. Thất tín vị mới là A la hán, thoát ly 

lục  đạo  luân  hồi  rồi.  Cho  nên  Tiểu  thừa  A  la  hán  tương  đương  với  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm  nói, Thất tín Bồ Tát trong thập tín Bồ Tát, quả vị thứ bảy. Đến thứ tám trở lên, 

bát tín vị là Bích chi Phật, cửu tín vị là Bồ Tát, thập tín vị là Phật. Ba giai đoạn này đều 

đã đoạn được rồi. Trần sa phiền não và vô minh phiền não, vô minh phiền não đoạn rồi, 

vậy là nhập vào cõi Thật báo, nhưng tập khí chưa đoạn. Điều này khiến chúng ta có thể 

hiểu được, Bồ Tát trong cõi thật báo thực sự họ chứng được pháp môn bình đẳng. Bình 

đẳng vì sao Phật còn nói có 41 địa vị? 41 địa vị này ngày nay chúng ta có thể hiểu được, 

không thể nói nó có cũng không thể nói nó không có. Quí vị nói nó không có, những Bồ 

Tát trong đây tập khí vô thỉ vô minh dày mỏng khác nhau, quí vị nói nó có, họ đã buông 

bỏ khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm buông bỏ rồi, họ còn có gì nữa, có tập khí. 

Không phải là phiền não thực sự chỉ là tập khí mà thôi. Cho nên Cõi Thật báo không thể 

nói có, không thể nói không có. Nó chỉ có tâm hiện, không có thức biến, cho nên thế giới 

đó là vĩnh hằng, không có thay đổi, tức là con người không có sanh già bệnh chết. Thế 

giới mà họ cư trú không có xuân hạ thu đông, xuân sanh hạ trưởng ở thế giới đó hoàn 

toàn không thấy nữa. Trong thế giới đó quí vị nhìn thấy được đều là vĩnh hằng, nên gọi 

là nhất chân pháp giới. Những thứ này chúng ta sơ lược hiểu rõ rồi, hiểu thấu đáo rồi, 

quan trọng chính là một chữ „ly‟ ở đây, chúng ta phải lìa khỏi như thế nào? Phải rời khỏi 

lục đạo luân hồi, phải lìa khỏi thập pháp giới, phải rời khỏi Cõi Thật báo trang nghiêm, 

mới có thể trở về Thường tịch quang. Thường tịch quang là vĩnh hằng bất biến. Lục tổ 

Huệ Năng đại sư đại triệt đại ngộ là gì? Đó là nói Thường tịch quang Tịnh Độ, “vốn tự 

thanh tịnh, vốn không sanh diệt”, trong cõi Thật báo thanh tịnh nhưng có sanh diệt, “vốn 

tự đầy đủ”, Thường tịch quang vốn tự đầy đủ, cõi Thật báo không phải là vốn tự đầy đủ. 

Sự đầy đủ của nó là tâm hiện, nó là sở hiện, cõi Thật báo là sở hiện, Thường tịch quang 

là năng hiện, rất khác nhau. “Vốn không dao động, năng sanh vạn pháp”, toàn là nói tự 

tánh, Thường tịch quang. 

Phật  Thích  Ca  Mâu Ni  lúc  minh tâm  kiến  tánh, đem  những  cảnh  giới  Ngài thấy 

được  nói  ra  hết,  giảng  một  bộ  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh.  Đó  là  gì? 

Khắp pháp giới hư không giới, tánh- tướng, lý- sự, nhân- quả của tất cả pháp, đây là điều 

nói trong Kinh Hoa Nghiêm. Ngài giảng rất tường tận. Huệ Năng đại sư nói cho chúng 

ta đơn giản hơn, Huệ Năng đại sư nói năm câu chính là rút gọn của Kinh Hoa Nghiêm. 

Triển khai năm câu của Huệ Năng đại sư, chính là Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm 

Kinh. Ngày nay chúng ta dùng cách ly như thế nào? Ở đây dạy cho chúng ta cách ly, ly 

chính là buông bỏ. 

Sanh, chữ  sanh này  là  sanh  tử  luân  hồi  trong  lục  đạo. Trong kinh  giáo  Đại  thừa 

thông thường nói chính là đoạn kiến tư hoặc, vĩnh ly tam giới chi sanh, đây gọi là chánh 

tánh ly sanh. Trong tự tánh không có lục đạo luân hồi, trong tự tánh không có, tất cả đều 

phải  lìa.  Trong  tự  tánh  không  có  thân,  không  thể  nói  không  có  ngã.  Trong  tự  tánh  có 

thường lạc ngã tịnh. Đó là vĩnh hằng bất diệt, đây là tánh đức. 

“Ngã” nghĩa là gì? Nghĩa chủ tể. Thứ hai là tự tại. Trong thân của chúng ta không 

có  ngã.  Thân  tôi  không  làm  chủ  được.  Tôi  nếu  làm  chủ  được, thân  tôi  tướng  mạo  tốt, 

mỗi  người  chúng  ta  đều  muốn!  Thân  thể  mạnh  khỏe,  vĩnh  viễn  không  sanh  diệt,  làm 

không được, quí vị không làm chủ được. Người người đều muốn trường sanh bất lão, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        119/16 

vẫn là mỗi năm đều lão hóa. Đây chính là quí vị không làm chủ được, quí vị không tự tại, 

quí vị có tám khổ, có khổ sanh lão bệnh tử, có cầu bất đắc, có ái biệt ly, oán tắng hội, quí 

vị làm sao mà tự tại được! Đây là điều Phật nói với chúng ta nhắc nhở chúng ta, quí vị 

phải giác ngộ, thân không phải là ta. Ta là gì? Ta hoàn toàn không lìa bỏ thân thể này, 

giống như trong hội Lăng nghiêm, vua Ba Tư Nặc lo lắng bản thân già rồi, già rồi phải 

chết, phải làm sao? Làm sao có thể không chết được? Phật nói với chúng ta thân thể này 

có sanh diệt, có sanh diệt tức có sanh tử, nhưng trong thân thể của chúng ta đồng thời tồn 

tại một thứ không có sanh diệt. Không có sanh diệt nó sẽ không có sanh tử. Trong thân 

thể này có hai thứ, dùng lời hiện tại mà nói, một là vật chất, một là tinh thần. Vật chất có 

sanh tử, tinh thần không có sanh tử. Tinh thần ở đâu? Phật liền hỏi ông ấy, và nêu một ví 

dụ  là  con  mắt,  mắt  sẽ  nhìn  được,  tánh  thấy  này  không  có  sanh  tử,  nó  không  già.  Phật 

Thích Ca Mâu Ni nêu một ví dụ, hỏi ông ấy, ông nhìn thấy nước sông Hằng từ lúc nào, 

là  lần  đầu  tiên nhìn  thấy?  Lúc  ba  tuổi. Mẫu  thân  dẫn  ông  đi  qua  sông  hằng, nhìn  thấy 

nước sông hằng, thấy được nước sông hằng. Bây giờ ta chỉ nói thấy, không nói những 

việc khác. Ông mười năm sau, cái thấy hằng hà kia có thay đổi hay không? Không có 

thay đổi. Bên ngoài sông Hằng có thay đổi, bên ngoài cảnh giới có thay đổi, tôi nói cái 

thấy không thay đổi. Lúc ba mươi tuổi, qua thêm mười năm nữa, năm ba mươi tuổi, tánh 

thấy của quí vị và lúc hai mươi tuổi không có thay đổi? Không có thay đổi. Phật hỏi ông 

ấy, năm nay ngươi bao nhiêu tuổi rồi. 62 tuổi, cái thấy của 62 tuổi, và cái thấy lúc ông ba 

tuổi, có thay đổi hay không? Không có thay đổi. Không có thay đổi vậy thì nó sẽ không 

sanh diệt. Ngày nay chúng ta nói già rồi mắt tôi hoa rồi, đó là vật chất của quí vị, mắt 

của quí vị có vấn đề, không phải là cái thấy có vấn đề. Vì sao vậy? Quí vị mang kính 

không phải đã khôi phục, thị lực vẫn như lúc còn trẻ vậy sao? Là vấn đề trên sinh lý của 

chúng  ta, không  phải  là  vấn đề trên  tánh  thấy, tánh thấy  không  có vấn đề gì. Nếu như 

tánh thấy cũng lão hóa rồi, thì có đeo kính cũng không được. Cho nên nói là tánh thấy 

của quí vị, tánh nghe của quí vị, kiến văn giác tri của quí vị, căn tánh sáu căn không có 

thay đổi. Không có thay đổi, Phật nói điều đó là bất sanh bất diệt. Có thay đổi là thân thể 

của quí vị, nhục thể của quí vị, nhục thể của quí vị có thay đổi, nhục thể có sanh diệt. 

Linh tánh của quí vị bất sanh bất diệt. Vua Ba Tư Nặc hiểu rồi, vô cùng vui và cảm ơn 

Phật. Biết được bản thân là gì? Bản thân bất tử! Không có sanh tử. Hóa ra sanh tử là thân 

thể, không phải là ta. Thân thể không phải là ta, ta là linh tánh. Thế gian chúng ta người 

thông thường nói là linh hồn, linh hồn và linh tánh là một không phải hai. Nhưng có sai 

biệt. Sai biệt ở đâu? Linh hồn mê hoặc, không có trí tuệ, nó ngu si, linh tánh có trí tuệ, 

linh tánh không mê. Chúng ta tu hành, thân thể là thứ yếu, linh tánh quan trọng nhất, làm 

thế  nào  để  linh  hồn  mê  hoặc  điên  đảo  này,  đem  nó  tu  trở  thành  linh  tánh, làm  cho  nó 

buông bỏ ngu si, buông bỏ tham, sân, si, mạn, nghi, trở về với thanh tịnh bình đẳng giác, 

linh tánh là thanh tịnh bình đẳng giác, linh hồn là tham, sân, si, mạn, nghi. Phải hạ công 

phu ngay nơi này vậy. Đây gọi là chân công phu. Cho nên ngày nay chúng ta, thứ nhất là 

Phật từ bi, từ bi đến cực điểm, Ngài đều làm gương cho chúng ta thấy. Thân thể này tại 

thế gian thứ nó cần là gì? Ăn uống, áo quần, nơi che gió che mưa là được rồi, là đủ rồi. 

Cho nên Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện cho chúng ta, ba y một bát, ngày ăn một bữa, 

gốc cây ngủ một đêm. Sự thị hiện này nói với chúng ta điều gì? Thân thể ở thế gian này 

thứ nó cần rất có hạn, quí vị chỉ cần giữ gìn nó ở giới hạn thấp nhất này, thân thể này sẽ 

không hư đi. Đây gọi là gì? Cổ nhân nói là “tri túc thường lạc”. Thực sự làm được rồi, 

không cạnh tranh với người, không cầu gì ở đời. Người thế gian tranh qua tranh lại là gì? 

Vẫn  chỉ  là  những  thứ  nuôi  thân  này.  Họ  còn  tham  lam  hưởng  thụ  chẳng  qua  cũng  chỉ 

những  thứ  này, giống    như  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  vậy  kiểu  sinh  hoạt  đó  ai  muốn?  Ai 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        120/16 

cũng không muốn sống cuộc sống như vậy. Tuyệt đối không có người tranh với đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni những của cải sinh hoạt đó. Không thể nào. Ngài biểu diễn những thứ 

này cho chúng ta xem. Chúng ta không có công phu giống như Phật Thích Ca Mâu Ni 

vậy. Đó gọi là thực sự công phu. Tâm địa của Ngài thực sự là thanh tịnh. Chúng ta từ nơi 

hành nghi một đời của Ngài để xem, thân thể của Ngài đích thực là thân kim cang bất 

hoại. Mỗi ngày ngủ ngoài sương đêm, Ngài tập thành thói quen rồi, đây là học tập Ấn độ 

cổ trong tôn giáo và triết học những đại đức khổ hạnh, đem cuộc sống vật chất hạ thấp 

xuống mức độ thấp nhất, nghèo nàn nhất, Ngài được tự tại, tâm Ngài vĩnh viễn là định. 

Ngài  không  tham,  không  sân,  không  si,  không  có  ngạo  mạn,  không  hoài  nghi.  Ngài 

không còn nữa. Đây gọi là đắc đại tự tại! Là cuộc sống đại tự tại. Chúng ta nên học tập 

theo Ngài. Ăn uống, ăn mặc, hoàn cảnh cư trú biết dừng đúng lúc. Không cần quan trọng 

sự  hoa  lệ, xa  xỉ, đó  là  sai  lầm,  đó  chính  là  tội  lỗi, tâm  chúng  ta  mới  có  thể  trở  về với 

thanh tịnh. 

Vĩnh ly tam giới, tham, sân, si, mạn, nghi, quí vị liền có thể siêu việt! Quí vị đối 

với thế gian này có lưu luyến, quí vị sẽ không rời bỏ được nó. Điểm này chúng ta nhất 

định phải có sự cảnh giác cao độ, thứ gì cũng không thể lưu luyến. Chỉ cần có mảy may 

lưu luyến, quí vị sẽ không ra khỏi lục đạo luân hồi. Quí vị học Phật rồi, đối với thế gian 

quí vị có thể buông bỏ, nhưng Phật Pháp không buông bỏ được. 

Tôi  ở  Mỹ  từng  gặp  một  vị  pháp  sư,  ông  yêu  thích  sưu  tầm  đồ  cổ,  ông  sưu  tầm 

những gì? Tượng Phật, những cổ vật thời cổ đại như lư hương, pháp khí. Ông thích sưu 

tầm những thứ này, vô cùng đắt đỏ. Ông có một căn phòng, căn phòng đó đều là đồ quí 

báu, sưu tầm bảo vật. Mỗi một thứ giá trị đều vô cùng cao. Tôi đến San Francisco giảng 

kinh, ông mời tôi đến tinh xá ông ấy cúng trai, mời tôi dùng cơm, mở cửa bảo tàng của 

ông ấy để tôi vào tham quan, thực sự là bảo vật, cánh cửa đó không dễ dàng gì mở ra, 

không phải là người ông ấy rất tôn trọng, ông ấy sẽ không để cho họ vào, kể ra cũng khá, 

để  cho  tôi  vào xem  một  tí.  Phiền phức  là  ở  đâu?  Những thứ  này  ông không thể quên 

được, trong tâm thật có, nếu như sau khi chết rồi, ông ấy đi về đâu? Chúng ta liền hiểu 

được  sau  khi  chết  rồi  nhất  định  không  rời  xa  được  căn  phòng  sưu  tầm  đồ  cổ  đó,  căn 

phòng đó có những gì? Căn phòng đó có chuột, có gián, có kiến, ông ấy liền đầu thai đến 

đó, vĩnh viễn giữ kỹ những thứ của ông ấy, quí vị nói xem như vậy có phiền phức không! 

Ông nếu như không chịu buông bỏ, ông ấy sẽ không thể nào lìa khỏi được. 

Còn có một loại yêu thích, tôi cũng thuộc về kiểu đó, yêu thích kinh sách, hiện tại 

thì sao? Hiện tại tôi buông bỏ rồi. Tôi yêu thích thu thập kinh sách, yêu thích thu thập 

kinh sách, luôn luôn ghi nhớ những thứ này, tương lai chết đi rồi phải làm sao? Trong 

kinh sách có mọt sách, mọt sách chính là người yêu thích kinh sách. Vậy thì đáng sợ biết 

bao! Nghĩ đến đây, thì không buông bỏ là không được. Cho nên những sách này tôi liền 

tặng cho các thư viện, tặng cho tự viện am đường, để cho lầu tàng kinh họ thu thập, tôi 

không cần nữa. Chúng tôi đời này phải viễn ly thân trong tam giới. Chúng ta hiện tại biết 

rồi,  chỉ  cần  một  bộ  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  được  rồi,  một  câu  A  Di  Đà  Phật, ngoài  ra 

không  cần  nữa,  thứ  gì  cũng  buông  bỏ  hết.  Học  đại  sư  Liên  Trì,  tam  tạng  mười  hai  bộ 

kinh để cho người khác ngộ, tám vạn bốn ngàn hạnh, nhường cho người khác hành, tôi 

chỉ một bộ kinh A Di Đà, một câu A Di Đà Phật, là đại sư Liên Trì. Đây gọi là ly sanh 

pháp. 

Chúng ta phải hiểu được, những của cải hiện tiền có được, nhưng đồng tu tại gia 

có sản nghiệp, bất luận là nhiều ít, bản thân quí vị phải hiểu được, sanh không đem đến, 

chết  không  mang  theo,  có  được  là  vì  quí  vị  có  phước  báo.  Phước  báo  quí  vị  muốn  có 

được  phước  báo  này  càng  tích  lũy  càng  lớn,  phước  báo  đó  tặng  cho  người  không  có 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        121/16 

phước báo đi hưởng, chăm sóc cho người khác. Phước báo mọi người hưởng, không nên 

hưởng một mình. Mọi người hưởng, phước báo này của quí vị sẽ vô cùng lớn, đời sau 

càng lớn hơn đời trước, lớn đến nỗi thế gian này không dung được, liền đưa quí vị sanh 

lên cõi trời, hưởng thiên phước, Đại phạm thiên vương. Nếu như phước báo lớn hơn Đại 

phạm thiên vương nữa, lại đưa quí vị lên trên nữa, đưa lên đến Ma hê thủ la thiên vương. 

Quí vị từng bước lên cao. Ma hê thủ la thiên vương nếu như đem phước báo của họ tất 

cả đều bỏ hết, họ liền thành Phật. Điều này phải cần có trí tuệ, người không có trí tuệ họ 

không nghĩ đến được. Người không có trí tuệ họ cũng làm không được, thực sự sau khi 

hiểu rõ rồi, nhất định phải buông bỏ. 

Trong  kinh  Phật  thường  gọi  “nhị  túc  tôn”,  túc  là  mãn  túc,  viên  mãn.  Nhị  là  gì? 

Một là phước báo viên mãn, thứ hai là trí tuệ viên mãn. Chúng ta “quy y Phật, nhị túc 

tôn‟,  trong viên  mãn  phước báo và trí  tuệ,  Phật là vị xếp  số một,  không thể nào sánh 

được với Phật. Phước báo của Phật hoàn toàn là để cho mọi người hưởng, bản thân Ngài 

không hưởng. Cho nên phước báo của Ngài không ai có thể sánh được. Trí tuệ của Phật 

viên mãn rồi, vì sao vậy? Hoàn toàn là lợi ích tất cả chúng sanh, giúp chúng sanh phá mê 

khai ngộ. Phước báo của Phật giúp chúng sanh ly khổ được vui. Quí vị xem xem, điều 

này quá lớn lao! Trí tuệ giúp người phá mê khai ngộ, phước báo giúp người lìa khổ được 

vui. Phước báo của Ngài là viên mãn. Chúng ta có phước báo là tự lợi, có trí tuệ cũng là 

tự lợi, không chịu lợi tha. Vậy là không được rồi. Điều này trái ngược với tự tánh. Quí vị 

muốn hỏi vì sao nhất định phải lợi tha? Bởi vì tự tha là một không phải hai. Toàn thể vũ 

trụ, khắp pháp giới hư không giới, cũng giống như thân thể mỗi người chúng ta vậy. Mỗi 

chúng ta, một người giống như một tế bào trong thân thể chúng ta vậy, một tế bào trong 

thân thể chúng ta và vô số tế bào trong toàn thân này, là một hay là hai? Tế bào này nói, 

ta đều tự lợi, ta không chịu giúp đỡ người khác, tế bào thân thể này của quí vị không tệ, 

rất tốt, những tế bào khác hư hoại rồi, quí vị có thể sống được không? Chỉ có Phật và 

pháp thân Bồ Tát mới thực sự khẳng định, vì sao vậy? Bò họ chứng được khắp pháp giới 

hư không giới và bản thân là một thể. Cho nên lợi tha thực sự là tự lợi, tự lợi thực sự là 

tự hại. Đạo lý này, chân tướng sự thật này, chỉ có trong kinh Phật Đại thừa mới giảng 

một cách thấu triệt. 

Chúng  ta  học  tập  qua,  quốc  sư  Hiền  Thủ  viết  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán, 

trong Hoàn Nguyên Quán nói rất rõ ràng, với các nhà vật lý học tiên tiến nhất hiện nay 

phát  hiện  được  càng  ngày  càng  tiếp  cận. Giới  khoa  học  đem  những  lời  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni đã nói đều chứng minh được rồi, cho thấy lời Phật giảng không phải là giả. Nếu 

như chúng ta cũng có thể khẳng định được, cũng có thể lãnh ngộ, thể hội cảm ngộ được 

chúng ta nhất định là tự động tự phát quên mình vì người. 

Thế giới ngày nay thiên tai quá nhiều! Nơi nào thiên tai nặng nhất thì chúng ta đến 

đó. Vì sao vậy? Nếu như quí vị một lòng vì chúng sanh, tâm thái quí vị tốt, từ trường của 

quí vị tốt, quí vị đến đó sẽ làm cho nơi đó những từ trường bất thiện, từ trường ác liệt bị 

làm cho giảm nhẹ bớt một phần. Ví dụ như nơi đó là sóng lớn, sóng gió rất lớn, nơi quí 

vị đứng là nước bình lặng, lúc nước này đổ vào sóng lớn, sóng lớn sẽ thấp bớt. Quí vị 

tuy cũng theo sóng mà trôi, nhưng quí vị làm cho sóng lớn hạ thấp bớt. Điều này chứng 

tỏ người thực sự tu hành, đến nơi mà tạo ác nghiệp đó, sẽ làm cho ác báo của họ được 

giảm nhẹ. Phải có quyết tâm. Cho dù trong tai nạn có chết đi thì không có gì đáng tiếc, 

vì sao vậy? Vì chết rồi thì hiểu được thân thể này chết ở trong tai nạn đó, linh tánh càng 

nâng cao hơn. Cho nên trong kinh giáo nói Bồ Tát xả thân cho hổ ăn, nhìn thấy hổ tìm 

không ra thức ăn, rất đáng thương, đói khát, Bồ Tát thấy được tình nguyện đem thân thể 

cho hổ ăn. Ngài xả thân cho hổ ăn, ngài có được là gì? Ngài nâng cao rồi, đẳng cấp của 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        122/16 

Bồ Tát nâng cao. Sơ trụ Bồ Tát chốc lát đã nâng cao đến nhị trụ, tam trụ, tứ trụ, hướng 

thượng đi lên, không thiệt thòi. 

Phàm  phu  chúng  ta  nhìn  thấy  Bồ  Tát  này  cho  là  ngu  si,  quí  vị  xem  thân  mạng 

mình bỏ đi cho một con hổ ăn, cắt thịt cho diều hâu ăn thì càng là việc nhỏ. Nhẫn nhục 

tiên nhân bị Ca lợi vương cắt xẻo thân thể, công đức này lớn! Ngài vì giáo hóa chúng 

sanh, mấy  mươi  người  tiếp nhận  sự  giáo  hóa  của  Ngài, hiểu  được  thiện  căn, tương  lai 

nhất định được độ, tuy gặp nạn Ca lợi vương như vậy, ngài được nâng cao rất nhiều, nên 

thành Phật trước kỳ hạn. Đây là Bổn sư Thích Ca Mâu Ni Phật của chúng ta, câu chuyện 

Bồ Tát đạo trước lúc chưa thành Phật. Cổ nhân Trung có câu danh ngôn nói: “chịu thiệt 

là phước”. Quí vị có tình nguyện chịu thiệt không? Quí vị chịu thiệt thòi nhất định có đại 

phước báo. Người hiểu được nhân quả biết được có thể lợi dụng được người khác hay 

không? Không thể được. Con người có bị thiệt thòi hay không? Không có, cũng không 

thể nào, chắc chắn không có. Quí vị chịu thiệt, sau này có phước báo lớn đang đợi quí vị, 

nhất định quí vị đạt được. Quí vị chịu thiệt thòi, giết người phải đền mạng, thiếu nợ phải 

trả tiền, còn phải thêm lợi tức, còn phải đọa tam đồ chịu khổ báo.  Đây đều là thật. Hơn 

nữa sự việc này ở ngay trước mắt, hoàn toàn không xa vời, ở ngay trước mắt. Một hơi 

thở không đến nữa, quả báo liền hiện tiền. Cho nên thực sự thông đạt hiểu rõ, hà tất phải 

làm những việc ngốc nghếch này làm gì? Con người một đời tại thế gian quang minh lỗi 

lạc, không có ý niệm nào tổn thương đến chúng sanh, quí vị tự tại biết bao, niệm niệm 

đều đang nghĩ cho tất cả chúng sanh những phúc lợi thực sự của họ. Phúc lợi thực sự là 

giáo dục đại thừa. Pháp thân Bồ Tát ứng hóa tại thế gian, bất luận là thân phận gì, cũng 

không rời Đại thừa. Bản thân làm ra tấm gương Đại thừa, cũng thực sự nổ lực hướng dẫn 

Đại thừa. Đây là lợi ích chân thật trong lợi ích, phúc lợi chân thật trong phúc lợi. Ai biết 

được? Chư Phật Như Lai, Pháp thân Bồ Tát biết được. Cho nên họ thật làm. Chúng ta 

phải học, tức là học buông bỏ, học nhìn thấu, niệm niệm không quên. Nhìn thấu buông 

bỏ, tự tại tùy duyên. Cuối cùng qui về niệm Phật, không có ai không vãng sanh, không 

có ai không thành Phật, hơn nữa một đời thành tựu. Nếu như không niệm Phật, thì thành 

tựu  cũng  nhiều  đời  nhiều  kiếp.  Niệm  Phật  nhất  định  một  đời  thành  tựu.  Tâm  là  chân 

thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Đây là Đại thừa. 

Dưới đây trích dẫn Vạn Thiện Đồng Quy Tập viết: “Tề đăng giải thoát chi môn, 

hàm xiển li sanh chi đạo”. Xiển dương chính là khai triển, triển khai. Chú ý nơi một chữ 

„tề‟ và chữ „hàm‟, không phải là một mình bản thân, hi vọng tất cả chúng sanh đều có 

thể bước lên cửa giải thoát, chúng ta nói là vào cửa giải thoát. Chúng ta muốn vào, tất cả 

chúng sanh cũng muốn vào. Giải là gì? Là giải trừ phiền não. Thoát là gì? Thoát ly sanh 

tử, thoát ly khổ báo. Hàm cũng như vậy. Phật đang làm, xiển dương ngày nay chúng ta 

nói là hoằng pháp, hoằng dương. Xiển có nghĩa là hoằng dương vậy. Thoát ly luân hồi, 

thoát  ly  khổ  nạn.  Con  đường  này,  phương  pháp  này,  đạo  này  là  phương  pháp,  là  con 

đường. Xa rời lục đạo là phân đoạn sanh tử, thập pháp giới là biến dị sanh tử, hai loại 

sanh tử đều ly, quí vị liền chứng đắc giải thoát. Sự giải thoát này chính là cõi thật báo 

trang nghiêm. Thế Giới Tây Phương Cực Lạc đặc thù, đây là nơi chúng ta nhất định phải 

đi. Vì sao vậy? Cõi Phàm Thánh Đồng Cư hạ hạ phẩm vãng sanh được 48 nguyện của 

Phật A Di Đà gia trì. Sanh đến đó, quí vị liền đạt được sự đãi ngộ đồng đẳng như Bồ Tát 

cõi  Thật  báo.  Những  gì  đồng  đẳng?  Trí  tuệ,  đạo  lực,  thần  thông.  Tất  cả  và  tất  cả  đều 

không  khác  gì  với  Bồ  Tát  ở  cõi  thật  báo,  bao  gồm  cả  tự  hành  hóa  tha,  vô  lượng  pháp 

môn quí vị đều đạt được hết. Trong cõi Phật khác không phải tình hình như thế này. Quí 

vị  ở  trong  cõi  đồng cư  quí  vị phải  thoát  ly  lục  đạo. Trong  cõi  phương tiện  quí  vị  phải 

thoát ly thập pháp giới. Đó không phải là một sự việc dễ dàng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        123/16 

Thập  phương  Bồ  Tát,  nhờ  nghe  danh  này  đều  chứng  pháp  ly  sanh  này.  Pháp  ly 

sanh này là pháp gì? Chính là điều trong kinh này nói “nhất hướng chuyên niệm, cầu 

sanh tịnh độ”, đây chính là pháp ly sanh. 

Quí  vị  xem  dưới  đây  nói  “tịnh  đắc  đà  la  ni”,  nhất  hướng  chuyên  niệm,  một 

phương  hướng,  một  mục  tiêu,  chuyên  niệm  Phật  A  Di  Đà.  Sanh  đến  Thế  Giới  Tây 

Phương Cực Lạc, không những vĩnh viễn lìa lục đạo luân hồi, cũng vĩnh viễn lìa thập 

pháp giới. Phương pháp này chỉ có Tịnh Độ có, ngoài pháp môn Tịnh Độ ra không có. 

“Tịnh đắc đà la ni”, đà la ni là tiếng Ấn độ, tiếng Phạn, dịch thành ý nghĩa tiếng 

Trung  là  tổng  trì,  “tổng  tất  cả  pháp,  trì  tất  cả  nghĩa”,  đoạn  trước  có  giải  thích,  ở  đây 

không nói nữa. Ở đây giới thiệu cho chúng ta đà la ni có bốn loại, điều này trước đây 

chưa nói qua, thứ nhất là pháp đà la ni. Đối với cách dạy của Phật nghe trì mà không 

quên. Loại đà la ni này, năm xưa khi đức Thế còn tại thế, Tôn A Nan có điều này, trí nhớ 

của Tôn giả A Nan rất tốt, nghe một lần cả đời sẽ không quên, không đơn giản! Chúng ta 

thì không được. Lúc tôi còn trẻ, tức là năm hơn hai mươi tuổi, học kinh giáo với thầy Lý, 

năng lực của tôi chỉ được bảy ngày, tôi nghe thầy giáo giảng kinh, nghe một lần, trong 

vòng  bảy  ngày  dường  như  không  có  vấn  đề  gì,  bảo  tôi  giảng  lại,  tôi  có  thể  giảng  lại, 

hoàn toàn dựa theo lời của thầy không thêm không bớt, cũng có thể bị sót một hai câu, 

sót mất sẽ không nhiều lắm, bảy ngày. Thời gian dài thì không được, dần dần sẽ quên 

mất. Ngài A Nan giỏi lắm, nghe qua một lần, suốt đời sẽ không bao giờ quên. Đây gọi là 

thực sự đắc đà la ni. Chúng ta lúc còn trẻ trí nhớ còn có thể nói rất khá, nhưng đó không 

phải là đà la ni. Nếu như là đà la ni, thì vĩnh viễn sẽ không bị quên đi. 

Thứ hai là nghĩa đà la ni. Đối với nghĩa của các pháp luôn hành trì mà không quên. 

Đoạn trước là dạy học, ở đây là ngộ nhập, ý nghĩa hoàn toàn thông đạt, thấu suốt. Cho 

nên học giáo, hoằng giáo, hai sự việc này vô cùng quan trọng. Không có năng lực này, 

thì không thể giống như Phật Bồ Tát giáo hóa chúng sanh. Quảng học đa văn, quảng học 

đa văn không phải là vì bản thân. Điểm này các đồng học nhất định phải ghi nhớ. Vì bản 

thân là “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, bản thân đắc tam muội, đại khai viên 

giải, đại triệt đại ngộ, điều này vì bản thân. Vì chúng sanh thì phải quảng học đa văn. Vì 

sao vậy? căn tánh chúng sanh khác nhau, quí vị không thể dùng  một phương pháp mà 

dạy cho tất cả chúng sanh. Họ không thể tiếp thu, nên Phật Thích Ca Mâu Ni cả một đời 

nói rất nhiều pháp môn, đây là vì chúng sanh! Dần dần dẫn dắt chúng sanh, cuối cùng 

dẫn dắt chúng sanh đến với Tịnh Độ, Ngài đã thành công rồi. Phương pháp này chúng ta 

hiểu được rồi, chúng ta phải học, hóa độ một chúng sanh, không phải một đời có thể làm 

cho tốt được, đời đời kiếp kiếp, gấp cũng không được. Phải hằng thuận chúng sanh, tùy 

hỷ công đức, chúng sanh hoan hỷ, mới có thể thành tựu. Vì thế thầy giáo rất coi trọng 

kết pháp duyên với học trò. Quí vị không có duyên với họ, họ sẽ không tiếp xúc với quí 

vị. Quí vị có duyên với họ, họ sẽ rất hoan hỷ tiếp xúc quí vị, tiếp xúc quí vị mới có thể 

đạt được lợi ích của pháp. Họ nếu như không tiếp xúc thì họ làm sao mà đạt được? Sự 

việc kết duyên này rất quan trọng! Kết duyên phải biết bố thí, trong bố thí có bố thí tài, 

bố thí pháp, bố thí vô úy, ba loại bố thí phải hiểu được phương tiện thiện xảo, vận dụng 

nó một cách xảo diệu. Ba loại bố thí kết duyên với chúng sanh, dẫn dắt chúng sanh trở 

về với đại thừa, cuối cùng trở về với Tịnh Độ. Tâm này đại công vô tư, không có một 

chút tư tâm nào. Thực sự là toàn tâm toàn lực vì chúng sanh phục vụ. Giúp đỡ chúng 

sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui, lìa khổ rốt ráo, đắc lạc rốt ráo. Đây là sự nghiệp 

của Phật và Pháp thân Bồ Tát. Làm sự nghiệp này có vất vả hay không? Không vất vả. 

Vì sao không vất vả? Họ vô ngã, tam luân thể không, vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        124/16 

chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng, thì khổ đâu mà có! Chấp tướng là khổ, không chấp 

tướng là lạc. Chẳng những không chấp tướng, ngay cả ý niệm cũng không sanh. 

Quí vị xem Kinh Kim Cang nửa bộ sau nói: vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng 

sanh kiến, vô thọ giả kiến. Kiến đó là ý niệm, ý niệm cũng không có. Cho nên làm mà 

không làm, không làm mà làm, pháp hỷ sung mãn! “Học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt 

hồ”, duyệt đó chính là pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. 

Ý nghĩa thứ ba của tổng trì chính là chú đà là ni. Lại chú đà la ni, có năm tên, theo 

ý của Bí Tạng Ký, ý nghĩa trong Bí Tạng Ký, năm tên,  thứ nhất là đà la ni, thứ hai là 

minh, thứ ba là chú, thứ tư là mật ngữ, thứ năm là chân ngôn, đều là một sự việc, cũng 

tức là nói đà la ni có năm tên gọi. Điều này trong Mật tông tất cả đều nói đến. 

Dưới đây nói, đà la ni là lúc Phật phóng quang, nói ở trong quang vậy. Nên nói đà 

la ni và minh, nghĩa của nó không khác. Minh là quang. Nói ở trong quang, có tình hình 

như vậy không? Có. Tôi còn thấy được, tôi đã gặp qua hai ba người, họ có thể nghe thấy 

âm thanh bên ngoài đến truyền lời, họ truyền đến là kinh, là chú, họ có thể nghe được. 

Có rất nhiều kệ tung, cũng có rất nhiều tin tức. Người có được năng lực này không nhiều. 

Trong  Phật  Pháp  có  lẽ  là  nói  thiên  nhĩ  thông,  dùng  lời  hiện  tại  để  nói  họ  có  năng  lực 

nghe được âm thanh từ tầng không gian khác. Có duyên với Phật có thể nghe được âm 

thanh mà Phật Bồ Tát thuyết pháp. Sự việc này tôi đã gặp qua hai người rồi. Họ đều đến 

hỏi tôi: những thứ này là thật hay là giả, đáng tin hay không? Tôi nói với họ: nếu như quí 

vị nghe được những truyền âm này, so với những điều trong kinh giáo nói, nguyên lý, 

nguyên tắc không trái ngược, thì đó là thật, nên y giáo phụng hành. Nếu như trái ngược 

với những điều nói trong kinh điển, thì chúng ta vẫn nên tin tưởng kinh, chúng ta không 

nên nghe họ nói. Phải nắm vững nguyên lý này. Kinh điển là tiêu chuẩn đúng đắn, tiêu 

chuẩn duy nhất. 

Kinh Phật mà người Trung Quốc phiên dịch, chúng ta nên có lòng tin với nó, nhất 

định không được hoài nghi. Phật nói phiền não căn bản tham, sân, si, mạn, nghi, nghi 

này  có  lẽ  chính  là  chỉ  cho  sự  việc  này  vậy.  Nếu  như  đối  với  phiên  dịch  nảy  sinh  hoài 

nghi, thì chúng ta không còn gì nữa cả, tổn thất rất lớn rất lớn. 

Tôi lúc mới học Phật, tôi hoài nghi, tôi từng thỉnh giáo với cả ba vị thầy, tôi thỉnh 

giáo thầy Phương, tôi nói kinh Phật hay như vậy, Phạn văn từ Đông Hán đến Tùy Đường, 

số lượng truyền đến Trung Quốc vô cùng lớn, có một số người xuất gia Trung Quốc đến 

Ấn độ thỉnh kinh mang về, cũng có rất nhiều những cao tăng đại đức Ấn độ đến Trung 

Quốc truyền giáo họ đem đến, còn có số lượng ít là thương nhân lúc họ đi kinh doanh, 

cũng đem những kinh sách này truyền đến Trung Quốc, phân lượng rất nhiều. Phiên dịch 

không phải hoàn toàn phiên dịch ra hết, sau khi đến Trung Quốc trải qua chọn lọc, nói 

cách khác  những sách thích hợp với  tình hình  Trung  Quốc, thích hợp với văn  hóa bản 

địa yêu cầu mới phiên dịch nó đầu tiên. Công trình phiên dịch rất lớn, đều trải qua sàng 

lọc, nhiều thứ tốt như vậy, vì sao không bảo tồn lại, toàn bộ đều thất truyền, không còn 

nữa. Đây là đạo lý gì? Chúng ta hiện tại con người biết được những thứ tốt mà bảo tồn 

lại, cổ nhân cũng hiểu được, đời này qua đời khác truyền xuống, vì sao lại bị thất truyền? 

Thầy  Phương  nói  với  tôi,  thầy  nói:  ông  không  biết,  người  Trung  Quốc  ngày  xưa  và 

người Trung Quốc hiện tại không giống nhau. Tôi nói không giống nhau như thế nào? 

Người Trung Quốc hiện tại không có tín tâm đối với bản thân, cái gì cũng nước ngoài 

mới tốt, người Trung Quốc ngày xưa có lòng tin, đối với truyền thống của mình có lòng 

tin. Đó là thứ không có gì sánh bằng, lòng tự tin. Cho nên kinh Phật sau khi phiên dịch 

ra tiếng Trung, người phiên dịch này khẳng định, mọi người đều khẳng định, nhất định 

là  nguyên  vị, phiên  dịch  hay  đến  như  vậy, không  có  biến  chất. Hơn  nữa  văn  tự  Trung 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        125/16 

văn càng hoa mỹ hơn Phạn văn. Nói cách khác sau khi phiên dịch thành Trung văn, kinh 

điển Trung văn có thể thay thế Phạn văn, thay kinh điển nguyên văn, không cần đi xem 

bản  tiếng  Phạn  nữa. Quí vị nói xem  hào khí này, khí phách này, đâu  giống như  người 

Trung Quốc hiện tại. Đây là điều đáng được chúng ta tham khảo. Tôi tin thầy giáo không 

lừa tôi. Tôi thỉnh giáo với thầy Lý, thầy Lý nói với tôi: Trung Quốc là được trời ưu ái, 

những pháp sư làm việc phiên dịch kinh điển, trong đó rất nhiều người là Phật Bồ Tát tái 

lai. Thầy Phương là một nhà triết học, không nói đến Phật Bồ Tát tái lai. Thầy Lý nói 

với tôi: trình độ thấp nhất là tam quả trở lên, A la hán trở lên, là cảnh giới như vậy. Họ 

theo đuổi công tác phiên dịch. Nói cách khác, những người này có tu có chứng. Bây giờ 

tìm đâu cho ra những người chứng quả? Chỉ có thực sự chứng nhập vào cảnh giới Phật 

Bồ Tát, họ phiên dịch mới không có sai lầm. 

Đại sư Chương Gia y trên nghĩa đà la ni khiến cho chúng ta nhận thức được Đại 

thừa, nhận thức được Phật Pháp. Nghĩa lý của kinh giáo từ trong tự tánh mà lưu xuất ra. 

Cho nên nó không phải là văn tự của nhân gian, không phải là ngôn ngữ của nhân gian, 

nó là từ tự tánh lưu xuất ra, cho nên văn tự kinh văn không sâu, câu câu chữ chữ ý vị vô 

cùng. Những nghĩa lý này pháp vị vô cùng! Tùy theo tầng thứ công phu tu học bản thân 

quí vị, một bộ kinh, lúc mới sơ học đọc kinh này, nhìn thấy ý nghĩa không nhiều lắm, rất 

hoan  hỷ,  sau  mười  năm  xem  lại  từ  đầu  ý  nghĩa  không  giống  nữa,  nâng  cao  rồi,  quí  vị 

mười năm sau nữa, có thể lại nâng cao hơn nữa. Cho nên kinh sách này quí vị đọc cả đời 

đọc cũng không chán. Vì sao vậy? Mỗi lần đều có ý nghĩa mới xuất hiện. Tâm quí vị 

càng thanh tịnh quí vị phát hiện càng nhiều.  Nếu như tâm tình hời hợt quí vị sẽ không 

đạt được gì cả. Vậy nên tâm thái học tập quyết định thành tựu của quí vị. Đó là điều mà 

Ấn Quang Đại sư đã nói: một phần thành kính, quí vị nhìn thấy một phần ý nghĩa, hai 

phần thành kính quí vị nhìn thấy  được hai  phần ý nghĩa. Mười  phần thành kính quí vị 

liền nhìn thấy được mười phần ý nghĩa. Văn tự của kinh mỗi một chữ không có thay đổi, 

quí vị nhìn ra ý nghĩa của nó sâu cạn rộng hẹp nhất định không giống nhau. Nghĩa lý sâu 

cạn rộng hẹp có phạm vi hay không? Không có, không có biên tế. Cho nên thật sự kiến 

tánh, đại khai viên giải, trong một bộ kinh thấy được vô lượng nghĩa. Mười phương thế 

giới Chư Phật Như Lai nói tất cả ý nghĩa của kinh giáo, quí vị có thể trong một câu một 

chữ nhìn ra được. Thế nên trong kinh Phật mới nói: Phật Pháp không ai nói, tuy trí cũng 

không  hiểu  được,  là  lời  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm.  Phật  Pháp  nhất  định  phải  có  người 

giảng,  người  nào  giảng?  Người  thực  sự  có  thật  tu,  có  thật  chứng  giảng,  tìm  không  ra 

người chứng quả, chúng ta cũng phải tìm cho ra người thực sự tu hành, họ có tâm đắc 

thể hội về sự tu hành của họ, chúng ta sẽ được lợi ích. Nếu như họ có thể đọc, đọc được 

rất nhiều, họ có thể giảng giảng được rất nhiều, họ đều không làm được gì, vậy thì không 

cần phải tìm họ. Chúng ta tìm bản thân là được rồi, hà tất phải tìm họ? Dùng lời hiện đại 

mà nói, họ đem kinh điển Phật giáo xem thành một môn học thuật để nghiên cứu, gọi là 

Phật học. Chư vị nhất định phải nhớ kỹ, Phật học và học Phật là hai việc khác nhau. Học 

Phật mới có thể hiểu được nghĩa chân thật của Phật. Không học Phật, nghiên cứu kinh 

Phật không học Phật, thì họ đạt được là Phật học thường thức. Nghĩa lý ở trong đó họ 

không thể nào lý giải được. 

Kệ khai kinh nói: nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa. Như lai chân thật nghĩa từ 

đâu mà có? Từ trong thanh tịnh, bình đẳng giác mà lưu xuất ra. Tâm của họ không thanh 

tịnh, không  bình đẳng, mê  mà  không giác, họ làm  sao  có  thể hiểu được  Như  Lai  chân 

thật nghĩa? Quí vị muốn hiểu Như Lai chân thật nghĩa, quí vị nhất định phải tu tâm thanh 

tịnh. Trong tâm thanh tịnh không có tạp niệm, không có phiền não, họ mới sanh trí tuệ. 

Trí tuệ có thể hiểu Như Lai chân thật nghĩa, tri thức thì không được. Tri thức và trí tuệ là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        126/16 

hai  sự  việc  khác  nhau,  chúng  ta  không  thể  không  biết.  Không  những  Phật  Pháp  phải 

dùng  thành  kính,  những  thứ  thế  gian  Thánh  hiền  truyền  lại,  giống  như  văn  hóa  truyền 

thống  Tứ  Khố  Toàn  Thư,  cùng  đạo  lý  như  vậy,  một  phần  thành  kính  quí  vị  được  một 

phần khế nhập. Chúng ta giảng về chân thật nghĩa. Quí vị mới hiểu được chân thật nghĩa 

của tác giả. Hai phần thành kính quí vị đạt được hai phần lợi ích. Mười phần thành kính 

quí vị được mười phần lợi ích. Cho nên pháp thế xuất thế gian phải từ trong tâm cung 

kính mà cầu, không có tâm cung kính cầu không được. Không phải là thầy giáo không 

chịu dạy, mà vì học trò không có tâm cung kính. Học trò thật có một chút tâm cung kính 

như vậy, thầy giáo sẽ không bỏ mặc quí vị. Vì sao vậy? Họ muốn đạo truyền xuống từng 

đời từng đời như vậy. Họ muốn tìm người truyền pháp. Người truyền pháp là gì? Người 

đầy đủ tâm cung kính. Người này có điều kiện truyền pháp, không có thành kính họ sẽ 

không có tư cách truyền pháp. Chính là đạo lý này vậy. Không phải là miễn cưỡng, miễn 

cưỡng thì không được. 

Tôi  một  đời  sanh  trong  thời  loạn  lạc,  lúc  còn  trẻ  khổ  không  thể  kể  hết,  trải  qua 

cuộc chiến tranh Trung Nhật tám năm, tám năm cuộc sống lưu vong, thời gian ở ngắn thì 

khoảng  một  tuần  lễ,  ở  thời  gian  dài  một  chút  thì  khoảng  ba  tháng,  lại  đi.  Tám  năm  ở 

Trung Quốc đi qua mười tỉnh, không có phương tiện giao thông, hoàn toàn nhờ vào đôi 

chân đi bộ. Tính ra ít nhất thì cũng đi hơn hai ba vạn dặm đường. Sống cuộc sống như 

vậy, không có nhà để về. Kết bạn với bạn học, đến cuối thời kỳ kháng chiến, quốc gia 

thu nạp những học sinh lưu vong này, kiến lập trường trung học quốc lập, cuộc sống mới 

khá an định hơn. Ăn ở mặc đi lại quốc gia cung cấp, cho nên vô cùng vô cùng đau khổ. 

Nhưng từ nhỏ cha mẹ đã dạy tôn sư trọng đạo, đối với việc học tập có một chút tâm cung 

kính như vậy, một chút tâm cung kính này ở Đài Loan liền khởi được tác dụng. Tôi thân 

cận  thầy  Phương  Đông  Mỹ,  đại  sư  Chương  Gia,  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam,  vâng  theo 

những lời giáo huấn nghiêm túc của họ, nhờ điều gì? Chính là một chút tâm cung kính 

đó. Ngoài một chút thành ý này ra, tôi chẳng có gì cả. Trên vật chất tôi không có một 

đồng tiền nào để cúng dường thầy giáo, nhưng thầy giáo đặc biệt chăm sóc cho tôi. Nếu 

dùng cách nói thông thường, thì sở trường của tôi chẳng có gì cả, chỉ là trung thực, nghe 

lời, thật làm. Điều kiện đơn giản như vậy ngày nay cũng chẳng dễ dàng gì kiếm được, 

tìm được người có điều kiện như vậy, hạng người này sẽ có thể truyền pháp. 

Cho nên đây là chúng ta nói, cũng có thể coi là một công năng đặc biệt. Mắt có 

thể nhìn thấy mà người thông thường chúng ta không nhìn thấy. Đây là họ có công năng 

đặc biệt, thiên nhãn. Tai nghe được âm thanh mà người thông thường chúng ta không 

nghe được, họ có thể nghe được. Đây cũng thuộc về công năng đặc biệt. Tất cả những 

hiện tượng dị thường đều phải dùng kinh Phật làm tiêu chuẩn để suy lường. Có thể lấy 

dùng, có thể học tập hay không nhất định phải căn cứ vào kinh giáo, vậy thì không sai 

được. 

Cho nên đà la ni và minh, minh là Phật phóng quang, lời Phật nói trong quang, quí 

vị nhìn thấy, quí vị nghe thấy, ý nghĩa của minh này tương đồng. Người trì đà la ni có 

thể phát thần thông, trừ hoạn nạn, cùng với chú cấm pháp tương tự nên gọi là chú. Đây 

là nói về chú ngữ. Chú ngữ trong Mật tông rất nhiều, trong Đại thừa có. Giống như đại 

sư Liên Trì  viết Di Đà Kinh Sớ Sao, đoạn cuối cùng trong sớ sao Ngài lồng thêm  phụ 

chú vãng sanh vào. Đại sư nói với chúng tôi: kinh là Như Lai hiển thuyết, chú là Như 

Lai mật thuyết. Đại sư Chương Gia nói với tôi: trong chú ngữ có rất nhiều không phải là 

ngôn  ngữ  của  nhân  gian,  là  ngôn  ngữ  của  lục  đạo.  Quỷ  thần  có  thần  thông,  họ  có  thể 

nghe hiểu được ngôn ngữ của nhân gian, bản thân họ cũng có ngôn ngữ chúng ta nghe 

không hiểu. Phật nghe hiểu được, Phật biết được, cho nên sau khi kinh giảng xong rồi, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        127/16 

Phật nói những chú ngữ đó, chính là dùng những ngôn ngữ của quỷ thần cho những quỷ 

thần  này  nghe,  những  ý  nghĩa  quan  trọng  trong  kinh,  nhắc  lại  cho  họ  nghe.  Cho  nên 

chúng ta không hiểu. Vậy hiểu được những ý nghĩa này chú là hiển thị mật thuyết. Hiển 

là hiển thuyết về chú, hiển mật không hai. 

Đây  là  Phật  từ  bi,  Phật  giảng  kinh,  nhân  gian  chúng  ta  giảng  kinh  cũng  không 

ngoại lệ, có quỷ thần đến nghe không? Chắc chắn có. Làm sao mà biết được? Có một số 

người cảm ứng rất nhạy bén, họ có thể phát giác được, có người có thể nhìn thấy được, 

có  người  có  thể  cảm  giác  được.  Chúng  ta  từ  trên  lý  mà  nói,  thì  nói  thông  được.  Tuy 

trong vũ trụ này có rất nhiều tầng không gian khác nhau, tầng là có, tầng cũng thông, 

không phải là không thông. Đều là quán thông. Cho nên người hữu duyên họ có thể đột 

phá được. Người hữu duyên chính là người đầy đủ điều kiện. Không đầy đủ điều kiện họ 

liền  bị  nó  làm  chướng  ngại.  Người  đầy  đủ  điều  kiện  chướng  ngại  sẽ  không  còn  nữa. 

Trong điều kiện này quan trọng nhất là tâm thanh tịnh, là tâm chân thành. Tâm thanh 

tịnh có thể đột phá được tầng không gian. Tâm chí thành cũng có thể đột phá được. 

Một người niệm Phật nhất tâm niệm Phật. Niệm được vài năm tâm thanh tịnh rồi, 

vọng niệm không còn nữa. Gọi là “phiền não khinh, trí tuệ trưởng”. Năng lực của họ đã 

hiện tiền rồi. Họ cũng có thể nhìn thấy, cũng có thể nghe thấy, cũng có thể tiếp xúc được. 

Người như vậy chúng tôi gặp qua rồi, là thật không phải là giả đâu. Thường thường họ 

cũng truyền một số tin tức cho tôi thấy. Vậy nên người niệm chú, người tu pháp môn này 

có thể phát thần thông, phát thần thông dễ dàng hơn người tu theo hiển giáo. Vì sao vậy? 

Ý nghĩa Mật chú họ không biết, họ dễ dàng nhiếp tâm. Chúng ta tụng kinh sẽ nghĩ đến ý 

nghĩa  ở  trong  kinh,  ngồi  vọng  tưởng,  cho  nên  tâm  không  thể  chuyên  chú.  Mật  thì  dễ 

dàng chuyên chú, nó có điểm tốt như vậy, có thể nhiếp tâm. 

Định và trí tuệ có thể trừ hoạn nạn. Chúng ta nói tiêu tai miễn nạn. Ở Trung Quốc 

đạo giáo dân gian rất hưng thịnh, trong đạo giáo có bùa chú, có vẽ bùa, niệm chú, có 

những bệnh nhẹ bùa chú có thể trị được, rất linh. Bí quyết của linh nghiệm đó trong Liễu 

Phàm tứ huấn có nói đến. Như thế nào mới linh? Vẽ một lá bùa, nét bút này vẽ xuống 

đến khi vẽ hoàn thành lá bùa rồi, không có một vọng niệm nào, thì lá bùa này mới linh. 

Cùng một đạo lý như vậy. Chúng ta niệm chú này cũng như thế. Chú này niệm xong rồi, 

trong đó không có một vọng niệm nào, không có một vọng tưởng nào, thì chú này sẽ linh. 

Cho nên chú càng dài thì năng lượng càng lớn. Vì sao vậy? Định công của quí vị càng 

dài thời gian càng dài thì hiệu quả nó càng lớn. Chú ngắn nhất chính là A Di Đà Phật. A 

Di Đà Phật cũng là câu chú, không phiên dịch. Phật A Di Đà nói, nếu như sức mạnh của 

một câu nhỏ, sức mạnh của mười câu lớn, sức mạnh một ngàn tiếng thì càng lớn. Dùng 

pháp thập niệm. Hữu dụng! Trong đó xen tạp vọng tưởng thì không hữu dụng nữa. Quí 

vị  đã  làm  cho  nó  bị  phá  hoại  rồi.  Cho  nên  nói  nguyên  lý  là  một.  Thực  sự  hiểu  được 

nguyên lý, vậy đọc kinh có hữu dụng hay không? Đương nhiên hữu dụng. Trong niệm 

kinh nếu như không có một vọng niệm, kinh này có thể trừ hoạn nạn. Đây chính là điều 

đức Thế Tôn đã nói “chế tâm nhất xứ vô sự bất biện”. Chúng ta dùng kinh, dùng chú, 

dùng  bùa  những  thứ  này  làm  công  cụ,  mục  đích  là  gì?  Mục  đích  là  chế  tâm  nhất  xứ. 

Thực sự có thể giải quyết vấn đề. Cho nên mật chú và nơi này, cũng như phương pháp 

vẽ bùa của đạo giáo Trung Quốc, niệm chú này tương tự nhau. Đây gọi là chú. 

“Phàm  phu  nhị  thừa  không  thể  biết”,  cho  nên  gọi  là  mật  ngữ.  Chú,  phàm  phu 

không biết được. Thanh văn, duyên giác, họ cũng không biết được. Ai biết được? Phật 

biết được, Pháp thân Bồ Tát biết được, quyền giáo Bồ Tát cũng chưa chắc thực sự biết 

được, Pháp thân Bồ Tát biết được. Vì thế gọi là mật chú. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        128/16 

Chân  ngôn  là  lời  của  Như  Lai,  chân  thật  không  hư  dối,  nên  nói  là  chân  ngôn. 

Những chú ngữ trong kinh Phật là Phật truyền lại. Phật Thích Ca Mâu Ni nói ra những 

lời chân thật không hư dối, cho nên gọi là chân ngôn. Mật Tông ở Nhật bản gọi là Chân 

ngôn tông, Trung Quốc gọi là Mật tông, Nhật bản gọi là Chân ngôn tông chính là Mật 

tông. Đây là ý nghĩa thứ ba của đà la ni. Ý nghĩa của chú. 

Ý nghĩa thứ tư là nhẫn đà la ni. Thật tướng an trú nơi  pháp nên gọi đó là nhẫn, trì 

nhẫn, gọi là nhẫn đà la ni. Nhẫn, hàm nghĩa trong chữ này có nghĩa là thừa nhận, là cho 

phép, là đồng ý. Phật trong giáo lý Đại thừa nói đến chân tướng của tất cả pháp, chúng ta 

nghe xong rồi, không hoài nghi, có thể thừa nhận, có thể khẳng định, đây gọi là nhẫn. Có 

thể trì nhẫn, trì là bảo trì, đây gọi là nhẫn đà la ni. Trong ý nghĩa này quan trọng nhất của 

điểm ủng hộ này, vẫn là trí tuệ. Không có trí tuệ quí vị không tin tưởng. Ví dụ như chú 

này rất khó để khiến cho người ta tin tưởng. Tác dụng của chú ngữ rất rộng, có thể giúp 

người đắc định, có thể giúp người trì giới, có thể giúp người khai trí tuệ. Hơn nữa có thể 

giúp người trị bệnh. Quí vị xem trong Đại Tạng Kinh rất nhiều chú ngữ trị bệnh, đáng 

tiếc là hiện tại như thế nào? Hiện tại không linh nữa. Phật thực sự là rất vĩ đại! Ngài đối 

với một mỗi kết cấu sinh lý trên con người Ngài rất rõ ràng, thực sự thấu rõ rồi. Con mắt 

của họ còn lợi hại hơn cả kính thấu thị. Thân thể quí vị có bệnh, xảy ra vấn đề, họ đều 

nhìn  thấy. Dùng phương pháp gì  để giải quyết vấn  đề  cho  quí  vị?  Dùng  chú  ngữ. Chú 

ngữ là âm thanh. Nói cách khác, dùng âm thanh, để đem bộ phận có vấn đề của quí vị 

làm cho nó chấn động, làm cho nó mở ra. Giống như kinh mạch vậy, họ khơi thông cho 

quí vị khôi phục trở lại như bình thường, vậy là bệnh quí vị không phải đã lành rồi sao? 

Phương pháp của Trung quốc là dùng châm cứu, dùng mát xa, dùng đấm bóp, là cùng 

một đạo lý như vậy. Họ dùng âm thanh. Phương pháp cao minh nhất này, họ dạy quí vị 

niệm  chú,  quí  vị  sẽ  niệm  theo  phương  pháp  của  họ.  Cho  nên  những  chú  ngữ  này  ghi 

chép lại, hiện tại không có ai biết niệm, âm phải chính xác, nếu âm không chính xác là 

sai  rồi.  Vì  vậy  hiện  tại  không  ai  có  thể  niệm  nữa.  Nhất  định  phải  khẩu  truyền,  văn  tự 

không có cách gì cả. Đặc biệt là văn tự, văn tự ngày xưa và hiện tại khác nhau, trong nó 

còn có phiên âm, gọi là nhị hợp, hai chữ phiên thành một âm, ba chữ phiên thành một 

âm. Quí vị xem trong chú ngữ thường thường có những tình hình như vậy, cho nên nhất 

định phải khẩu truyền. 

Đức Thế Tôn năm xưa tại thế gặp người có bệnh, liền dạy họ niệm gì, họ niệm 

như vậy là lành bệnh, bệnh sẽ lành được. Điều này rất phù hợp với đạo lý khoa học, nó 

không phải là mê tín, thực sự có lý ở trong đó, không có gì là thần bí, hoàn toàn là dùng 

âm thanh để chấn động, điều chỉnh những chỗ có vấn đề trong thân quí vị. Mát xa còn 

phải dùng tay, nó không cần động tay đến, là phương pháp trị liệu cao minh nhất. Trong 

kinh Phật có rất nhiều thứ, hiện tại đều không dùng được nữa. Chúng ta biết, trong Phật 

Giáo  có  một  số  văn  tự  ghi  chép,  thời  nhà  Đường  vẫn  còn  hữu  dụng,  còn  có  rất  nhiều 

người dùng những phương pháp chú ngữ trong kinh Phật để trị bệnh. Đời nhà Đường trở 

về sau dần dần bị thất truyền. Âm niệm không giống nhau, đạt không được hiệu quả này 

nữa, vì thế  hiện tại  những  chú  ngữ  trị  bệnh  này  chúng ta  chỉ nhìn  thấy, đây  là  một  kỷ 

niệm. Biết được Đức Thế Tôn năm xưa tại thế ứng dụng những phương pháp này giúp 

đỡ rất nhiều những người bệnh khổ, thuộc về bố thí vô úy. 

Đà la ni, chúng ta chỉ học đến ngang đây. 

Dưới  đây  nói:  thập  phương  nghe  danh  đại  sĩ  đều  đắc  Đà  la  ni  như  trên,  an  trú 

trong thật tướng chư pháp, nên nói hoạch Đà la ni nguyện. Đây là tổng kết thập phương 

thế giới, không phải là Bồ Tát ở Thế giới Cực Lạc. Thập phương thế giới bao gồm cả 

chúng ta ở trong đó. Ngày nay chúng ta nghe danh, nhất tâm cầu sanh Tịnh Độ, đây là cự 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        129/16 

ly cách Tịnh Độ rất gần rồi. Người còn chưa phát tâm muốn cầu sanh Thế giới Cực Lạc, 

nghe đến danh hiệu của Phật A Di Đà, họ đắc được đà la ni. Bốn loại Đà la ni này, bất 

cứ một loại nào đều gọi là đắc Đà la ni. Sau khi đắc được nhất định có thể an trú nơi thật 

tướng các pháp. Phải hiểu rõ chân tướng của nhân sanh vũ trụ. 

Bốn  loại  Đà  la  ni, cùng với  thật tướng  các  pháp  có  liên  quan, nếu  như  chúng  ta 

không hiểu rõ đối với thật tướng các pháp thì tổng trì không đạt đến được. “Tổng nhất 

thiết pháp, trì nhất thiết nghĩa”, đây chính là nói, làm cho toàn thể Phật Pháp, tất cả pháp 

mà Phật Thích Ca Mâu Ni thuyết trong 49 năm, tổng cương lĩnh của nó đều nắm được 

hết. Tâm của quí vị sẽ không dao động nữa, quí vị chắc chắn rồi. Hiện tại chúng ta nói, 

tất cả pháp mà đức Thế Tôn thuyết trong  49 năm, pháp môn tổng trì thứ nhất là gì? Nói 

với quí vị rằng đó chính là Kinh Vô Lượng Thọ. Trong Kinh Vô Lượng Thọ tổng trì Đà 

la ni thứ nhất là gì? Chính là 48 nguyện. 48 nguyện, tổng trì Đà la ni là gì? Chính là một 

câu danh hiệu, nắm bắt được một câu danh hiệu này quí vị liền được pháp môn tổng trì, 

quí vị liền đạt được Đà la ni. Phật Di Đà phát nguyện này là hi vọng quí vị nắm bắt được 

toàn bộ cương lĩnh của Phật Pháp. Tổng kết lại chính là nhất tâm xưng niệm. Dùng kinh 

văn của bản kinh này chính là tám chữ “phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm”. Tâm 

bồ đề là tâm gì? Là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Mười chữ này 

chính là tâm bồ đề. Chúng ta khởi tâm động niệm không rời mười chữ này, đều tương 

ưng hết với mười chữ này, nhất hướng chuyên niệm A Di Đà Phật, cầu sanh Tịnh Độ, 

nhất định được sanh. Đây chính là quí vị đạt được Đà la ni rồi. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 





Tập 251 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 24.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  305,  hàng  thứ  ba  từ  dưới  đếm  lên,  xem  nguyện  thứ  47, 

“danh văn đắc nhẫn nguyện”. Trong nguyện này nói đến: thanh tịnh, hoan hỷ, đắc bình 

đẳng trú. 

Thanh tịnh là “bổn nhiên vô nhiễm vô trước”. Câu này chú trọng tại hai chữ bổn 

nhiên. Tự tánh, chân tâm của bản thân chúng ta, nó vốn là thanh tịnh. Cũng giống như 

Huệ Năng đại sư lúc khai ngộ nói “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, vốn tự này chính 

là điều ở đây nói bản nhiên. Lúc chưa kiến tánh thì không biết. Chúng ta mê thất tự tánh, 

cho rằng tâm chúng ta bị ngoại cảnh làm nhiễm ô, kỳ thực không phải vậy, chân tâm xưa 

nay chưa từng bị nhiễm ô. Thứ bị nhiễm ô là gì? Là vọng tâm, không phải là chân tâm, 

không liên quan gì đến chân tâm, điều này không thể không biết. Vọng tâm là gì? Trong 

kinh giáo Đại thừa nói A lại ya là vọng tâm. Từ A lại ya diễn sanh ra tám thức 51 tâm sở 

toàn là vọng tâm. Những điều này không thể không biết. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        130/16 

Vọng tâm là tâm sanh diệt, ngày nay chúng ta nói là ý niệm. Niệm có sanh có diệt, 

niệm có nhiễm có tịnh. Tịnh này không phải là thanh tịnh mà ở đây nói đến. Thanh tịnh 

mà ở đây nói đến là tuyệt đối, không phải là thứ tương đối. Thông thường chúng ta nói 

tịnh, đối diện của tịnh là nhiễm. Nhiễm tịnh đó là tâm sanh diệt. Thiện ác là tâm sanh 

diệt. Hữu vô là tâm sanh diệt. Có thể thấy được phàm là tương đối đều là tâm sanh diệt, 

đều không thanh tịnh. Chỉ có chân tâm là thanh tịnh không sanh không diệt, vĩnh viễn 

không bị nhiễm ô. Chân tâm là bảo vật! 

Vọng tâm vốn nó không có, chỉ cần buông vọng tưởng xuống chân tâm liền hiện 

tiền. Vọng tâm buông bỏ rồi, chân tâm liền làm chủ. Chân tâm làm chủ, chính là Pháp 

thân Bồ Tát. Thiên Thai đại sư gọi đó là phân chứng tức Phật, họ chân Phật không phải 

là giả Phật. Tiêu chuẩn này là dùng chân tâm, chính là chân Phật; dùng vọng tâm chính 

là chúng sanh. Phật và chúng sanh sai biệt chính tại nơi này vậy. Chúng sanh trong thập 

pháp giới đều dùng vọng tâm. Một khi họ dùng chân tâm, họ liền siêu việt thập pháp giới. 

Người dùng chân tâm không trú thập pháp giới, thập pháp giới tự nhiên sẽ không còn 

nữa. Cho nên cổ đức nói thập pháp giới cũng giống như nằm mộng vậy, trong mộng thì 

có, tỉnh lại rồi sẽ không còn nữa, thập pháp giới sẽ không còn nữa. Người dùng chân tâm 

là họ đã tỉnh trở lại rồi, thập pháp giới của họ không còn nữa. Sau khi tỉnh lại cảnh giới 

họ nhìn thấy là cõi Thật báo. Họ nhìn thấy được là 41 vị pháp thân đại sĩ ở cõi Thật báo 

tu hành. 

Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  nói  đến  là  quốc  độ  thanh  tịnh,  vô  lượng  trang 

nghiêm, đó là giới thiệu cho chúng ta về cõi Thật báo, dùng chân tâm mà hiện ra được. 

Chân tâm năng sanh năng hiện. Tương đối là thập pháp giới. Thập pháp giới là thức biến, 

duy  thức  sở  biến.  Trong  cõi  thật  báo  không  có  duy  thức,  không  có  thức,  chỉ  có  tâm, 

không có thức. Đây là vô nhiễm vô trước. 

“Hoan hỷ giả, thích duyệt tại tâm, tịch diệt vi lạc dã”. Hoan hỷ này là một hình 

dung từ, không phải là từ hoan hỷ mà chúng ta thông thường lý giải đó. Sự hoan hỷ này 

là điều không thể nào tưởng tượng được, là trong chân tâm, nó vốn có đủ đại đức, hoan 

hỷ,  chúng  sanh  trong  thập  pháp  giới  không  có.  Trong  kinh  giáo  Đại  thừa  thường  nói 

thường sanh tâm hoan hỷ, là chỉ cho hoan hỷ này vậy, tuyệt đối không phải là điều phàm 

phu chúng ta thường nói hỷ, nộ, ai, lạc, ái, ố, dục. Hỷ đó là hoan hỷ, đó gọi là thất tình, 

thất  tình  lục  dục  là  phiền  não,  không  phải  là  trí  tuệ.  Hoan  hỷ  của  người  ta  là  trí  tuệ. 

Thánh nhân thế gian cũng có thể nếm được một phần nhỏ cục bộ, giống như Khổng Tử 

nói  “học  nhi  thời  tập  chi,  bất  diệc  duyệt  hồ”.  Câu  nói  này  phía  trên  có  “tử  viết”,  là 

Khổng Tử nói. Phải chăng bản thân Khổng Tử, thực sự bản thân Khổng Tử nói vậy? Nói 

với quí vị rằng, rất khó nói. Bởi vì phu tử từng nói với chúng ta, ông một đời “thuật nhi 

bất tác”, ông không có sáng tác, không có phát minh, vậy thì câu “học nhi thời tập chi 

bất diệc duyệt hồ”, có thể là lời của cổ nhân nói. Ông đem nó viết lại thành văn tự để lưu 

lại, điều này rất có khả năng như vậy. Phu tử “tín nhi háo cổ”, thật quý hóa! Trong Phật 

Pháp, trong giáo dục truyền thống, người có tâm thái như vậy là học trò tốt nhất. Bởi vì 

họ  có  thể  tiếp  thu  sự  giáo  huấn  của  thầy  giáo, họ  có  thể  thiết thực  thi  hành, họ  có thể 

thừa  truyền,  họ  có  thể  đem  những  điều  cổ  thánh  tiên  hiền  dạy  lại  phát  huy  rộng  lớn, 

chính tại nơi câu “tín nhi háo cổ” này vậy. Tin sâu không nghi, yêu thích lời giáo huấn 

của cổ thánh tiên hiền. Đây không phải đã nói rồi sao? Mười phần thành kính, họ được 

mười phần lợi ích. Chúng ta chỉ có một hai phần thành kính, được lợi ích cũng chỉ có 

một hai phần mà thôi. Vậy người không có lòng thành kính, ngày ngày đọc, ngày ngày 

học, họ không đạt được điều gì cả. Họ đạt được chỉ là những thường thức ngoài da, tinh 

túy  mà  Thánh  hiền  nhân  tu  học  họ  không  đạt  được.  Chúng  ta  muốn  học  Thánh  hiền, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        131/16 

muốn thành Phật, muốn thành Bồ Tát, phải biết đây là điều đầu tiên bắt buộc phải đầy đủ 

điều kiện. Không thành, không kính, vậy là quí vị sai rồi, quí vị không đạt được thứ gì cả. 

Cho nên tâm thái tu học này của Khổng Tử đáng được chúng ta học tập. “Tín nhi háo 

cổ”, đây  là điều quan  trọng nhất. “Thuật nhi bất  tác”, đây  là tu dưỡng  của  ông, là đức 

hạnh của ông. Nhất định không có mảy may kiêu ngạo, không có mảy may tâm danh lợi, 

thật thà trung thực. Hoàn toàn tuân theo giáo huấn của Cổ thánh tiên hiền. Chăm chỉ nổ 

lực y giáo phụng hành. Chắc chắn không nói tôi phải vượt qua họ. Vượt qua họ, vậy thì 

cổ đại đức, thầy giáo nếu như khích lệ đối với học trò, đó gọi là trò giỏi hơn thầy, hậu 

sanh khả úy. Hi vọng đời sau đời này siêu việt hơn đời trước, là lời khích lệ, quí vị thực 

sự  có  thể  siêu việt không?  Ở  Trung  Quốc  tiêu  chuẩn  của  Cổ thánh tiên hiền, Thánh là 

đến cực điểm, không thể nào vượt qua được nữa. Trong kinh giáo Đại thừa Phật đến cực 

điểm, cực hạn, viên mãn rồi, quí vị có thể đạt đến sự viên mãn như Ngài vậy, nhưng quí 

vị không thể nào siêu việt được nữa. Ngài giống như một trái bóng, một diện tích tròn 

đầy, tròn rồi không thể nào vượt qua được nữa. Đạt đến viên mãn giống như Ngài vậy. 

Làm sao để có thể đạt được? Thực sự mà nói, Phật nói rất hay: tất cả chúng sanh vốn là 

Phật, không phải là đã viên mãn rồi sao? Mọi người đều giống nhau. Không phải là một 

mình Ngài viên mãn, người người vốn là viên mãn, không những người người vốn đã 

viên mãn, thập pháp giới y báo chánh báo trang nghiêm vốn đã là viên mãn rồi. Siêu việt 

chỉ là vọng tưởng. Siêu việt là phiền não. Siêu việt chỉ có thể đọa lạc đi xuống, không 

thể tiếp cận viên mãn. Điều này không thể không biết. 

Chúng ta tỉ mỉ quan sát, những điển tịch mà Cổ thánh tiên hiền lưu lại, quí vị sẽ 

nhìn  thấy.    Giống  như  cổ  nhân  nói,  “học  vấn  thâm  thời  ý  chí  bình”,  càng  có  học  vấn, 

càng có tu dưỡng, hạng người này họ sẽ khiêm tốn. Quí vị thỉnh giáo với họ, họ nói họ 

không biết gì cả, đây là thật không phải là giả đâu. Có một vị đại đức cách chúng ta gần 

nhất là Ấn Quang Đại sư, đệ tử nhà Phật bất luận là học theo tông nào phái nào, nhắc 

đến Ấn Quang Đại sư không có ai không tôn kính. Quí vị thỉnh giáo Phật Pháp với Ngài, 

Ngài sẽ nói với quí vị, tôi không biết gì cả, chỉ biết niệm A Di Đà Phật. Ngài có công 

đức gì không? Tôi chỉ biết ăn cơm, cái gì tôi cũng không biết. Đây là điều mà Ngài luôn 

luôn dùng để ứng phó với mọi người khi họ đến thỉnh giáo. Lời Ngài nói rất đơn giản, 

nhưng trong đó học vấn lại rất lớn. Ngài nói Ngài chỉ biết ăn cơm. Nói cách khác, chúng 

ta không biết ăn cơm, Ngài chỉ biết niệm Phật, chúng ta không biết niệm Phật. Chúng ta 

tại sao không biết ăn cơm? Chúng ta còn lựa chọn khẩu vị, vậy là không biết ăn cơm rồi, 

ăn cơm sinh phiền não, sinh tham, sân, si. Người ta ăn cơm  không sinh tham, sân, si, 

cũng tức là nói, không chấp trước, không phân biệt, không khởi tâm, không động niệm, 

đó gọi là thực sự biết ăn. Chúng ta ăn cơm sẽ khởi tâm động niệm, sẽ phân biệt chấp 

trước,  đây  là  không  biết  ăn.  Ngài  ăn  cơm  vượt  qua  lục  đạo,  vượt  qua thập pháp  giới. 


Chúng ta ăn cơm nhất định không lìa khỏi lục đạo luân hồi, khác nhau lắm! 

Cho nên lời đó nghe ra rất đơn giản, nhưng trong lời có ý. Hoan hỷ ở đây là “thích 

duyệt tại tâm”, tâm này là chân tâm không phải là vọng tâm. Vì sao vậy? Dưới đây có 

một câu nói, tịch diệt vi lạc. Trong vọng tâm không có tịch diệt, vọng tâm là động, chân 

tâm là tĩnh. Trong tĩnh có gì vui? Có vô lượng trí tuệ, có vô lượng đức tướng.  Họ làm 

sao mà không vui được? Trong vọng tâm, nó là động. Trong nó lấy gì làm vui? Lấy hỉ 

nộ ai lạc ái ố dục trong thất tình, trong thất tình có hỷ có lạc, là hỷ lạc trong thất tình, hỷ 

lạc này là phiền não, nó không phải là chân lạc. Cổ ngạn ngữ có câu nói: cực lạc sanh bi, 

lạc trong chân tâm, lạc sanh phiền não, nó không sanh bi, hỷ lạc trong thất tình nó sanh 

bi.  Cho  nên  nó  không  phải  là  chân  lạc.  Chân  lạc  chỉ  có  thánh  nhân  mới  có  phàm  phu 

không có. Phàm  phu  cảm  thọ được đều  là  khổ. Phật  ở  trong kinh  Đại thừa  thường  nói 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        132/16 

tám khổ nung nấu nhau. Đây là dục giới. Sắc giới khá hơn một chút, sắc giới có lạc, hỷ 

lạc trong thất tình, nhưng đến lúc lâm chung họ có hoại khổ. Đó chính là lạc cực sanh bi. 

Lạc này đến lúc viên mãn khổ liền theo đến rồi. Vô sắc giới cao minh hơn, hai bên khổ 

lạc đều bỏ hết. Nhưng họ vẫn không tự tại. Vì sao không tự tại? Vì chưa minh tâm kiến 

tánh. Họ sinh hoạt trong vô minh. Tham sân si này, tham sân tuy không khởi, si lại rất 

trầm  trọng.  Si  là  vô  minh,  họ  không  biết  gì  cả,  tuy  tâm  địa  rất  thanh  tịnh,  họ  không 

phóng quang, họ khác với Bồ Tát dùng chân tâm. Bồ Tát dùng chân tâm cũng là khổ lạc 

nhị biên đều xả bỏ, tâm địa thanh tịnh, họ phóng quang, biến chiếu pháp giới. Vậy thì 

làm sao mà giống nhau được. 

Lạc tịch diệt là chân lạc. Thành tựu vô thượng chánh đẳng chánh giác. Quí vị nói 

họ an vui biết bao! 

Bình đẳng nếu nói cạn tức là lìa hai khái niệm sai biệt về cao thấp, cạn sâu, lớn 

nhỏ, thân sơ, trí ngu, mê ngộ, gọi là bình đẳng. Nói cách khác, chúng ta đọc nhiều như 

vậy toàn là thứ tương đối. Đây là nêu một ví dụ. Chỉ cần trong tâm chúng ta có ý niệm 

về đối lập thì không còn bình đẳng nữa. Trong kiến hoặc gọi là biên kiến, nhị biên, có ta 

liền có người, tức đối lập rồi. Người có biên kiến vĩnh viễn không bình đẳng. Người có 

ngã kiến vĩnh viễn không thanh tịnh. Hoặc chúng ta dùng chánh giác tịnh để nói, người 

có ngã kiến vĩnh viễn mê hoặc không giác ngộ. Người có biên kiến vĩnh viễn không bình 

đẳng. Người có thành kiến vĩnh viễn có phiền não. Đây là điều kiện cơ bản nhất để Phật 

môn nhập đạo. Làm thế nào phá ngã chấp, không còn chấp trước thân là ta nữa, phá biên 

kiến không còn đối lập với tất cả người và sự vật. Mình không đối lập với người ta nữa, 

người  khác  đối  lập  với  tôi  cũng  không  sao,  tôi  không  đối  lập  với  họ  là  được.  Thông 

thường người ta không chịu làm, vậy không phải là mình chịu thiệt rồi sao. Không phải 

là khắp nơi đều bị thiệt thòi, bị lừa gạt rồi sao? Không sai. Chịu thiệt là phước. Quí vị 

nếu như không tình nguyện chịu thiệt bị lừa quí vị đối lập với người ta, thì không tránh 

được phải kết oán cừu. Trong lục đạo đời đời kiếp kiếp làm oan oan tương báo, khổ quá 

rồi, vậy thì đáng thương lắm, hà tất như vậy! Cho nên ý niệm đối lập sai lầm này, rước 

đến những họa hoạn vô cùng vô tận. Đối với nâng cấp lên nữa là mâu thuẫn, mẫu thuẫn 

nâng cấp lên là đấu tranh. Đấu tranh nâng cấp lên chính là chiến tranh. Như vậy không 

nguy sao? Hóa giải xung đột, hóa giải chiến tranh, phải bắt đầu từ đâu? Từ hóa giải đối 

lập, bắt tay từ đây, có thể làm được, không bắt tay từ đây thì không làm được. Cho nên 

thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  có  thể  cứu  thế  giới.  Thanh  tịnh  buông  bỏ  tự  tư  tự  lợi.  Bình 

đẳng buông bỏ đối lập xung đột. Vậy là thế giới được cứu rồi. 

Dưới đây nói “tiến ngôn chi”, tiến thêm một bước nữa. “Tắc chân như châu biến, 

vạn  pháp  nhất  như,  tâm  Phật  chúng  sanh,  tam  vô  sai  biệt”.  Đây  là  bình  đẳng  của  Đại 

thừa, siêu việt thế gian rất nhiều rất nhiều rồi! Đây là thật, tuyệt đối không phải là giả. 

Chư  pháp thật tướng,  chân  như là tự  tánh,  cũng  chính  là  thường  tịch quang  mà 

trong  Tịnh  Độ  tông  nói  đến,  chu  biến  pháp  giới.  Bản  thể  của  tất  cả  vạn  pháp  chính  là 

chân như. Cổ nhân có một ví dụ, ví dụ như dùng vàng để làm đồ vật, các đồ vật đều là 

vàng. Mỗi một đồ dùng bản chất nó chính là bằng vàng. Vì sao vậy? tất cả đều là vàng 

làm ra, đồ bằng vàng. 

Năm xưa tôi ở Canada, ở Mỹ, có một vị cư sĩ tu Tịnh Độ, tuổi tác nhỏ hơn tôi, cư 

sĩ Trần Đại Xuyên. Cả nhà người này cũng là người gương mẫu hiện nay, huynh đệ hòa 

mục. Đệ tử quy nói: “huynh đệ mục, hiếu tại trung”. Trong nhà họ kinh doanh châu bảo, 

nó không phải là thật, là đồ giả, chính là đồ trang sức, trang sức châu báu, không phải là 

đồ thật, làm rất đẹp, nó được mạ vàng, không phải là toàn vàng mà là mạ vàng. Cho nên 

làm rất đẹp, quí vị thực sự nhìn không ra được, hàng giả rẻ tiền, trang sức, khuyên tai, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        133/16 

vòng tay, mỹ kim chỉ cần vài đồng, mười mấy đồng, làm mất cũng không tiếc, đeo lên 

thì còn đẹp hơn cả hàng thật, cho nên buôn bán rất tốt, tiêu thụ trên toàn thế giới. Công 

xưởng ở Đài loan, hiện tại xây dựng ở Đại lục. Ở đại lục tôi còn chưa đến tham quan, tại 

Đài loan tôi đi tham quan rồi, công xưởng của ông ấy có phòng triển lãm. Đại sảnh triển 

lãm cũng khoảng gấp hai lần phòng ghi hình của chúng ta đây, tôi đến đó tham quan, có 

khoảng hơn 20.000 mẫu loại, không có hai thứ nào tương đồng, lấp lánh lấp lánh, rực rỡ 

vô cùng. Vừa đi vào trong đó, tôi liền nói với mọi người, trong kinh nói: “dĩ kim tác khí, 

khí  khí  giai  kim”,  quí  vị  hiện  tại  đã  thấy  được  rồi.  Hơn  20.000  kiểu  dáng  khác  nhau. 

Nhưng đều là vàng, đều là làm bằng vàng, nó được mạ vàng, toàn là mạ vàng. Cho nên 

vàng là bản chất của đồ vật, vàng thì giống nhau, không có thay đổi, bình đẳng. Tướng 

không  bình  đẳng,  tánh  thì  bình  đẳng.  Sự  không  bình  đẳng,  lý  thì  bình  đẳng.  Chúng  ta 

phải hiểu được đạo lý này vậy. Cho nên nói chân như chu biến, vạn pháp nhất như. Vạn 

pháp không bình đẳng, chân như thì bình đẳng. Chân như là lý thể của vạn pháp. Vì thế 

tâm, Phật, chúng sanh, cả ba không sai khác. Tâm này là chân tâm năng hiện năng biến. 

Phật là tâm sở hiện, chúng sanh cũng là tâm sở hiện. Phật và chúng sanh đều thuộc về 

vạn pháp, tâm là chân như năng hiện. Đây mới nói là chân như chu biến, tánh tướng nhất 

như, lý sự bất nhị, tam vô sai biệt. Năng lượng này là bình đẳng. Chúng ta hiểu được 

chân tướng sự thật này rồi, liền biết được tâm năng biến vạn pháp, có thể thay đổi vạn 

pháp.  Bởi  vì  tất  cả  pháp,  chúng  ta  nói  ba  loại  hiện  tượng  đã  bao  gồm  hết  toàn  bộ  vạn 

pháp vào trong đó, hiện tượng tự nhiên, hiện tượng tinh thần, hiện tượng vật chất, ba loại 

hiện tượng này đã toàn bao gồm tất cả pháp. Ba loại hiện tượng này đều là tâm hiện tâm 

sanh, là thức sở biến. Thức là gì? Phân biệt chấp trước, phân biệt chấp trước nó biến hiện 

ra,  trong  Phật  Pháp  thường  nói  là  thập  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm,  là  thức  biến. 

Tâm  hiện  mà  không  có  thức  biến,  đó  gọi  là  nhất  chân  pháp  giới,  tức  là  Cõi  Thật  báo 

trang nghiêm của Chư Phật Như Lai, chỉ có tâm hiện không có thức biến. Thông thường 

chúng ta nói Tịnh độ, uế độ, đây là nói đến tuyệt đối, Cõi Thật báo trang nghiêm là Tịnh 

Độ, thập pháp giới là uế độ, nói chắc chắn. 

Ngày  nay  trái  đất  chúng  ta đang  cư  trú mỗi  một  người  đều biết  nó  nhiễm  ô  vô 

cùng nghiêm trọng, người hiện tại đều biết. Tinh thần chúng ta có nhiễm ô nghiêm trọng. 

Sinh lý chúng ta, thân thể sinh lý chúng ta có nhiễm ô nghiêm trọng. Trái đất chúng ta cư 

trú có môi trường nhiễm ô, phạm vi bao quát của môi trường vô cùng lớn, đất liền, biển 

cả, còn có cả hư không. Những nhiễm ô này từ đâu mà có? Do con người tạo thành. Nói 

cách khác, khoa học kỹ thuật tạo thành. Khoa học kỹ thuật cũng tốt, nó mang đến cho 

chúng ta những tiện lợi, tiện lợi trong cuộc sống. Nhưng quí vị phải tỉ mĩ suy nghĩ xem, 

chúng  ta  phải  trả  giá  quá  đắt,  có  đáng  hay  không?  Rất  không  đáng.  Vậy  chúng  ta  cẩn 

thận tư duy, quan sát xem rốt cuộc con người ngày xưa thông minh hay con người hiện 

tại thông minh? Những thứ khoa học kỹ thuật này cổ nhân có biết hay không? Phật Bồ 

Tát biết hay không ? Ngày xưa những đại Thánh đại Hiền này, họ có biết hay không? Họ 

biết, họ không phải không biết. Vì sao lại không phát triển, họ biết sự lợi hại của nó rất 

rõ ràng, những thứ này nếu như phát triển một cách không giới hạn, kết quả cuối cùng là 

trái đất hủy diệt. Cho nên không hướng theo phương hướng này mà phát triển. Hướng 

đến phương hướng nào để phát triển? Hướng đến nhân nghĩa đạo đức để phát triển. Phát 

triển  trên  cuộc  sống  tinh  thần,  không  phải  từ  vật  chất.  Cuộc  sống  tinh  thần  phát  triển 

không có tệ nạn. Quí vị xem tinh thần phát triển có thể làm cho quí vị được đi lên đến A 

la hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát, Phật. Đó là tinh thần phát triển. Có lợi ích hay không? So 

với khoa học kỹ thuật hiện tại nó đem đến những lợi ích rất nhiều. Hơn nữa không có tệ 

nạn. Khoa học  mang  đến  là  nhiễm  ô  nghiêm  trọng, hậu di chứng rất  phiền  phức. Đem 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        134/16 

đến cho con người phiền não tham, sân, si, mạn vô tận. Phương hướng này là sai lầm, 

không phải là chính xác đâu. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới. 

Vãng  Sanh  Luận  Chú  viết:  “bình  đẳng  là  thể  tướng  của  chư  pháp”.  Lại  nói: 

“chúng sanh thấy A Di Đà Như Lai thân tướng hảo quang minh, những trói buộc thân 

nghiệp như trên đều đã giải thoát, vào nhà Như Lai, rốt ráo thân nghiệp bình đẳng. Nghe 

A Di Đà Như Lai cho đến đức danh hiệu, âm thanh thuyết pháp, như các trói buộc về 

khẩu nghiệp như trên đều được giải thoát, vào nhà Như Lai, rốt ráo được khẩu nghiệp 

bình đẳng”. Đoạn tiếp theo sau đó chúng ta không xem cũng đã biết rồi, nhất định là ý 

nghiệp bình đẳng. 

Bình đẳng, người Trung Quốc gọi là hòa bình. Như thế nào mới có thể hòa? Hòa 

là  quả,  bình  đẳng  là  nhân.  Vậy  nên  người  Nhật  bản  tuy  họ  truyền  bá  văn  hóa  truyền 

thống của Trung Quốc, họ cũng có một chút thay đổi. Người Trung Quốc gọi là hòa bình, 

họ nói là bình hòa. Quí vị xem người Nhật bản họ nói là bình hòa. Bởi vì bình là nhân, 

hòa  là  quả.  Họ  từ  nhân  mà  nói  đến  quả.  Người  Trung  Quốc  lại  có  lý  hơn  họ,  người 

Trung Quốc nói quả trước, nói nhân sau, hòa bình. Chúng ta hi vọng mọi người hòa mục 

cư xử với nhau, vậy thì nhất định phải học đối đãi bình đẳng. Chúng ta có thể dùng tâm 

bình đẳng để đối đãi với người thì cư xử hòa mục liền xuất hiện. Đối với người không 

bình đẳng muốn học đối xử hòa mục là điều tuyệt đối không được. 

Ở Trung Quốc, ở Ấn độ nói đến nhân quả nhất định phải nói quả trước sau đó nói 

nhân. Vì sao vậy? Quả báo có thể nhắc nhở người, quí vị muốn có được thiện quả, quí vị 

phải tu thiện nhân. Quí vị muốn không chịu ác báo, quí vị phải trừ diệt ác nhân. Vậy thì 

bình đẳng quá quan trọng rồi. Chúng ta vì sao tâm bình đẳng không thể hiện tiền? Bởi vì 

phía trước  bình  đẳng  là thanh  tịnh, tâm  của  chúng ta không thanh  tịnh, làm  sao  có thể 

bình đẳng chứ? Không thể nào bình đẳng được. Nói cách khác, cơ sở của bình đẳng là 

thanh tịnh. Trong Phật Pháp người thành tựu tâm thanh tịnh là A la hán, đắc được tâm 

bình đẳng là Bồ Tát, họ có thứ tự. Chữ giác sau đó tức là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh, đó là thành Phật. Vì thế thanh tịnh là thiện, bình đẳng là định, giác là khai trí tuệ. 

Chúng ta hiện tại tu hành phải lấy gì làm mục tiêu? Phải lấy thanh tịnh làm mục 

tiêu. Chúng ta nếu muốn được tâm thanh tịnh, quí vị không thể không buông bỏ tự tư tự 

lợi. Người có tự tư tự lợi tâm không thanh tịnh. Tâm danh văn lợi dưỡng họ sẽ không 

thanh tịnh. Có tâm tham muốn ngũ dục lục trần, sẽ không thanh tịnh. Có tham, sân, si, 

mạn, nghi, tâm không thanh tịnh. Vậy chúng ta liền biết, tâm thanh tịnh của A la hán từ 

đâu mà có được, tâm thanh tịnh thật đáng quý biết bao. Tâm thanh tịnh sanh hỷ duyệt. 

Vậy hoan hỷ là từ tâm thanh tịnh mà sinh ra, cho nên Bồ Tát thường sanh tâm hoan hỷ, 

pháp  hỷ  sung  mãn.  Từ  đâu  mà  có?  Từ  tâm  thanh  tịnh  mà  có.  Người  thế  gian  hiện  tại, 

không biết được đạo lý này, họ không phát hiện ra. Loại hoan hỷ, khoái lạc, tự tại này, 

trong lục đạo luân hồi tìm không ra. Cổ nhân nói một câu nói rất hay: “thế vị sao đậm 

bằng  pháp  vị”.  Người  thế  gian  tham  muốn  thế  gian,  danh  văn  lợi  dưỡng,  tài  sắc  danh 

thực thùy, họ cho rằng đạt được những thứ này là vui vẻ. Điều này trong Phật Pháp gọi 

là thế vị, chính là hương vị của thế gian. Nếu như so sánh với pháp vị thì thua quá xa rồi. 

Pháp vị là gì? Là tâm thanh tịnh. Hỷ duyệt được sanh ra trong tâm thanh tịnh, đó là pháp 

vị.  Không  những  thế  gian  ngũ  dục  lục  trần,  là  nhiễm  ô,  nhiễm  ô  nghiêm  trọng,  đó  là 

phiền  não.  Từ  ngũ  dục  lục  trần  đạt  được  khoái  lạc,  chúng  ta  trong  Phật  Pháp  thường 

thường đem nó ví dụ cho thứ gì? Ví dụ cho uống thuốc độc, chích morphine, đó là kích 

thích,  làm  gì  có  khoái  lạc?  Nó  không  ngừng  đang  nâng  cao  dục  vọng  của  quí  vị,  dục 

vọng không có điểm dừng, quí vị đau khổ vì không có điểm dừng. Quí vị hiện tại có ức 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        135/16 

vạn tài sản, quí vị có an vui hay không? Không an vui. Vì sao vậy? Chê ít. Được, cho 

thêm quí vị thêm mười ức nữa, trăm ức, ngàn ức vẫn chê còn ít, cho quí vị vạn ức vẫn 

không đủ, không có lúc nào lấp đầy được. Vậy thì quí vị khổ đến cùng rồi. Ngạn ngữ nói 

rất hay: “tri túc thường lạc”, “hồi đầu thì ngạn”, chỉ cần quay đầu quí vị liền an lạc. Quí 

vị nếu không quay đầu quí vị vĩnh viễn khổ mãi như thế. Nhưng thực sự có người không 

quay đầu lại được. Người không quay đầu lại được khổ suốt một đời. Tuy có nhiều như 

vậy nhưng họ trước nay chưa từng hưởng thụ qua, họ chưa từng an vui qua, chỉ có say 

sưa. Say sưa lần này đến lần khác, đến cuối cùng trở thành trơ lì ngớ ngẩn. Sau khi chết 

đi về đâu? Đi vào A tỳ địa ngục. Là quả báo như vậy. Chúng ta không thể không biết. 

Cho nên chư Phật Bồ Tát, Tổ sư Đại đức thị hiện cho chúng ta không có ai không trải 

qua cuộc sống thanh bần. Ở trong đó có lạc thú, thanh tịnh, thanh cao. Họ hưởng thụ là 

“vô vi chi lạc”. Dùng lời hiện tại của chúng ta để nói thì sự hưởng thụ của họ là lạc của 

đại tự nhiên. Mỗi ngày sanh trí tuệ, không sanh phiền não. Công phu mỗi ngày làm là 

nâng cao cảnh giới của bản thân, nâng cao linh tánh của bản thân, tương lại đi về đâu, 

bản thân rõ ràng minh bạch. Biết được bản thân, cũng biết được tất cả chúng sanh trong 

thập pháp giới. Đây chính là pháp vị đậm hơn thế vị vậy. Người nếm được pháp vị, sẽ 

không còn đi nếm thế vị nữa. Họ đem lạc của ngũ dục lục trần thế gian kia ném ra thật 

xa thật xa rồi, không không bị nó tiêm nhiễm nữa. Sinh sống tại thế gian này, hòa quang 

đồng trần với tất cả chúng sanh, thanh tịnh không nhiễm. Quí vị nói xem tự tại biết bao, 

khoái lạc biết bao! 

Hòa quang đồng trần hiển thị ra chúng sanh và Phật không khác, tâm, Phật, chúng 

sanh cả ba không có gì sai biệt. Ở trong đây khởi tùy duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc, 

chất trực nhu hòa, khổ thay chúng sanh. Kiểu sinh hoạt như thế này ý nghĩa biết bao, mỹ 

mãn biết bao! Chúng sanh thấy A Di Đà Như Lai thân tướng hảo quang minh, đây là gì? 

Quí vị thấy thân Phật. Phật thân thị hiện cho chúng ta là gì? Là tự tại. 

Các loại thân nghiệp trói buộc như trên, phiền não của thân, thuộc về phiền não 

trên phương diện thân thể, họ đều giải thoát hết rồi. Họ giải thoát như thế nào? Họ nhìn 

thấu, họ buông bỏ rồi. Nhìn thấu thế nào? Họ hiểu rõ, thân là sự việc như thế nào. Thực 

sự hiểu rõ, hiểu thấu đáo rồi. Duy chỉ có hiểu rõ được, hiểu thấu đáo, họ mới buông bỏ 

được. Họ buông bỏ những gì? Không còn chấp trước thân này là ta. Vấn đề liền được 

giải  quyết.  Chúng  ta  ngày  nay  học  viên  học  Phật  đều  biết  được,  nói  đến  thân,  đó  là 

nghiệp chướng. 

Những năm gần đây, ở trong nước, nước ngoài chúng ta thường thường phát hiện, 

hiện tại là việc thường thấy, rất bình thường rồi, là chuyện nhập xác. Quí vị có thể nói họ 

là giả sao? Quí vị nếu như thực sự nhìn thấy người nhập xác, quí vị sẽ tin rằng, đó không 

phải là giả mạo ra được, đây là sự thật, không phải là giả. Dựa vào thân người đó, người 

đó có duyên với họ, không có duyên, họ không thể tùy tiện dựa vào trên thân người đó. 

Họ  phải  dựa  vào  người  mà  họ  có  duyên.  Có  duyên  tức  là  họ  có  cùng  chung  nghiệp, 

nghiệp duyên, nên dựa vào thân họ. Chỉ ra rằng tiền sanh hậu thế nghiệp nhân quả báo. 

Tôi lần này trước khi rời khỏi Hongkong khoảng chưa đến một tuần, có đồng tu 

tặng tôi một đĩa CD cho tôi xem, là nhập xác gần đây. Người nhập xác từng làm hoàng 

đế, còn là một hoàng đế tốt, nhập vào thân người khổ không thể nói, biểu hiện vô cùng 

đau khổ lăn qua lăn lại dưới đất, hỏi ông ấy đang ở đâu? Đang ở địa ngục. Hỏi ông ấy 

trước đây ông làm những việc gì vậy? Làm hoàng đế, làm hoàng đế là hoàng đế tốt, vì 

sao lại đọa địa ngục? Ông ấy nói tạo nghiệp địa ngục, làm hoàng đế cũng không được, 

cũng phải đến địa ngục để chịu hình phạt. Ông phạm tội gì? Giết người, giết người nhiều 

quá, ông ấy lăn lộn trên đất la lớn vì sao tôi lại giết nhiều người như vậy? Vì sao phải 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        136/16 

giết nhiều người như vậy? Tiết lộ hai câu nói: “giết người đền mạng, thiếu nợ trả tiền”, 

đáng thương biết bao! Đây là giả mạo sao? Chắc chắn không phải là giả mạo ra được. 

Người thế gian gặp phải những chuyện này rất khó giải thích. Trong Phật Pháp thì vô 

cùng rõ ràng. Những nghiệp nhân quả báo này bày ra trước mắt, tại nhân gian làm ra đủ 

loại thị hiện. Có thể nói, đây là Chư Phật Như Lai từ bi đến cực điểm. Quí vị nghĩ thử 

xem chúng sanh địa ngục, có thể dễ dàng chạy đến nhân gian để nhập xác sao? Họ có thể 

đến nhân gian nhập xác để tiết lộ tin tức, nói với quí vị về sự khổ thê thảm của quả báo 

này, nếu không phải Phật lực gia trì cho họ, họ không ra được. Nếu như bình thường mà 

ra được, thì đó là tội nghiệp của họ đã tiêu hết rồi. Họ ra được là người bình thường. Cho 

nên đây đều là oai thần Tam bảo gia trì, làm cho họ ra được biểu pháp cho mọi người, 

tiết lộ một chút tin tức, tiêu nghiệp chướng cho họ. Mọi người nhìn thấy tin tưởng rồi. 

Thực sự quay đầu, không dám làm ác nữa, nghiệp chướng của họ liền tiêu được một ít. 

Chúng ta rõ ràng, chúng ta hiểu rõ rồi, chúng ta nhìn thấy rồi sanh tâm sợ hãi, còn dám 

làm ác sao? Chúng ta gặp người khác, dùng lời ác việc ác đối đãi ta, ta khởi tâm oán hận, 

khởi tâm động niệm ta muốn báo thù họ, lúc nhìn thấy hiện tượng địa ngục này, không 

dám  sanh  khởi  ý  niệm  này  nữa.  Vì  sao  vậy?  Nếu  như  ta  sanh  ý  niệm  báo  thù,  sanh  ý 

niệm oán hận, họ đọa địa ngục, ta cũng đọa địa ngục, chúng ta đều phải chịu khổ này. 

Ngày  nay  họ  đối  xử  với  ta  như  vậy,  ta  chịu  oan  vô  cớ,  oan  vô  cớ  này  ta  có  thể  chịu, 

nghiệp chướng của ta liền được tiêu trừ, linh tánh của chúng ta liền hướng thượng nâng 

cao. Nghĩ được như vậy, không những tâm oán hận không còn, không báo thù mà còn 

cảm ơn họ. Họ tiêu nghiệp chướng dùm  ta, bất cứ  một chúng sanh nào, vô lượng kiếp 

đến nay, quí vị có thể nói không tạo các nghiệp sao? Đời này không có, đời trước cũng 

có, đời trước không có, thì đời trước đó nữa cũng có, đời đời kiếp kiếp gây tạo những 

nghiệp thiện hay bất thiện. Ngày nay như thế nào? Tính tổng nợ! Vì thế nhất định phải 

dùng trí tuệ, không thể dùng cảm tình. Dùng cảm tình thì hỏng mất. Chắc chắn oan oan 

tương báo không ngừng không dứt, hại người chính là hại chính mình. Tôi có thể đem 

tất cả những oán hận, tội nghiệp buông bỏ hết, nhất tâm chỉ niệm A Di Đà Phật cầu sanh 

Tịnh Độ. Tất cả nghiệp nợ đều có thể tiêu trừ. 

Đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc rồi, trí tuệ, đạo lực, thần thông, năng lực của 

chúng ta và Phật A Di Đà không có sai khác. Được Di Đà bổn nguyện oai thần gia trì. 

Chúng ta trở về với thế giới Ta bà, lại giúp đỡ những chúng sanh này phá mê khai ngộ. 

Giúp  những  chúng  sanh  này  nâng  cao  linh  tánh,  vãng  sanh  Tịnh  Độ,  đồng  thành  Phật 

đạo. Điều này mỹ mãn biết bao! Cho nên nhất định phải học “thất bút câu” của đại sư 

Liên Trì, tất cả những tình chấp này, những oán hận này, một lần trả hết, bản thân lập 

tức liền trở về với tâm thanh tịnh. Quí vị nói xem ai đạt được lợi ích? Bản thân đạt được 

lợi ích chân thật. Quí vị thực sự hiểu rõ rồi, làm rõ ràng rồi, quí vị không thể không quay 

đầu, không dám không quay đầu. Vì thế thân Như Lai làm gương cho thân chúng ta. Vậy 

chúng ta thấu rõ rồi, ngày nay chúng ta phải dùng thân chúng ta, làm tấm gương tốt cho 

tất cả chúng sanh. Thân tâm khỏe mạnh, không có phiền não, không có ưu tư, không có 

vướng bận. Đây là điều mà tất cả chúng sanh mong cầu, mà cầu không được. Chúng ta 

đạt được rồi. Chúng ta đạt được như thế nào? Thầy giáo hướng dẫn chúng ta buông bỏ, 

chúng ta thực sự buông bỏ, buông bỏ tức là đạt được rồi. Là sự việc như vậy đấy, chúng 

ta không thể không buông bỏ 

“Vào nhà Như Lai”, vào nhà Như Lai như thế nào? Vãng sanh Tịnh Độ tức là vào 

nhà Như Lai. Chúng ta hiện tại vẫn chưa vào nhà Như Lai, chúng ta mới gần nhà Như 

Lai, gần trong chữ xa gần. Chúng ta hiện tại cách nhà Như Lai rất gần. Vì sao nói rất gần? 

Chúng  ta  thực  sự  y  giáo  phụng  hành,  thực  sự  hi  vọng  trong  đời  này  có  thể  vãng  sanh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        137/16 

Tịnh Độ, hơn nữa bản thân có lòng tin, có chắc chắn, đây gọi là gần nhà Như Lai. Ngày 

vãng sanh đó sẽ là ngày vào nhà Như Lai. Vào nhà Như Lai quí vị sở đắc được chính là 

thân nghiệp bình đẳng rốt ráo, sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc cùng với thân 

Như Lai hoàn toàn giống nhau, đều là sắc thân tử ma chân kim. Trong kinh này là hằng 

thuận chúng sanh ở thế giới ta bà chúng ta mà nói, 32 tướng tốt 80 vẻ đẹp. Kỳ thực sau 

khi quí vị đến Thế giới Cực Lạc thì hoàn toàn bất ngờ, thân tướng mà quí vị có được là 

thân có vô lượng tướng, tướng có vô lượng vẻ đẹp, thân đồng với thân Phật. Ba nghiệp 

đều phải tương đồng, vậy 48 nguyện này, nguyện nguyện chúng ta đều có thể thực tiễn 

vào trong cuộc sống, thực tiễn vào trong công việc, thực tiễn vào trong việc xử sự, đối 

người, tiếp vật. Ba nghiệp của chúng ta hoàn toàn giống như Phật A Di Đà vậy. Tu Tịnh 

Độ phải dùng cách tu như vậy mới được. Nguyện này là dạy chúng ta tu hành. 

Nghe âm thanh thuyết pháp chí đức danh hiệu của A Di Đà Như Lai, những trói 

buộc khẩu nghiệp như trên đây đều được giải thoát. Chúng ta học khẩu nghiệp của Phật 

A Di Đà như thế nào? Phật ở trong bản kinh này nói với chúng ta, trong phẩm thứ tám 

dạy cho chúng ta thiện hộ tam nghiệp. Trong kinh điển thông thường, nói đến ba nghiệp 

đều là thân, khẩu, ý. Thứ tự là nói như vậy. Trong Kinh Vô Lượng Thọ không phải vậy. 

Kinh Vô Lượng Thọ đầu tiên là khẩu nghiệp, thứ hai là thân nghiệp, thứ ba là ý nghiệp. 

Quí vị nghĩ thử xem Phật vì sao dùng cách nói như vậy, dụng ý là ở đâu? Chúng sanh ở 

thế giới ta bà đặc biệt là hiện tại dễ dàng phạm nhất là khẩu nghiệp. 

Khẩu  tạo  nghiệp  gì?  Thích  phê  bình  người  khác,  không  biết  bản  thân  đang  tạo 

khẩu nghiệp. Khẩu nghiệp là vọng ngữ, lưỡng thiệt, ỷ ngữ, ác khẩu. Phê bình người khác, 

có  lúc  bốn  loại  này  đều  phạm  mà  bản  thân  họ  lại  không  biết.  Cho  nên  thiện  hộ  tam 

nghiệp  đầu  tiên  là  khẩu  nghiệp,  “thiện  hộ  khẩu  nghiệp,  bất  cơ  tha  quá”.  Người  khác 

phạm lỗi tí ti liền ác ý phê phán, quá đáng lắm. Không có lỗi lầm liền đặt ra lời đồn, đó 

là tội càng nặng hơn nữa. Có lỗi lầm phê phán đúng mức, thì đã có lỗi rồi. Vì sao vậy? 

Vì  quí  vị  không  hậu  đạo.  Người  trung  hậu,  thấy  người  có  lỗi  lầm  không  nói,  khích  lệ 

khuyến thiện, đây là người có lễ tiết. Quí vị nhìn thấy người này, khuyên răn họ, họ có 

thể sửa có thể quay đầu, quí vị sẽ khuyên họ. Lúc nào khuyên họ? Lúc không có người 

thứ ba đứng trước mặt, lúc này khuyên răn họ, có người thứ ba, họ cần thể diện, họ sẽ e 

ngại.  Bản  thân  chúng  ta  phải  giữ  được  điều  gọi  là  “tốt  khoe  xấu  che”.  Người  khác  có 

điểm tốt chúng ta có thể tán thán, người khác có lỗi lầm không nói ra, khuyên họ phải 

sau lưng mọi người, không thể nói trước mặt mọi người. Họ sẽ cảm ơn, cảm ơn quí vị, 

quí vị đã giữ thể diện cho họ.  Hơn nữa chỉ lỗi chỉ lần thứ nhất rồi lần thứ hai, không thể 

đến lần thứ ba, lần thứ hai lại khuyên mà không nghe sau này không nên nói nữa. Nếu 

nói nữa thì như thế nào? Nói nữa liền thành kẻ thù. Họ khởi oán hận với quí vị, hà tất quí 

vị phải thế? Cổ nhân nói rất hay: “oan gia nên giải không nên kết”, trong đời này không 

kết oán với người khác. Bất luận họ phạm tội lỗi gì thì đó đều là việc rất bình thường 

thôi.  Ví  dụ  như  lúc  tôi  đang  giảng  kinh  dạy  học,  có  lúc  nghe  rất  nhiều  đồng  học,  có 

người từng gặp mặt, cũng có người chưa từng gặp mặt, nghe đến một số việc thiện của 

họ tôi tán thán, tôi tán thán như vậy, thính chúng đều nghe được, đều biết được, sau này 

phát hiện người đó có lỗi, không giống như tôi đã tán thán, quí vị nghĩ xem tôi tán thán 

sai rồi sao? Tôi tán thán là sự việc thiện kia của ông ấy. Con người có thiện có ác, chúng 

ta tán thán việc thiện của họ, không đề cập đến việc ác của họ, phải hiểu được đạo lý này. 

Thậm chí có, thực sự tôi cũng hiểu được, mượn lời tán thán của tôi về những điều tốt của 

họ,  họ  đi  khắp  nơi  tuyên  dương,  lại  đi  lừa  gạt  những  chúng  sanh  khác.  Có  rất  nhiều 

người nói với tôi, ngay cả chức trách trong nước cũng nói với tôi, thái độ của các nhà 

chức  trách  rất  nghiêm  khắc,  rất  có  trí  tuệ,  họ  nói:  Pháp  sư  à,  những  sự  việc  này  Ngài 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        138/16 

không biết, chúng tôi sẽ xử lý. Đây chính là dùng danh nghĩa của tôi, để làm gì? Không 

có gì khác, đa số là để đi gom tiền, đều nói là ở trong nước xây dựng đạo tràng, phải 

chuẩn bị nghênh đón tôi trở về, phải xây tinh xá, liêu phòng cho tôi, để mọi người quyên 

góp tiền. Những lời này lúc tôi giảng kinh dạy học cũng đề cập đến rồi, từng khuyên nhủ 

mọi người, tôi có về nước hay không? Sẽ không, tôi sẽ không trở về. Vì sao sẽ không trở 

về?  Tôi trở về đó là đi dưỡng lão, không giảng kinh dạy học nữa tôi có thể trở về. Trở 

về ở lâu dài thì không có vấn đề gì, nhưng tôi sống tại thế gian này, sống một ngày thì 

giảng kinh một ngày, ngày nào tôi không giảng kinh nữa thì ngày đó tôi sẽ ra đi. Lúc tôi 

sơ phát tâm học Phật chính là học Phật Thích Ca Mâu Ni, Phật Thích Ca Mâu Ni một 

đời không xây dựng đạo tràng. Tôi nghĩ rất nhiều, nghĩ cũng rất lâu, Phật Thích Ca Mâu 

Ni  vì  sao  không  xây  dựng  đạo  tràng?  Xây  dựng  đạo  tràng  phải  lo  lắng,  xây  dựng  đạo 

tràng thì hậu di chứng rất lớn, xây dựng đạo tràng phải là người có phước đức lớn. Phật 

Giáo truyền  đến  Trung  Quốc tất  cả đạo tràng  ở  các nơi dường như là do quốc gia  xây 

dựng. Quí vị xem nhưng ngôi chùa lớn này. Cho xây dựng đó chính là hoàng đế hạ lệnh, 

cho quan viên địa phương chấp hành, là đạo tràng quốc gia xây dựng. Đến sau này cũng 

có một số đại thần, trưởng giả, cư sĩ họ đem nhà của bản thân họ, bản thân họ sau khi 

qua  đời  đem  gia  sản  của  họ  phụng  hiến  ra  để  xây  đạo  tràng,  cũng  là  đạo  tràng  thập 

phương, đây là sự thật. Thầy Lý tôi thân cận thầy đến mười năm, kinh giáo tôi học với 

thầy. Thầy thường nhắc nhở chúng tôi, “chỉ sợ không có đạo, không sợ không có chùa”. 

Thầy giáo dùng lời này khích lệ chúng tôi, đạo quan trọng chùa không quan trọng, hơn 

nữa thường nói “có chùa không đạo không thể hưng giáo”, nói rất rõ ràng như vậy. Thứ 

gì  mới  là  quan  trọng?  Đạo  quan  trọng,  chùa  không  quan  trọng.  Tôi  dường  như  vào 

khoảng trước sau năm 1984, không nhớ rõ nữa, lần đầu tiên tôi về nước, tại Bắc Kinh 

gặp lão cư sĩ Triệu Phác, chúng tôi và lão cư sĩ Triệu Phác là đồng hương, nên gặp nhau 

tuy là lần đầu tiên gặp mặt, nhưng rất hợp nhau, lần đầu tiên chúng tôi nói chuyện, mà 

nói đến bốn tiếng rưỡi đồng hồ. Tôi giảng kinh đồng tu ở Hongkong cùng đi với tôi hơn 

hai mươi người, lão cư sĩ tiếp đãi chúng tôi ăn cơm tối, mời ba bàn, tôi báo cáo với lão 

cư sĩ: Thầy giáo dạy chúng tôi học Phật Thích Ca Mâu Ni, đạo tràng một là nơi dùng để 

tu hành, hành môn; hai là giải môn nơi nghiên cứu kinh giáo. Tôi kiến nghị với lão cư sĩ 

Phác, những đạo tràng cổ của Phật Giáo Trung Quốc, nếu như có khả năng thì đều phục 

hưng nó trở lại, để làm gì? Để làm kỷ niệm, làm đạo tràng để tham quan du lịch. Đây là 

việc tôi đề xuất ra. Vì sao vậy? Nó đã có lịch sử trăm ngàn năm rồi. Khách du lịch từ 

sáng đến tối nối nhau không ngừng, đạo tràng náo nhiệt, nơi này không thể tu hành. Cho 

nên nó là văn vật lịch sử, là cổ tích, phải dùng con mắt này để nhìn nhận nó, làm nơi 

tham quan du lịch. Làm thành một điểm hướng ngoại tuyên truyền của Phật Giáo, giới 

thiệu văn vật Phật Giáo cho khách du lịch, giới thiệu văn hóa Phật Giáo, là một việc tốt! 

Thực sự đạo tràng để tu hành, học tập phải xây lại. Phương thức xây dựng như thế 

nào? Xây theo phương thức Đại Học Thành của nước ngoài. Tôi sống ở Mỹ rất lâu. Mỗi 

một đại học chính là  một thành thị. Dùng phương thức như vậy, không cần xây nhiều. 

Phật Giáo Trung Quốc tổng cộng có mười tông phái, nên khôi phục nó trở lại, tức xây 

mười ngôi đạo tràng, quốc gia xây dựng. Không cần xây dựng theo kiến trúc kiểu cung 

điện đó, là trường học hiện đại hóa, đem Phật Pháp trở về với giáo dục, nó mới có cống 

hiến cho xã hội, mới có tác dụng. Cổ đại Phật Giáo là do hoàng đế quản. Phật đà là giáo 

dục. Hoàng đế quản, giáo dục truyền thống của Nho gia do tể tướng quản. Cho nên hiện 

tại tôn giáo có lẽ phải do quốc gia quản, quốc gia xây dựng những đạo tràng này. Đạo 

tràng này chia thành hai bộ phận, chính là giải môn và hạnh môn. Nơi tu hành đều gọi là 

học  hội,  giống  như  Tịnh  Tông  chúng  ta,  Tịnh  Độ  tông,  Tịnh  Tông  học  hội,  đó  là  đạo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        139/16 

tràng tu học. Học viện Tịnh Tông là đạo tràng học thuật. Nơi đây là giáo dục, là nơi dạy 

học kinh điển của Tịnh Độ tông. Ngày ngày lên lớp, nghiên cứu thảo luận. Thực tiễn là 

sự  việc  của  học  hội.  Đây  là  Tịnh  Độ  tông,  Tịnh  Tông    học  viện,  Tịnh  Tông    học  hội. 

Thiên  Thai  Tông,  Thiên  Thai  học  viện,  Thiên  Thai  học  hội.  Hoa  Nghiêm  Tông,  Hoa 

Nghiêm học viện, Hoa Nghiêm học hội. Pháp tướng tông có Pháp Tướng học viện, Pháp 

Tướng học hội. Làm như vậy. Không dùng những danh xưng như tự viện am đường nữa, 

không dùng tên cổ nữa. Như vậy tốt! Lão cư sĩ nghe tôi nói những lời này rất vui mừng. 

Đáng  tiếc là  lúc  chúng  tôi  gặp  nhau,  tuổi  tác  ông  đã  lớn,  lúc  gặp  tôi  ông đã  hơn  tám 

mươi tuổi rồi. Người này đã qua đời rồi. Phật môn có một vị lão hòa thượng Danh Sơn 

qua đời rồi, tôi ở trong nước đã không cón có ai hiểu tôi nữa. Hai vị trưởng lão này họ 

hiểu được tôi, tôi cũng cung kính họ. Tôi về nước hai người này là hộ pháp của tôi, hộ 

pháp đi rồi, hiện tại không có ai hộ pháp, nên tôi cũng không trở về nữa. Hơn nữa bản 

thân tôi cũng già rồi. Sau năm 80 tuổi bất cứ lúc nào cũng có thể vãng sanh. Cho nên đối 

với thế gian này, căn bản là không còn lưu luyến gì. Sống một ngày giúp đỡ mọi người 

một ngày. Phương pháp mà tôi giúp đỡ chính là giảng kinh dạy học. Hi vọng tất cả thời 

gian của tôi đều dùng vào việc giảng kinh dạy học. Lần này tôi rời Hongkong, đi thăm 

Singapore, Malaysia, Indonesia, rồi trở về Úc châu hơn ba tuần lễ, đích thực là có chút 

mệt mỏi, tinh thần thể lực vẫn có thể tiếp tục được, nhưng bác sĩ kiểm tra cho tôi nói là 

suy  kiệt  quá  độ,  cần  phải  nghỉ  ngơi,  ông  ấy  muốn  giúp  tôi  điều  chỉnh,  hẹn  với  tôi  từ 

chiều hôm nay trở đi, tôi mỗi ngày giảng kinh buổi sáng giảng kinh hai tiếng đồng hồ, 

thời gian buổi chiều ông ấy sẽ điều tiết thân thể, thời gian là một tuần lễ. Sau một tuần lễ, 

tôi lại khôi phục mỗi ngày giảng kinh bốn tiếng đồng hồ. Vì vậy chúng ta phải học thân 

khẩu ý nghiệp của đức Như Lai, điều này rất quan trọng. Nên nhớ, thiện hộ khẩu nghiệp, 

không  mỉa  mai  lỗi  người  khác.  Nhất  định  phải  học  cách  không  phê  bình  người  khác. 

Không thể dùng thái độ ngữ khí nghiêm trọng quá để đối đãi với người khác, phải học 

cách nhu hòa và chân thật, tâm chân thành, ngôn ngữ, thái độ của chúng ta phải nhu hòa, 

phải khiêm tốn, phải cung kính đối với tất cả người và sự vật. Quí vị học như vậy là quí 

vị đúng rồi, quí vị thực sự học được rồi. Bồ Tát Phổ Hiền yêu cầu càng cao hơn, người 

học của Tịnh Tông đều là tu hạnh của Bồ Tát Phổ Hiền, không thể làm cho trình độ của 

mình hướng thượng nâng cao, thì quí vị làm sao mà thành tựu được? 

Quí vị xem Đức Thế Tôn đã giải thoát được những trói buộc phiền não của thân 

nghiệp, những trói buộc phiền não của khẩu nghiệp cũng giải thoát rồi. Người khác phê 

bình tôi, tôi hoàn toàn chấp nhận, tôi sẽ cung cung kính kính mà nghe, không cần biện 

bác, nói đúng rồi thì cảm ơn họ, tôi sửa sai, nói không đúng thì không trả lời, mặc nhiên 

như vậy thì không có chuyện gì cả. Nếu quí vị hồi đáp thì sẽ khởi tranh luận, cứ nghe thế, 

tôi tin rằng nói hai tiếng đồng hồ thì họ cũng không còn sức nữa, họ sẽ không nói nữa. 

Như vậy tốt. Để cho họ nói, chúng ta ở đó yên lặng, trong lòng niệm A Di Đà Phật, cung 

kính để đối đãi họ, đợi họ phát xong rồi, họ phát xong rồi, không phải là không có việc 

gì sao? Hà tất phải tranh luận? “Có thì sửa đổi, không có thì khích lệ”, không cần thiết 

phải tranh luận. Như vậy qua mỗi lần mỗi lần cảnh giới của bản thân sẽ được nâng cao, 

đức hạnh của bản thân cũng thành tựu rồi. Luôn phải học khiêm nhường, luôn phải học 

nhân hậu. 

Vào nhà Như Lai, rốt ráo bình đẳng khẩu nghiệp. Ngày nay chúng ta gần nhà Như 

Lai, rất gần rồi, vãng sanh đó chính là vào nhà Như Lai. 

Nếu  gặp  A  Di  Đà  Như  Lai  quang  chiếu,  nếu  nghe  A  Di  Đà  Phật  bình  đẳng  ý 

nghiệp, các chúng sanh này các loại trói buộc ý nghiệp đều được giải thoát, vào nhà Như 

Lai  rốt  ráo  bình  đẳng  ý  nghiệp. Ý  nghiệp  là  niệm, sâu  nhất  lớn  nhất  là  khởi  tâm  động 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        140/16 

niệm, không những lục đạo phàm phu khởi tâm động niệm, ngay cả thập pháp giới cũng 

không thể tránh khỏi. Thập pháp giới đến pháp giới Bồ Tát, pháp giới Phật hai giai tầng 

cao nhất này có thể nói thân, khẩu đều không còn vấn đề gì nữa, họ đã làm cho phân biệt 

chấp trước, cho đến tập khí phân biệt chấp trước đều buông bỏ rồi. Bồ Tát còn có tập khí 

phân  biệt,  phân  biệt  thì  không  còn  nữa.  Tập  khí  phân  biệt  buông  bỏ  rồi,  Bồ  Tát  liền 

thành Phật. Phật cuối cùng đem khởi tâm động niệm buông bỏ- tức là ý nghiệp, Bồ Tát 

còn  có  ý  nghiệp. Phật  buông  bỏ  ý  nghiệp  rồi, sau  khi  buông  bỏ, họ  liền  siêu  việt  thập 

pháp giới, vào cõi Thật báo trang nghiêm của Như Lai, chính là ở đây nói “vào nhà Như 

Lai”, họ đắc bình đẳng ý nghiệp, đây là Pháp thân Bồ Tát. Trong Kinh Hoa Nghiêm là 

viên giáo sơ trụ trở lên. Đây là 41 cấp bậc tất cả đều là “rốt ráo đắc bình đẳng ý nghiệp”. 

Ý nghiệp là khởi tâm động niệm. Hiện tại chúng ta không thể nào buông bỏ, buông bỏ 

quí vị liền thành Phật, quí vị và đức Thế Tôn dưới cội Bồ đề đại triệt đại ngộ, Huệ Năng 

đại sư trong phương trượng của Ngũ tổ khai ngộ, buông bỏ liền khai ngộ. 

Bình đẳng ý nghiệp chính là khởi tâm động niệm, rất khó rất khó! Vậy lúc không 

buông  bỏ  được  thì  làm  sao?  Buông  bỏ  không  được, nếu  quí  vị  giác  ngộ, quí  vị  có  thể 

đem khởi tâm động niệm của quí vị hoàn toàn quy về A Di Đà Phật, vậy là giỏi lắm rồi, 

khởi tâm động niệm toàn là A Di Đà Phật. Quí vị phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, có thể 

nói quí vị bất cứ lúc nào đều chúng sanh vãng sanh, muốn lúc nào vãng sanh thì lúc đó 

sẽ vãng sanh. Vì sao vậy? Vì niệm niệm đều không rời A Di Đà Phật. Điều này không 

phải  là  người  bình  thường  có  thể  làm  được.  Thế  gian  thánh  nhân  niệm  niệm  nghĩ  đến 

chúng sanh khổ. Niệm niệm nghĩ đến làm thế nào để giúp đỡ chúng sanh, giải trừ khốn 

khổ. Đây là thế gian thánh nhân, đây là đại đức rồi. Ai có thể tu? Ai ai cũng có thể tu. 

Tôi có cách nghĩ như vậy, tôi làm không được? Làm không được cũng không sao, quí vị 

có ý niệm này, quí vị có tâm này, tâm này rất đáng quý. Lại thêm quí vị có năng lực vậy 

không giỏi quá rồi sao? Vậy phước báo của quí vị là viên mãn rồi. Quí vị có tâm, không 

có được năng lực này, quí vị có phước báo lớn như vậy, phước báo còn thiếu một chút. 

Nói cách khác, quí vị sanh lên cõi trời, quí vị làm thiên vương còn thiếu một bậc, quí vị 

làm đại thần của thiên vương. Nếu như quí vị có được tâm này, lại có được trí tuệ này, 

lại có được phước báo này, vậy thì quí vị sanh lên cõi trời là thiên vương. Đao lợi thiên 

chủ, Dạ ma thiên chủ, Đâu suất thiên chủ, đi làm thiên vương hết rồi. 

Con người không thể không có niệm thiện, niệm thiện nhất định không phải là vì 

bản thân, là vì chúng sanh, vì bản thân là tự tư tự lợi, quí vị hưởng hết phước báo rồi, quí 

vị liền mất nước. Quí vị xem trong lịch sử Trung Quốc, mỗi một triều đại hoàng đế cuối 

triều họ khởi tâm động niệm không phải là vì lo nghĩ cho nhân dân, họ nghĩ cho bản thân, 

Hạ Kiệt, Ân Trụ, chư vị tỉ mỉ quan sát xem mỗi một hoàng đế cuối triều, đều là ham hố 

hưởng thụ vô độ về niềm vui thế gian tài sắc danh thực thùy, họ hưởng thụ những thứ 

này, không quan tâm đến sự chết sống của nhân dân. Cho nên nhân dân khởi nghĩa tạo 

phản, họ liền mất nước, nhà tan người mất. Chỉ cần vị quân vương này, còn có thể nghĩ 

đến sự cực khổ của bá tánh, họ sẽ không mất nước, nhân dân sẽ không tạo phản. Vì sao 

vậy? Vì nhân dân đều giữ bổn phận. Nhân dân đều được cổ thánh tiên vương dạy tốt rồi, 

chúng ta có thể không cảm kích được sao? 

Trung Quốc cổ đại, chính phủ chính thức thiết lập quan viên để thúc đẩy giáo dục. 

Lịch sử này từ rất sớm. Chúng ta ở trong Thượng Thư nhìn thấy, Nghiêu vương là người 

đầu tiên thiết lập quan viên này. Nghiêu trở về sau quí vị xem Thuấn, Vũ mãi cho đến 

Mãn Thanh, quốc gia đều có một quan viên chuyên môn, chức vị này quản lý giáo dục. 

Thời vua Nghiêu ra lệnh cho Khiết, người này tên là Khiết, làm Ty đồ. Ty đồ chính là 

quản lý về giáo dục, có lịch sử gần 4500 năm, thời kỳ sớm như vậy, Trung Quốc đã coi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        141/16 

trọng  giáo  dục  rồi.  Khiết  làm  Ty  đồ.  Dạy  những  gì?  Dạy  luân  lý,  dạy  ngũ  luân,  ngũ 

thường, tứ duy, bát đức. Quí vị xem mãi cho đến Mãn Thanh, đời này qua đời khác, cho 

dù không có nhiều trường học lắm, rất nhiều người không biết chữ, nhưng họ đều hiểu 

được luân thường, đều hiểu được bát đức, đều có thể đem những thứ này thực tiễn vào 

trong cuộc sống. Cho nên gia đình hưng vượng, xã hội an định, quốc gia trường trị cửu 

an, thế giới hòa hợp. Họ thực sự làm được rồi, toàn nhờ vào giáo dục! 

Phật Giáo là giáo dục chúng ta nhất định phải khẳng định như vậy, nó là tôn giáo, 

nhưng không phải là tôn giáo trong con mắt người bình thường ngày nay. Nó là tôn giáo 

mà Trung Quốc cổ thánh tiên hiền đã nói đến. Tôn mà cổ nhân nói nghĩa là gì? Tôn là 

chủ yếu, quan trọng, là tôn sùng; giáo là giáo dục, dạy học, giáo hóa. Tôn giáo hợp lại 

với nhau là tất cả chúng sanh giáo dục quan trọng nhất, dạy học quan trọng nhất, giáo 

hóa tôn sùng nhất. Nó có thể làm cho thiên hạ quốc thái dân an. Nó có thể làm cho mỗi 

một gia đình hạnh phúc viên mãn, có thể làm cho tất cả chúng sanh mỗi mỗi đều có thể 

trung  hiếu  nhân  ái, đều  có  thể làm  đến  Thánh nhân quân  tử. Đây  là  giáo dục  chủ  yếu. 

Giáo  dục  của  Phật  đà  mục  tiêu  cuối  cùng  là  làm  cho  tất  cả  chúng  sanh  thành  Bồ  Tát, 

thành Phật. Người xưa nói thành thánh thành hiền, là cùng một ý nghĩa vậy. Quí vị nói 

xem giáo dục này quan trọng biết bao! Nếu như không có giáo dục này, thì vấn đề xuất 

hiện rồi, chính là nhà không giống nhà, nước không giống nước, đây chính là hiện tượng 

loạn của xã hội ngày nay. Hiện tượng loạn của ngày nay nguyên nhân thực sự là chúng 

ta làm mất đi sự giáo dục. Ngày nay không phải là sơ suất mà ngày nay đã làm mất đi rồi. 

Chúng ta muốn cứu bản thân, muốn cứu nhà của mình, muốn cứu quốc gia, muốn cứu 

dân  tộc,  muốn  cứu  thế  giới  này,  không  có  gì  khác  ngoài  việc  tìm  lại  giáo  dục  truyền 

thống của Thánh hiền. 

Đầu tháng này, tôi ở Malaysia cũng giảng về 48 nguyện, gặp được ông Trần Đại 

Huệ, ông cũng đang ở Malaysia, nhận lời mời của những đồng tu bản địa, chúng tôi làm 

một bài phỏng vấn, “hòa hiệp chẩn cứu nguy cơ” tập thứ ba. Chúng tôi mời trưởng lão 

Mahathir, ông vừa từ nước ngoài trở về thân thể cũng không khỏe lắm, tuổi tác cũng lớn 

rồi. Chúng tôi không nhẫn tâm mời ông xuất hiện, ông nói sau này có cơ hội, ông cũng 

muốn cùng nhau bàn về những vấn đề này. Ông đem danh từ của chúng tôi sửa lại hai 

chữ, chúng tôi dùng là “hòa hiệp chẩn cứu nguy cơ”, ông nói  dùng giáo dục chẩn cứu 

nguy cơ, thì nó càng hay hơn là từ hòa hiệp. Đây là điều ông kiến nghị. Dùng giáo dục, 

chúng tôi nghĩ giáo dục chỉ sợ là nó bị lẫn lộn, hiện tại giáo dục rất phát triển, khắp nơi 

trường học mọc lên như nấm, không phải là giáo dục đó sao? Cho nên trước từ giáo dục 

còn phải thêm hai chữ nữa là “thánh hiền giáo dục‟, hai chữ thánh hiền này hay, thông 

toàn bộ giáo dục truyền thống, cũng thông tất cả giáo dục tôn giáo. Cho nên chúng tôi 

làm tập này tương lai nếu lưu thông chính thức sẽ dùng “thánh hiền giáo dục chẩn cứu 

nguy cơ”. Trưởng lão Mahathir  kiến nghị vậy. 

Bình đẳng ba nghiệp thân ngữ ý, hôm nay chúng tôi chỉ giới thiệu đến đây thôi. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        142/16 

Tập 252 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 25.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện- Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 306 hàng thứ năm, bắt đầu xem từ câu thứ hai. 

“Cái vị thập phương đại sĩ, nhược ư A Di Đà Như Lai, đỗ tướng, văn danh, kiến 

quang, tri ý giả, giai nhập Như Lai chi thất, dĩ văn danh cố, đắc tất cánh bình đẳng chi 

nghiệp ”. Đây là lời tổng kết của Niệm Lão về bình đẳng được nói đến trong Vãng Sanh 

Luận Chú. “Nhập Như Lai gia” có thể đắc được bình đẳng ba nghiệp thân khẩu ý. Chữ 

“nhập” ở đây chính là chỉ cho việc vãng sanh. Chỉ cần sanh đến cõi Đồng cư hạ hạ phẩm 

vãng sanh đều có thể được Di Đà bình đẳng tam nghiệp. Tin tức này so với trước đây 

chúng ta học qua, trong Di Đà đại nguyện, trong nguyện thứ 20 nói với chúng ta, những 

vị Bồ  Tát vãng sanh đến  Thế giới  Cực  Lạc, phàm  thánh đồng cư  độ hạ hạ phẩm  vãng 

sanh đều xưng là Bồ Tát. Bồ Tát như thế nào? A Duy Việt Trí Bồ Tát. Bất luận là quí vị 

từ  cõi  nào  niệm  Phật  vãng  sanh  Thế  giới  Cực  Lạc,  cũng  bất  luận  nghiệp  quí  vị  mang 

nặng bao nhiêu, đến Thế  giới  Cực  Lạc  rồi  đều  làm  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát. Đây  là  48 

nguyện của  Di Đà gia trì. 

Trong Vãng Sanh Luận Chú tin tức này vượt qua rồi. Trong nguyện thứ 20 chỉ nói 

đến Thế giới Cực Lạc, trí tuệ, thần thông, đạo lực của họ và Pháp thân Bồ Tát của Cõi 

Thật báo không có gì khác nhau. Đây chính là bổn nghĩa của A Duy Việt Trí Bồ Tát. 

Đoạn này trong Luận Chú, vào nhà Như Lai, rốt ráo đắc thân nghiệp, khẩu nghiệp, 

ý nghiệp bình đẳng của Phật A Di Đà. Điều này không thể nghĩ bàn. Vãng sanh đến Thế 

giới Cực Lạc, quí vị sẽ giống với Phật A Di Đà, không có gì sai khác. Đắc được là ba 

nghiệp thân ngữ ý bình đẳng. Tin tức này siêu việt A Duy Việt Trí Bồ Tát mà trước đây 

đã giảng. A Duy Việt Trí Bồ Tát là viên giáo sơ trụ trở lên, 41 vị pháp thân đại sĩ, A Duy 

Việt Trí Bồ Tát, thân ngữ ý nghiệp bình đẳng với Phật, siêu việt rồi. Đó là gì? Đó là quả 

báo Diệu giác vị viên mãn. Chúng ta tin rằng tin tức này là chân thật, không phải là giả 

dối. Nếu như có vấn đề lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ sẽ không trích dẫn nó vào đây, trích 

dẫn  vào  chỗ  này  đó  chính  là  khẳng  định ông  nói  không  sai. Cho  nên  tổng  kết  ý  nghĩa 

đoạn Luận chú này, nên gọi là mười phương đại sĩ, người vãng sanh trong mười phương, 

người ở cõi đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh cũng xưng là đại sĩ. Vì sao vậy? Họ đích 

thực phát bồ đề tâm nhất hướng chuyên niệm, vậy mới có thể vãng sanh, không phù hợp 

tiêu chuẩn này thì không thể vãng sanh. 

Những  người  này,  nếu  thấy  thân  tướng  của  A  Di  Đà  Như  Lai,  nghĩa  là  đã  thấy 

Ngài rồi, không nói thấy Ngài bằng phương thức nào. Nằm mơ nhìn thấy Ngài có tính 

hay không? Có lẽ nên tính. Ông không nói thấy tướng ở đây, trong mơ nhìn thấy tướng 

có tính hay không. Ông không nói câu này, không ghi chú câu này. Không có câu này, 

có thể trong mộng nhìn thấy cũng được tính, hà huống là những lúc khác! Quí vị nhìn 

thấy tượng của Phật A Di Đà, quí vị nhìn thấy tượng vẽ, nhìn thấy tượng đúc, đều là quí 

vị từng nhìn thấy tướng rồi. 

Nghe danh, nghe được một câu danh hiệu Nam mô A Di Đà Phật, bất luận là vào 

lúc  nào,  bất  luận  là  tại  nơi  nào,  nghe  được  một  câu  danh  hiệu  này,  thấy  quang,  Phật 

tướng phóng quang, danh hiệu cũng phóng quang. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        143/16 

Tri ý, điều này tương đối khó hơn một chút, nhất định phái có. Vì sao vậy? Đọc 

tụng kinh điển liền biết ý. Đối với tâm tư của Phật A Di Đà quí vị hiểu được, Phật A Di 

Đà niệm niệm không bỏ chúng sanh. Chúng ta từ trong 48 nguyện để xem, niệm niệm 

đều muốn độ thoát tất cả chúng sanh trong khắp pháp giới hư không giới, đặc biệt là chú 

trọng chúng sanh khổ nạn của lục đạo luân hồi. 

Đều vào nhà Như Lai, vãng sanh chính là vào nhà Như Lai. Nhờ nghe danh này, 

“đắc  tất  cánh  bình  đẳng  chi  nghiệp”,  tất  cánh  là  cứu  cánh,  bình đẳng  viên  mãn  về  ba 

nghiệp thân ngữ ý. Nói như vậy vãng sanh không phải là thành Phật rồi sao? Đây không 

phải là giả. Nhưng trong kinh đích thức cũng nói đới nghiệp vãng sanh. Tập khí phiền 

não nhất phẩm cũng chưa đoạn, đến Thế giới Cực Lạc liền giống như Phật A Di Đà vậy, 

không có gì khác. Đây chính là nói “pháp khó tin”. Nếu quí vị hỏi bất cứ vị Bồ Tát nào, 

họ  đều  sẽ  lắc  đầu  nói  với  quí  vị  không  thể  được.  Làm  gì  có  sự  việc  như  vậy!  Nhưng 

trong bộ kinh này chúng ta đã đọc được là Phật Thích Ca, Phật Di Đà đích thân tuyên 

dương  cho  chúng  ta  rồi,  đương  nhiên  không  phải  là  vọng  ngữ.  Chúng  ta  tin  Thế  Tôn 

thuyết pháp cũng giống như trong Kinh Kim Cang nói vậy, là chân ngữ, thật ngữ, là như 

ngữ, là bất cuồng ngữ. Cho nên chúng ta tin tưởng. Phật nói rất hay, cho đến những sự 

việc ở thế giới Cực Lạc, Ngài nói duy chỉ có Phật và Phật mới có thể rốt ráo, lời nói này 

làm cho nghi hoặc của chúng ta được hóa giải. Sự việc ở thế giới Cực Lạc vô cùng đặc 

biệt. Chỉ có Phật và Phật mới hiểu được một cách rốt ráo. Nói cách khác, Đẳng giác trở 

xuống, đối với tình hình ở thế giới Cực Lạc, vẫn là mơ hồ, không hiểu rõ hoàn toàn, hà 

huống là phàm phu chúng ta? Chúng ta nghe rồi, chỉ có tin tưởng, thâm tín không nghi, y 

giáo tu hành. Chúng ta liền được lợi ích. 

Dưới đây nói, cùng với văn ngã danh trong nguyện này, chứng ly sanh pháp, hộ 

đà la ni, thanh tịnh hoan hỷ,  đắc bình  đẳng trú,  toàn nhiên nhất  vị.  Trong  Vãng Sanh 

Luận Chú nói và ý nghĩa hoàn toàn tương đồng với đoạn văn này vậy. Văn danh chứng 

ly sanh pháp, đoạn trước đã báo cáo qua với chư vị rồi. 

“Do  nhờ  nghe  danh,  được  trú  trong  pháp  bình  đẳng,  tức  trú  nơi  thật  tướng  các 

pháp vậy”. Người trú trong thật tướng các pháp, cấp bậc thấp nhất là Viên giáo sơ trụ Bồ 

Tát, Biệt giáo sơ địa Bồ Tát, siêu việt thập pháp giới. Chúng ta thực sự có chí, có chí gì? 

Lập chí ngay trong đời này, vĩnh viễn thoát ly thập pháp giới, không chỉ là lục đạo luân 

hồi, vĩnh viễn thoát ly thập pháp giới. Trong đời này chứng đắc viên mãn rốt ráo. Y theo 

pháp  môn  này  thì  có  thể  làm  được.  Vấn  đề  là  thực  sự  có  thể  làm  cho  thế  duyên  này, 

chúng ta nói rõ ràng hơn, minh bạch hơn chút nữa, duyên của thập pháp giới đều buông 

bỏ hết, quí vị mới có thể vãng sanh được. Duyên của thập pháp giới đã buông bỏ rồi, có 

thể giúp đỡ chúng sanh không? Có thể. Độ chúng sanh mà không chấp tướng độ chúng 

sanh, tức gọi là diệu dụng. Phổ độ chúng sanh là tùy duyên.  Không chấp trước tướng độ 

chúng sanh gọi là diệu dụng. Diệu ở đâu? Diệu nơi việc trú thật tướng các pháp, phổ độ 

tất cả chúng sanh, diệu ngay nơi này vậy. Không được chấp tướng, tướng nhất định phải 

buông  bỏ.  Tướng  sau  khi  buông  bỏ  rồi,  cũng  là  độ  chúng  sanh.  Tướng  đó  cũng  là  độ 

chúng sanh. Tướng là gì? Là biểu pháp. Ba nghiệp thân ngữ ý đều độ, ba nghiệp phổ độ, 

đây gọi là bình đẳng trú. 

Dưới đây trích dẫn Hán dịch. Trong Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh nói: “xưng 

A Di Đà Phật, là vô lượng thanh tịnh bình đẳng giác”. Kinh văn này, bản hội tập dẫn 

chứng. 

“Nên biết thập phương đại sĩ, nghe danh hiệu Phật, chí tâm tín nhạo”. Câu này 

quan trọng, là chân tâm. Tín là thật tin, nhạo là yêu thích. Yêu thích gì? Yêu thích thế 

giới tây phương cực lạc, yêu thích Phật A Di Đà, yêu thích khắp pháp giới hư không giới, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        144/16 

những người cùng chí hướng niệm Phật vãng sanh thế giới Cực Lạc, người chí đồng đạo 

hợp. Đây gọi là chí tâm tín nhạo. 

Dùng tâm bình đẳng, niệm giác bình đẳng, an trú như vậy. Ba câu nói này nhất 

định phải thực tiễn vào trong cuộc sống hằng ngày của chúng ta. Tâm bình đẳng là gì? 

Đối với tất cả các pháp đều không còn chấp trước, không còn phân biệt nữa,  đó chính là 

tâm bình đẳng. Có phân biệt có chấp trước thì không bình đẳng, vì sao chúng ta không 

buông bỏ được. Buông bỏ này khó khăn như vậy, nguyên nhân do đâu? Nguyên nhân do 

chúng ta không biết chân tướng của tất cả pháp. Chân tướng của tất cả các pháp là gì? 

Trong  Kinh  Bát  Nhã  nói:  “Nhất  thiết  pháp  vô  sở  hữu,  tất  cánh  không,  bất  khả  đắc”. 

Chúng ta đem tất cả pháp, dùng lời các nhà khoa học hiện tại, đem nó quy nạp thành ba 

loại  lớn,  phân  loại  thành  ba  loại  lớn,  khoa  học  phân  chia  là  vật  chất,  tin  tức,  và  năng 

lượng. Trong Phật Pháp cũng chia làm ba loại lớn: vô minh nghiệp tướng chính là năng 

lượng; chuyển tướng chính là tin tức; cảnh giới tướng chính là vật chất. Chúng ta dùng 

thông  thường,  trong  khái  niệm  phổ  thông  nói là: hiện  tượng  vật  chất,  hiện  tượng  tinh 

thần,  hiện  tượng  tự  nhiên.  Các  cách  nói  khác  nhau  này  kỳ  thực  có  cùng  một  ý  nghĩa, 

không hề sai biệt, toàn là huyễn tướng, không có một thứ gì là chân thật hết. 

Trong kinh giáo Đại thừa nói về sự việc này rất rõ ràng. Thể tánh, tướng trạng, tác 

dụng của vũ trụ vạn pháp gọi là thể- tướng- dụng. Nói rất rõ ràng, rất thấu đáo. Tướng có, 

tánh không, cho nên đương thể tức không, liễu bất khả đắc. Sự có, lý không. Nếu như 

chúng ta thực sự nhận thức nó một cách rõ ràng rồi, tâm của quí vị tự nhiên liền được 

bình đẳng trú. Vì sao vậy? Trong tất cả các cảnh giới, sẽ không khởi tâm động niệm. 

Khởi tâm động niệm đã không có, làm sao mà có phân biệt chấp trước được? Đắc bình 

đẳng trú rồi. Nhưng cho dù chúng ta đạt được, tập khí nặng, tập khí rất khó đoạn. Vãng 

sanh đến Cõi Thật báo trang nghiêm, trải qua 41 cấp bậc, đem những tập khí này đoạn 

sạch sẽ rồi, 41 cấp bậc này thời gian bao lâu? Trong Kinh Hoa Nghiêm  nói với chúng ta 

ba đại a tăng kỳ kiếp, cho nên nói thành Phật phải mất ba đại a tăng kỳ kiếp là từ câu nói 

này mà có, có căn cứ vậy. Không phải là bắt đầu từ ngày nay chúng ta học Phật, không 

phải vậy. Cũng không phải chúng ta nhiều đời nhiều kiếp trước bắt đầu học được. Điều 

này đều không tính. Đến đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, ngày đó mới bắt đầu, ba a 

tăng kỳ kiếp. Cũng tức là nói tập khí khởi tâm động niệm của quí vị không còn. Tập khí 

này không còn, nói với chư vị rằng, cõi Thật báo trang nghiêm của Chư Phật Như Lai 

cũng không còn nữa. Cho nên “phàm có hình tướng đều là hư vọng” bao gồm cả y chánh 

trang nghiêm của cõi Thật báo ở trong đó nữa, không ngoài lệ, bao gồm cả nó vào trong 

đó. Không có thứ gì là không hư vọng cả. 

Năm xưa tôi đọc Kinh Đại Bát Nhã, tôi chỉ xem một lần, tôi tổng kết lại 12 chữ, 

sáu trăm quyển Kinh Đại Bát Nhã giảng những gì? Giảng “nhất thiết pháp vô sở hữu, tất 

cánh không, bất khả đắc”. Nếu như thực sự thể hội rồi, chúc mừng quí vị. Đó chính là gì? 

“Như thị an trú, đắc bình đẳng trú”. Tâm quí vị đã an nơi “nhất thiết pháp vô sở hữu, tất 

cánh  không,  bất  khả  đắc”.  Quí  vị  có  thể  an  trú  vào  trong  bốn  câu  này,  quí  vị  liền  đắc 

bình đẳng trú rồi. Nói cách khác, quí vị đối với tất cả pháp thế xuất thế gian sẽ không 

còn có phân biệt chấp trước nữa. Nhưng tập khí vẫn còn, tập khí nó không làm trở ngại. 

Cũng tức là nói nó sẽ không quấy nhiễu cảnh giới của quí vị, sẽ không quấy nhiễu tín 

tâm của quí vị. Đây cũng là đại ý của “đắc bình đẳng trú”. 

Một câu danh hiệu Phật này tức là thật tướng, tức là toàn thể pháp giới, tức là thể 

tánh bình đẳng của các pháp. Nhưng có thể niệm niệm tương tục, niệm mà vô niệm, vô 

niệm mà niệm. Nên nói “đắc bình đẳng trú”. Đây là quy kết về công phu niệm Phật của 

pháp  môn  Tịnh  Tông.  Trong  công  phu  niệm  Phật  của  pháp  môn  Tịnh  Tông,  hiện  tại 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        145/16 

chúng ta thấy có hay không? Có, chúng tôi tin rằng không ít người. Người như vậy luôn 

luôn bị đại chúng bỏ qua, không ai để ý đến. Những người nào? Những ông già bà lão, 

quí vị xem họ suốt ngày từ sáng đến tối cầm xâu chuỗi, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A 

Di Đà Phật, dường như cái gì cũng không biết, bất luận quí vị hỏi họ điều gì, họ trả lời 

quí vị chính là bốn chữ A Di Đà Phật. Họ không nói đúng, họ cũng chẳng nói sai, bất 

luận là quí vị hỏi họ những gì, họ đều là A Di Đà Phật. Lúc vãng sanh biết trước giờ đi, 

tướng lành hi hữu. Vì sao vậy? Họ trú bình đẳng trú rồi. Tất cả pháp thế gian xuất thế 

gian chính là A Di Đà Phật. Ngoài A Di Đà Phật ra không còn thứ gì nữa cả. Đến thế 

giới  tây  phương  cực lạc, Phật  A  Di  Đà  cũng không  còn, cũng  không  cần  nữa, thực  sự 

không cần nữa. Nhưng nếu như lúc quí vị gặp họ, quí vị nhìn thấy họ vẫn đang niệm A 

Di Đà Phật, đó là sự việc gì vậy? Đó là biểu pháp, đó là dạy cho quí vị. Bản thân đã 

thành tựu rồi. Đó chính là oai nghi hữu tắc. Họ dạy quí vị bí quyết này, phương pháp của 

bí mật này, liền có thể ngay trong đời này viên mãn thành Phật. Nếu như quí vị không 

tin tưởng, lại muốn học điều này, lại muốn học điều kia, đó chính là điều trong kinh Đại 

thừa nói, quí vị không có duyên với Phật. Phật không độ người vô duyên. Duyên của quí 

vị chưa thành thục, người chưa thành thục rất nguy hiểm, vì sao vậy? Sợ đọa ba đường 

ác, còn phải tiếp tục làm việc lục đạo luân hồi, đó gọi là thiên trường địa cửu, không biết 

đời nào kiếp nào quí vị mới ra khỏi được. Quí vị vì sao mà không chịu buông bỏ! 

Trong kinh giáo Đại thừa quí vị xem xem bộ kinh này, chú giải này của Niệm Lão 

trích dẫn 193 loại kinh luận, mỗi câu đều là nhắc nhở chúng ta buông bỏ vạn duyên, nhất 

hướng chuyên niệm A Di Đà Phật, chính là trú bình đẳng trú. Phải thực sự nhận thức 

được câu danh hiệu Phật này, chính là thật tướng. Câu danh hiệu Phật này chính là toàn 

thể pháp giới. Quí vị niệm  một câu danh hiệu này, tâm quí vị, thân quí vị sẽ cùng với 

toàn thể pháp giới dung thành một thể. Quí vị sẽ trở về thật tướng, trở về với pháp giới. 

Nói  hiện  thực  hơn  một  chút,  tai  nạn  quí  vị  gì  cũng  không  còn  nữa.  Trong  thật  tướng 

không có tai nạn, trong pháp giới không có trói buộc, tức là các pháp thể tánh bình đẳng. 

Câu danh hiệu Phật này, quí vị xem đúng là không thể nghĩ bàn. Thể tánh của các pháp 

bình  đẳng,  thật  là  vĩ  đại.  Nhưng  có  thể  niệm  niệm  tương  tục,  niệm  mà  không  niệm, 

không niệm mà niệm, vậy thì thực sự đắc bình đẳng trú rồi. Niệm bốn chữ, sáu chữ, đều 

giống  nhau,  không  có  sai  biệt.  Niệm  bốn  chữ  cũng  được,  niệm  sáu  chữ  cũng  được. 

Giống  như  lão  pháp  sư  Đế  Nhàn  bình  thường  dạy  mọi  người, một  câu  danh  hiệu  Phật 

này niệm tiếp tục, niệm mệt rồi thì nghỉ ngơi, nghỉ ngơi khỏe rồi quí vị lại tiếp tục niệm 

tiếp. Quí vị xem tự tại biết bao, mảy may áp lực cũng không có, mệt rồi thì nghỉ, nghỉ 

khỏe  rồi  vừa  tỉnh  lại  tiếp  tục  niệm.  Đây  gọi  là  tịnh  niệm  tương  tục,  không  hoài  nghi, 

không  xen  tạp.  Từ  sáng  đến  tối  chỉ  một  câu  danh  hiệu  Phật.  Anh  thợ  hàn  niệm  thành 

công rồi. Quí vị xem ba năm, biết trước giờ đi, không có sinh bệnh. Đứng mà vãng sanh. 

Sau khi chết rồi vẫn đứng vậy ba ngày. Đợi sư phụ của anh ta làm hậu sự cho, đứng ba 

ngày.  Khoảng  hơn  40  năm  trước,  gần  50  năm  trước,  hơn  40  năm  trước.  Tôi  ở  Phật 

Quang Sơn dạy học. Phật Quang Sơn có một người làm công quả nói với tôi, hàng xóm 

của họ, một bà cụ niệm Phật, cũng chính là một câu danh hiệu Phật niệm ba năm. Cũng 

biết trước giờ đi, đứng mà vãng sanh, ông tận mắt nhìn thấy rồi, nói với chúng tôi, đây là 

sự thật không giả dối tí nào. Lúc đó tôi dẫn theo khoảng mười mấy người học trò, ban 

đêm trăng sáng rất đẹp, ngồi bên hồ sen chúng tôi thảo luận Phật Pháp, ông ấy đi đến 

chỗ  chúng  tôi,  nói  lời  này  với  chúng  tôi,  khuyên  chúng  tôi  niệm  Phật,  chúng  tôi  vĩnh 

viễn sẽ không quên được, cũng niệm ba năm. Ví dụ như vậy rất nhiều! 

Tôi ở Mỹ lão cư sĩ Cam nói với tôi một người bạn của ông ấy, cũng là bạn học 

Phật, con trai đều học hành ở Mỹ, sau khi tốt nghiệp làm việc tại Mỹ, kết hôn, sanh con, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        146/16 

liền đón mẫu thân đến Mỹ để chăm sóc nhà cửa, chăm cháu, làm việc nhà, bà ấy không 

oán không buồn, mỗi ngày chăm sóc vô cùng chu đáo, ở được mấy năm, cháu nội có thể 

gửi nhà trẻ, có lẽ là bốn, năm tuổi rồi. Mỗi ngày bà lo liệu việc nhà xong, chăm sóc cuộc 

sống cho cả nhà, không ai nhìn thấy bà niệm Phật, bà thực sự niệm Phật, bà ở nhà không 

đi đâu cả. Sáng sớm vào ngày vãng sanh hôm đó, sáng sớm thường là bà nấu cơm sáng, 

sau khi con trai, con dâu, cháu nội thức dậy, không thấy bà hôm nay nấu cơm sáng cảm 

thấy vô cùng kỳ lạ, nên mở cửa phòng bà vào xem, bà cụ áo quần ăn bận rất chỉnh tề, 

mặc  áo  tràng,  ngồi  xếp  bằng  trên  giường,  gọi  bà  không  thấy  trả  lời,  đi  đến  trước  mặt 

nhìn  kỹ,  bà  đã  đi  rồi.  Đi  lúc  nào  không  có  ai  biết.  Biết  trước  giờ  đi,  làm  sao  mà  biết 

trước giờ đi? Bên cạnh giường bà có để tờ di chúc, dặn dò hậu sự, viết rất rõ ràng. Hơn 

nữa  còn  giúp  con  trai,  con  dâu,  cháu  trai  may  sẵn  áo  tang  rồi,  may  lúc  nào  thì  cũng 

không  ai  biết, từng  phần  từng  phần  vậy.  Hậu  sự  bà  cũng  sắp  đặt  xong  rồi,  tin  tức  này 

truyền đến những người bạn học Phật, mọi người đều đến thăm, niệm Phật tiễn bà đi, kỳ 

thật bà ấy đã đi rồi, không ai là không cảm thán. Bà biểu pháp như vậy, quí vị xem độ 

được biết bao nhiêu chúng sanh, làm cho những người niệm Phật đều sanh khởi tín tâm, 

cũng sanh khởi tâm tàm quý. Sánh với bà ấy thì không bằng bà ấy rồi! Người ta vì sao 

lại  có  được  công  phu  tốt  như  vậy?  Không  có  gì  khác,  chính  là  ở  đây  nói  bà  đắc  được 

bình đẳng trú, bí quyết chính là đây vậy. Công phu của quí vị không thể thành tựu, chính 

là do trong tâm quí vị còn có vọng niệm, tâm quí vị còn bất bình. Trong tâm quí vị còn 

có tự tư tự lợi, còn có danh văn lợi dưỡng, còn có những tập khí được mất chưa buông 

bỏ được. Cho nên tuy niệm niệm tương tục. Trong niệm niệm của quí vị có xen tạp, có 

dấu  hỏi  ở  trong  đó.  Từ  đó  có  thể  biết  nghe  kinh,  nghe  pháp  quan  trọng.  Vì  sao  vậy? 

Trong kinh giáo đem chân tướng sự thật nói với chúng ta, chúng ta thực sự thông đạt 

chân tướng sự thật rồi, quí vị mới thực sự buông bỏ. Nói với quí vị rằng, thực sự buông 

bỏ, không phải là buông trên mặt sự tướng. Cũng giống như bà cụ ở San Francisco này, 

bà mỗi ngày làm việc, việc bà ấy không buông, buông bỏ cái gì? Ý niệm buông bỏ rồi. 

Không dễ dàng, tình chấp đã buông bỏ rồi. Quí vị xem tình chấp đối với con cháu bà ấy 

buông  bỏ  rồi.  Đây  là  điều  khó  buông  bỏ  nhất.  Tất  cả  tất  cả  trong  thế  gian  này,  bà  đã 

buông bỏ hết rồi. Cũng tức là nói không có một mảy may lưu luyến nào. Như vậy mới có 

thể trú bình đẳng trú. Chúng ta không thể nào đến cảnh giới này, thực sự mà nói, quí vị 

còn bất bình, tâm của quí vị còn chưa thanh tịnh, còn có nhiễm ô. Nhiễm ô như thế nào? 

Sáu căn ở trong cảnh giới sáu trần, quí vị sẽ khởi tâm động niệm, tức là nhiễm ô. Gặp 

được điều gì? Hợp với ý của bản thân quí vị sanh tâm hoan hỷ, không hợp với ý của bản 

thân quí vị không hoan hỷ. Quí vị sẽ khởi ý niệm này, ý niệm này gọi là nhiễm ô. Tâm 

vốn thanh tịnh, bị nhiễm ô rồi. Tâm có cao thấp, đây là bất bình. Có nhiễm ô, có bất bình, 

niệm niệm tiếp nhau cũng không được. Vì sao vậy? Vì nó phá hoại sự thanh tịnh bình 

đẳng của quí vị rồi, đều do bản thân buông bỏ chưa được, không nên trách người khác. 

Người khác không có lỗi lầm. Trong cảnh giới sáu trần không có lỗi lầm. Sáu căn tiếp 

xúc với cảnh giới sáu trần cũng không có lỗi. Lỗi ở đâu? Lỗi là do phân biệt của ý thức 

thứ sáu, chấp trước của mạt na thức thứ bảy. Lỗi lầm là ở hai điều này. Sáu căn, sáu trần, 

sáu thức đều không có lỗi lầm. Cho nên các nhà pháp tướng duy thức học nói với chúng 

ta: chuyển thức thành trí, thức thứ sáu thứ bảy chuyển từ nhân. Năm và tám thì chuyển 

từ quả. Chuyển từ quả thì không vấn đề gì, nhân vừa chuyển, A lại ya và năm thức trước 

liền theo đó mà chuyển. Sáu, bảy không chuyển, hai thứ đó quí vị dùng phương pháp gì 

cũng chuyển không được. Quí vị không thể nào chuyển được. Vậy chúng ta liền hiểu 

được, công phu của chúng ta dùng ở đâu? Chính là dùng nơi thức thứ bảy không chấp 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        147/16 

trước. Quí vị chấp trước bốn đại phiền não thường theo sau. Quí vị có thể khống chế 

được bốn đại phiền não, mạt na sẽ chuyển ngay. 

Thứ nhất chúng ta biết được vô ngã, ngã kiến là căn, ngã ái, ngã si, ngã mạn, đây 

chính là ba độc tham sân si. Đầu tiên phá ngã kiến. Thực sự làm được như trong Kinh 

Kim Cang đã nói: vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến. Vậy 

không phải là bình đẳng rồi sao? Thấy tất cả mọi người, xem tất cả các việc, nhìn tất cả 

vạn vật là gì? Toàn là A Di Đà Phật. Một trái tim chân thành cung kính. Đối với với bất 

cứ ai cũng mỉm cười A Di Đà Phật, đối với tất cả vạn vật cũng đều là A Di Đà Phật. Họ 

trú bình đẳng trú, vậy là tuyệt vời rồi! Trú bình đẳng trú là người nào? Là A Duy Việt 

Trí Bồ Tát. Chúng ta có thể học được hay không? Về lý mà nói thì có thể, người người 

đều có thể. Chỉ cần quí vị chịu buông bỏ, không có ai chướng ngại quí vị, không có bất 

cứ sự vật nào chướng ngại quí vị. Chướng ngại quí vị là mạt na và ý thức của bản thân 

quí vị. Mạt na và ý thức cũng không phải là thứ xấu xa. Quí vị thực sự chuyển trở lại rồi, 

thì mạt na thức liền trở thành bình đẳng tánh trí, ý thức thứ sáu liền trở thành diệu quan 

sát trí. Không phải là thứ xấu xa, không có thứ gì là không tốt. Người người đều là người 

tốt, việc việc đều là việc lành. Vấn đề là do quí vị có biết hay không. 

Chúng ta mỗi ngày cùng nhau học tập, chia sẻ cùng nhau, càng quan trọng hơn là 

phải cùng nhau đi lên. Những học viên trong học viện đã đi lên rồi, học viện này chính là 

thế giới Cực Lạc thu nhỏ. Thế giới Cực Lạc là chư thượng thiện nhân sáng tạo ra. Phật 

Thích Ca Mâu Ni trong tiểu bổn kinh Di Đà có giới thiệu cho chúng ta, nói rất rõ ràng, 

cư dân ở nơi đó “đêu là chư thượng thiện nhân câu hội một chỗ”. Chúng ta có thể y giáo 

phụng hành, mọi người chính là chư thượng thiện nhân. Vì sao vậy? Vì chí tâm tín nhạo 

mà. 

Dùng  tâm  bình  đẳng,  niệm  bình  đẳng  giác,  an  trú  như  vậy.  Đây  là  chư  thượng 

thiện nhân. Học viện đó chính là thế giới Cực Lạc. Phải niệm đến niệm mà không niệm, 

không niệm mà niệm, niệm hay không? Thật niệm rồi. Từ sáng đến tối chưa từng dừng 

nghỉ. Vậy vì sao gọi là vô niệm? Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô 

thọ giả tướng. Đây gọi là vô niệm.Từng tiếng danh hiệu Phật đều là vô niệm mà niệm, 

niệm mà vô niệm. Đây là cảnh giới gì? Đây là tự tánh pháp nhĩ như thị lưu xuất ra. Đây 

là Di Đà. Ai là Di Đà? Bản thân là Di Đà. Di Đà bi nguyện vô tận tiếp dẫn chúng sanh. 

Dưới đây mấy câu nói rất hay: “Như thị tâm hành”, quí vị dùng tâm như vậy, hạnh 

như vậy, đây thực sự là Bồ Tát hạnh. Thế nào thực sự là Bồ Tát hạnh? Pháp thân Bồ Tát 

hạnh.  Chúng  ta  hiện  tại  không  phải  là  Pháp  thân  Bồ  Tát,  thực  sự  có  thể  hành  Bồ  Tát 

hạnh, đó là Di Đà Bổn nguyện oai thần gia trì, cũng tức là nói đều làm A Duy Việt Trí 

Bồ Tát. Chưa đến thế giới Cực Lạc, ở tại đây đã là A Duy Việt Trí Bồ Tát rồi. 

“Triển chuyển giáo thọ, đồng quy Cực lạc”, bản thân chúng ta thực sự làm được 

rồi,  liền  ảnh  hưởng  đến  người  xung  quanh,  người  xung  quanh  làm  được  rồi,  lại  ảnh 

hưởng đến người xung quanh nữa, phạm vi này càng ngày càng lớn. Đây là thành tựu 

công đức vô lượng. 

“Phổ  huệ  chúng  sanh  chân  thật  chi  lợi”.  Phổ  là  phổ  biến,  không  có  phân  biệt, 

không có chấp trước, không phân biệt quốc tịch, không phân biệt chủng tộc, không phân 

biệt tín ngưỡng, không phân biệt nam nữ già trẻ, không phân biệt giàu nghèo sang hèn, 

đây gọi là thực sự bình đẳng. Đây gọi là phổ. Huệ là trao cho. Phổ biến trao cho chúng 

sanh lợi ích chân thật. Lợi ích chân thật là gì? Chính là một câu A Di Đà Phật. Lợi ích 

chân thật! 

“Nên nói tu Bồ Tát hạnh”, đây là tu hành chân thật, đang tu hành Bồ Tát hạnh một 

cách chân thật. Tu hành như vậy, tự nhiên đầy đủ công đức căn bản của tất cả Phật quả. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        148/16 

Tu hành là nhân, có nhân ắt có quả báo. Quả báo là gì? Tự nhiên đầy đủ, không phải là 

miễn cưỡng. Đầy đủ những gì? Tất cả Phật quả. Quả đức của tất cả chư Phật vô lượng 

kiếp tu hành, là căn bản của công đức. Căn bản công đức, nói cho quí vị rằng, đó chính 

là một câu danh hiệu Phật này. Tất cả đều quy kết vào sáu chữ hồng danh này. 

Như Hội Sớ viết: Bồ Tát lục độ, gốc của tất cả công đức, nên gọi là đức bổn. Bồ 

Tát tu hành bố thí, bố thí là buông bỏ. Buông bỏ là diệu đức. Bố thí là tùy duyên diệu 

dụng. Trì giới là oai nghi hữu tắc. Nhẫn nhục là nhu hòa chất trực trong bốn đức. Sau đó 

tinh tấn là đại chúng sanh khổ. Quí vị nghĩ xem có đúng hay không? Hai điều cuối cùng 

là thiền định và bát nhã, đều dùng vào trong bốn độ trước. Trong bố thí có định và có tuệ. 

Trong trì giới có định có tuệ. Nhẫn nhục tinh tấn đều có định có tuệ, là đức bổn của Bồ 

Tát.  Chúng  ta  học  rồi  sẽ  biết  dùng.  Càng  dùng  càng  thuần  thục,  càng  dùng  càng  thiện 

xảo. Quí vị không dùng liền sanh phiền não. Quí vị biết dùng liền sanh trí tuệ. Không 

những  sanh  trí  tuệ  mà  định  ở  trong  đó.  Giống  như  trưởng  giả  Dục  Hương  trong  Kinh 

Hoa Nghiêm, đó là một người tu thiền định, chưa rời tướng thế gian, nhập định ở đâu? 

Trong cuộc sống hằng ngày. Chúng ta sẽ không nhập được. Mắt của người ta thấy sắc, 

mắt ở nơi sắc tướng nhập định. Nhập như thế nào? Mắt nhìn thấy cảnh giới tướng bên 

ngoài,  thứ  gì  cũng  nhìn  thấy  rồi,  nhập  định  là  gì?  Không  khởi  tâm,  không  động  niệm, 

không  phân  biệt, không  chấp  trước,  mắt  nhập  định  trên  sắc  tướng. Mỗi  mỗi  họ  đều  rõ 

ràng, đều hiểu rõ đó là trí tuệ. Như như bất động đó là thiền định. Tai ở trong âm thanh 

mà nhập định, khai trí tuệ rồi. Mũi ở nơi mùi hương, mùi vị mà nhập định, lưỡi nếm vị, 

nếm vị trong lúc ăn uống đã nhập định rồi, quí vị nghĩ xem  đây gọi là tùy duyên diệu 

dụng. Chúng ta khởi phân biệt, khởi chấp trước, trong đó kéo nhau mà khởi lên theo, tức 

là tham, sân, si, mạn, nghi cùng nhau đến rồi. Phàm phu trong cuộc sống hằng ngày khởi 

lên những thứ này, sinh thất tình lục dục, tham, sân, si, mạn. Bồ Tát không sanh những 

thứ này, sanh trí tuệ. Tác dụng của thiền định lớn biết bao! Thiền định không phải ngồi 

xếp bằng quay vào vách, thiền định xếp bằng quay vào vách không khởi tác dụng. Thiền 

định nên dùng vào trong cuộc sống hằng ngày, hoạt bát linh động. Lúc đạt được công 

phu  thiền định  sâu, mới  thực  sự  khế  nhập  cảnh giới này, niệm  mà  không  niệm, không 

niệm mà niệm, nhập cảnh giới bình đẳng. Cho nên đây gọi là đức bổn. 

Ý nghĩa thứ hai, tuyển chọn nhiếp thủ quả hiệu, có thể lưu xuất ra lục độ vạn hạnh 

làm bổn nguyên của các đức. Trong dấu ngoặc đơn này nói, đây vẫn dùng trì đức hiệu 

Phật là đức bổn. Phật hiệu này chính là Nam mô A Di Đà Phật. Danh hiệu A Di Đà Phật 

là  nguồn  gốc  của  các  đức,  căn  bản  của  vạn  đức,  quí  vị  nghĩ  xem,  khắp  pháp  giới  hư 

không giới, chúng sanh hơi có một tí trí tuệ, đều hiểu được đoạn ác tu thiện. Ngày nay 

toàn thế giới đều biết lời dự đoán của tộc Maya cổ xưa, nói sang năm là ngày tận thế- 

2012. Tôi ở trong và ngoài nước gặp không ít đồng tu, đem vấn đề này đến hỏi tôi, mọi 

người đều cảm thấy lo sợ bất an, hỏi tôi phải làm thế nào? Tôi trả lời họ, tai nạn có thể 

có,  đây  không  phải  là  một  câu  trả  lời  khẳng  định,  trả  lời  nước  đôi  vậy.  Khẳng  định, 

không phải là khẳng định, có thể có. Có thể hóa giải hay không? Đáp án chắc chắn là có. 

Ngay  cả  các  nhà  khoa  học  nước  ngoài  cũng  nói  ra,  chỉ  cần  cư  dân  trên  trái  đất  có  thể 

giác ngộ. Thực sự có thể bỏ ác làm thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, tai nạn 

này có thể hóa giải được. Cho dù không thể hóa giải hoàn toàn, cũng giảm nhẹ một mức 

rất lớn, sẽ không tạo thành ngày tận thế. Tôi tin tưởng câu nói này. 

Lại có nhà khoa học nêu ra những số liệu nói với chúng ta, ông ấy dùng tổng số 

nhân khẩu trên toàn thế giới, căn bậc hai của một phần trăm số đó, tính toán như vậy thì 

khoảng bao nhiêu người? Ông ấy nói khoảng 8000 người, cũng tức là nói trên trái đất có 

được 8000 người hồi tâm, giống như vừa mới nói có 8000 người thực sự bỏ ác làm thiện, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        149/16 

cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, liền có thể cứu giúp trái đất, liền có thể hóa giải 

tai nạn trên trái đất. Có người hoài nghi, trên trái đất hiện tại theo thống kê của các nhà 

khoa  học  có  khoảng  6,5  tỷ  người,  8000  người  làm  thiện  có  thể  cứu  được  sao?  Tão  tổ 

tông có một câu nói rất hay: tà không thắng chánh. 6,5 tỷ người tà, tà tri tà kiến, tà niệm 

tà hạnh, 8000 người chánh tri chánh kiến, chánh niệm chánh hạnh, liền có thể giúp cho 

trái đất này, hóa giải đại thiên tai. Tôi tin tưởng câu nói này. Vậy 8000 người đó có hay 

không?  Tôi  tin  tưởng  chắc  chắn  có.  Trên  thế  giới  này  thiện  tâm  nhân  sĩ  của  các  tín 

ngưỡng tôn giáo không chỉ là 8000 người. Toàn thế giới tín đồ Cơ đốc giáo và Thiên 

Chúa giáo cộng lại là hơn 2,1 tỷ người, tín đồ của Islam giáo hơn 1,5 tỷ người, tín đồ 

Phật Giáo không có thống kê chính thức, nhẫm tính sơ lược có lẽ cũng sáu trăm triệu đến 

bảy trăm triệu người. Trong số nhiều người như vậy, lẽ nào không có được 8000 người 

thiện sao?  Tôi không tin. Chắc chắn có! Những người này tâm địa thiện lương, không 

tranh  với  người,  không  cầu  ở  đời,  nhìn  thấy  chúng  sanh  tạo  nghiệp  chịu  báo,  có  thể 

không có tâm từ bi sao? Có tâm từ bi, họ thực sự cầu nguyện, thật sự sám hối thay cho 

những chúng sanh tạo nghiệp đó. Cho nên tôi tin tưởng sang năm rất có thể vẫn bình an 

vô sự mà đi qua, nhưng chúng ta phải biết sự cầu nguyện này, sức mạnh, năng lượng của 

ý chí tập thể vô cùng lớn. Giới khoa học cũng thừa nhận, nhưng vẫn là trị ngọn không 

phải là trị gốc. Muốn trị gốc nhất định là có đại đa số người hồi tâm hướng thiện, xã hội 

này  mới có thể đạt được trường trị cửu an, cư dân trên trái đất  mới có thể thực sự đạt 

được hạnh phúc mỹ mãn. Đây không phải là việc mà cầu nguyện có thể đạt được. Điều 

này  phải  dùng  giáo  dục,  giáo  dục  thánh  hiền,  giáo  dục  tôn  giáo,  cho  nên  giáo  dục  tôn 

giáo phải nhận thức về nó, phải nghiên cứu nó, không thể nói nó là mê tín. Nếu như quí 

vị không nghiên cứu, không nhận biết, cho rằng nó là mê tín, bài xích nó, xa cách nó, 

thiên tai liền hiện tiền. Điều này không thể không biết. 

Năm xưa vào thập niên 70, tiến sĩ Townenbe người Anh nói, muốn giải quyết vấn 

đề xã hội của thế kỷ 21 chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và Phật Pháp Đại thừa. Văn hóa 

truyền thống xưa chính là ba nhà Nho Thích Đạo, ba nhà này như cái đỉnh có ba chân, 

thiếu một chân thì bị nghiêng mất. Xã hội đó mấy ngàn năm trường trị cửu an là nhờ vào 

ba nhà này. Ba nhà này dạy học tương trợ tác thành cho nhau. Đây là đặc sắc của văn 

hóa truyền thống xưa. Bây giờ tôi chỉ cần Nho, chứ không cần Phật và Đạo thì Nho cũng 

không có nữa, có một thứ thì chắc chắn ba thứ đều có. Một thứ không có nữa, thì ba thứ 

đều không có. Ba nhà là một thể! Đều nhận biết vũ trụ vạn vật và bản thân chúng ta là 

một  thể.  Trong  kinh  Phật  nói  rất  tường  tận,  cho  nên  Townenbe  đặc  biệt  nhắc  đến  Đại 

thừa. Hiện nay chúng ta gặp phải những khổ nạn như vậy có chịu nghiên cứu về Nho, 

Thích, Đạo hay không, xem xem phải chăng thực sự có thể giải quyết vấn đề? Chúng tôi 

đang làm, làm đến nay là 53 năm rồi. Chúng tôi dùng công cụ khoa học khoảng hai mươi 

năm rồi. Chúng tôi dùng mạng internet hai mươi năm rồi, chúng tôi dùng truyền hình vệ 

tinh đến năm nay là chín năm rồi, khởi tác dụng rất lớn. Tôi tin rằng chúng ta trong cái 

vòng  nhỏ nhoi  này,  đã không chỉ là  có 8000 người thiện. Chúng ta  cùng nhau  thực  sự 

học Phật, thực sự “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, 53 năm cùng nhau học tập, 

thâm nhập kinh tạng. Trong kinh điển nhiều nghĩa thú đến như vậy, chúng ta mới có thể 

nhìn ra được, mới hiểu được ý nghĩa của nó, biết được làm thế nào để thực tiễn vào cuộc 

sống chính mình. Thực sự làm được không tranh với người, không cầu ở đời. Việc Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  giới  thiệu  với  chúng  ta  về  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  chúng  ta 

không  có  một  chút  nghi  hoặc  nào.  Chúng  ta  có  thâm  tín, có  thiết  nguyện,  chúng  ta  có 

lòng tin nhất định được vãng sanh Tịnh Độ. Chúng ta đối với thế gian này thực sự buông 

bỏ  rồi.  Sẽ  không  còn  mảy  may  tham  luyến  nào.  Vì  sao  vậy?  Biết  được  vạn  pháp  đều 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        150/16 

không, biết được tất cả các pháp tất cánh không, bất khả đắc, trú bình đẳng trú, đắc đại 

tự tại. Đắc được là thanh tịnh mỹ mãn. 

Thầy Phương Đông Mỹ năm xưa giới thiệu Phật Pháp cho tôi, ông nói học Phật là 

sự hưởng thụ cao nhất của đời người. Chúng tôi mỗi ngày đều không rời thầy giáo. Niệm 

niệm đều nhớ đến giáo huấn của thầy giáo, ân đức của thầy giáo. Làm cho chúng ta giải 

thoát khỏi thế gian khổ nạn này. Ân đức này vượt qua cả cha mẹ. Làm thế nào để báo 

đáp? Đó chính là nghiêm túc mà học tập. Đại sư Chương Gia dạy tôi buông bỏ, nhìn 

thấu, liền có thể khế nhập cảnh giới Như Lai. Y giáo phụng hành, đây là báo ân! Đem 

những điều mình học tập được, thể nghiệm được từng chút từng chút lợi dụng cơ duyên 

này cùng chia sẻ với các đồng học. Đây là nói hoằng pháp lợi sanh. Tôi phải làm cho tốt. 

Tôi hi vọng mọi người đều có thể đạt được. Tôi thực sự hiểu rõ những điều Phật Pháp 

nói, 60 năm nay, học Phật 60 năm rồi, chứng minh những điều đức Phật nói trong kinh 

như: bố thí tài vật được giàu có, bố thí pháp được thông minh trí tuệ, bố thí vô úy được 

mạnh khỏe sống lâu. Thực sự không giả dối tí nào, càng bố thí càng nhiều, niềm vui của 

tu ba loại bố thí, vui không thể tả, niềm vui số một của nhân sinh. Quí vị nếu có thể làm 

được, thí mà không thí, không thí mà thí, nhập cảnh giới Phật rồi. 

Xem tiếp đoạn dưới đây. Nguyện thứ 47 “văn danh đắc nhẫn”, nhất nhị tam nhẫn, 

nhẫn là an nhẫn vậy. Chữ nhẫn này là chữ hội ý. Quí vị xem tướng của nó, phía dưới là 

chữ tâm, phía trên là chữ đao, là một con dao. Dao cắm vào tim quí vị, quí vị còn có thể 

an  nhẫn  không. Đoạn  trước  nói là  an  trú?  Như không  có việc  này!  Từ  trên  tướng này, 

tướng của chữ, quí vị có thể lãnh hội được ý nghĩa của nó. Đặc biệt là trong nghịch cảnh, 

trong ác duyên, phải nhẫn được, phải nhường được, phải buông xuống được. Tôi có, họ 

cần, cho họ là được rồi. Hà tất phải so đo? Tiền tài mình dùng hay họ dùng đều giống 

nhau cả. Họ cần thì cho họ, hoan hoan hỷ hỷ. Nếu như trong số mệnh có thì không mất 

được, càng xả thì càng nhiều. Trong mệnh không có thì không có được. Bất luận dùng 

phương  pháp  gì,  quí  vị  đạt  được  đều  là  trong  số  mệnh  quí  vị  đã  có.  Quí  vị  nói  xem 

không phải là quí vị oan uổng sao? Quí vị dùng thủ đoạn không bình thường để có được, 

trong mệnh có, cùng lắm thì quí vị có được chỉ đến sớm trước vài ngày thôi, chỉ vậy mà 

thôi. Dùng thủ đoạn không chính đáng mà có được, quí vị trả giá một cách thê thảm, cái 

giá đó là gì? Thọ mạng. Thí dụ như quí vị có 100 năm giàu có, dùng thủ đoạn không 

chính đáng để lấy nó, năm mươi năm đã lấy được hết sự giàu có của một trăm năm rồi. 

Quí vị phải trả giá như thế nào? Thọ mạng 50 tuổi là hết rồi, quí vị đã tiêu hết sự giàu có 

100 năm của quí vị rồi, quí vị phải trả giá như vậy. Điều này thật không đáng. Nếu như 

quí vị tùy thuận tự nhiên. Cổ nhân nói quân tử yêu tài, lấy nó có đạo, lấy nó một cách 

như lý như pháp. Quí vị có thể hưởng thụ 100 năm, quí vị trường thọ. Hiểu được chân 

tướng sự thật, nó không phải là sức người có thể có được, hà tất tôi phải thế! Phật đã nói 

cho chúng ta chân tướng sự thật, hóa ra những thứ mà thân ta có bao gồm cả thông minh 

trí tuệ, đều từ bố thí mà có được. Vậy ta phải tu nhân cho nhiều thì tốt biết bao, càng thí 

càng  nhiều!  Nhiều  đến  mức  quí  vị  hưởng  không  hết  được.  Ví  dụ  như  100  năm  là  thọ 

mạng của quí vị, 100 năm đến rồi, phước báo của quí vị rất lớn còn chưa hưởng hết, vậy 

thì phải làm sao? Kéo dài tuổi thọ. Quí vị có thể sống đến 110 tuổi, 120 tuổi, 130 tuổi, 

150 tuổi. Kéo dài thọ mạng rồi. 

Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa tại thế có một người học trò, một vị tỳ kheo lớn 

tuổi, 160 tuổi, là người cao tuổi nhất trong số đệ tử của Ngài. Cho nên con người phải 

nhìn  thấu,  hiểu  được  chân  tướng  sự  thật,  họ  mới  thực  sự  buông  bỏ,  không  hiểu  được 

chân tướng sự thật  họ không buông bỏ được. Sau khi hiểu rõ rồi tự nhiên họ liền buông 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        151/16 

bỏ được. Cho nên học tập kinh giáo là giúp chúng ta hiểu được chân tướng sự thật, công 

phu thực sự chính là buông bỏ. 

Chúng ta xem đoạn dưới đây. 

Bản Ngụy Dịch nói: thứ nhất thứ hai thứ ba pháp nhẫn, là bản dịch của Khương 

Tăng Khải. Pháp nhẫn là pháp vì lý chứng được, tâm an nơi pháp là nhẫn, pháp mà Phật 

nói, là lý mà Phật chứng được. Phật vì chúng ta giảng kinh thuyết pháp, chúng ta hiểu rõ 

rồi. Tâm của chúng ta thực sự an nơi lời Phật giáo huấn, đây gọi là nhẫn. Chúng ta thực 

sự làm theo. 

Trước khi học Phật, quí vị bảo tôi bố thí, tôi rất khó mà làm được. Vì sao vậy? 

Kiếm tiền thật không dễ dàng, rất khó. Làm gì có đem cho người ta dễ dàng như vậy? 

Sau khi học Phật hiểu được đạo lý này rồi, khó khăn hơn nữa chúng tôi cũng sẽ giúp đỡ 

người khác. Tôi còn có một bát cơm, tôi sẽ chia cho người khác một nửa, ngày mai tuy 

tôi không có thứ gì ăn, hôm nay cũng có thể sống được, hôm nay tôi cũng có thể nhường 

một  nửa  cho  người  khác. Chưa  hiểu  rõ  được  đạo  lý  này  thì  chưa  làm  được, chưa  hiểu 

được đạo lý này, thậm chí học một số phương pháp không bình thường, đi lấy được một 

số tài sản, sau khi hiểu rõ rồi, những ý niệm này đều đoạn sạch sẽ hết. 

Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa tại thế, một đời chưa từng hóa duyên với người 

khác, chưa từng hỏi xin tiền ai, hoặc là xin một số tài vật. Hỏi xin người ta, chính là một 

bát cơm. Một bát cơm không nhất định là của một nhà cúng dường, mỗi một nhà ăn còn 

lại  một  chút  ít, cho Ngài  một  chút  ít, mới  đến  nhà  thứ  hai  khất  thực  tiếp. Phật  đi  khất 

thực quy định đi bảy nhà, có thể khất thực bảy nhà, xin một bát cơm. Nếu như một nhà 

cho quí vị nhiều quá, quí vị có thể ăn đủ rồi, thì không cần đến nhà thứ hai nữa. Bảy nhà 

nếu chưa làm được, quí vị không cần khất thực nữa, quay về. Quay về có đồng học cúng 

dường quí vị. Sau khi khất thực xong rồi, không phải là vừa đi vừa ăn, không phải vậy. 

Bát có một cái nắp, đậy lại, sau khi trở về mọi người để lại một, trộn cơm lại với nhau, 

hỗn hợp nó lại, ở trong đó lấy phần, ăn nhiều ít thì lấy nhiều ít, cho nên “một bát cơm 

ngàn nhà”, lời này là thật. Bởi vì đệ tử Phật năm xưa có 1255 vị, mỗi người đều đi khất 

thực, trộn lại với nhau thực sự là cơm một ngàn nhà rồi, cho nên khất thực không được 

cũng không sao, trở về đều được chia đều ăn như vậy. Ngoài việc này ra, không có yêu 

cầu người khác bất cứ thứ gì cả. Điều này chư vị nên biết. Áo quần, y phục đều là nhặt 

trong đống rác, áo quần người ta mặc rách rồi, bỏ rồi, vứt bỏ rồi, nhặt đem về giặt giũ 

sạch sẽ, chỗ nào còn có thể dùng được thì cắt lại, chỗ không thể dùng nữa thì không cần, 

chắp vá  mà  may  lại thành  một  chiếc  áo  như  vậy, từng  miếng nhỏ, giống  như hiện nay 

chúng tôi đắp y, y 25 điều, quí vị xem là từng ô từng ô, đó chính là ở khắp nơi nhặt về 

mà chắp nối lại, vải không giống nhau, màu sắc không giống nhau, sau khi may xong thì 

đem nhuộm lại, nhuộm thành màu như vậy, màu này là màu hồng, màu vàng, màu xanh, 

màu đen hỗn hợp lại với nhau. Đây gọi là y hoại sắc. Một đời không làm phiền người 

khác. 

Thế  Tôn  cũng  cho phép  người xuất  gia, bản  thân tự  làm  một  mái  nhà tranh nhỏ 

che gió che mưa, có thể. Ở trên núi chặt vài cái cây, tự mình làm một ngôi nhà tranh nhỏ. 

Chặt cây ba ngày trước phải cúng thần cây, mời thần cây dọn nhà. Sau ba ngày quí vị 

mới chặt cái cây này. Quí vị muốn dùng nó, không thể không thông báo cho biết mà tùy 

tiện chặt đi, điều này không thể được. 

Cho  nên  quí  vị  nghĩ  xem  dùng  tâm  của  Phật  Bồ  Tát,  chư  đệ  tử  của  Phật  y  giáo 

phụng hành. Ngày nay rất nhiều người nói, tôi hóa duyên là làm sự nghiệp từ thiện, làm 

việc  tốt.  Cổ  thánh  tiên  hiền  và  Phật  Bồ  Tát  không  khác  gì  nhau,  đều  chủ  trương,  việc 

nhiều không bằng ít việc, ít việc không bằng không việc. Quí vị muốn hóa duyên để làm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        152/16 

việc tốt, quí vị đã sai rồi! Quí vị ngày ngày y giáo phụng hành, đem công đức hồi hướng 

về  mười  phương,  đây  chính  là  điều  tốt  mà  quí  vị  nên  làm,  những  việc  tốt  khác  không 

phải là quí vị làm. Có người đem tiền tặng cho quí vị nhờ quí vị làm việc tốt, quí vị lân 

mẫn họ, họ không biết thế nào gọi là việc tốt, điều này có thể làm được. Tốt nhất là phải 

làm sao? Tiền không nên qua tay. Tôi dạy quí vị làm sự việc gì, quí vị đi làm. In kinh là 

một việc tốt, mọi người đều biết, tài thí, pháp thí, quả báo có được là tài phú, được thông 

minh trí tuệ, nhất cử lưỡng tiện, là việc tốt. Chúng tôi in Đại Tạng Kinh, quí vị đem tiền 

gửi cho tiệm sách đó, gửi tiền cho xưởng in, không nên gửi cho tôi. Tôi đưa số tài khoản 

ngân hàng của xưởng in đó cho quí vị, tự quí vị đi gửi. Không nên qua tay, chớ đi tìm 

những phiền phức đó vào người. Xây đạo tràng, thử hỏi xem trong đạo tràng mà quí vị 

xây đó thực sự có đạo không? Nếu như có đạo, mọi người thực sự được phước, nếu như 

không có đạo vậy là quí vị tạo tội nghiệp rồi, những người kia cũng oan uổng bị quí vị 

làm liên lụy. Vì sao vậy? Họ giúp quí vị tạo tội nghiệp. Sai rồi! 

Phật Giáo đầu tiên truyền đến Trung Quốc, đạo tràng, tự viện am đường là quốc 

gia  xây  dựng.  Thời  đó  đế  vương  tin  Phật,  đế  vương  học  Phật,  họ  là  hộ  pháp  của  Phật 

môn. Người xuất gia không đi ra ngoài hóa duyên. Cho nên tôi suốt đời không xây dựng 

đạo tràng. Đạo tràng Đồ Văn Ba này có thể nói là một đạo tràng duy nhất, là mọi người 

hợp sức hợp lực phát tâm giúp những người xuất gia trẻ tuổi hàng chữ Ngộ này, thành 

tựu cho họ, cho họ một nơi để an cư dưỡng đạo. Cho nên đạo tràng này không có kinh 

sám Phật sự, không có pháp hội, trong đạo tràng này chỉ có dạy học, học tập kinh giáo. 

Chúng tôi ở đây đăng ký với chính phủ, chính phủ rất quí hóa đã đồng ý cho chúng tôi 

dùng  danh  nghĩa  học  viện,  đoàn  thể  tôn  giáo  dùng  danh  nghĩa  học  viện,  chúng  tôi  ở 

trong đó, tôi nghe nói, trú được ba bốn năm, chính phủ đến xem, sau khi xem xong họ 

nói  với  chúng  tôi,  họ  nói  quí  vị  không  phải  tôn  giáo,  quí  vị  là  trường  học.  Chính  phủ 

thừa nhận chúng ta là trường học, trường học thì phải khai học chiêu sinh, là có kế hoạch 

này. Hiện tại chính là đội ngũ giáo viên của chúng tôi không đủ, hi vọng ở học viện bất 

luận là tại gia hay xuất gia, nghiêm túc học tập. Kinh giáo có thể thực sự học tốt một hai 

môn, quí vị có thể dạy, chúng tôi đi chiêu sinh, chính thức đối ngoại chiêu sinh. Vì sao 

không hướng ngoại để  tuyển  thầy  giáo? Tuyển  thầy  giáo từ  bên  ngoài và tri kiến  của 

chúng ta khác nhau. Phương pháp dạy học không giống nhau, sẽ làm cho đạo tràng này 

bị nhiễu loạn. Nói cách khác, học viện này là học viện chuyên tông của Tịnh Tông, đạo 

tràng chuyên tu Tịnh Độ tông, bồi dưỡng hoằng hộ nhân tài cho Tịnh Độ tông. Đây là 

điều chư vị không thể không biết. Chỉ có “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu” thì 

hoằng hộ nhân tài mới có thể bỗi dưỡng ra được. Học nhiều, học tạp rồi thì không được, 

họ sẽ không có thành tựu, hà huống Phật ở trong kinh thường nói “một kinh thông tất cả 

kinh đều thông”, một pháp môn thông, tất cả pháp môn đều thông. Sau khi học thành rồi, 

quí vị  tương lai  hoằng dương bất  cứ  một tông nào  đều  được. Chỉ  cần quí vị dùng một 

khoảng thời gian, quí vị chăm chỉ mà học tập. Cho nên nhẫn chính là thừa nhận, chính là 

khẳng định, chính là làm cho tâm an trở lại. 

Đại Thừa Nghĩa Chương quyển thứ chín có nói: “huệ tâm an pháp, danh chi vi 

nhẫn”, cho thấy nhẫn là trí tuệ. Trí tuệ từ đâu mà có? Từ định mà có, từ tâm thanh tịnh 

mà có. Con người nếu như không thể nhẫn, thì tâm tình nóng nảy. Họ không có trí tuệ. 

Con người có thể nhẫn, tâm họ là định, định sanh trí tuệ, cho nên huệ tâm an trú tại pháp. 

Pháp này là quí vị dùng trí tuệ để khẳng định nó. Quí vị an trụ trên pháp, đây gọi là nhẫn. 

Pháp nhẫn trên đây, cách nói của mỗi nhà khác nhau, có sự sai biệt sâu cạn. Đây 

chính là nguyện thứ 47, chữ nhẫn mà trong nguyện văn nói đến, chỉ nói “thanh tịnh hoan 

hỷ, đắc bình đẳng trú, tu Bồ Tát hạnh, cụ túc đức bổn, ứng thời bất hoạch nhất nhị tam 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        153/16 

nhẫn”. Đây là nguyên văn trong kinh. Không nói rõ ý nghĩa của chữ nhẫn này. Cho nên 

các nhà cũng tức là các tông phái khác nhau, đối với nhất nhị tam nhẫn này, có những 

giải thích khác nhau. Niệm Lão rất từ bi, đều nêu ra cho chúng ta hết. 

Ví dụ như Nhân Vương Kinh, Nhân Vương Kinh nói năm loại nhẫn. Thứ nhất là 

phục nhẫn, thứ hai là tín nhẫn, thứ ba là nguyện nhẫn, thứ tư là vô sanh pháp nhẫn, thứ 

năm  là  tịch  diệt  nhẫn.  Trong  Nhân  Vương  Kinh nói đến năm  loại  nhẫn.  Nhân  Vương 

Kinh Tư Ký đây là bản chú giải. Danh tự của chú giải. Trong nó đối với năm loại nhẫn 

này có giải thích. Năm loại nhẫn này bắt đầu từ sơ địa. Sơ địa, nhị địa, tam địa đắc vô 

lậu tín gọi là tín nhẫn. Đây là loại thứ hai. Trước tín nhẫn có chữ phục, là vùi lấp phiền 

não, cũng có thể nhẫn, công phu đó cạn. Đến tín nhẫn mới coi là thực sự đạt được tín 

tâm thực sự. Không còn nghi hoặc nữa, gọi là đoạn nghi sanh tín. 

Đây là cái thứ nhất, sơ địa, nhị địa, tam địa. Vô lậu tín chính là đoạn nghi sanh 

tâm thanh tịnh. Tín tâm thanh tịnh. 

“Tứ, ngũ, lục địa thú hướng vô sanh”. Vô sanh là tất cả pháp không sanh không 

diệt, nhưng chưa chứng đắc, hướng theo phương hướng này mà tinh tấn, xưng là thuận 

nhẫn. Thuận theo phương hướng này mà đi, thuận nhẫn. 

Thất, bát, cửu địa các niệm không sanh, gọi là vô sanh nhẫn, cũng gọi là vô sanh 

pháp nhẫn. Thập địa, Diệu giác đắc quả bồ đề, gọi là tịch diệt nhẫn. 

Đây là giảng từ sơ địa trở đi, năm loại nhẫn trong Nhân Vương Kinh, trong các 

chú  giải  của  các  nhà  chú kinh  cổ, cho  rằng là  phục  nhẫn, tín nhẫn, thuận  nhẫn, tức  ba 

loại  nhẫn  trong  bản  kinh  này  vậy.  Bản  kinh  này  thứ  nhất, thứ  hai,  thứ  ba,  có  cách  nói 

như vậy. Thậm chí có người cho rằng tam vị thượng trung hạ trong phục nhẫn đầu tiên, 

phục  nhẫn  thượng  phẩm,  trung  phẩm,  hạ  phẩm,  cho  rằng  đó  là  ba  loại  nhẫn  mà  trong 

Kinh Vô Lượng Thọ nói. 


Nên đều không cho Bồ Tát phương khác nghe danh Phật hiệu, lúc đó liền đắc nhất 

nhẫn, nhị nhẫn cho đến vô sanh pháp nhẫn vậy. 

Đây là lời bình của Niệm lão. Cách nói này, là không thừa nhận Bồ Tát thế giới 

phương khác nghe được danh hiệu Phật A Di Đà, điều này trong kinh nói, ứng thời liền 

đắc nhất nhị cho đến vô sanh pháp nhẫn. Vô sanh pháp nhẫn địa vị này cao. Vậy nhất 

nhẫn, nhị nhẫn làm sao lại là phục nhẫn thượng trung hạ tam phẩm? Vị thứ đó vẫn còn 

thấp  quá.  Cho  nên  dưới  đây  Niệm  lão  liền  nêu  ra  nghi  vấn.  “nhưng  căn  cứ  theo  kinh 

văn”, trong kinh văn này, trong tam nhẫn bao gồm cả vô sanh pháp nhẫn vậy. Điều này 

trong kinh văn giảng rất rõ ràng, thứ ba là vô sanh pháp nhẫn. 

Trong  Ngụy  Dịch có  pháp  nhẫn thứ nhất,  thứ hai, thứ ba, cho  nên  Niệm  lão  nói 

trong  ba  nhẫn  này  bao  gồm  cả  vô  sanh  pháp  nhẫn.  Đây  là  điều  trong  kinh  văn  nói  có 

chứng cứ. 

Ngụy Dịch dưới đây có nói rồi. Bản dịch của Khương Tăng Khải nguyện thứ 34 

nói: “Nếu tôi thành Phật, mười phương vô lượng không thể nghĩ bàn chúng sanh trong 

thế giới chư Phật, nghe đến danh hiệu của tôi không đắc Bồ Tát vô sanh pháp nhẫn, các 

thâm tổng trì ... thì tôi không thành chánh giác”. Ở đây có vô sanh pháp nhẫn. 

Vậy bản Tống Dịch thì sao? “Người nghe đến danh hiệu tôi tức thời liền được sơ 

nhẫn, nhị nhẫn, cho đến vô sanh pháp nhẫn, thành tựu A nậu đa la tam miệu tam bồ đề”. 

Điều này trong kinh văn rất rõ ràng. Cho thấy pháp nhẫn thứ ba trong nguyện văn chắc 

chắn là vô sanh pháp nhẫn vậy. Đây mới thật gọi là có chứng cứ rõ ràng, không phải tùy 

tiện mà nói. Vô sanh pháp nhẫn thông thường trong kinh Đại thừa nói là thất địa, bát địa, 

cửu địa, đã chứng được, địa vị này cao rồi! Thập địa là hạ phẩm của tịch diệt nhẫn, Đẳng 

giác  là  trung  phẩm,  Diệu  giác  quả  vị  là  thượng  phẩm.  Đây  cũng  là  điều  ngày  xưa  rất 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        154/16 

nhiều đại đức sử dụng ba loại nhẫn này, nó tương ưng với kinh nghĩa của bản kinh này. 

Vậy nhất, nhị, tam nhẫn này chúng ta xem các nhà nói như thế nào, sau đó tỉ mỉ quan sát 

xem có tương ưng với tôn chỉ của bản kinh này hay không, cách nói nào tương ưng, đặc 

biệt là công đức danh hiệu của đức Di Đà không thể nghĩ bàn. Họ đắc nhẫn, phải là đắc 

vô sanh pháp nhất. Nhị, tam nhẫn trước đây không thể là một vị Bồ Tát thông thường, 

mà là Pháp thân Bồ Tát cấp bậc đã cao, mới có thể nói thông được. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 253 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 26.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện- Úc Châu 

   

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 307, hàng thứ bảy từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ đoạn 

giữa. Chúng ta từ câu “đản cứ kinh văn ”, bắt đầu xem từ đây. 

Trong ba nhẫn này, bao gồm cả vô sanh pháp nhẫn, thật không đáng nghi. Đây là 

nguyện  thứ  47  “văn  danh  đắc  nhẫn”,  trong  kinh  văn  chỉ  nói  nhất  nhị  tam  pháp  nhẫn, 

Niệm lão ở đây trích dẫn Kinh Vô Lượng Thọ bản Ngụy Dịch, bản của Khương Tăng 

Khải. Nguyện thứ 34 viết: “nếu tôi thành Phật, các loài chúng sanh trong mười phương 

vô lượng không thể nghĩ bàn của thế giới chư Phật, nghe tên của tôi mà không đắc vô 

sanh  pháp  nhẫn  của  Bồ  Tát,  các  thâm  tổng  trì  thì  chưa  thành  chánh  giác”.  Đây  là  bản 

Ngụy dịch. 

Bản  Tống  dịch, đây  là  bản  cuối  cùng.  “Người  nghe  được  tên  ta,  lúc  đó  liền  đắc 

được sơ nhẫn, nhị nhẫn, nãi chí vô sanh pháp nhẫn, thành tựu A nậu đa la tam miệu tam 

bồ đề”. Cho thấy pháp nhẫn thứ ba trong nguyện văn nhất định là vô sanh pháp nhẫn vậy. 

Chúng ta liền có thể khẳng định nhẫn thứ ba là vô sanh pháp nhẫn. 

Lại căn cứ theo Luận Chú viết- chú giải của Vãng Sanh Luận: thấy được Phật kia, 

Bồ Tát chưa chứng tịnh tâm, Bồ Tát chưa chứng đến tâm thanh tịnh, chỉ cho sơ địa đến 

thất địa, rốt ráo đắc bình đẳng pháp thân. Lại viết: pháp thân bình đẳng là Bồ Tát pháp 

tánh sanh thân từ Bát địa trở lên. Lại nói: Nghe chí đức danh hiệu của A Di Đà Như Lai, 

rốt ráo đắc bình đẳng khẩu nghiệp, đều là nghe danh hiệu Phật, chứng minh chứng đắc 

vô sanh pháp nhẫn. Ý nghĩa quan trọng của đoạn kinh văn này, là chứng minh cho chúng 

ta, chư Bồ Tát trong mười phương, nghe đến đức hiệu của A Di Đà Phật có thể chứng 

đến vô sanh pháp nhẫn. Có thể chứng đắc cảnh giới cao như vậy. Trong nó có sơ nhẫn, 

nhị nhẫn, cho đến vô sanh pháp nhẫn. Câu nói này nói rất hay. Kinh văn nói cho chúng 

ta nhất nhị tam pháp nhẫn. Pháp nhẫn cũng có thể nhìn nó một cách xuyên suốt, chính là 

nhất pháp nhẫn, nhị pháp nhẫn, tam pháp nhẫn, có thể có cách nhìn như vậy. Chư Bồ Tát 

nghe danh hiệu của Di Đà có những thành tựu khác nhau, bởi vì bản thân Tồ tát thứ tự tu 

học khác nhau, có vị hoàn toàn là phàm phu, có thập tín Bồ Tát, có Thập trụ Bồ Tát, có 

thập hạnh, thập hồi hướng, thập địa Bồ Tát khác nhau. Cho nên nghe đến danh hiệu A Di 

Đà Phật, sự cảm nhận của họ, nhận biết của họ đương nhiên không tương đồng. Đây là 

điều mà chúng ta có thể tưởng tượng được. Chúng ta là đồng học cùng một lớp, trong 

quá trình cùng học với một vị thầy giáo, mỗi một đồng học đạt được cũng không giống 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        155/16 

nhau. Ví dụ như thi cử vẫn có đứng nhất cho đến người cuối cùng. Đó chính là không 

giống nhau. 

Chư  Phật Bồ  Tát  trong  mười  phương thế  giới, nghe đến đức hiệu  của  A  Di  Đà 

Phật, hoặc là nghe đến bộ Kinh Vô Lượng Thọ này, chân thật thọ dụng mà họ đạt được 

cũng  không  tương  đồng,  nhưng  không  có  ai  không  đắc  pháp  nhẫn  cả.  Tuy  nhiên  đắc 

được khác nhau, chắc chắn giúp đỡ họ nâng cao công phu mà họ tu hành, nâng cao cảnh 

giới mà họ khế nhập được, đây là điều chắc chắn vậy. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  dưới  đây.  Đây  là  giải  thích  cho  chúng  ta  vô  sanh  pháp 

nhẫn là gì. Danh từ này tôi tin rằng rất nhiều đồng học đều biết. Nhưng rất ít người có 

thể nói một cách rõ ràng, một cách thấu đáo. Đây là  một cơ hội. “Vô sanh pháp nhẫn, 

lược nói là vô sanh nhẫn”. Người Trung Quốc thích nói đơn giản, càng đơn giản càng tốt, 

tuy là đơn giản nhưng ý nghĩa phải rõ ràng, phải đầy đủ. Đây mới là văn chương hay, 

ngôn ngữ hay. Vô sanh nhẫn, điều này dưới đây đã giải thích cho chúng ta, giải thích rất 

hay. Chân trí an trú nơi thật tướng lý thể  bất động vô sanh vô diệt, gọi đó là vô sanh 

pháp  nhẫn.  Từ  đó  có  thể  biết  nhẫn  nghĩa  là  bất  động,  nhẫn  nghĩa  là  khẳng  định,  nhẫn 

cũng có nghĩa là chúng ta thừa nhận, không nghi hoặc đối với nó, đây gọi là nhẫn. Vô 

sanh pháp nhẫn, Phật nói với chúng ta về thật tướng các pháp. Chân tướng là gì? Chân 

tướng là tất cả pháp không sanh, tất cả pháp không diệt. Hai câu nói này, chúng ta tỉ mỉ 

nghiền ngẫm một chút. Nếu như nói tất cả pháp không sanh, không sanh đương nhiên là 

không diệt. Hai chữ bất diệt này nói không có ý nghĩa gì nữa, bất sanh đương nhiên là 

bất diệt rồi. Vì sao phải nói bất sanh, sau đó còn nói bất diệt? Bất sanh mà sanh, diệt mà 

bất  diệt, thêm  hai  chữ  này  nữa  thì  ý  nghĩa  đã  khác  rồi.  Trên  thực  tế, bất  sanh  bất  diệt 

chính  là  ý  nghĩa  như  vậy.  Là  hiện  tượng  gì?  Phật  ở  trong  kinh,  thường  thường  dùng 

mộng để làm ví dụ. Đây là ví dụ mà trong kinh giáo dùng nhiều nhất, “mộng huyễn bào 

ảnh”, bốn chữ này đều là ví dụ, nhưng mộng là ví dụ thứ nhất, là ví dụ chủ yếu, ba thứ 

khác đều là làm nền, có thể dùng, có thể không dùng, có hay  không cũng không sao, 

quan trọng nhất là mộng. Mộng, mỗi người đều có kinh nghiệm nằm mộng. Mộng phải 

chăng vô  sanh  mà  sanh?  Suy  nghĩ  xem  cảnh  giới  của  mộng, sau khi tỉnh  lại  rồi,  phải 

chăng là không diệt mà diệt? Không sanh mà sanh, không diệt mà diệt. Cho nên thực sự 

không  có  sanh diệt. Tất  cả  những  cảnh giới  tướng là huyễn tướng!  Trong  con  mắt  của 

chư Bồ Tát nhìn những hiện tượng này, tướng tức phi tướng, phi tướng tức tướng. 

Các  nhà khoa  học  hiện tại, sau  này  Niệm  lão  cũng  có  nói  đến, ông  ấy  là  người 

học  khoa  học,  cũng  trích  dẫn  những  báo  cáo  của  các  nhà  khoa  học  lượng  tử.  Khiến 

chúng ta dễ dàng cảm xúc được, là hiện tượng vật chất. Tiền ngũ căn của chúng ta mắt 

tai mũi lưỡi thân có thể cảm giác được đều là vật chất. Sắc tướng là thứ mắt nhìn thấy, là 

hiện tượng vật chất. Thanh tướng là thứ tai nghe được, cũng là hiện tượng vật chất. Khí 

vị có thơm có hôi, là cảnh giới mà mũi ngửi được vẫn là vật chất. Mùi vị mà lưỡi nếm 

được, thứ thân xúc chạm được, quí vị xem mắt tai mũi lưỡi thân là vật chất, đối tượng 

mà nó tiếp xúc được ở bên ngoài cũng là vật chất, ngũ dục lục trần. Ngũ dục là tài sắc 

danh  thực  thùy,  là  hiện  tượng  vật  chất.  Trong  Phật  Pháp  nói  gọi  là  lục  trần, sắc  thanh 

hương vị xúc là hiện tượng vật chất. Ý căn tiếp xúc được là hiện tượng tinh thần, ý thức 

thứ sáu, gọi là pháp trần. Cảm thọ, tư duy, tưởng tượng của chúng ta thuộc về hiện tượng 

tinh thần, đều không phải là thật. Nó từ đâu mà có? Chúng ta dùng cách nói của các nhà 

khoa học là từ ý niệm mà có. Ý niệm là cơ sở của những hiện tượng này. Nếu như không 

có ý niệm những hiện tượng này đều sẽ không phát sanh, đều sẽ không tồn tại. Các nhà 

khoa học nói với chúng ta ý niệm là cơ sở của hiện tượng vật chất. Trong Phật Pháp Đại 

thừa  ý  niệm  năng  sanh,  chính  là  mạt  na,  mạt  na  là  ý  niệm.  Chuyển  tướng  trong  ba  tế 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        156/16 

tướng, tức là chuyển biến, có ý niệm trước, sau mới chuyển biến làm cảnh giới tướng, 

cảnh giới tướng chính là vật chất. Ba tế tướng nói là nghiệp tướng, chuyển tướng, cảnh 

giới tướng. Nói rõ điều gì? Nói rõ tất cả pháp bất sanh. Vì thế tất cả các pháp chúng ta 

không thể nói nó có, cũng không thể nói nó là không. Quí vị nói nó không có thì tướng 

này ngay trước mắt quí vị, làm sao mà không có được? Quí vị nói nó có, nó đích thực 

không sanh không diệt, nó đích thực là bất khả đắc, tất cánh không, bất khả đắc. Đây gọi 

là thật tướng các pháp. Cũng tức là nói chân tướng của tất cả pháp. Quí vị thực sự thừa 

nhận  rồi.  Điều  Phật  nói  với  quí  vị  ngày  nay  các  nhà  khoa  học  chứng  minh  được  rồi. 

Chúng ta thừa nhận lời Phật nói là thật, không phải là giả. Biết được tất cả pháp vốn bất 

sanh. Hiện tiền vẫn là bất sanh. Đây là gì? Đây là trí tuệ chân thật. Trí tuệ khẳng định sự 

thật này. Cho nên chân trí an trú nơi thật tướng lý thể bất động vô sanh vô diệt. Quí vị 

đối với sự việc này hiểu rồi, thấu tỏ rồi, không còn nghi hoặc nữa, không còn dao động 

nữa, đây  chính  là  nhẫn. Nhẫn này  gọi  là  vô  sanh  pháp  nhẫn. Chứng  đắc vô  sanh  pháp 

nhẫn là người nào? Thông thường nói là Thất địa, thất địa trở lên. Tam địa thất bát cửu 

chứng vô sanh pháp nhẫn. Địa vị này cao rồi. 51 địa vị đây là cao nhất, tầng cao nhất, 

sáu tầng cao nhất. Thất địa là hạ phẩm vô sanh pháp nhẫn, bát địa là trung phẩm vô sanh 

pháp nhẫn, cửu địa là thượng phẩm, nhìn thấy chân tướng sự thật  rồi. Lại hướng lên nữa 

khế nhập cảnh giới, tịch diệt nhẫn. Biết được khắp pháp giới hư không giới thanh tịnh 

tịch diệt, tướng đại bát niết bàn. Bát niết bàn ở đâu? Bát niết bàn ngay hiện tại. Thập địa 

Bồ  Tát  chứng  được  rồi.  Chúng ta  ở ngay  trước  mặt  không  nhận  thức được, mê  mất  tự 

tánh. Thập  địa  Bồ  Tát  hạ  phẩm  tịch  diệt nhẫn, Đẳng  giác  Bồ Tát  trung  phẩm  tịch diệt 

nhẫn,  Diệu  giác  Phật  quả  thượng  phẩm  tịch  diệt  nhẫn.  Chúng  ta  tin  rằng  chư  Bồ  Tát 

trong mười phương thế giới nghe đến danh hiệu của A Di Đà Phật, đích thực là có thể 

nói từ Sơ tín vị đến Diệu giác vị tất cả đều có, đẳng cấp của Bồ Tát không giống nhau, 

nghe đến danh hiệu A Di Đà Phật chắc chắn giúp họ nâng cao. 

Xem  tiếp  Trí  Độ  Luận  có  câu,  Trí  Độ  Luận  Ngũ  Thập,  nó  có  100  quyển,  trong 

quyển thứ 50. Vô sanh pháp nhẫn là trong thật tướng chư pháp bất sanh bất diệt, tín thọ 

thông đạt, vô ngại bất thoái, đó gọi là vô sanh nhẫn, thực sự là chân tướng sự thật. Chư 

pháp là tất cả pháp, tức ngay hiện tại, ngay ở trước mắt, tất cả pháp này vốn không sanh 

diệt. Chúng ta hiện nay nhìn thấy dường như là có sanh diệt, là chúng ta nhìn hoa mắt rồi, 

nhìn sai rồi. Trên thực tế không có sanh diệt, đây là trong thật tướng các pháp. 

Bốn chữ dưới đây là ý nghĩa của nhẫn. Quí vị tin rồi, quí vị không hoài nghi, quí 

vị tin tưởng. Tất cả pháp không sanh không diệt, quí vị chấp nhận, quí vị thông đạt, quí 

vị hiểu rõ rồi. Đạt là hiểu rõ một cách triệt để, không còn  mảy  may nghi hoặc nào cả. 

Thông đạt tự nhiên liền không có chướng ngại. Sự quan sát của quí vị không có chướng 

ngại,  sự  thấu  suốt  của  quí  vị  không  có  chướng  ngại,  ngôn  thuyết  của  quí  vị  không  có 

chướng ngại, hành sự của quí vị cũng không có chướng ngại, không thoái chuyển nữa, sẽ 

không thoái chuyển đến phàm phu nữa, không tin tưởng, không thể tiếp thu, mê hoặc, sẽ 

không  thoái  chuyển  đến  vị  thứ  này  nữa.  Đây  gọi  là  vô  sanh  nhẫn.  Cho  thấy  nhẫn  này 

chính là “tín thọ thông đạt, vô ngại bất thoái”, đây là nhẫn. 

Lại Trí Độ Luận Thất Thập Tam viết, vẫn là trong Đại Trí Độ Luận. Vô sanh nhẫn 

cho đến vi tế pháp bất khả đắc, hà huống là lớn, đây gọi là vô sanh. Đắc vô sanh pháp 

này không làm không khởi các nghiệp hành, đây gọi là đắc vô sanh pháp nhẫn. Đoạn này 

nói rất hay. 

Vô sanh nhẫn cho đến vi tế pháp bất khả đắc, hà huống là pháp lớn! Vi tế là gì? 

Nhà Phật nói là vi của cực vi, là tất cả hiện tượng tinh thần và trạng thái nguyên thủy của 

hiện tượng vật chất. Đây gọi là pháp vi tế. Thế giới này hợp thành như thế nào? Phật tại 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        157/16 

Kinh Bát Nhã đã giảng qua, thế giới mà chúng ta cư trú đây là hợp thành như thế nào? 

Là vi trần tụ tập hợp thành gọi là vi trần tụ. Vô lượng vô số vi trần tụ tập lại với nhau, 

biến thành trái đất. Phật nói “nhất hợp tướng”. Nhất chính là vi trần, chính là vi của cực 

vi, tức ở đây nói là vi tế. Tụ tập chúng ta nhìn thấy rồi. Vi trần nhỏ quá chúng ta nhìn 

không thấy. Vô lượng vô biên vi trần tụ tập lại với nhau, chúng ta nhìn thấy rồi. Nhục 

nhãn của chúng ta rất không nhạy bén! 

Năm ngoái tôi ở Đài Loan chữa trị bệnh nha chu, đầu tiên không hiểu được bệnh 

nha chu là gì, nhưng răng và lợi giữa đó có một giới tuyến, có một đường viền màu đen 

đen, chúng tôi không hiểu được đó chính là bệnh nha chu. Chúng tôi không có cảm giác 

gì, hình như rất là bình thường vậy, đến lúc ăn cơm cảm giác không thuận tiện lắm. Bác 

sĩ  nha  khoa  vừa  xem  cho  tôi  đã  nói  đây  là  bệnh  nha  chu.  Hơn  nữa  bệnh  nha  chu  rất 

nghiêm  trọng. Ông  ấy  dùng  một  cây  kim,  ngay  giữa  những chiếc  răng  ở những đường 

đen đen đó khơi ra một tí, còn nhỏ hơn cả hạt mè đen, một tí ti thôi, khơi thứ đen đen đó 

ra, đặt lên kính hiển vi, ông ấy nối kính hiển vi với màn hình ti vi, để cho tôi nhìn trên 

màn hình về điểm đen đó, điểm đen đó là gì? Vi khuẩn. Nhiều ít? Đếm không xuể. Trên 

màn hình ti vi đầy rẫy, giống như ấu trùng vậy nó lúc nhúc trong đó. Ông ấy nói với tôi, 

Ngài xem, đây chính là một chút nơi răng ngài được khơi ra. Tôi sững người ra, trước 

nay chưa từng thấy qua. Tôi nói, ông phóng to nó lên đến bao nhiêu lần? Ông ấy nói 

3600  lần. Chúng  tôi  nhìn  thấy  rồi  giống  như  ấu  trùng  vậy.  Vậy  mới  biết  thật  đáng  sợ. 

Răng đó chỉ khơi ra một tí ti đã khiến chúng ta nhìn thấy nhiều như vậy, trong răng của 

tôi đã ghê gớm vậy. Hóa ra nói bệnh nha chu của tôi rất nghiêm trọng tôi cũng không tin. 

Làm cho tôi nhìn thấy như vậy tôi thực sự tin rồi. Ông ấy nói những vi khuẩn này ăn hết 

chân răng của Ngài rồi. Cho nên răng của Ngài bị lung lay, ăn hết một nửa rồi răng vẫn 

còn dùng được, ăn hết rồi thì bắt buộc phải thay răng. Những vi khuẩn này phải chăng là 

nhỏ nhất? Không phải. Vi khuẩn này là pháp vi tế tụ tập lại, không phải thực sự là cực tế 

vi. Một cực tế vi, chính là Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta, một khảy móng tay có 320 ức 

trăm ngàn niệm, khảy móng tay có 320 ức trăm ngàn niệm. Người Trung Quốc tính ra là 

320 triệu, đơn vị là triệu, 320 triệu. Trong một khảy móng tay, có 320 triệu pháp vi tế. 

Đây  là  nói  về  pháp  vi  tế.  320  triệu  pháp  vi  tế  tụ  tập  mới  là  một  cái  khảy  móng  tay. 

Chúng ta phải tỉ mỉ để quan sát. Trong một giây, một giây nếu như có thể khảy năm lần, 

một khảy móng tay này chính là một phần năm của một giây. Tình hình mà quí vị nhìn 

thấy trong đó có 320 triệu. Quí vị làm sao mà biết được? Đây là gì? Đây là tất cả hiện 

tượng nguyên thủy của vật chất, hiện tượng đầu tiên của nó, bất khả đắc rồi, hà huống là 

lớn. Lớn là gì? Nó tụ tập lại, tụ tập lại đến lúc lớn nhất liền trở thành trái đất. Trái đất là 

những pháp vi tế này tụ tập lại, trên trái đất tất cả những sanh vật bao gồm cả nhân loại, 

động vật, thực vật, sơn hà đại địa, toàn là những hiện tượng do pháp vi tế này tụ tập lại 

mà thành tựu. Pháp vi tế bất khả đắc, mà trái đất này khả đắc sao? Làm gì có đạo lý này? 

Cho nên 100 quyển Đại Bát Nhã kinh  nói với chúng ta rằng tất cả pháp đó là tất cả pháp 

trong khắp pháp giới hư không giới, vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc. Phật đem sự 

việc này nói đi nói lại cho chúng ta 22 năm, nói rõ cho chúng ta chân tướng sự thật này. 

Bất luận là hiện tượng vật chất cũng vậy, hiện tượng tinh thần cũng như vậy, hiện tượng 

tự nhiên cũng như vậy, nói tóm lại là một câu “phàm có hình tướng đều là hư vọng”, lục 

đạo phàm phu mê mất tự tánh, vọng tâm dụng sự, vọng tâm là tâm tình hời hợt, cho rằng 

những hiện tượng này là chân thật. Vậy là thiệt thòi nhiều rồi. Trong ba loại hiện tượng 

này, khởi tâm động niệm, nói năng hành động, vừa khởi tâm động niệm, vừa nói năng 

hành động, thì phiền phức đã đến rồi, làm cho nhất chân pháp giới biến thành thập pháp 

giới, làm cho thanh tịnh bình đẳng giác biến thành lục đạo luân hồi, biến thành tam đồ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        158/16 

địa ngục. Đây chính là nằm mộng, chính là ác mộng. Ác mộng kéo dài tương tục không 

gián đoạn. Nỗi khổ này liền phải chịu đựng. Nhưng đối với Phật Bồ Tát những vị đã 

nhìn thấu rồi, thì nỗi khổ này là chịu một cách oan uổng. Vì sao vậy? Nó không có, nó là 

tất cánh không bất khả đắc, tức giống như quí vị nằm mơ vậy, quí vị mơ đến địa ngục, 

quí vị đang ở địa ngục chịu khổ. Sau khi tỉnh lại rồi thì chỉ là một cơn ác mộng. Không 

có  việc  gì!  Thực  sự  giống  như  việc  này  vậy.  Trong  lục  đạo  niềm  vui  trong  ba  đường 

thiện là không, không phải là thật. Khổ nạn trong ba đường ác cũng là giả, cũng không 

phải là thật, phải nhìn thấu, phải buông bỏ, vậy là đúng rồi. 

Đây là Đại Trí Độ Luận quyển thứ 73 giải thích cho chúng ta: pháp vi tế bất khả 

đắc, hà huống là lớn, gọi là vô sanh. Đắc pháp vô sanh này, bất tác bất khởi các hành 

nghiệp, đây gọi là đắc vô sanh pháp nhẫn, cũng tức là nói, chân tướng sự thật này quí vị 

thực sự đạt được rồi, vấn đề của quí vị giải quyết được rồi, Vì sao vậy? Vì từ đây về sau 

không làm nữa. Bất tác ở đây là gì? Là không làm nữa, pháp bất thiện không làm nữa. 

Tham, sân, si, mạn, nghi không làm nữa. Vậy từ bi hỉ xả phải thì sao? Bồ Tát bố thí trì 

giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, bát nhã làm nữa không? Cũng không làm nữa. Nếu 

quí vị hiểu theo ý như vậy quí vị đang tạo nghiệp. Quí vị vẫn đang tạo nghiệp luân hồi 

trong ba đường ác. Quí vị không phải không làm, quí vị thực đang làm. Vậy chữ bất tác 

đó phải nói như thế nào? Không làm mà làm, làm mà không làm. Đây là Bồ Tát rồi. Bồ 

Tát có làm hay không? Làm. Quí vị xem chúng sanh có cảm, họ liền có ứng. Cần dùng 

thân gì để độ họ liền dùng thân đó. Cần dùng pháp gì để độ họ liền nói pháp môn đó. Họ 

không phải đang làm sao? Đang làm như thế nào? Đang làm họ thực sự lại không làm. 

Vì sao thực sự lại không làm? Họ hiểu được, tự tha và tất cả pháp đang được nói đều bất 

khả  đắc.  Cho  nên  nói  làm  mà  không  làm,  không  làm  mà  làm.  Họ  làm  là  tam  luân  thể 

không. Không làm cũng là tam luân thể không. Họ làm họ trú cảnh giới thật tướng. Thực 

sự là chân trí an trú nơi thật tướng lý thể vô sanh vô diệt mà bất động. Họ không làm, 

cũng là chân trí an trú nơi nơi thật tướng lý thể vô sanh vô diệt mà bất động, làm cũng 

vậy không làm cũng vậy. Đây mới gọi là thực sự đắc vô sanh pháp nhẫn, cho nên bất tác 

bất khởi các ác nghiệp, khởi mà không khởi, không khởi mà khởi. 

Phật  Thích  Ca  Mâu Ni  ba  ngàn  năm  trước  thị  hiện  tại  thế  gian  này, vô  khởi  mà 

khởi. Khởi những gì? Hưng khởi giáo dục Phật đà. Khởi chính là kiến lập. Giúp đỡ tất cả 

chúng  sanh  giác  ngộ.  Tất  cả  chúng  sanh  thông  thường  chúng  ta  thêm  hai  chữ,  tất  cả 

chúng  sanh  có  duyên,  vậy  vô  duyên  thì  sao?  Vô  duyên  cũng  là  có  duyên,  duyên  chưa 

thành thục. Có duyên là duyên thành thục rồi, vô duyên là duyên chưa thành thục, tất cả 

đều có duyên. Vì sao vậy? Vì tâm hiện thức biến. Quí vị làm sao mà nói không có duyên? 

Lý thể của tất cả chư pháp chính là tâm tự tánh thanh tịnh, cùng một tự tánh, cùng một 

tánh  thể. Trong  đại  kinh  thường  nói:  “ngoài  tâm  không  có  pháp, ngoài  pháp  không  có 

tâm”, pháp và tâm vĩnh viễn không tách rời nhau. Từ pháp mà nói là chúng sanh, từ tâm 

mà nói là Phật, Phật và chúng sanh có thể tách rời được sao? Phật là tự tánh Phật của quí 

vị, chúng sanh là tự tánh chúng sanh của quí vị. Lìa tâm tánh không có Phật, không có 

chúng sanh. Những thứ này đều là thật tướng của các pháp. Chúng ta phải học, phải học 

mọi  lúc,  học  mọi  nơi,  không  ngừng  học  tập.  Sáu  căn  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  sáu  trần 

chính  là  sự  việc  như  vậy.  Thực  sự  hiểu  rõ  rồi,  tâm  địa  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác, tâm 

bình đẳng sanh khởi rồi. Lúc này quí vị đã trú cõi Thật báo. Quí vị biết thật báo, phương 

tiện, đồng cư, một tức là ba, ba tức là một, cảnh giới không có thay đổi, phân biệt chấp 

trước của quí vị đang thay đổi. Cảnh giới là thật tướng, vĩnh hằng bất biến. Tùy theo sự 

phân biệt, chấp trước của quí vị mà biến đổi, thiên biến vạn hóa. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        159/16 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói “xuất sanh vô tận”, đó là thức đang khởi tác dụng. 

“Chu biến pháp giới, hàm dung không hữu”, đó là tánh đang khởi tác dụng, tánh là Phật 

tánh, thức là phàm phu tánh. Thánh phàm là một không phải hai. Nói cách khác, quí vị 

dùng tâm gì để xem, cảnh giới bên ngoài liền tùy theo tâm quí vị mà biến, cảnh tùy tâm 

chuyển. Nói đến cảnh giới nhỏ nhất chính là thân thể của chính mình. Thân thể chúng ta 

tình hình sức khỏe, diện mạo khác nhau, người xem tướng nói tất cả đều theo tâm mỗi 

người. Tướng mạo là tâm quí vị biến, ý niệm của quí vị đang thay đổi. Quí vị nếu như 

chịu tu hành cho đàng hoàng tướng mạo sẽ chuyển biến theo. Thông thường nói ba năm 

thực sự thay đổi một lần. Quí vị ngày ngày niệm A Di Đà Phật, sau ba năm tướng của 

quí vị  cũng giống  như  tướng  của  Phật, ngày  ngày  niệm  Quan Âm  Bồ  Tát, sau  ba  năm 

tướng của quí vị giống như tướng của Quán Thế Âm Bồ Tát. Tướng giống, thân thể cũng 

giống. Có thể có đồng học hỏi tôi, con niệm Phật mười mấy hai mươi năm rồi, tại sao 

tướng mạo vẫn không thay đổi? Có người nói con niệm Quan Âm Bồ Tát niệm cả đời rồi, 

tướng mạo vì sao không giống Quan Âm Bồ Tát. Đó là vì quí vị không biết niệm, cho 

nên niệm cả đời cũng không giống. Nếu như biết niệm sẽ không quá ba năm. Biết niệm 

là  như  thế  nào?  Không  biết  niệm  là  như  thế  nào?  Người  biết  niệm  không  hoài  nghi, 

không xen tạp, không gián đoạn, gọi là biết niệm. Người không biết niệm họ hoài nghi, 

họ có xen tạp, họ sẽ gián đoạn. Bản thân quí vị nghĩ thử xem đúng hay không? Quí vị 

phải chăng có hoài nghi? Phải chăng có xen tạp? phải chăng có gián đoạn? Đây là không 

biết  niệm.  Biết  niệm  thì  sẽ  thay  đổi,  không  biết  niệm  họ  sẽ  không  thay  đổi.  Có  người 

thực sự biết niệm, họ thực sự thay đổi. Chứng minh lời Phật nói ở trong kinh: “tướng tùy 

tâm chuyển” không sai tí nào. Thể chất của chúng ta cũng tùy tâm chuyển. Mở rộng ra, 

thì xã hội tùy theo tâm niệm của chúng ta mà chuyển; trái đất cũng là tùy theo tâm niệm 

chúng ta mà chuyển. Các nhà khoa học hy vọng tổng nhân khẩu trên trái đất, chỉ cần căn 

bậc hai  của  một  phần trăm  thôi, tức khoảng  8000  người, 8000  người  thực sự  biết, biết 

niệm, không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn, liền có thể chẩn cứu được nguy 

cơ cho trái đất này. Đồng học Tịnh Tông  chúng ta, ai chịu phát tâm làm một trong số 

8000 người đó để chẩn cứu trái đất? Điều này phải có đại từ bi tâm, đại trí tuệ, đại từ bi, 

mới có thể làm được. Quí vị làm những việc tốt này người ta không hiểu quí vị, thậm chí 

còn sỉ nhục quí vị, phê bình quí vị đang làm những việc mê tín. Chúng ta không làm, thì 

trái đất này sẽ hỏng mất, ngày tận thế thực sự đến rồi. Chúng ta đã cứu cho họ, họ đã 

không cảm ơn, còn chà đạp chúng ta. Có cứu hay không? Phải cứu. Vì sao vậy? Chúng 

ta ở trong thái không cùng ngồi trên một chiếc thuyền, quí vị có biết không? Chúng ta 

không cứu, thì cùng chết hết thôi. Nói cách khác, người khác bất luận dùng phương thức 

gì, hủy nhục tôi, hãm hại tôi, tôi vẫn phải làm, tôi vẫn phải cứu họ, đây là Bồ Tát hạnh. 

Người ta chửi tôi không phải là con người, thực sự chúng ta là Bồ Tát không phải là con  

người. Vì sao vậy? Vì con người không làm được. Con người đều tự tư tự lợi, chỉ có Bồ 

Tát không có tự tư tự lợi. Bồ Tát quên mình vì người. Sao gọi là quên mình vì người? Vì 

Bồ Tát có thể đi, có thể trở về Thế giới Cực Lạc, có thể du hóa mười phương Phật sát. Vì 

sao phải ở trên trái đất? Vì nhìn thấy chúng sanh nơi này khổ quá, không nhìn thấy thì 

thôi,  nhìn  thấy  rồi  có  thể  không  giúp  họ  sao?  Có  lý  gì  lại  như  vậy?  Bất  luận  họ  làm 

những ác nghiệp gì, Bồ Tát biết được họ vốn đã là Phật, họ bản tánh vốn thiện, vì sao trở 

thành hư hoại rồi? Là họ học cho hư, bị hoàn cảnh làm cho ô nhiễm. Ngày nay trái đất là 

cả cái bể ô nhiễm lớn. Những thứ bất thiện nó đều đầy đủ hết. Trong cái bể ô nhiễm này 

có thể không bị ô nhiễm, đó là Thánh nhân, đó là Phật Bồ Tát, chứ không phải là phàm 

phu nữa. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        160/16 

Chúng tôi rất may mắn lúc trẻ gặp được thiện tri thức thực sự, đem chân tướng sự 

thật nói với chúng tôi. Chúng tôi có thể một đời này duy trì mà không bị ô nhiễm, chỉ là 

một phương pháp, mỗi ngày không rời kinh giáo. Tôi hiện tại học 60 năm rồi, nếu như 

mỗi tuần lễ tôi rời kinh giáo, bản thân tôi cảm thấy tôi không tự tin, tôi sẽ bị nhiễm ô. 

Quí vị liền biết trong môi trường này lực lượng nhiễm ô lớn biết bao, đáng sợ biết bao. 

Cổ nhân nói ba ngày không đọc sách thánh hiền thì mặt mày đáng ghét. Đó là thay đổi 

hình  dáng  rồi.  Sách  thánh  hiền  phải  ngày  ngày  đọc.  Một  tuần  lễ  không  đọc  thực  sự  là 

không vững vàng nữa! Từ đó chúng ta đã hiểu được rồi, không nên đi trách mắng người 

khác.  Vốn học  Phật được  rất khá, học  được  hơn  mười  mấy  hai  mươi  năm, bỗng nhiên 

thay đổi, quay lưng với Phật Pháp, đọa lạc vào tam đồ rồi. Có một số người nhìn thấy 

điều này cảm thấy kỳ lạ, cho là Phật Pháp không linh. Không phải vậy, không phải Phật 

Pháp không linh, khoảng thời gian trước đó họ chăm chỉ học tập, ngày ngày đọc kinh, 

ngày  ngày  niệm  Phật,  sau  này  gặp  duyên,  họ  đi  thao  tác  những  nghề  nghiệp  hiện  tại, 

nghề nghiệp hiện tại là vì gì? Vì kiếm tiền. Trước đây đặt Phật ở trên đầu, hiện tại lại đặt 

tiền lên  đầu, khác nhau  rồi. Họ đã thay  đổi tâm, là  sự  việc  như  vậy  đó. Chúng  ta phải 

hiểu được, chúng ta phải nhận biết rõ ràng. Họ có làm sai hay không? Không thể nói họ 

làm sai. Thế giới hiện tại, đích thực là xếp kim tiền lên vị trí số một rồi, Phật Pháp đặt 

vào cuối cùng, có hay không cũng được, chỉ quan tâm trước mắt, không lo chuyện sau 

này. Thực sự khế nhập Phật Pháp, thực sự nếm được pháp vị, người này để ý trước sau. 

Họ có thể nhìn thấy quá khứ, cũng có thể nhìn thấy tương lai, rõ ràng thấu đáo, sáng suốt 

minh  bạch.  Một  ngày  cũng  không  thể  xa  rời  Phật  Pháp.  Ai  dạy  chúng  ta  vậy?  Mười 

phương chư Phật Như Lai. Quí vị xem đức Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa tại thế, có 

ngày nào không dạy học, ngày nào không thuyết pháp! Phật A Di Đà ở Thế giới Cực Lạc, 

Ngài có ngày nào không tiếp dẫn chúng sanh, ngày nào không giảng kinh thuyết pháp! 

Các Ngài thị hiện cho chúng ta, thực sự là “đạo là vậy, không có giờ khắc nào xa rời”, 

một phút một giây đều không có xa rời, đây gọi là Như Lai, đây gọi là Diệu giác. Ngài 

làm ra để cho chúng ta xem, để cho chúng ta lãnh hội, để cho chúng ta học tập. Người 

biết học hiệu quả lớn lao, cũng làm tấm gương tốt cho đại chúng, người không biết học 

tập sẽ đọa lạc tam đồ, họ còn phải chịu khổ báo. Vì sao vậy? Vì nghiệp chướng tập khí 

rất nặng, đến ác đạo để tiêu nghiệp chướng. Cho nên quí vị thực sự hiểu thấu, đã hiểu rõ 

ràng rồi, ác đạo không phải là nơi xấu xa. Chúng ta đời trước đời nay tạo tác những ác 

nghiệp đó, ác nghiệp không tiêu trừ, quí vị không thể thành Phật đạo. 

Kiến tư phiền não không đoạn, không thể ra khỏi lục đạo luân hồi. Cho nên vãng 

sanh  đến  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  vẫn  là  phải  tiêu  nghiệp  chướng,  vẫn  còn  phải 

đoạn phiền não. Chỉ là đổi một môi trường khác, đổi một môi trường tu học. Chúng ta ở 

thế giới ta bà, thế giới phương khác, vô lượng kiếp đến nay tạo tác những nghiệp chướng 

này, đến thế giới tây phương Cực Lạc cách tiêu trừ thế nào? Nợ nghiệp làm sao mà trả? 

Đến thế giới tây phương Cực Lạc ngày ngày thân cận Phật Đà, quí vị không xa rời Phật 

A Di Đà. Làm thế nào để trả nợ nghiệp cho chúng sanh? Chúng sanh có cảm, quí vị liền 

có ứng. Quí vị tuy phiền não tập khí chưa đoạn, quí vị có Phật A Di Đà bổn nguyện oai 

thần gia trì, quí vị là A Duy Việt Trí Bồ Tát, cho nên quí vị có năng lực, trong thập pháp 

giới bất cứ trong một pháp giới nào, quí vị có thể giúp chúng sanh hữu duyên phá  mê 

khai ngộ, lìa khổ được vui. Phương pháp tiêu trừ nghiệp chướng này, phương pháp trả 

nợ và ở thế giới Ta bà khác nhau rất xa, không phải không trả, không phải không báo, 

phương thức báo khác nhau. Đây là điều chúng ta không thể không biết. Thực sự quí vị 

từ vô thỉ kiếp đến nay những nghiệp chướng này đều trả hết, trả sạch rồi. Nói với quí vị 

rằng quí vị thực sự là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Quí vị ở Thế giới Cực Lạc sanh cõi Thật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        161/16 

báo  trang  nghiêm.  Cho  thấy  thế  giới  Cực  Lạc  vẫn  là  phàm  thánh  đồng  cư  độ,  tam  bối 

cửu phẩm hướng thượng nâng cao, cao đến cõi phương tiện. Trong cõi phương tiện cũng 

là tam bối cửu phẩm, lại hướng lên trên nữa, lên đến cõi Thật báo. Phật A Di Đà gia trì 

quí vị là tại cõi đồng cư và cõi phương tiện. Đây là Phật A Di Đà gia trì, lúc đến cõi thật 

báo, đó là công đức của bản thân quí vị thành tựu. Đây là sự thù thắng vô cùng của thế 

giới tây phương Cực Lạc, có vị Bồ Tát nào lại không hi vọng đến! Tiêu nghiệp chướng 

là mỗi ngày nghe kinh nghe pháp tu sám hối. Trả nợ cũ là ứng hóa đến mười phương thế 

giới, giúp đỡ chúng sanh hữu duyên, phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. Tự hành và hóa 

tha không có chút chướng ngại nào. Mỗi ngày ngồi trước Phật A Di Đà bất động. Mười 

phương thế giới thì sao? Hóa thân để đi. Dùng ứng hóa thân để đi trả nợ. Quí vị nói xem 

vậy thù thắng biết bao, viên mãn biết bao, trả nợ cũ không chướng ngại bản thân tu hành, 

không  trở  ngại  bản  thân  nghe  kinh  nghe  pháp,  cũng  không  chướng  ngại  bản  thân  tu 

phước tu huệ. A Duy Việt Trí Bồ Tát có thể phân vô lượng thân, đồng thời, đồng xứ, dị 

xứ, đây là thần thông đạo lực không thể nghĩ bàn. Cho nên ở đây là nói: không khởi mà 

khởi, không làm mà làm. Tất cả những nghiệp hành này, có thượng cầu Phật đạo, có hạ 

hóa chúng sanh, thượng cầu Phật đạo viên mãn phước huệ của bản thân, hạ hóa chúng 

sanh đa phần đều là trả nợ cũ, hóa giải tất cả những oán thân từ vô lượng kiếp đến nay, 

vậy mới có thể viên mãn thành Phật. Chưa hiểu rõ ràng quí vị chỉ ở tại Bồ Tát vị, quí vị 

không thành Phật được. Thành Phật nhất định phải làm cho rõ ràng, cho thấu đáo. 

Chúng ta xem tiếp Đại Thừa Nghĩa Chương Thập Nhị viết, ở đây nói “lý tịch bất 

khởi”, lý là nói tự tánh, tịch diệt bất khởi, gọi là vô sanh. Huệ an thử lý gọi là vô sanh 

nhẫn.  Trí  tuệ  khai  mở  rồi,  vẫn  là  trí  tuệ  trong  tự  tánh,  an  nơi  lý  vô  sanh.  Lý  vô  sanh 

chính là tịch diệt thanh tịnh tịch diệt, an thủ tự tánh chính là vô  sanh nhẫn. Tự tánh là 

thanh tịnh tịch diệt, không khởi tâm, không động niệm. Nếu như câu nói này nghe vẫn 

không rõ ràng, rất mơ hồ. Quí vị nên ghi nhớ một câu, sáu căn trong tất cả cảnh giới sáu 

trần, không khởi tâm không động niệm, chính là tịch diệt, chính là vô sanh pháp nhẫn, 

khởi tâm động niệm là sai rồi. 

Lại Lăng Nghiêm Kinh Trường Thủy Sớ Nhất viết: Trường Thủy Sớ tổng cộng có 

mười quyển, đây là quyển thứ nhất. “Liễu pháp vô sanh ấn khả quyết định, danh vô sanh 

nhẫn”. Ý nghĩa này dễ hiểu. Liễu là hiểu rõ, hiểu rõ tất cả pháp bất sanh. Ấn khả chính là 

khẳng định, là thừa nhận. Phật nói tất cả pháp bất sanh bất diệt, là thật không phải là giả. 

Tôi đồng ý, tôi thừa nhận, đây gọi là ấn khả. 

Người Trung Quốc ngày xưa và người nước ngoài không giống nhau. Người nước 

ngoài  trên  một số văn  thư  ký tên tức là  thừa  nhận, người  Trung  Quốc  ký tên chưa  đủ, 

phải đóng dấu, cho nên gọi là ấn khả. Sự khẳng định này cũng giống như chúng ta đóng 

con dấu xuống vậy, thừa nhận quí vị rồi. Gọi là ấn khả quyết định, đây gọi là vô sanh 

nhẫn. 

Đại Thừa Nghĩa Chương Thập Nhị viết: “Như Long Thọ nói”, đây là nói Bồ Tát 

Long  Thọ,  “sơ  địa  trở  lên  cũng  đắc  vô  sanh”,  hạ  phẩm  vô  sanh.  Hoặc  y  theo  Nhân 

Vương và Địa Kinh, Địa kinh này là Địa Trì kinh và Địa kinh.  “Vô sanh tại thất, bát, 

cửu địa”, trong Nhân Vương Kinh thất địa hạ phẩm, bát địa trung phẩm, cửu địa thượng 

phẩm, đây là vô sanh nhẫn. 

Bản kinh Tống Dịch viết: “nghe danh hiệu ta chứng vô sanh nhẫn thành tựu tất cả 

bình đẳng thiện căn. Trú vô công dụng li gia hạnh nên không lâu sẽ đắc a nậu bồ đề”. 

Vọng Tây giải thích rằng: đã nói là vô công dụng, biết là chứng đệ bát địa. Nên biết nhẫn 

thứ ba của bản kinh này tức là vô sanh pháp nhẫn của Kinh Nhân Vương. Hoặc y theo ý 

của sư Vọng Tây tức là đang ở bát địa vậy. Những lời này đều là chứng minh cổ đức đối 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        162/16 

với địa này, đắc ba loại nhẫn rốt cuộc là ở vị thứ nào. Rất nhiều vị Tổ sư Đại đức nói 

khác nhau, nhưng đại đa số đều khẳng định là bát địa Bồ Tát, vị thứ này đã tương đối 

cao rồi. 

Sư Vọng Tây nói, Ngài giả thiết một đoạn vấn đáp. 

Hỏi:  “Nhờ  lực  nghe  danh  há  lại  được  vô  sanh  sao?”  Ngài  hỏi  rất  hay,  chúng  ta 

cũng có nghi hoặc này. Ông nói nghe danh thì hiện tại chúng ta cũng đã nghe danh rồi, 

vậy phải chăng chúng ta cũng đắc bát địa rồi? Không có. Điều này rất hiển nhiên, Vì sao 

vậy? Họ trên đó là Bồ Tát, chúng ta không phải là Bồ Tát. Có lẽ cũng có người nói, tôi 

thọ Bồ Tát giới rồi tôi là Bồ Tát. Vậy quí vị hiện tại nghe được danh hiệu Phật A Di Đà 

phải chăng chứng đến Bát địa rồi? Từ đó có thể biết Vọng Tây hỏi đáp như vậy, là có ý 

rất sâu sắc ở đó. 

Đáp: “nhờ nguyện lực Phật”, tức là nguyện thứ 47, đây là nguyện lực của Phật. 

Nên Thập Trú Luận nói: Quá khứ vô số kiếp, có Phật hiệu Hải Đức, nay hiện tại mười 

phương  mỗi  mỗi thành chánh giác, đều từ phát nguyện này,  nghe danh nhất định làm 

Phật.  Câu  này  nói  nguyện  lực  không  thể  nghĩ  bàn.  Có  thể  giảng  thông  không?  Có  thể 

giảng thông được. Đức Phật này là Hải Đức Phật, là quá khứ vô lượng kiếp về trước có 

một Đức Phật như vậy. Đức Phật này hiện tại, kim hiện tại thập phương. Kim là ngày 

nay, hiện là thị hiện. Ngày nay Ngài thị hiện trong mười phương thế giới thành Phật. Các 

đắc thành chánh giác, Ngài thị hiện hóa thân, Ngài có thể hóa vô lượng thân, tại mỗi thế 

giới  thị  hiện  thành  Phật.  Thị  hiện,  chư  vị  nên  biết  phải  có  nhân  duyên.  Chúng  ta  luôn 

phải  ghi  nhớ  một  câu  nói:  “Phật  không  độ  chúng  sanh  vô  duyên”,  chúng  ta  và  Phật 

không có duyên, Ngài sẽ không hiện ra trước mắt chúng ta. Ngài hiện ra trước mặt ta, ta 

cũng không để ý đến Ngài, không có duyên mà. Trong Phật Pháp rất coi trọng chữ duyên 

này. Tất cả sự sanh khởi của các pháp, có nhân có duyên mới có quả. Nhưng Phật không 

gọi nó là nhân sanh mà gọi nó là duyên sanh. Vì sao vậy? Bởi vì nhân thì tất cả chúng 

sanh mỗi mỗi đều đầy đủ, điều này quí vị nên biết, tất cả chúng sanh đều có nhân thành 

Phật, tất cả chúng sanh cũng có nhân làm A tỳ địa ngục. Tất cả nhân đều có, làm trời, 

làm người, làm Bồ Tát, làm A la hán, làm súc sanh, làm ngạ quỷ, làm địa ngục. Nhân 

này đều có hết, giống như hạt giống vậy. Thức A lại ya cũng giống như nhà kho, trong 

kho đó thứ gì cũng có, có đủ. Nhân này, nhân nào gặp được duyên, quả báo thành thục 

trước.  Cho  nên  Phật  Pháp  không  nói  nhân  sanh,  mà  nói  duyên  sanh.  Trong  một  đời 

chúng ta, chúng ta nếu như gặp được Phật duyên, nhất định quả báo Phật thành tựu. Là 

sự  việc  như  vậy  đó.  Mười  phương  Bồ  Tát  nghe  danh  hiệu  Phật  A  Di  Đà,  Bồ  Tát  thì 

duyên Phật đó họ đã rất sâu sắc, lại gặp được Phật A Di Đà họ có thể không thành Phật 

sao?  Thành  Phật  như  thế  nào?  Niệm  Phật  vãng  sanh,  một  đời  thành  Phật.  Chính  là  sự 

việc  như  vậy.  Bồ  Tát  nếu  như  nghe  đến  Phật  A  Di  Đà  nhất  định  vãng  sanh,  họ  thông 

minh họ có trí tuệ, họ sẽ không buông bỏ duyên này, nhất định nắm bắt tốt họ sẽ thành 

công thôi, là đạo lý này vậy. 

Hải Đức Phật, hiện tại Ngài thị hiện thành chánh giác trong mười phương, đều từ 

đó  mà  phát  nguyện,  nghe danh định  tác Phật.  “Định tác  Phật”  này  chính là trong  Đại 

thừa thường nói: “vừa qua nhĩ căn vĩnh thành đạo chủng”. Quí vị nghe được danh hiệu 

của Phật Hải Đức, chủng tử Phật này ở trong tâm quí vị, lúc nào gặp được duyên nó liền 

khởi tác dụng. Ngài đã gieo hạt giống Phật xuống cho quí vị, là ý nghĩa như vậy. 

“Thượng  chi luận  chứng”, đoạn trên  có trích dẫn  những luận chứng  này.  “Diệu 

hiển tha lực, Phật nguyện gia bị, sử văn danh giả chứng vô sanh nhẫn, định đương tác 

Phật”. Cho nên các vị đồng học học Phật, nhất định phải phát tâm này, tức là nói giúp đỡ 

tất cả những người không học Phật gieo hạt giống Phật. Chủng tử này làm sao mà gieo? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        163/16 

Chúng  ta  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  họ  nghe  được  vậy  là  gieo  được  chủng  tử  rồi. 

Chúng ta trên thân mang tượng Phật A Di Đà, họ nhìn thấy, chủng tử đã được gieo rồi. 

Trên tay chúng ta đeo một xâu chuỗi niệm Phật, họ vừa nhìn thấy xâu chuỗi họ liền nghĩ 

đến đây là Phật giáo, vậy là chủng tử Phật đã được gieo xuống rồi. Giờ giờ khắc khắc ở 

khắp mọi nơi quí vị phải biết, quí vị giúp đỡ rất nhiều rất nhiều người thành Phật. Quí vị 

làm sao mà không thành Phật được! 

Năm xưa, nói lời này cũng khoảng hơn 40 năm về trước. Tôi tham gia hội thảo 

Phật học của đại học và chuyên khoa của thầy Lý ở Đài Trung, sau đó tôi cũng tham gia 

pháp sư Đạo An tổ chức tại Đài Bắc, hội Trung Quốc Phật Giáo tổ chức đại chuyên Phật 

học giảng tòa, giảng tòa đó tổ chức rất thành công, chủ nhật hàng tuần đều lên lớp, buổi 

sáng dạy ba tiếng đồng hồ, buổi chiều ba tiếng đồng hồ, thật không dễ. Đài Loan từ Tân 

Trúc đến Cơ Long những trường học trong khu vực này đều tham gia giảng tòa, sinh 

viên đại học chuyên khoa cũng hơn 180 người, tôi dạy số học sinh này, quí vị phải giúp 

đỡ họ, tất cả những đồng học đều gieo chủng tử Phật cho họ. Cách gieo như thế nào? 

Không phải là quí vị đi học đều có  quyển tập sao? Quyển tập, quyển tập thông thường 

người ta đều ghi tên vào đó, tôi nói quí vị không cần viết tên vào, quí vị viết A Di Đà 

Phật, mỗi vị đồng học xem quyển tập này, A Di Đà Phật họ sẽ niệm một câu, A Di Đà 

Phật đây là sách của quí vị. Người ta đã gieo được chủng tử Phật xuống rồi. Trên tay đeo 

một xâu chuỗi, không sợ bạn học cười, nói giỡn cũng không sao cả. Họ nhìn thấy, chủng 

tử  Phật  đã  gieo  được  hết  rồi.  Thầy  giáo,  học  sinh  trường  học  quí  vị  đều  đã  gieo  được 

chủng tử Phật. Quí vị ngày ngày đang gieo rắc, nên làm như vậy. Chư vị nên biết, giáo 

dục Phật Đà là giáo dục tôn giáo đúng với tên thật của nó, giáo dục tôn giáo là gì? Giáo 

dục  chủ  yếu, dạy  học  quan  trọng, giáo  hóa  tôn sùng, cửu  giới  chúng  sanh  cũng  không 

ngoại lệ, đều coi nó là giáo dục chủ yếu. Quí vị có thể đem thứ tốt như vậy giới thiệu 

cho  mọi  người,  đầu  tiên  giới  thiệu  cho  người  nhà  của  quí  vị,  giới  thiệu  cho  thân  bằng 

quyến thuộc của quí vị, giới thiệu cho bà con làng xóm của quí vị, giới thiệu cho xã hội, 

giới thiệu cho đại chúng, làm cho trong tâm họ có một chữ Phật là được rồi, có Phật A 

Di Đà thì càng tốt càng thù thắng. 

Niệm  Lão ở đây nói, trong Thập Trú Luận có một đoạn, đích thực là “diệu hiển 

tha lực, Phật nguyện gia bị”, người nào hiển thị xảo diệu được? Mỗi người chúng ta đều 

có thể làm được, hơn nữa tha lực mà mỗi một người chúng ta hiển thị, họ là Phật A Di 

Đà, nghĩa là chúng ta giới thiệu Phật A Di Đà cho mọi người, nguyện lực của Phật gia bị, 

“làm cho người nghe danh, chứng vô sanh nhẫn”, đây là Bồ Tát đã nhập Phật môn, “định 

đương  tác  Phật”,  những  chúng  sanh  chưa  nhập  Phật  môn,  đời  sau  nếu  như  gặp  Phật 

duyên nhất định làm Phật. 

“Hơn nữa nghe không phải chỉ là nghe”, sau khi nghe xong còn có việc, “tất năng 

khởi hành”. Bồ Tát có tam huệ văn tư tu, nghe danh nghĩ đến nghĩa, khai ngộ, tu hành, 

chứng quả, nhất định là từ nghe ở đây mà dẫn dắt đến. Ví dụ, Niết Bàn Sớ Nhị Thập viết: 

nếu nghe hai chữ thường trú, thì đời đời không đọa lạc. Đọa là đọa lạc vào ba đường ác. 

Thường trú là Phật. Chánh pháp thường trú, chánh pháp cửu trú, chánh pháp vĩnh trú. 

Đều có thể cảm nhận được thiện căn tương cảm, họ tiếp nối hành động tức không rời 

chánh  pháp.  Đương  nhiên  họ  sẽ  không  đọa  ba  đường  ác.  Nếu  như  ngày  ngày  nghe 

thường  trú,  ngày  ngày  tạo  ác  nghiệp,  họ  có  đọa  lạc  hay  không?  Vẫn  đọa  tam  đồ  như 

thường. Niệm Phật, người niệm Phật sẽ không đọa tam đồ sao? 

Tôi từng nói với quí vị rằng, tôi ở Đài Trung học kinh giáo với thầy Lý, học tập 

Đại Thế Chí Bồ Tát Viên Thông Chương, tôi chọn bản của đại sư Quán Đảnh, người 

sống  vào  thời  đại  Càn  Long,  chú  giải  của  ông  ấy.  Bởi  vì  Đại  Thế  Chí  Viên  Thông 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        164/16 

Chương rất ít người viết chú sớ. Chú giải của đại sư được thu thập vào trong Tục Tạng 

Kinh , phân lượng rất lớn, Lăng Nghiêm Kinh Thế Chí Viên Thông Chương Sớ Sao, tôi 

học bản này. Bản này trang cuối cùng, Đại sư Quán Đảnh nói với chúng ta, người niệm 

Phật có 100 loại quả báo, đoạn mở đầu thứ nhất người niệm Phật đọa địa ngục, biến ngạ 

quỷ, biến súc sanh, tôi nhìn thấy vô cùng kinh ngạc. Niệm Phật có không tốt đi nữa cũng 

không đến nỗi đọa A tỳ địa ngục. Người niệm Phật làm sao câu đầu tiên lại là đọa A tỳ 

địa ngục? Bản khai thị của đại sư Quán Đảnh từ đọa A tỳ địa ngục, cho đến vãng sanh 

Thế giới Cực Lạc thượng phẩm thượng sanh. Đó là  điều thứ 100. Điều đầu tiên nói đọa 

A tỳ địa ngục, tôi vô cùng kinh ngạc, nghi hoặc, đem đi thỉnh giáo với thầy giáo. Thầy 

giáo vừa xem xong nói đây là vấn đề lớn, tôi không thể nói cho một mình ông, lúc giảng 

kinh tôi sẽ nói với mọi người. Nếu như quí vị ngày ngày niệm Phật, còn làm việc tham, 

sân, si, mạn, còn làm việc tổn người lợi mình, đặc biệt là tâm tật đố phá hoại Phật Pháp, 

chướng ngại cơ duyên nghe pháp của chúng sanh, tội này đọa A tỳ địa ngục. Trong kinh 

Phật nói, giết người tội nhỏ, giết người là giết thân mạng con người, tội này rất nhỏ, nếu 

đoạn pháp thân huệ mạng của con người tội này mới lớn, nhất định là A tỳ địa ngục rồi. 

Sau này chúng ta nhìn thấy, Di Lặc Bồ Tát Sở Vấn Kinh, cũng gọi là Phát Khởi 

Bồ Tát Thù Thắng Chí Lạc Kinh. Trong kinh nói với chúng ta, nêu một ví dụ về sự thật, 

hai pháp sư giảng kinh thuyết pháp, thính chúng rất đông, cúng dường cũng rất nhiều, 

ngoài ra cũng có vài tỳ kheo, sanh khởi tâm tật đố, ác ý phá hoại, phá hoại ở trong tín 

chúng. Nói hai pháp sư này giảng kinh rất hay, nhưng không giữ thanh quy, không giữ 

giới luật, không có phẩm đức, thính chúng nghe xong rồi liền giải tán mất. Về sau nhóm 

hủy báng tạo thị phi sanh sự này bị đọa A tỳ địa ngục, sau khi ra khỏi địa ngục trở thành 

ngạ quỷ, trở thành súc sanh.  Cuối cùng nghiệp chướng tiêu hết trở lại nhân gian, đời đời 

kiếp kiếp ngu si, không có trí tuệ. Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Lạc Kinh, kinh này 

dường như tôi nhớ tôi đã giảng qua ba lần rồi. Ngoài ra một kinh đề khác là Di Lặc Bồ 

Tát  Sở  Vấn  Kinh  là  một  bộ  kinh  nhưng  có  hai  kinh  đề  khác  nhau.  Cho  nên  phá  hoại 

chánh pháp, phá hoại cơ duyên nghe pháp của chúng sanh, tội này nặng hơn bất cứ tội 

nào khác. Quí vị không sanh địa ngục thì đến nơi nào? Đây là điều chúng ta không thể 

không biết. 

Đại Thế Chí Bồ Tát Viên Thông Chương Sớ Sao, trang cuối cùng có thể đem in 

riêng nó thành một chương riêng để phát hành. Đặc biệt để cho mọi người cảnh giác đến, 

niệm Phật phải học Phật. Niệm Phật không thể làm trái với giáo huấn của Phật Đà. Đó là 

dựng  chiêu bài  Phật Giáo để  mà  diệt  Phật  Pháp vậy. Tội  đó  càng nặng  thêm. Cho nên 

biết pháp phạm pháp tội nặng thêm một bậc. Làm sao có thể làm những việc hồ đồ này 

được? Đây là điều chúng ta không thể không biết. 

Đời đời không đọa lạc đó là nghe thường trú, họ sẽ không rời thường trú. Trong 

tâm họ thường có thường trú. Nghe Di Đà không rời Di Đà, tâm tâm niệm niệm thường 

có Di Đà. Họ đương nhiên không đọa địa ngục, không đọa tam đồ. Thực sự phát nguyện 

vãng sanh Tịnh Độ nhất định được sanh. 

Dưới đây nói, nghe có nhiều loại. Nếu có thể tư duy sâu sắc như nói hành giả, đời 

đời không đọa lạc. Mấy câu nói này rất hay, nói ra được những nguyên nhân làm cho 

không đọa lạc. “Ý là sau khi nghe xong có thể tư duy sâu sắc”, đem tất cả những đạo lý 

nghe được, phải nghiên cứu rõ ràng, phải nghiên cứu thấu đáo, “và như thuyết tu hành”, 

còn phải như giáo tu hành. Họ hướng dẫn chúng ta, chúng ta thực sự biến thành tư tưởng 

hành vi của chính mình, “làm cho có thể được lợi ích đời đời không đọa lạc”, như vậy 

mới có thể đạt được. Cho thấy một chữ “văn” ý nghĩa của nó kiêm cả tín thọ, không phải 

chỉ nghe qua tai mà thôi. Ý nghĩa này chúng ta phải hiểu, không chỉ một lần nghe qua tai 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        165/16 

là xong. Đó chỉ là một lần nghe qua nhĩ căn vĩnh viễn là hạt giống đạo. Trong một đời 

này đạt không được lợi ích, bắt buộc sau khi nghe xong phải tin tưởng, sau khi tin rồi 

phải  hiểu  cho  được,  sau  khi  hiểu  rồi  phải  tiếp  thu  được,  sau  khi  tiếp  thu  phải  có  thể 

phụng hành, sau khi phụng hành phải có thể không thoái chuyển, thì quí vị mới thực sự 

đạt được lợi ích. Nếu như hành rồi vài năm lại thoái chuyển, nhìn thấy thế giới muôn 

màu này, tài sắc danh thực thùy lại động tâm, vậy thì quí vị mất tất cả rồi, công phu quí 

vị mất hết rồi. Vậy thì đáng tiếc quá, thực sự đáng tiếc! Quí vị vốn có thể một đời thành 

Phật. Hiện tại quí vị một đời tạo ra là nghiệp tam đồ. Nếu như có thể nhìn thấy tầng thứ 

này, làm sao họ cam tâm chịu đọa lạc? Làm sao chịu tham lam  một chút danh văn lợi 

dưỡng trước mắt, mà đến tam đồ chịu khổ báo thời gian dài như vậy? Đây không phải là 

việc mà một người thông minh muốn làm. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  cuối  cùng.  Niệm  Tổ  đã  làm  một  kết  luận  ở  đoạn  này. 

“Nhất nhị tam nhẫn trong nguyện văn này, kỳ thật là ba loại nhẫn trong phẩm Bồ đề đạo 

tràng thứ 15 của bản kinh này”. Sau bản kinh này đức Thế Tôn dạy cho chúng ta về nhất 

nhị tam nhẫn. Một là âm hưởng nhẫn, hai là nhu thuận nhẫn, ba là vô sanh pháp nhẫn, 

tương ưng với nguyện văn. Thực sự mà nói, Phật Thích Ca Mâu Ni giải thích cho chúng 

ta rồi, giải thích rất rõ ràng. 

Vô Lượng Thọ Kinh Sao Ngũ viết, ngũ là quyển thứ năm. Trong chú giải này, ba 

loại  nhẫn  nói  rất  đơn  giản,  dứt  khoát.  Thứ  nhất  là  âm  hưởng  nhẫn, nhờ  âm  hưởng  mà 

ngộ giải chân lý vậy. Chúng ta liền biết âm hưởng nhẫn là ngôn giáo, giảng kinh dạy học. 

Bởi vì nghe giảng nghe kinh mà ngộ giải, dần dần khai ngộ rồi, hiểu rõ ràng, sáng suốt 

rồi. Bồ Tát Văn Thù trong Hội Lăng Nghiêm nói: thử phương chân giáo thể, thanh tịnh 

tại  âm  văn”.  Đức  Thế  Tôn  49  năm  dùng  âm  thanh  thuyết  pháp.  Khổng  Tử  tại  Trung 

Quốc  dạy  học  năm  năm  cũng  dùng  âm  thanh,  không  có  văn  tự,  không  có  bản  thảo, 

không có giảng nghĩa, hoàn toàn là dùng ngôn ngữ. 

Thứ hai là Nhu thuận nhẫn, huệ tâm nhu nhuyến, có thể tùy thuận chân lý. Vậy là 

đắc thọ dụng rồi, đem những kinh đã nghe được, giáo đã nghe được, thực tiễn vào trong 

cuộc sống hằng ngày của chính mình, biến thành chuẩn tắc tư tưởng nhân sanh, kiến giải, 

ngôn ngữ, hành vi của chúng ta, họ làm được rồi. Chính là câu thứ ba của tứ đức trong 

Hoàn Nguyên Quán  nói- “nhu hòa chất trực”. Họ làm được, làm được nhu hòa rồi, có 

thể hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Đây là gì? Là thân giáo, làm ra được rồi. 

Huệ tâm nhu nhuyến, đây chính là chất trực nhu hòa. Huệ tâm là chất trực, chân tâm. Có 

thể tùy thuận chân lý, chân lý là gì? Là tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả 

đắc.  Cho  nên  Bồ  Tát  hoan  hỷ  tùy  thuận  chúng  sanh  đến  như  vậy.  Chúng  sanh  tạo  ác 

cũng  tùy  thuận,  vì  sao  vậy?  Họ  tự  làm  tự  chịu.  Quí  vị  không  thể  khuyên  họ,  quí  vị 

khuyên họ họ cũng không tiếp thu, họ mê sâu quá rồi. Lúc này quí vị không cứu được họ 

nữa. Bắt buộc phải họ ở nơi ba đường ác, tiêu trừ cho hết những tội nghiệp của họ, tương 

lai họ lại được thân người, quí vị lại độ cho họ, họ sẽ tiếp thu. Khổ báo chưa chịu hết họ 

không  biết  hồi  tâm,  phải  chịu  đủ  khổ  báo  rồi  họ  mới  hồi  tâm,  họ  mới  có  thể  tiếp  thu. 

Điều này trong lúc dạy học không thể không biết. Cho nên duyên chưa thành thục quí vị 

dạy họ cũng vô ích. 

Ngày nay thế giới này khổ như vậy tai nạn nhiều như vậy, Phật Bồ Tát vì sao lại 

không đến? Quí vị đã hiểu được rồi. Đến rồi thì sao? Cũng vô ích. Không những không 

thể tiếp thu, tội nghiệp họ tạo càng nặng thêm, họ hủy nhục quí vị, nói quí vị là mê tín. 

Bắt buộc phải như thế nào? Bắt buộc phải thực sự xuất hiện tai nạn, trong tai nạn chịu 

đau khổ cùng cực rồi, sau đó quí vị đến cứu tế họ, quí vị đến giúp đỡ họ, họ cảm ơn quí 

vị, quí vị nói với họ, họ mới biết hồi tâm. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        166/16 

Dạy học, nhà Phật nói là khế cơ. Quí vị nếu khế hợp với cơ duyên chúng sanh, thì 

pháp của quí vị là tốt, không khế cơ thì hiệu quả sẽ ngược lại. Khế lý không khế cơ tuy 

là chánh pháp cũng vô ích. Khế cơ không khế lý đó là tà pháp, không phải là chánh pháp. 

Nhưng tất cả chúng sanh họ muốn học tập, họ muốn học, vui lòng tiếp thu. Tham, sân, si, 

mạn,  nghi  đây  không  phải  là  chánh  pháp.  Ngày  nay  con  người  trên  toàn  thế  giới  đều 

phụng hành, đều cho rằng đó là chánh pháp. Tham lam tài sắc danh thực thùy, không kể 

bất kỳ thủ đoạn nào, đạt được rồi là cao, làm cao, đạt được rồi người này có bản lãnh, 

đạt được rồi họ mới được gọi là trí tuệ, người ta xưng tán họ, không ngờ rằng hiện tại họ 

đạt được, đời sau quả báo ở tam đồ, cũng đạt được rồi, đạt được quả báo tam đồ. Ngày 

nay đạt được nhân tam đồ thành công rồi, tương lai quả báo tam đồ thành thục, họ làm 

những việc này, quí vị nói xem đáng sợ biết bao! 

Thứ ba vô sanh pháp nhẫn, chứng thật tánh của vô sanh, mà ly các tướng, là ngộ 

đạo chí cực vậy. Đây là nói cao nhất rồi, đây là Pháp thân Bồ Tát. 

Ba  loại  nhẫn  này,  trong  phẩm  thứ  mười  lăm  bình  luận  tường  tận  về  nó.  Ba  loại 

nhẫn  này  ở  đoạn  sau.  Phẩm  này  là  phẩm  thứ  sáu.  Trong  phẩm  thứ  15  nói  đến  ba  loại 

nhẫn này, sẽ thuyết minh tường tận hơn. 

Cho nên Phật Pháp, chúng tôi một đời vĩnh viễn cảm ơn ơn của thầy giáo, không 

có thầy Phương Đông Mỹ nói với tôi, tôi vĩnh viễn sẽ không tiếp thu được, vĩnh viễn sẽ 

không tin tưởng. Tôi học triết học với Thầy, thầy đem kinh Phật ra nói với tôi, đây là 

đỉnh cao nhất của triết học trên toàn thế giới. Tôi cảm thấy vô cùng kinh ngạc. Thầy giới 

thiệu với tôi Phật Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới này. Triết 

học kinh Phật là đỉnh cao nhất của triết học toàn thế giới. Học Phật là sự hưởng thụ cao 

nhất  của  đời  người.  Chúng  tôi  niệm  niệm  không  thể  quên  được  ân  đức  của  thầy  giáo. 

Chúng tôi trong đời này thực sự đạt được sự hưởng thụ cao nhất của đời người. Ai cho 

tôi vậy? Thầy giáo cho. Ngày nay các đồng học chúng ta mọi người đều đã đạt được rồi, 

đều là ân đức của thầy giáo! Không có thầy giáo chúng tôi luôn cho rằng Phật giáo là tôn 

giáo, là mê tín, cũng không biết hai chữ tôn giáo này là nói như thế nào, cho rằng tôn 

giáo chính là đại biểu cho mê tín. Quí vị nói xem có oan uổng không? Có hồ đồ không? 

Đây là bản thân hồ đồ. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 



Tập 254 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 27. 01 .2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện – Úc Châu 

 

   Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 309, hàng thứ bảy từ dưới đếm lên, “đệ tứ thập bát, hiện 

chứng bất thoái nguyện”. Đây là nguyện cuối cùng của đại nguyện. 

Nguyện viết: “ư chư Phật pháp, bất năng hiện chứng bất thoái chuyển giả, bất thủ 

chánh giác”. Trong đây đặc biệt chú trọng chữ “chư” này, ư chư Phật pháp. Bất thoái 

chuyển là, công đức thiện căn đã tu được, càng ngày càng tăng tiến, không thoái thất nữa, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        167/16 

lược nói là bất thoái. Tiếng Phạn là A Bệ Bạt Trí, xem kỹ đoạn chú giải trước. Nên Bồ 

Tát hạnh nguyện khó phát dễ thoái. 

Theo Nhân Vương Kinh Bồ Tát tín vị của Biệt giáo gọi là Khinh Mao Bồ Tát, là 

thứ theo gió. 

Lại Nam bổn Niết Bàn viết: vô lượng chúng sanh phát tâm a nậu bồ đề, thấy một 

số trái duyên, nơi A nậu bồ đề liền làm động chuyển, như trăng trong nước, nước động 

liền động. 

Chúng ta xem ý nghĩa của đoạn này. Phật pháp thành tựu, từ lý mà nói đích thực 

là trong một niệm. Phàm phu một niệm giác ngộ liền viên thành Phật đạo. Một niệm giác 

ngộ có hay không? Rất có thể, nhưng niệm thứ hai họ liền mê, họ không thể duy trì. Duy 

trì đây là công phu. Nếu có thể duy trì được niệm niệm đều không thoái chuyển, người 

này đã thành Phật rồi. Có ví dụ này không? Có. Phật Thích Ca Mâu Ni đã làm cho ta 

một ví dụ này. Dưới cội bồ đề đêm thấy sao sáng đại triệt đại ngộ. Đó chính là một niệm 

giác. Một niệm giác, niệm niệm giác. 

Trong Thiền tông Trung Quốc, Huệ Năng đại sư đã làm cho chúng ta về ví dụ này. 

Năm Ngài 24 tuổi cũng là một niệm giác, niệm niệm giác, ngài không thoái chuyển nữa. 

Không  thoái  chuyển  này  là  nhất  thời  đốn  chứng  tam  bất  thoái.  Vị  bất  thoái,  hành  bất 

thoái, niệm bất thoái. Vì sao một niệm đó chúng ta không giữ được? Then chốt của vấn 

đề là ở đây vậy. Vì sao không giữ được? Vấn đề căn bản là sự nhận biết của chúng ta 

chưa đủ, cho nên phiền não tập khí không thể buông bỏ. Vấn đề ở đây, đều ở nơi bản 

thân. Di Đà Thế Tôn một nguyện này không thể nghĩ bàn, nguyện mười phương thế giới 

tất cả Bồ Tát nghe tên hiện chứng bất thoái. Từ bi vô cùng! 

Niệm Lão chú giải cho chúng ta. Bất thoái chuyển là công đức thiện căn tu được 

càng  ngày  càng  tăng  tiến.  Tăng  là  tăng  trưởng,  công  đức  tăng  trưởng,  thiên  căn  tăng 

trưởng, là việc tốt. “Không thoái thất nữa”, gọi là bất thoái, chính là tiếng Phạn nói A Bệ 

Bạt Trí. A Bệ Bạt Trí cũng là A Duy Việt Trí, là cùng một ý nghĩa. Về phần phiên dịch, 

dịch ra khác nhau, nguyên văn hoàn toàn tương đồng. Ý nghĩa của nó chính là bất thoái 

chuyển. Bất thoái chuyển này là ba loại bất thoái chuyển, mới vừa nói. Vị bất thoái, vị 

bất thoái lúc nào mới chứng đắc được. Bồ Tát Thập tín vị, sơ tín vị, tiểu thừa sơ quả Tu 

đà hoàn là vị bất thoái. Tuyệt đối sẽ không thoái đọa vào phàm phu. Họ là thánh nhân. 

Tuy chưa rời khỏi lục đạo, họ nhất định không bị đọa vào ba đường ác. Sau khi chứng 

đắc Tu đà hoàn, nếu như không có nhân duyên đặc biệt nào, cõi trời cõi người bảy lần 

qua lại, liền chứng quả A la hán. Bất luận thế gian này có Phật xuất thế hay không, có 

Phật  xuất  thế  họ  chứng  quả  Thanh  văn.  Không  có  Phật  xuất  thế  họ  chứng  quả  Duyên 

Giác. Đây là người thiện căn sâu dày. Dùng lời hiện đại của chúng ta để nói chính là 

giáo dục cắm rễ làm được tốt. Họ cắm rễ gì vậy? Là rễ để thành Phật. Rễ thành Phật là gì? 

Là buông bỏ kiến tư phiền não, vị bất thoái rồi. Từ Tu đà hoàn đến A la hán đều gọi là vị 

bất thoái. Phải chăng họ thực sự bất thoái chuyển? Họ cũng sẽ bị thoái chuyển, nhưng 

thấp nhất là họ thoái chuyển đến Sơ quả. Sơ quả thì sẽ không còn thoái thêm nữa, là giới 

hạn cuối cùng của họ rồi. Tiến tiến thoái thoái từ Sơ quả đến Tứ quả, Tứ quả đến Sơ quả. 

Vì sao lại bị thoái chuyển? Chúng ta xem dưới đây nói. 

“Cái dĩ Bồ Tát hạnh nguyện”, không phải nói là phát nguyện, nguyện phát rồi, sau 

khi phát rồi phải hành, phải làm cho được. Sự việc này “khó phát mà dễ thoái”. 

Theo Kinh Nhân Vương Bồ Tát tín vị của Biệt giáo, chú ý đây là Biệt giáo khác 

với  Viên  giáo, Bồ  Tát  tín vị  của  Viên  giáo  không  thoái  chuyển  nữa, họ  chứng đắc  bất 

thoái  chuyển  rồi. Biệt  giáo  phải  sơ  trụ,  Biệt  giáo  sơ  trụ  Bồ  Tát  tương  đương  với  Viên 

Giáo sơ tín vị Bồ Tát, cho nên tín vị Bồ Tát của nó gọi là Kinh Mao Bồ Tát, giống như 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        168/16 

lông vũ vậy, ở trong gió theo gió mà bay đi, “thứ bay theo gió”. Hiện tại chúng ta nói là 

không  tránh  khỏi  thử  thách.  Gặp  được  thiện  duyên  công  đức  thiện  căn  của  họ  tăng 

trưởng, gặp phải ác duyên họ liền thoái chuyển.  Đây là Biệt giáo tín vị Bồ Tát. 

Lại Nam bản Niết Bàn Kinh viết.  Niết Bàn Kinh có hai bản: Nam bản, Bắc bản. 

Đây là bản phiên dịch thời xưa, một bản là người Nam phương phiên dịch, một bản là 

người Bắc phương phiên dịch, một bản 40 quyển, một bản 36 quyển, phân lượng đều 

không ít. Trong kinh nói: “vô lượng chúng sanh phát tâm a nậu bồ đề”, tức là phát tâm 

bồ đề. “Kiến thiểu vi duyên”, tức là rất ít những loại duyên trái với ý niệm của quí vị, 

cũng  chính  là  nói  quí  vị  không  thích  những  duyên  này,  nơi  A  nậu  bồ  đề  liền  động 

chuyển,  tâm  quí  vị  động,  chúng  ta  nói  là  dao  động, lòng  tin  dao  động  rồi.  “Như  trăng 

trong  nước,  nước  động  tức  động”.  Trong  thế  giới  Ta  bà  này  thực  tình  mà  nói,  thiện 

duyên giúp đỡ chúng ta nâng cao thì ít, những nghịch duyên giúp chúng ta thoái chuyển 

thì quá nhiều quá nhiều. Thứ quí vị thấy được, thứ quí vị nghe được, thứ quí vị tiếp xúc 

được  toàn  là  thoái duyên,  đều  là  duyên  khiến  cho  quí vị thoái  chuyển.  Chúng  ta phải 

hiểu  được  chỉ  có  Phật  Bồ  Tát  giúp  chúng  ta  kiên  định  tín  nguyện.  Chúng  ta  có  muốn 

thân cận hay không? Phật Bồ Tát ở đâu? Phật Bồ Tát có mặt khắp nơi, Phật Bồ Tát có 

mặt  mọi  lúc.  Quí  vị  nói  tôi  không  nhìn  thấy.  Đó  là  do  quí  vị  không  có  trí  tuệ,  quí  vị 

không có tâm thanh tịnh. Quí vị nếu có tâm thanh tịnh, có trí tuệ, quí vị nhìn thấy Phật 

Bồ Tát rồi. Một câu A Di Đà Phật này là Phật, một câu Quán Thế Âm Bồ Tát là Bồ Tát, 

quí vị có biết hay không? Biết chứ. Quí vị niệm liền thanh tịnh, quí vị không niệm thì 

không thanh tịnh. Quí vị niệm Phật, Phật trong tâm của quí vị. Quí vị niệm Bồ Tát, Bồ 

Tát trong tâm quí vị, trong tâm có Phật Bồ Tát, thoái duyên sẽ không có nữa. Quí vị chỉ 

có tiến không có thoái, có phải là như vậy không? Lời này quí vị nghe hiểu được chứ? 

Nghe  hiểu  rồi,  nhưng  quay  qua  là  quên  mất.  Tâm  vẫn  là  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  xoay 

chuyển. Đây nguyên nhân là gì? Thân kiến chưa phá được, niệm niệm nghĩ đến thân thể 

ta, trong một đời một kiếp này, coi thân thể này nặng quá, không chỉ trong đời này, đời 

đời kiếp kiếp, con người chết rồi còn có thân trung ấm, họ cũng xem nó nặng quá. Cho 

nên  họ  vẫn  đang  thoái  chuyển,  vẫn  chưa  giải  thoát  được.  Không  biết  thân  này  là  giả, 

không biết thân này không phải là ta, quí vị xem trọng nó như vậy thì quí vị chịu thiệt 

thòi quá lớn rồi. 

Cái gì là ta? Nói với quí vị rằng Phật A Di Đà là ta, tâm ta là Phật A Di Đà, Phật 

A Di Đà là tâm ta. Quí vị thường thường đọc pháp sự tam thời hệ niệm, Thiền sư Trung 

Phong không phải đã nói như vậy rồi sao? Ngài nói không sai một chút nào. Quí vị đọc 

nhiều rồi. Được mấy người chịu thừa nhận mình là Phật A Di Đà, mình là Quán Thế Âm 

Bồ Tát, được mấy người thừa nhận? Quí vị không chịu thừa nhận, vậy thì còn cách gì 

nữa? Nếu quí vị thừa nhận cái đãy da thối này là ta, đây là nhân tố thứ nhất làm quí vị 

thoái chuyển rồi, nhân tố căn bản. Chúng ta nếu thực sự như hoằng nguyện của Di Đà 

Thế Tôn, Thế Tôn ở trong kinh giáo thường nói với chúng ta, khắp pháp giới hư không 

giới, là một tự tánh thanh tịnh viên minh thể, là một thể! Sanh Phật nhất thể, sanh Phật 

không hai. Sanh là chúng sanh, Phật là chư Phật. Di Đà là tổng đại biểu của chư Phật. 

Sáu căn trong cảnh giới sáu trần bị dao động, lúc này là gì? Lúc này gọi là mê, 

vừa động đã mê rồi. Phải làm thế nào? Nhanh chóng khởi lên, khởi lên chánh niệm, khởi 

lên chánh giác. Chánh niệm là gì? Chánh giác là gì? Chính là A Di Đà Phật. Nên nhớ, 

danh hiệu của chư Phật Bồ Tát chính là chánh giác, chính là chánh niệm. Cổ đức thường 

nói: “không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. Niệm là gì? Ý niệm tự tư tự lợi, ý niệm 

danh văn lợi dưỡng. Trong ngũ dục lục trần ý niệm khởi tham sân si mạn. Niệm khởi lên 

rồi liền tạo nghiệp luân hồi. Niệm vừa khởi lên, ý đang tạo nghiệp. Mở miệng thì miệng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        169/16 

tạo  nghiệp.  Hành  động,  thân  tạo  nghiệp.  Điều  này  rất  đáng  sợ!  Không  thể  không  biết. 

Cho nên “không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. Hai câu nói này là lời cảnh tỉnh vô 

cùng quan trọng. 

Người học Phật, đặc biệt là đồng học Tịnh Tông, niệm niệm không rời A Di Đà 

Phật, thành tựu bản thân. Niệm niệm không rời Quan Âm Bồ  Tát, cứu hộ chúng sanh, 

lúc giúp đỡ chúng sanh khổ nạn đó, thì quí vị là Quán Thế Âm Bồ Tát. Lúc buông bỏ 

công  việc  này  quí  vị  chính  là  Phật  A  Di  Đà.  Dùng  A  Di  Đà  Phật  thành  tựu  bản  thân, 

dùng Quan Âm Bồ Tát giúp đỡ người khác. Như vậy mới có thể hiện chứng bất thoái. 

Lại ví dụ viết. Đây là ví dụ trong kinh Phật đã nói. Thí như cá mẹ, có nhiều thai tử, 

thành tựu cá con. Cá, chúng ta biết cá sanh trứng rất nhiều rất nhiều. Nhưng trứng có thể 

trở thành cá con, cá con có thể trở thành cá lớn, cơ hội này rất nhỏ. Vì sao vậy? Trứng 

con cá khác đều bị cá ăn mất. Cá nhỏ bị cá to ăn mất. Đích thực là một ngàn cái trứng cá 

khó khăn lắm mới có một hai cái trưởng thành được. 

Lại “như cây Am la, hoa nhiều trái ít”. Phật nêu hai ví dụ này. Chúng sanh phát 

tâm, vẫn là vô lượng, nhưng sự thành tựu, ít không đáng nói. Nên nói trứng cá, hoa Am 

la. Bồ Tát sơ phát tâm, ba việc trong nhân nhiều, nhưng kết quả của nó ít. Đây là sự thật 

không phải là giả, chúng ta phải cảnh giác đến. 

Nay  tôi  cũng  đem  những  phương  pháp  này,  nói  ra  một  cách  vô  cùng  cụ  thể  để 

cúng dường cho mọi người. Quí vị tu Tịnh Tông, quí vị cầu sanh Tịnh Độ, chúng ta phải 

hòa thành một thể với Phật A Di Đà, tâm của ta là tâm Phật A Di Đà, thân của ta là thân 

của Phật A Di Đà, niệm của ta là niệm của Phật A Di Đà, niệm niệm không rời Phật A 

Di Đà, không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn. Đức Thế Tôn dạy: “chế tâm 

nhất xứ vô sự bất biện”. Chúng ta chế tâm nhất xứ chính là một câu thánh hiệu A Di Đà 

Phật này. Ta đem tâm để vào một nơi thì việc gì cũng giải quyết được. Học tập một đời 

chính là bộ kinh này, thường xuyên đọc bộ kinh này. Người mới học thì đọc tụng, đem 

một  bộ  kinh  đọc  cả  ngàn  lần,  thông  thường  là  có  thể  thuộc  lòng  được.  Nếu  chưa  thể 

thuộc lòng thì thêm một ngàn lần nữa, ba ngàn lần, bốn ngàn lần. Tôi ngày xưa đã từng 

gặp một người, ông ấy đọc 6000 lần, có thể đọc thuộc được, có quyết tâm! Một ngày đọc 

năm lần. Một năm 1500 lần. Ông  ấy đọc bốn năm như vậy.  Đây là học nó cho thuộc 

trước, sau khi đọc thuộc rồi, gọi là nhai kỹ, giống như ăn cơm vậy, không thể nuốt sổi. 

Nhai kỹ là gì? Mỗi ngày xem một đoạn Đại Kinh Giải này, tỉ mỉ mà xem, trong từng câu 

từng chữ có vô lượng nghĩa, quí vị đã thưởng thức kỹ pháp vị, mới thực sự thể hội được. 

Cổ đức đã nói một câu không sai chút nào: “thế vị sao đậm bằng pháp vị”. Thực sự nếm 

được pháp vị rồi, ngay ăn cơm ngủ nghỉ cũng quên hết. Bản thân tinh thần thể lực sung 

mãn, thực sự là thường sanh tâm hoan hỷ. Hoan hỷ là thọ dụng của bản thân, đồng thời 

cũng  hoan  hỷ  dạy  cho  người  khác.  Đây  chính  là  dùng  pháp  hỉ  của  chính  mình,  dùng 

pháp vị của chính mình cúng dường chúng sanh. Tuyệt đối không thể tham nhiều, tham 

nhiều phiền phức liền đến. Vì sao vậy? Chướng ngại hiện tiền. Tham nhiều quí vị liền 

thoái chuyển. Một môn thâm nhập sẽ không bị thoái chuyển. 

Lại Thập Trụ Bồ Tát Đoạn Kết Kinh trích dẫn, dưới đây trích dẫn một đoạn kinh 

văn: “Khi đó Xá Lợi Phất chúng Bồ Tát hội”. Nghĩa là đến pháp hội của đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni, những vị Bồ Tát đến tham gia pháp hội, nói với họ, đây là chuyện của bản 

thân ngài Xá Lợi Phất quá khứ đã tu tập. Ngài nói: “tôi xa xưa”, tôi vào thời quá khứ, 

“hoặc từ nhất trụ tiến đến ngũ trụ”, ở đây nói đến đều là Biệt giáo, tiến đến ngũ trụ. “Có 

khi thoái đọa đến sơ trụ”, lại thoái chuyển đến sơ trụ. “Lại từ sơ trụ đến ngũ lục trụ, cứ 

như vậy, trải qua sáu mươi kiếp, vẫn chưa thể đến bất thoái chuyển”. Xá Lợi Phất là đại 

đệ tử của Phật Thích Ca Mâu Ni, trong thập đại đệ tử Ngài xếp thứ nhất, Ngài tiêu biểu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        170/16 

cho trí tuệ, Mục Kiền Liên tiêu biểu cho thần thông. Đây là kinh nghiệm của Ngài. Trí 

tuệ  của  Xá  Lợi  Phất  là  số  một  không  phải  ngẫu  nhiên  mà  có.  Lúc  mới  tu  tập  ban  đầu 

cũng rất khổ, tiến tiến thoái thoái, giống như đánh giằng co vậy. Ngày nay chúng ta thoái 

chuyển, xem đoạn kinh văn này, quí vị sẽ không thấy lạ kỳ, trong tâm quí vị cũng có thể 

định lại được rồi. Vì sao vậy? tiến tiến thoái thoái là hiện tượng bình thường thôi. Quí vị 

ở địa vị phàm phu! Nhưng Xá Lợi Phất thời đó, không có nghe đến danh hiệu Phật A Di 

Đà. Duyên hiện nay của chúng ta siêu việt duyên của ngài rất nhiều rất nhiều rồi. Chúng 

ta  biết  làm  thế  nào  để  duy  trì  bất  thoái,  trong  tất  cả  thời, tất  cả  xứ,  tất  cả  cảnh  duyên, 

cảnh  là hoàn  cảnh  vật  chất, duyên  là  hoàn  cảnh nhân sự. Trong  hoàn  cảnh  vật  chất  có 

thuận cảnh, có nghịch cảnh. Trong hoàn cảnh nhân sự có thiện duyên có ác duyên. Bất 

luận là thiện ác thuận nghịch tâm của ta đều trú tại nơi Phật A Di Đà, vững vàng chắc 

chắn, vô cùng bình an, không bị ảnh hưởng. Nếu như không trú nơi Phật A Di Đà, một 

câu danh hiệu này quí vị sẽ giống như Xá Lợi Phất vậy, cũng tiến tiến thoái thoái. Không 

biết đến lúc nào quí vị mới có thể duy trì được bất thoái chuyển. Sự việc này chính ngay 

trong cuộc sống hiện tiền, không xa! 

Quí vị nghĩ xem chúng ta học Phật được bao lâu rồi? Có người học ba năm, bốn 

năm, có người học mười mấy năm, có người học hai mươi mấy năm, giống như tôi học 

Phật năm nay tròn sáu mươi năm rồi, có bị thoái chuyển hay không? Nếu như không có 

một  câu  A  Di  Đà  Phật  này,  thì  không  biết  đã  thoái  chuyển  đến  đâu  rồi.  Đích  thực  cổ 

nhân nói rất hay, tu hành như chèo thuyền ngược dòng, không tiến thì lùi. Tiến thì phải 

nắm chặt cái gì? Nắm chặt A Di Đà Phật. Phật A Di Đà ngay phía trước, theo sát ngay 

phía sau, tuyệt đối không thể để tách rời. Hiểu được đạo lý này quí vị sẽ không sợ nữa. 

Quí  vị  sẽ  vượt  xa  ngài  Xá  Lợi  Phất.  Nhưng  sanh  tín  tâm  đối  với  Phật  A  Di  Đà,  thật 

không dễ dàng. Thực sự là pháp khó tin vậy. Tôi có sự thể nghiệm sâu sắc, tôi cũng là 

một  phần  tử  tri  thức tiêu  chuẩn, nói  cho  hay  thì  đó  là  hiếu  học  nghe  nhiều, đây  là  nói 

nghe cho hay, hiếu học nghe nhiều, tuổi trẻ, thích quảng học đa văn. Thầy giáo tuy dạy 

tôi  “nhất  môn  thâm  nhập,  trường  thời  huân  tu”,  bản  thân  lại  thường  không  cam  tâm, 

không tình nguyện. Thế nhưng tôi vẫn tuân thủ nguyên tắc của thầy giáo, không phải là 

một trăm phần trăm. Tôi học một bộ kinh xong rồi, tiêu chuẩn mà tôi học xong chính là 

tối thiểu phải từ đầu đến cuối trên giảng tòa giảng qua một lần. Tôi dùng điều này làm 

tiêu chuẩn. Tôi lại học bộ thứ hai. Học một bộ, tôi không xem bộ thứ hai, tôi chỉ chuyên 

chú  vào  học  một  bộ. Thời  gian gần  đây,  chúng  ta  học  tập  Đại  Kinh  Giải, tôi  đặt  Kinh 

Hoa Nghiêm xuống rồi, không còn xem nó nữa, mỗi ngày chỉ đọc Đại Kinh Giải, “nhất 

môn thâm nhập, trường thời huân tu”. Chư Phật Bồ Tát, chư vị cổ đức hướng dẫn chúng 

ta, một đời chỉ học một bộ kinh. Tôi khẳng định, tôi thừa nhận, đây là lời giáo huấn chắc 

chắn chính xác. Tôi sáu mươi năm trước, nếu như kiên trì nghe theo lời giáo huấn của 

thầy giáo một trăm phần trăm, chăm chỉ tu học, nói cho quí vị rằng rất có thể tôi đã khai 

ngộ chứng quả rồi. Tức là đã giảm bớt lời giáo huấn của thầy giáo, hiện tại đã hoàn toàn 

hiểu rõ rồi. Quí vị nếu học theo tôi đi theo con đường của tôi, học sáu mươi năm, đến 

trình độ như tôi cũng coi như khá lắm rồi. Nếu như quí vị tuân thủ theo lời giáo huấn của 

Phật, Bồ Tát, thầy giáo, mãi mãi không thay đổi, tức là một bộ kinh học một đời như vậy, 

thì quí vị vượt qua tôi quá nhiều rồi, không chỉ mười lần, trăm lần. Đây đều là lời chân 

thật, tôi không có tâm tật đố, tôi hi vọng quí vị thực sự có thể vượt qua tôi. Dùng thời 

gian  bao  lâu?  Mười  năm,  mười  năm  chuyên  học  một  bộ  kinh,  Kinh  Vô  Lượng  Thọ, 

chuyên  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật.  Mười năm  của quí vị  không  chỉ vượt  qua tôi sáu 

mươi năm thôi đâu. Đây là thật. Tôi đi con đường vòng, không hi vọng quí vị lại đi trên 

con đường vòng tôi đã đi. Hi vọng quí vị đi con đường thẳng. Người người đều có thể 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        171/16 

vượt qua tôi thì Phật Pháp hưng thịnh rồi. Người người không bằng tôi, Phật Pháp sẽ suy 

diệt thôi. Tôi làm tiêu chuẩn cho mọi người. Tiêu chuẩn của tôi là tiêu chuẩn thấp nhất, 

không phải là tiêu chuẩn cao nhất. Đây là điều chư vị nhất định phải biết vậy. Tôi không 

phải nói lời khiêm tốn mà là nói lời chân thật đấy. Vì sao năm xưa không thể hoàn toàn 

tuân thủ lời giáo huấn của thầy giáo. Đó là tập khí. Tập khí này dùng lời hiện tại mà nói 

chính là thoái duyên. Nếu muốn không thoái chuyển, nhất định phải kiên trì. Thầy giáo 

yêu thương chúng tôi, thầy giáo không miễn cưỡng tôi, thực sự gọi là hằng thuận chúng 

sanh,  tùy  hỷ  công  đức.  Tôi  hi  vọng  đồng  học  Tịnh  Tông  chúng  ta,  trong  đời  này  phải 

hạnh phúc, phải tín ngưỡng Tổ sư Đại đức, đặc biệt là Tổ sư các đời của Tịnh Tông, vị 

gần đây nhất là Ấn Quang Đại sư, Tổ sư đời thứ 13. Nhất định phải biết trì giới, “giới là 

gốc của vô thượng bồ đề”. Vô thượng bồ đề chính là Phật A Di Đà. Giới là đại căn đại 

bản để thành Phật. Không có giới thì quí vị không có gốc. Bất luận là dụng công như thế 

nào, cho dù là “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, cũng không được. Vì sao vậy? 

Vì không có gốc. Trong bộ kinh này của chúng ta có gốc hay không? Có. Phẩm 32 đến 

phẩm 37, trong sáu phẩm kinh này là giới luật, nói rất tường tận, nói ngũ giới thập thiện, 

nghiệp nhân quả báo. 

Tịnh Tông học hội thành lập rồi, chúng tôi định ra một bản Khóa Tụng Sáng Tối, 

đã chọn đoạn kinh văn này làm thời công phu chiều, thời công phu sáng là phẩm kinh 

này, phẩm kinh thứ sáu- 48 nguyện. Thời công phu sáng là nguyện, thời công phu chiều 

chính là giới. Phẩm 32 đến phẩm 37, sáu phẩm kinh này nó không phải là đọc thuộc lòng, 

không  phải  là  giảng  giải,  mà  phải  từng  chữ  từng  câu  thực  tiễn  vào  cuộc  sống  thường 

ngày, trở thành lý niệm của chúng ta, trở thành hành vi chuẩn tắc của chúng ta. Điều này 

quan trọng! Mỗi ngày không thể đọc toàn kinh một lần thì ít nhất cũng đem phẩm thứ 

sáu này, và sáu phẩm sau, phẩm thứ sáu 48 nguyện, sáu phẩm sau bộ phận giới luật này, 

ít nhất phải đọc một lần. Gốc cắm chắc rồi, công phu không uổng, công đức của quí vị 

có thể thành tựu. 

Về mặt phước đức này, bởi vì thời đại này và ngày xưa khác nhau. Thời đại ngày 

xưa, tại Trung Quốc đế vương các triều đại giáo hóa, trách nhiệm này họ có thể gánh vác 

được, đó là gì? Là sự nghiệp của Bồ Tát. Dạy hiếu, dạy kính, dạy luân thường, dạy tứ 

duy bát đức, dạy người làm người tốt, làm việc tốt. Hiện tại xã hội này, toàn thể thế giới 

đều không dạy nữa, cho nên thực sự là thiên hạ đại loạn, vậy phải làm sao? Tôi cũng 

thường thường khuyên đồng học Phật môn, phải kiêm hành Bồ Tát đạo. Đó chính là phải 

chú ý giáo dục cắm rễ rộng khắp. Đệ tử quy, Cảm ứng thiên, Thập thiện nghiệp. Những 

năm lại đây, chúng ta từ trong điển tịch của mười tôn giáo khác nhau, trích dẫn kinh văn 

của họ, nội dung cũng là luân lý đạo đức nhân quả, giáo huấn về những phương diện này. 

Chúng  tôi  biên  tập  thành  một  quyển  sách  nhỏ  tên  là  Tôn  Giáo  Thế  Giới  Là  Một  Nhà. 

Quyển sách nhỏ này là giáo dục phổ thế, có thể giúp đỡ thế giới này hóa giải xung đột, 

khôi phục an định hòa bình. Chúng tôi hi vọng mỗi một người trên thế giới, không phân 

quốc gia, không phân chủng tộc, không phân tín ngưỡng, đều có thể hòa mục cư xử với 

nhau,  quan  tâm  lẫn  nhau,  chăm  sóc  lẫn  nhau,  hợp  tác  với  nhau.  Làm  cho  xã  hội  này 

trường trị cửu an. Mọi người đều có thể sinh sống một đời hạnh phúc mỹ mãn. Học nhân 

Tịnh Tông, đồng học Tịnh Tông, chúng ta phải gánh vác được sứ mệnh này. Đây là từ bi 

cứu thế của Quán Thế Âm Bồ Tát. Vậy thì phải đọc sách, không đọc sách quí vị không 

làm được. Đọc sách gì? Gần đây chúng tôi tìm được một bộ sách Quần Thư Trị Yếu, 

chính là bộ này, đủ rồi. Có được bộ sách này, quí vị liền có thể giúp đỡ pháp thế gian. 

Bộ đại kinh giải này  giúp đỡ  chúng  ta  pháp xuất  thế gian. Quần  Thư  Trị  Yếu”giúp  đỡ 

chúng ta pháp thế gian. Tôi nói Quần Thư Trị Yếu là Quán Thế Âm Bồ Tát, Đại Kinh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        172/16 

Giải là Phật A Di Đà, chúng ta niệm niệm không bỏ hai loại này. Pháp thế xuất thế gian 

đều đầy đủ hết rồi. Lại hà huống Quần Thư Trị Yếu trong pháp thế gian, ở trong đó về 

vấn đề tu thân, tề gia được nói đến rất nhiều. Có lý luận, có phương pháp, có hiệu quả, 

có kinh nghiệm, cũng là pháp căn bản của học Phật cầu sanh Tịnh Độ. Căn bản là gì? 

Làm người tốt, người tốt còn chưa biết làm, mà quí vị có thể làm Phật, làm Bồ Tát được 

sao? Làm gì có đạo lý như vậy! Cho nên những thứ này phải nên học. 

Chúng ta một đời học hai bộ sách là đủ rồi. Quần Thư Trị Yếu phân lượng không 

lớn,  tuy  nó  có  mười  quyển,  tổng  cộng  có  khoảng  500.000  chữ,  bình  quân  một  quyển 

50.000 chữ. Bộ sách  này, khoảng  một  hai  tháng nữa  là  in xong.  Chúng  ta  đến  nơi này 

cùng nhau học tập, coi nó là thời khóa của Tịnh Tông chúng ta. Các đồng học học giảng 

kinh, luyện tập nơi giảng tòa nhỏ vẫn là quan trọng. Luyện giảng tòa nhỏ chính là luyện 

giảng.  Pháp  thế  xuất  thế  gian  đều  từ  trong  cung  kính  mà  có  được.  Nếu  như  đối  với 

những thứ chúng ta đã, học hai môn thời khóa này không có tâm cung kính, đối với Phật 

Bồ Tát, đối với cổ thánh tiên hiền không có tâm cung kính, thì quí vị không học được gì. 

Cống cao ngã mạn là chướng ngại lớn nhất của Bồ Tát. Chỉ cần có cống cao ngã mạn thì 

làm  sao  mà  không thoái  chuyển được?  Thoái  chuyển đến địa  vị phàm  phu  rồi. Xá Lợi 

Phất còn chưa thoái chuyển đến địa vị phàm phu, ngài chỉ thoái chuyển đến sơ trụ, chưa 

thoái chuyển đến địa vị phàm phu. Nghĩa là gì? Ngài đối với Phật Bồ Tát có tâm cung 

kính. Nếu như đối với Phật Bồ Tát không có tâm cung kính, họ liền thoái chuyển đến địa 

vị phàm phu. Thoái đến địa vị phàm phu thì quí vị không thể bảo đảm quí vị không đọa 

vào ba đường ác. Ngài đã trải qua 60 kiếp còn chưa đến được bất thoái chuyển. Đây là 

sự tu hành của tôn giả nêu ra cho chúng ta làm tham khảo. 

Lại Bảo Vũ Kinh viết: “Có thế giới tên là Ta bà, nước đó có Phật hiệu là Thích Ca 

Mâu Ni Phật, nếu chư hữu tình nghe đến danh Ngài, tức nghe danh hiệu đức Phật Thích 

Ca  Mâu  Ni,  nơi  A  nậu  bồ  đề  được  bất  thoái  chuyển,  do  nhờ  Như  Lai  bổn  nguyện  lực 

vậy”. Mấy câu nói trong kinh này không thể nghĩ bàn, làm cho chúng ta biết được Bổn 

sư Thế Tôn và Phật A Di Đà có hoằng nguyện giống nhau. Danh nghĩa của Phật Thích 

Ca Mâu Ni, đồng tu học Phật chúng ta không thể không biết. Vì sao gọi Ngài là Thích 

Ca Mâu Ni? Thích Ca nghĩa là gì? Mâu Ni có ý nghĩa là gì? Thích Ca là năng nhân, 

phiên dịch thành tiếng  Trung, Ngài có thể  nhân  từ với  chúng sanh, chính  là  Quán Thế 

Âm  Bồ  Tát,  có  thể  dùng  nhân  từ  đối  đãi  chúng  sanh.  Mâu  Ni  phiên  dịch  thành  tiếng 

Trung nghĩa là tịch mặc, cũng dịch thành tịch diệt. Tức là trước đây chúng ta nói ngũ 

nhẫn Bồ Tát, cuối cùng là tịch diệt nhẫn, thanh tịnh tịch diệt. Đây là đối với bản thân. 

Hình ảnh tiệt diệt như thế nào? Huệ Năng đại sư nói: “bổn lai vô nhất vật”, đó chính là 

tịch  diệt,  đó  chính  là  đại  bát  niết  bàn.  Niết  bàn  là  tiếng  Phạn,  phiên  dịch  thành  tiếng 

Trung là diệt, “diệt” trong bốn chữ “khổ tập diệt đạo”. Diệt chính là niết bàn. Niết bàn là 

quả, đạo là nhân. Tu đạo mới có thể chứng quả Niết bàn. Quả của thế gian là khổ. Khổ 

từ đâu mà có? Khổ từ tập mà có, nghĩa là quí vị tập kết vô lượng nhân hành bất thiện, 

quí vị chiêu cảm đến quả khổ. Đây là pháp thế gian trong lục đạo luân hồi. Diệt đạo là 

pháp xuất thế gian, diệt chính là diệt khổ. Trong tịch tịnh tất cả khổ đều không còn nữa. 

Đây gọi là tịch lạc, cho nên Niết bàn có nghĩa là tịch lạc. 

Thời  xưa  đại  sư  Trừng  Hiến  khen  nguyện  này  là  Thích  Tôn  tức  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni, là nguyện thù thắng nhất trong 500 đại nguyện của Ngài, nguyện thù thắng nhất 

trong 500 đại nguyện của Đức Thích Tôn chính là nguyện “văn danh bất thoái”. Quí vị 

nghe  đến  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  quí  vị  thực  sự  nghe  hiểu  rồi,  quí  vị  sẽ  không  thoái 

chuyển, cùng một ý nghĩa mà trước đây tôi đã nói. Tôi đem năng nhân nói thành Quán 

Thế Âm Bồ Tát, tôi đem Mâu Ni nói thành Phật A Di Đà. Trong tất cả mọi thời, tất cả 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        173/16 

mọi nơi, trong tất cả các cảnh duyên, chúng ta không xa rời Phật A Di Đà, không xa rời 

Quán Thế Âm Bồ Tát. Ở đây cổ đức chứng minh cho chúng ta, chúng ta đích thực đã 

được bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà và Thích Ca Thế Tôn gia trì. Chuyên niệm 

Phật A Di Đà, chuyên niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, quí vị liền hiện chứng bất thoái, đây 

không phải là giả dối. 

Kinh bổn tôi  đã  chọn  cho  các đồng  học hai bộ  sách này,  về  Phật  A  Di  Đà, Đại 

Kinh Giải này là Đại Kinh Giải của Tịnh Độ; về Quán Thế Âm Bồ Tát, tôi giới thiệu cho 

chư vị là Quần Thư Trị Yếu. Nhắm đến xã hội hiện tại của chúng ta, không những Trung 

Quốc cần mà toàn thế giới đều cần, mỗi một quốc gia đêu cần đến. 

Tôi lần này đến đi qua Malaysia, tại Malaysia, tôi đến thăm thủ tướng Nạp Kiết, 

và nguyên thủ tướng Mahathir, tôi nhắc đến bộ sách này Quần Thư Trị Yếu, giới thiệu 

giản lược cho họ, họ liền hỏi xin, có bản phiên dịch bằng tiếng Anh không? Đều muốn 

có để xem. Cho nên tôi thỉnh cầu trung tâm Trung Hoa giáo dục hiện nay ở Kiết Long 

Ba,  những vị thầy giáo ở đây, trước tiên đem bộ sách này làm chú giải, phiên dịch thành 

văn bạch thoại. Sau đó đem bản văn bạch thoại phiên dịch thành ngữ văn nước ngoài. 

Giúp đỡ toàn thế giới, đây là điều mà tiến sĩ Townenbe đã nói thế kỷ 21 này là thế kỷ 

của người xưa, là thế kỷ của văn hóa truyền thống xưa. Quần Thư Trị Yếu bộ sách này là 

từ trong Tứ khố chọn ra 65 loại điển tịch quan trọng, ở trong đây trích dẫn những điểm 

tinh hoa của nó, 65 loại sách trở thành  một loại sách. Quí vị đọc loại sách này, tức đã 

đem tinh hoa của 65 loại sách đọc được hết rồi. 65 loại này triển khai ra chính là Tứ Khố 

Toàn Thư, quy nạp lại chính là 65 loại này. 65 loại lại đem tôi luyện nó lại trở thành hiện 

tại một bộ Trị Yếu này, là lý niệm y cứ quan trọng nhất của việc trị quốc bình thiên hạ, y 

cứ của lý niệm và phương pháp. Hi vọng đồng học Tịnh Tông biết giảng Kinh Vô Lượng 

Thọ, biết giảng Đại Kinh Giải, cũng biết giảng Quần Thư Trị Yếu. Phải học được, vì sao 

vậy? Giúp đỡ những người làm chính trị, những người làm chính trị này là cổ nhân nói, 

dùng cách nói hiện nay là giúp đỡ xã hội này, những người lãnh đạo các cấp, giúp đỡ họ 

tề gia, trị quốc, bình thiên hạ. Nhưng chớ làm quan, giữ vững bổn phận người xuất gia, 

làm những gì? Làm người cố vấn không có danh nghĩa. Không cần bất cứ danh nghĩa gì, 

như vậy là tốt. Chánh nghiệp của chúng ta là Đại Kinh Giải, chánh nghiệp của chúng ta. 

Quần  Thư  Trị  Yếu  là  trong  thời  đại  này,  là  một  phó  nghiệp  bất  đắc  dĩ  mà  thôi.  Chủ 

khách, chánh  trợ,  nhất  định  phải  phân  cho  rõ  ràng  minh  bạch.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  là 

chánh đạo, Quần Thư Trị Yếu là trợ đạo. Chánh trợ song tu. Kinh Vô Lượng Thọ là Phật 

A Di Đà, Quần Thư Trị Yếu là Quán Thế Âm Bồ Tát. Tôi nói như vậy mọi người đã rất 

rõ ràng rồi. Đây là điều mà chúng ta sanh trưởng trong thời đại này gặp phải hoàn cảnh 

như vậy, không thể không quan tâm đến. Không quan tâm thì tâm từ bi không còn nữa. 

Chỉ có Mâu Ni mà không có Thích Ca nữa. Thích Ca là tâm từ bi, từ bi tế thế là Thích 

Ca. Mâu Ni là niệm A Di Đà Phật, vãng sanh bất thoái, thành Phật. Đó là Mâu Ni. 

Chúng ta tiếp tục xem. “Cho thấy đạo sư của hai quốc độ cùng phát nguyện thù 

thắng này, chính là nhất lộ Niết bàn môn vậy”. Câu nói này nói rất hay. Hai quốc độ là 

Thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà, và thế giới Ta bà chúng ta là Phật Thích Ca Mâu Ni, 

đạo sư hai quốc độ, đều phát nguyện văn danh bất thoái. Cho nên Niệm lão nói câu, đây 

chính là nhất lộ Niết bàn môn. 

“Cho đến vô lượng Bồ Tát chưa đạt đến địa vị bất thoái. Tuy cực dũng mãnh như 

cứu lửa trên đầu, nhưng vì chướng duyên đến thường thường thoái chuyển. Dần làm cho 

người học đạo như lông bò, người đắc đạo như sừng lân vậy”. Đây đều là nói lời chân 

thật. Vô lượng Bồ Tát chưa đạt đến địa vị bất thoái, vậy thì quí vị thoái chuyển rất lớn 

rồi. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        174/16 

Bất thoái vị là gì? Chúng ta chú ý đến chữ vị ở cuối, vị bất thoái. Vị bất thoái là 

Tu đà hoàn của Tiểu thừa, trong Kinh Hoa Nghiêm là đại thừa viên giáo sơ tín vị Bồ Tát, 

biệt giáo sơ trụ Bồ Tát, đây là vị bất thoái. Điều kiện vị bất thoái bắt buộc phải đoạn năm 

loại kiến hoặc, quí vị mới có thể chứng được. Năm loại kiến hoặc chưa đoạn, thì quí vị 

chưa đạt đến bất thoái vị. Cũng giống như ở đoạn này nói: tuy cực dũng mãnh như cứu 

lửa trên đầu, nhưng do chướng duyên tranh đến, cánh là cạnh tranh, chướng duyên của 

quí  vị  đều  đã  hiện  tiền,  quí  vị  không  thể  nào  bất  thoái  được.  Lúc  chướng  duyên  đến, 

phiền não của quí vị hiện tiền. Thất tình ngũ dục của quí vị, hỉ nộ ai lạc, tham, sân, si, 

mạn đều hiện tiền, đây chính là thoái duyên tiến đến, quí vị không chắc chắn được nữa. 

Nghĩ đến thế giới Cực Lạc thấy xa xôi quá, thời gian còn chưa đến, trước mắt mới cần 

thiết, nó liền làm cho quí vị thoái chuyển nhanh chóng. 

Cho nên dưới đây kết quả chính là như vậy, “người học đạo như lông bò”, hình 

dung nó rất nhiều. Trên thân con bò có bao nhiêu là lông! Bao nhiêu con bò. Nơi chúng 

ta ở đây khắp nơi đều nhìn thấy cả đàn bò. Người đắc đạo thì giống như sừng lân, lân là 

kỳ lân, kỳ lân tuyệt chủng rồi, không còn nữa. Thời xưa có cũng nhưng rất ít rất ít. Hiện 

tại  thực  sự  người  học  đạo  rất  nhiều  rất  nhiều,  ức  vạn  người  học  đạo.  Người  đắc  đạo, 

trong ức vạn người đó khó có được một người. Đây là tình hình thực tế. 

Di Đà nhân địa, Di Đà nhân địa chính là Bồ Tát Pháp Tạng, thương người cần khổ, 

phát vô thượng nguyện, dùng oai đức Phật khiến người nghe danh, tức đắc tam nhẫn, 

chứng bất thoái chuyển. Bồ Tát Pháp Tạng thương xót mười phương pháp giới vô lượng 

Bồ  Tát  cần  khổ  tu  hành,  không  có  cách  nào  chứng  bất  thoái  chuyển.  Ngài  phát  đại 

nguyện này-bvăn danh bất thoái, dùng oai đức Phật, chính là 48 nguyện, đức của Phật 

chính là 48 nguyện, gia trì cho những người nghe danh, điều này trước đây chúng ta đã 

học qua. Người nghe danh cũng phải là người hữu duyên, có duyên với Phật, duyên này 

là gì? Sau khi nghe xong có thể tin, có thể hiểu, có thể hành, có thể chứng. Đây là người 

hữu duyên. Nếu như nghe xong rồi mà không hiểu được ý nghĩa, không hiểu, không tin, 

hoặc là trong niềm tin có hoài nghi, hoài nghi đó chính là thoái duyên. Quí vị sẽ thoái 

chuyển. Vì sao lại hoài nghi? Quí vị đối với Thế giới Cực Lạc nhận thức chưa đủ, vậy 

thì phải làm sao? Phải học kinh giáo. Quí vị nên biết, Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa tại 

thế, 49 năm ngày ngày giảng kinh dạy học là vì điều gì? Ngài chỉ có một  mục đích là 

giúp đỡ mọi người phá nghi sanh tín. Thực sự tin rồi, thì còn cần phải giảng kinh sao? 

Không cần nữa. Giảng đến 49 năm là hi vọng quí vị có thể tin tưởng Thế giới Cực Lạc là 

thật có. Phật đã giới thiệu cho chúng ta mỗi câu đều là chân thật, không có một câu nào, 

không có một chữ nào là hư vọng cả. Quí vị có thể thực sự sanh khởi tín tâm, thì quí vị 

đắc độ thôi. Từ tin họ mới sanh khởi nguyện, thực sự muốn vãng sanh! Tâm ngưỡng mộ 

thế giới Cực Lạc này vô cùng khẩn thiết, chỉ ước gì sớm được đến thế giới Cực Lạc gặp 

Phật A Di Đà. Đây là bổn ý mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh trong 49 năm. 49 

năm  giảng  kinh  mục  đích  mà  Ngài  hi  vọng đạt được,  chúng ta  không  thể không  biết. 

Không biết thì quí vị vĩnh viễn không lãnh hội được. 

Ngày xưa chúng tôi tại Thang Trì làm thí nghiệm văn hóa truyền thống, làm cho 

tiểu trấn Thang Trì 48.000 cư dân nam nữ già trẻ các ngành các nghề, cùng nhau học Đệ 

tử  quy.  Có  người  hỏi  tôi:  Ngài  ở  đây  làm  sự  việc  này,  dụng  ý  là  gì?  Mục  đích  là  gì? 

Chúng tôi làm sự việc này thực tình là vì những người trong hội nghị hòa bình Liên hợp 

quốc ép chúng tôi. Chúng tôi chưa từng nghĩ đến sẽ làm những việc này. Tôi di dân đến 

Úc châu, đại biểu trường học Úc châu trường đại học Griffith, đại học Queensland tham 

gia hội nghị hòa bình Liên Hợp quốc, tôi trước sau tham dự mười mấy lần, trong đó có 

bảy lần là Unesco chủ trì. Vì sao  tôi nhận lời trường học tham gia? Chúng ta đều biết, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        175/16 

nơi chúng ta cư trú là một trái đất. Trái đất này giống như một chiếc phi thuyền nó du 

hành  trong  thái  không  vậy,  chúng  ta  cùng  ngồi  trên  một  chiếc  thuyền.  Hiện  tại  chiếc 

thuyền xảy ra phiền phức rồi, quí vị nói xem có cần cứu nó không? Không thể nói xuất 

gia thì không cứu nữa, nói không trôi được. Chúng ta biết nguyên nhân xã hội động loạn, 

chúng ta hiểu được những tai biến trên trái đất, nhiều tai nạn như vậy nguyên nhân của 

nó chúng ta biết. Chúng ta làm sao mà biết được? Trong kinh Phật đã nói rồi. Thật quý 

hóa, trong kinh Phật nói những lời đó, được các nhà khoa học hiện đại chứng minh rồi. 

Làm cho chúng ta đối với những điều trong kinh Phật đã nói, không còn mảy may hoài 

nghi nào nữa. Cho nên tôi có đủ lý do để tin tưởng thêm hai mươi ba mươi năm nữa, các 

nhà khoa học khẳng định Phật Pháp không phải là tôn giáo, Phật Pháp là khoa học đỉnh 

cao. Phương Đông Mỹ tiên sinh giới thiệu cho tôi: Phật Pháp là triết học cao cấp. Chúng 

tôi thông qua 60 năm học tập đối chiều với những báo cáo của các nhà khoa học, Phật 


Pháp là khoa học cao cấp. Những phát hiện gần đây nhất của họ đều trong kinh Đại thừa. 

Mà trong kinh Đại thừa nói còn viên mãn hơn các nhà khoa học nói, nói rốt ráo hơn. 

Chúng ta đối với Phật Bồ Tát không thể không khâm phục. Chúng ta đối với lão tổ tông 

không thể không tôn kính. Trí tuệ của lão tổ tông, phương pháp của lão tổ tông, lí niệm 

và phương pháp không lạc hậu. Nó chính là chân lý, là vĩnh hằng bất biến. Quí vị thuận 

theo nó mà đi quí vị được phước báo, quí vị hưởng phước. Quí vị làm trái với nó, chắc 

chắn quí vị gặp tai nạn. Nhà khoa học, nhà triết học còn phải đi theo lý niệm của lão tổ 

tông mới chính xác. Làm trái với lão tổ tông đó là ngày tận thế xuất hiện thôi. 

Quần Thư Trị Yếu, là năm ngàn năm kết tinh trí tuệ của lão tổ tông. Tu thân, tề 

gia, trị quốc, bình thiên hạ, lý niệm, phương pháp, kinh nghiệm, hiệu quả. Vậy không vĩ 

đại rồi sao? Nhân gian hạnh phúc mỹ mãn, quốc gia xã hội trường trị cửu an, đều ở trong 

bộ sách này. Quí vị có thể không học, quí vị có thể không xem được sao? 

Ở Trung Quốc đại lục, tôi biết, lão tiên sinh Tập Trọng Huân ông ấy biết, ông ở 

trước  quyển  sách  này  đề  bốn  chữ  “cổ  kính kim  giám”.  Một  tấm  kính  thời  xưa,  người 

hiện tại chúng ta phải đem ra mà soi xem, quí vị cầm ra soi chắc chắn có điểm tốt, chắc 

chắn có thể giúp đỡ quí vị giải quyết những vấn đề thiên tai trước mắt. 

Bản  hội  tập  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  cũng  xuất  hiện  trong  thời  đại  của 

chúng ta, không thể nghĩ bàn! Bản hội tập của cư sĩ Hạ Liên Cư ở Sơn Đông, bản chú 

giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ ở Bắc Kinh, chúng ta rất có nhân duyên, có thể nhìn 

thấy bản hội tập hay như vậy, nhìn thấy bản chú giải hay như vậy. Tôi và Niệm Lão vừa 

gặp đã như bạn cũ rồi. 

Ngày nay hoàn cảnh chúng ta đang ở, chính là Bồ Tát Pháp Tạng lân mẫn thế gian 

chúng  sanh  nhiều  như  vậy, phát đại nguyện  vô thượng. Dùng oai đức  của  Phật, gia  trì 

cho những người nghe danh này, trong đời quá khứ từng tiếp xúc với Phật Pháp, tiếp xúc 

với  Tịnh  Độ, người  thiện  căn  sâu  dày, nghe  danh  liền  có  thể đắc  tam  nhẫn, chứng  bất 

thoái  chuyển.  Trong  đời  quá  khứ  không  có  thiện  căn,  hiện  tại  chướng  duyên  rất  nặng, 

người này là người đáng thương nhất. Họ gặp phải những chướng duyên cực lớn, muốn 

học  mà không có cơ hội, nhưng cũng có điểm tốt, “vừa nghe qua tai, mãi thành giống 

đạo”. Chúng ta ngày nay lợi dụng khoa học kỹ thuật này, lợi dụng mạng internet quốc tế, 

lợi dụng truyền hình vệ tinh, tuy là ở một nơi chúng ta có thể chia sẻ hình ảnh của chúng 

ta, âm thanh của chúng ta, theo cùng kinh giáo rải khắp mười phương. Trên toàn thế giới 

mỗi một ngõ ngách đều có thể thu nhận xem được. Có thể kết nối mạng internet và kênh 

truyền  hình, đó  là  người  hữu duyên  rồi. Khoa  học kỹ  thuật  ngày  càng  phát  triển, càng 

ngày càng tiện lợi, giá thành càng ngày càng thấp. Hiện tại truyền hình vệ tinh chúng tôi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        176/16 

đã có sáu vệ tinh rồi. Á châu đưa lên có hai cái, rất dễ dàng tìm được, hình ảnh vô cùng 

rõ ràng giống như đang đứng đối diện vậy. 

“Nguyên tại thoái vị, thừa Phật nguyện lực, chỉ tiến không thoái, mau đến bồ đề, 

thật là vui lớn”. Đó chính là quí vị thực sự tìm được kênh của chúng ta rồi, tìm được địa 

chỉ mạng internet của chúng ta, mỗi ngày đều có thể cùng nhau lên lớp, đều có thể cùng 

nhau học tập, quí vị thực sự nghe hiểu được, nghe thấu đáo rồi. Đích thực chúng ta vốn 

là đang ở thoái vị. Vì sao vậy? Kiến hoặc chưa đoạn được. Thân kiến, biên kiến, kiến thủ 

kiến, giới thủ kiến, tà kiến, tất cả đều có, đó chính là “nguyện tại thoái vị”. “Thừa Phật 

nguyện lực”, nguyện lực chính là 48 nguyện, chúng ta hữu duyên cùng nhau học tập, 48 

nguyện nghe hiểu, nghe rõ ràng rồi, Thế giới Cực Lạc nhận biết được rồi. Đối với Phật 

A Di Đà, tâm chân thành cung kính đó sanh khởi được rồi. Quí vị xem đơn giản biết bao. 

Trong 12 thời trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, ngoài ra đều buông bỏ hết. Như vậy quí vị 

chỉ  tiến  không  thoái  rồi.  Quí  vị  nhanh  chóng    vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  quí  vị  liền 

chứng được đại bồ đề. Sanh đến Thế giới Cực Lạc liền chứng được đại viên mãn. “Thực 

vi đại khánh”, không có việc gì vui hơn việc này nữa. Sự việc thế xuất thế gian đáng 

được vui mừng không có việc gì có thể vượt qua sự việc này nữa. Tất cả những việc vui 

mừng, việc vui mừng này là xếp vào thứ nhất rồi. 

Lại Hội Sớ nói: là nguyện lực khó nghĩ bàn, nguyện lực này là chỉ cho 48 nguyện, 

không thể nghĩ bàn! Một đắc tất cả đắc, bất thoái và tam nhẫn, đồng thời được đầy đủ 

vậy. Nắm bắt được một câu A Di Đà Phật này, quí vị đạt được một câu A Di Đà Phật 

này thì tất cả đã đạt được rồi. Tất cả là gì? Là pháp thế gian và pháp xuất thế gian đều đã 

đạt được hết. Không thể nghĩ bàn! Pháp thế gian khắp pháp giới hư không giới. Pháp 

xuất thế gian tất cả chư Phật Bồ Tát, công đức mà họ tu hành được, trí tuệ, thần thông, 

đạo lực, toàn bộ quí vị đều đạt được hết. Điều nhất này là thật chứ không phải giả, chính 

là một câu A Di Đà Phật này. Người ta một câu A Di Đà Phật này niệm không được đắc 

lực, là vì họ không nhận biết về Phật A Di Đà, không hiểu được Phật A Di Đà, đối với 

Phật A Di Đà luôn có hoài nghi, cho nên người biết niệm Phật, Đại Thế Chí Bồ Tát dạy 

cho chúng ta “tịnh niệm tương tục”. 

Tịnh niệm là thế nào? Không hoài nghi, không xen tạp, gọi là tịnh niệm. Đối với 

pháp môn này, đối với danh hiệu này có hoài nghi, lúc niệm vọng niệm rất nhiều, không 

thể chuyên tâm, đây gọi là xen tạp. Xen tạp là nghiệp chướng, hoài nghi là không có trí 

tuệ, là ngu si. Xen tạp là nghiệp chướng tham sân; hoài nghi là nghiệp chướng của ngu si. 

Nói tóm lại, tham sân si chưa đoạn được. Học Phật, bảo quí vị lập tức đoạn trừ tham sân 

si là điều không thể, vậy phải làm sao? Bảo quí vị giảm bớt, làm nhạt bớt những chấp 

trước đối với tham sân si. Mỗi năm mỗi nhẹ bớt đi, mỗi tháng mỗi nhẹ bớt đi, thì công 

phu của quí vị đã khá lắm rồi. 

Hiện  tại  rất  nhiều  người  đều  biết  thiên  tai  ngay  trước  mắt  rồi.  Năm  2012  tức  là 

sang năm, lời dự đoán của người Tây phương, người Maya. Thiên tai, chúng ta phải làm 

thế nào để đối phó? Một câu A Di Đà Phật, quí vị chỉ cần đạt được điều này, thiên tai 

liền được hóa giải. Một mình quí vị đạt được, thiên tai của quí vị được hóa giải. Người 

cả nhà quí vị đạt được thì thiên tai của cả nhà quí vị được hóa giải. Địa phương nơi quí 

vị cư trú, mọi người đều có thể đạt được thì địa phương này sẽ không có thiên tai. Đây là 

thật không phải giả. Một câu danh hiệu Phật này chúng sanh không thể nghĩ bàn. Quí vị 

sẽ nghĩ đó là sự thật sao? Tôi nói cho quí vị, đối với quí vị mà nói đó là giả, vì sao vậy? 

Vì quí vị không tin tưởng, quí vị không đạt được. Nếu như có người họ thừa nhận đây là 

thật, vậy thì đối với họ là sự thật. Ở nơi họ có thể khởi tác dụng, nơi quí vị không khởi 

tác dụng được. Tất cả pháp thế gian xuất thế gian đại kinh đại luận đều nói “tín là mẹ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        177/16 

của  các  công đức”, điều này  chứng tỏ pháp  thế xuất thế  gian  được  kiến lập  trên cơ sở 

lòng tin. Lòng tin dao động rồi thì tất cả đều mất hết. 

Tín tâm của tôi làm sao có được? Sáu mươi năm trong kinh giáo Đại thừa mà kiến 

lập  được,  thời  gian  cũng  không  ngắn.  Người  Trung  Quốc  nói  là  tròn  một  giáp  rồi  đó. 

Càng học càng rõ ràng, càng học tín tâm càng kiên định. Tín tâm kiên định, không hoài 

nghi nữa, quí vị mới thực sự có thể buông bỏ, tất cả đều buông bỏ hết rồi. Vì sao vậy? 

Quí vị không thể không buông bỏ. Tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc. 

Quí vị còn muốn chấp trước sao? Quí vị còn muốn phân biệt sao? Quí vị còn khởi tâm 

động niệm sao? Không còn nữa. Lúc này quí vị đắc đại tự tại, trí tuệ của quí vị khai mở 

rồi. Quí vị toàn rõ ràng, đây chính là một được thì tất cả đều được. Sau khi hiểu rõ hết 

rồi thì như thế nào? Quí vị chỉ có một câu A Di Đà Phật. Đối đãi với tất cả chúng sanh, 

một câu Nam  mô  Quán Thế Âm Bồ Tát. A Di Đà Phật là đối với bản thân, Quán Thế 

Âm Bồ Tát là đối với chúng sanh khổ nạn. Bất thoái, bất thoái  một câu A Di Đà Phật 

này,  bất  thoái  một  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  này.  Vậy  là  bất  thoái  rồi.  Trong  niệm 

niệm đều có thể hiển hiện ngay trước mặt. 

Tam nhẫn, âm hưởng nhẫn, nhu thuận nhẫn, vô sanh pháp nhẫn. Âm hưởng nhẫn 

là ngôn giáo, ngày ngày làm, luôn vui với việc đó. Nhu thuận nhẫn, là hằng thuận chúng 

sanh, tùy hỷ công đức, là thân giáo. Vô sanh pháp nhẫn là thiện xảo không thể nghĩ bàn, 

là ý giáo. Tam nhẫn giáo hóa chúng sanh. Đồng thời cùng đầy đủ vậy. Hiển bày sâu sắc 

nhất thừa nguyện hải của Phật A Di Đà, diệu dụng rốt ráo phương tiện. Câu nói này nói 

rất hay! 

Nhất  thừa, là nhất  Phật thừa. Không phải  bảo quí  vị  dừng nơi  Bồ  Tát, dừng  nơi 

Thanh văn, không phải vậy. Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát đó đều là tính giai đoạn. 

Nhất thừa là rốt ráo viên mãn, giác ngộ triệt để. Từ đại viên mãn hưng khởi diệu dụng 

rốt ráo phương tiện. Diệu dụng này là gì? Không có gì khác với Chư Phật Như Lai “tùy 

chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”, chúng sanh có cảm, quí vị liền có ứng, cảm ứng đạo 

giao, diệu không thể nói! Trong kinh điển tiểu thừa thường nói: “sở tác dĩ biện, bất thọ 

hậu hữu”, đây là chân tướng sự thật. Sự việc của chính mình giải quyết được rồi, còn lưu 

thân thể này lại trên thế gian này, hành Bồ Tát đạo. Hành Bồ Tát đạo gì vậy? Hành Bồ 

Tát đạo của Quán Thế Âm Bồ Tát, đại từ đại bi giúp đỡ chúng sanh vượt qua khổ nạn. 

Nhìn chúng sanh mỗi mỗi nhân duyên không tương đồng, người có Phật duyên sâu, ngay 

trong đời này được độ, thành Phật rồi. Người duyên cạn hơn một chút thì thành Bồ Tát, 

thành La hán, không giống nhau. Người duyên ít hơn nữa, đời này không ra khỏi lục đạo 

luân hồi, nhưng không đọa ba đường ác. Chỉ cần quí vị có thể tin được, chỉ cần quí vị 

nghe  khuyên,  đều  có  thể  làm  được.  Nghe  lừa  không  nghe  khuyên,  vậy  thì  không  còn 

cách gì nữa, họ vẫn còn nơi đường ác, đi làm việc luân hồi, nhưng ngay trong đời này đã 

gieo xuống được chủng tử Phật rồi. Bất luận là thấy tượng, hay nghe danh, trong A lại ya 

đều có chủng tử kim cang Phật pháp, đời sau kiếp sau nhất định gặp duyên sẽ có thành 

tựu. Đây là điều chắc chắn. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

 

 

 

 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        178/16 

Tập 255 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 28. 01 .2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện – Úc Châu 

 

 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 310, hàng thứ bảy từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ giữa, 

câu “hựu Hội Sớ, bắt đầu xem từ đoạn này. 

Hội Sớ viết: “vị nan tư nguyện lực, nhất đắc nhất thiết đắc, bất thoái dữ tam nhẫn, đồng 

thời cụ túc cố. Thâm hiển Di Đà nhất thừa nguyện hải, cứu cánh phương tiện chi diệu 

dụng”. Đoạn trước chúng ta học đến chỗ này rồi. Hội Sớ đoạn này vô cùng quan trọng, 

đặc biệt là hiển thị ra cho chúng ta 48 nguyện của Phật A Di Đà, uy lực không thể nghĩ 

bàn. Đích thực là một được thì tất cả đều đạt được. Chúng ta không thể nào tưởng tượng 

nổi. Tất cả pháp thế xuất thế gian không có gì là quí vị không đạt được. Nguyên nhân gì 

vậy? Vì xứng tánh. Tất cả pháp thế xuất thế gian đều là tâm hiện thức biến, thức cũng 

không rời khỏi tâm, tâm là bản thể của thức, thức là tác dụng của tâm, nhưng tác dụng 

này  là  tác  dụng  sai  lầm.  Mê  thất  tự  tánh  nó  khởi  tác  dụng,  chánh  dụng  của  tự  tánh  là 

không khởi tâm không động niệm, chúng sanh có cảm, pháp tự có ứng. Hiện tại chúng ta 

gọi  nó  là  hiện  tượng  tự  nhiên, trong  kinh  này  “pháp  nhĩ  như  thị”, danh  từ  này  vi  diệu 

không  thể  nghĩ  bàn,  không  có  thể  nói,  chỉ  miễn  cưỡng  dùng  một  từ  là  hiện  tượng  tự 

nhiên để nói về nó. Nó còn sâu sắc hơn ý nghĩa tự nhiên nữa. Chúng ta thường nói là “tự 

nhiên nhi nhiên” thì tương đối gần hơn một chút. Tất cả pháp thế xuất thế gian y báo 

chánh báo trang nghiêm đều là tự tánh sở hiện. Quí vị nếu như kiến tánh rồi, đây gọi là 

nhất đắc. Thể, tướng, dụng của tự tánh, quí vị đều đạt được rồi. Đây gọi là một đắc tất cả 

đều đắc. Trong đó bao hàm gồm bất thoái và tam nhẫn. Ba loại bất thoái, ba loại nhẫn 

đồng  thời đầy  đủ. Chúng  ta  chưa  chứng đắc cảnh giới  này,  chưa  minh tâm  kiến  tánh, 

nhưng phát tâm nhất hướng chuyên niệm cầu sanh Tịnh Độ, đây là điều chắc chắn có thể 

được, nhất định ngay trong đời này có thể làm được. Sanh đến Thế giới Cực Lạc được 

48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, và công đức lợi ích một được tất cả được không có 

gì khác nhau. 

Nói cách khác họ và Bồ Tát minh tâm kiến tánh, bất luận là trí tuệ, thần thông hay đạo 

lực đều là tương đồng. Bồ Tát pháp thân đại sĩ kiến tánh, đồng thời đầy đủ, vãng sanh 

tịnh độ cõi phàm thành đồng cư, Bồ Tát hạ hạ phẩm vãng sanh cũng là đồng thời đầy đủ. 

Đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn, nhân duyên thù thắng vô cùng. Ngày nay chúng ta 

không dễ dàng gì gặp được, thực sự là giống như bài kệ khai kinh nói: “bá thiên vạn kiếp 

nan tao ngộ”, chúng ta gặp được rồi, gặp rồi thì vấn đề là quí vị có thể nắm bắt được hay 

không? Quí vị có thể nắm bắt được chắc chắn quí vị trong đời này thành Phật. Nếu như 

quí  vị  sơ  suất  mất,  thì  quí  vị  về  sau  cũng  đời  đời  kiếp  kiếp  lưu  trong  chuyển  lục  đạo, 

không thể tránh khỏi. Điều này không thể không biết. Niệm lão nói mấy câu này hiển thị 

sâu sắc Di Đà nhất thừa nguyện hải, diệu dụng phương tiện rốt ráo. 

Dưới đây, lại thập trụ trong Tỳ Bà Sa Luận viết: “nếu người muốn nhanh đến địa vị bất 

thoái chuyển, nên dùng tâm cung kính để chấp trì xưng danh hiệu”. Mấy câu nói này ở 

đây nhắc nhở chúng ta, giả sử một người muốn nhanh chóng đạt được bất thoái chuyển, 

ngay trong đời này của chúng ta nhất định chứng đắc, phải dùng phương pháp gì? Chính 

là một câu dưới đây: nên dùng tâm cung kính chấp trì xưng danh hiệu, thì quí vị có thể 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        179/16 

đạt  được.  Trong  đây  then  chốt  nhất  là  bốn  chữ  “cung  kính  chấp  trì”  này.  Chân  thành 

cung kính, trong tâm quí vị không có mảy may hư ngụy. Hư ngụy là gì? Nghi hoặc là hư 

ngụy, tạp niệm là hư ngụy. Trong tâm không có nghi hoặc, đối với cổ thánh tiên hiền, 

đối với Phật Bồ Tát chí thành cung kính. Cổ nhân làm được điều này không khó, nguyên 

nhân là gì? Gia giáo tốt, mẹ dạy tốt. Từ nhỏ mẹ đã dạy quí vị chân thành cung kính. Đây 

là đại căn đại bản để làm người. Người hiện tại không hiểu được dạy những thứ này, đối 

với lý niệm và phương pháp dạy học của cổ nhân, có những nghi hoặc rất sâu. Cho rằng 

người hiện tại nếu học trung thực, tương lai đi vào xã hội thì không thể cạnh tranh với 

người ta. Có thể tương lai ăn cơm sanh tồn đều trở thành vấn đề. Cho nên từ nhỏ đã dạy 

họ  cạnh  tranh.  Sai  lầm  rồi.  Vì  vậy  giáo  dục  ngày  nay  từ  nhỏ  đã  dạy  sai  cho  con  cái, 

phương hướng sai, mục tiêu sai. Vậy nên cuộc sống một đời thật đau khổ. Bất luận làm 

ngành nghề gì, không có được hạnh phúc, không có được an vui. 

Chúng ta quan sát tỉ mỉ để lãnh hội việc dạy học của cổ nhân, sự dụng tâm như thế, dạy 

quí vị chân thành để đối người tiếp vật, có thể câu thông với những con vật nhỏ, có thể 

câu thông với cỏ cây hoa lá, có thể câu thông với trời đất quỷ thần. Quí vị nói xem như 

vậy  an  vui  biết  bao,  hạnh  phúc  biết  bao.  Hiện  tại  giữa  người  và  người  không  thể  câu 

thông, hà huống là với những thứ khác? Mỗi ngày đều sống trong lo sợ, từ sáng đến tối 

không cảm thấy an toàn. Nói thật tình thì không phải sống một ngày tính một ngày, mà 

là sống một phút tính một phút, quí vị xem đáng thương biết bao. Đây là thế giới gì vậy? 

Thế giới làm sao mà lại trở thành như thế này? Lão tổ tông năm ngàn năm, nhìn thấy xã 

hội ngày nay sẽ rơi nước mắt. Vì sao vậy? Một câu có thể giải đáp được: “không nghe 

lời  người  già,  thiệt  thòi  ngay  trước  mắt”,  thiệt  thòi  này  lớn  lắm  rồi.  Nếu  người  Trung 

Quốc  không  nghe  lời  tổ  tông  mà  học  theo  người  nước  ngoài,  nếu  người  nước  ngoài 

không nghe lời thượng đế, mà học theo các giới khoa học, giới khoa học hoàn toàn theo 

kiểu hoài nghi luận, nhận thức của giới khoa học về vũ trụ nhân sinh, mãi cho đến ngày 

nay vẫn còn rất nhiều nghi vấn không thể giải đáp. Chư Phật Bồ Tát cổ thánh tiên hiền 

không  có  hoài  nghi, chỉ  có  một  lòng  chân  thành, dùng  chân tâm, dùng thành  ý, không 

dối mình, không dối người. 

Cung kính, hiện nay hai chữ cung kính này, chúng ta đưa ra ví dụ, dùng phương pháp gì 

để hình dung cũng không tìm không ra được danh từ. Ngày xưa nói phải coi tất cả mọi 

người là cha mẹ của chúng ta, trong giới kinh của Đại thừa Bồ Tát nói: coi tất cả người 

nam là cha ta, coi tất cả người nữ là mẹ ta. Cung kính đối với cha mẹ. Hiện tại con cái 

đối với cha mẹ không cung kính, đánh cha chửi mẹ đã trở thành thời thượng rồi. Vậy thì 

còn cách gì nữa! Cho nên cung kính chúng ta không nêu ra được ví dụ nữa. Ngay đối với 

bản  thân  họ  cũng  không  cung  kính,  thì  đối  với  người  nào  có  thể  khởi  tâm  cung  kính? 

Không có nữa. Không có ví dụ nào có thể dùng được. 

Vậy chúng ta nghĩ tiếp theo mà xem, đó là gì? Ngày tận thế rồi, trái đất này tan vỡ thôi. 

Rất nhiều tôn giáo nước ngoài nói đến ngày tận thế. Chúng ta xem tình hình thực tế cũng 

rất giống người nước ngoài nói hiện tượng ngày tận thế, xuất hiện rồi. Phật Pháp hướng 

dẫn  chúng  ta  quan  sát  trọng  điểm  là  ý  niệm  của  con  người.  Vì  sao  vậy?  Đây  là  nhân, 

nhân đầu tiên, khởi nhân đầu tiên là ý niệm. Ý niệm bất thiện thì xu hướng đến hủy diệt. 

Một niệm thiện thì khôi phục hưng khởi. Hưng trong hưng thịnh, hưng khởi lên. Có thể 

đoạn ác tu thiện hay không? Có thể cải tà quy chánh hay không? Sự việc này không do 

nơi người khác, đều là do bản thân thôi. Bản thân nếu như có thể quay đầu, quí vị liền 

được cứu. Toàn thế giới hủy diệt, quí vị vãng sanh Tịnh Độ. Quí vị viễn ly thế giới này 

rồi. Đợi đến lúc chúng sanh trên thế giới này chịu đủ khổ đau rồi, muốn sống cuộc sống 

an ổn bình thường một chút, ý niệm này khởi lên thì Phật Bồ Tát lại đến. Như thế nào? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        180/16 

Chúng sanh có cảm, Phật Bồ Tát liền có ứng, cảm ứng đạo giao, họ đến giúp quí vị, giúp 

quí vị thành tựu. Cho nên tâm cung kính, ngày nay là đại sự quan trọng số một. Đối với 

người phải cung kính, đối với sự vật phải cung kính, đối với tất cả vạn vật phải cung 

kính, đối với những thời khóa mà chúng ta học tập phải cung kính. Đối với thầy giáo, 

chư Phật, Bồ Tát hướng dẫn chúng ta phải cung kính, đối với cổ thánh tiên hiền phải 

cung kính. Một cung kính thì tất cả cung kính. Trong Lễ Ký câu đầu tiên “Khúc Lễ viết: 

vô bất kính”, vô bất kính chính là hết thảy cung kính. Sám nghi trong nhà Phật câu đầu 

tiên chính là “nhất thiết cung kính, nhất tâm đảnh lễ”. Những người bái sám đều biết, vì 

sao đem nó xếp vào câu đầu tiên? Nó là căn bản của căn bản. Nếu như không có cung 

kính, thì bái sám này là vô ích rồi, không có cảm ứng nữa, nói dung dị hơn là không linh. 

Như thế nào mới linh? Thành tức linh. Chân thành cung kính liền linh. Vì sao sẽ linh? 

Chân thành cung kính cảm ứng với chư Phật Bồ Tát, cảm ứng với trời đất quỷ thần, cho 

nên nó linh. Không có chân thành cung kính thì không có cảm ứng, cho nên nó không 

linh.  Rất  nhiều  đồng  học  đều  biết  cầu  nguyện  có  linh  nghiệm.  Vì  sao  vậy?  Lúc  cầu 

nguyện  chân  thành  cung kính. Lúc không  cầu  nguyện  thì  tâm  cung  kính này  không  có 

nữa. Cho  nên  tôi  nói  nó  là trị ngọn  không  phải là  trị  gốc. Vậy  thế  nào  là trị gốc? Cầu 

nguyện và không cầu nguyện, tâm chân thành cung kính không thay đổi, vĩnh viễn  tồn 

tại, đó chính là trị gốc. Chân thành là chân tâm, cung kính là tánh đức. Chân tâm dụng sự, 

biểu hiện bên ngoài tự nhiên sẽ cung kính, tánh đức lưu xuất mà. 

Ngày nay chúng ta biết, muốn ngay trong đời này thoát ly lục đạo luân hồi, thoát ly biển 

khổ sanh tử, hơn nữa phương pháp này phải đơn giản, phải dễ hiểu, phải vững vàng, phải 

đáng tin, thành tựu lại rất cao, không có gì bằng trì danh niệm Phật. Chiêu này đích thức 

là không thể nghĩ bàn, là tuyệt chiêu, chiêu số một để chư Phật Như Lai phổ độ tất cả 

chúng sanh. Nhưng điều kiện mà Ngài yêu cầu là tâm chân thành cung kính. Không phải 

là tâm chân thành cung kính thì chiêu này cũng vô dụng. Hiệu quả lớn nhỏ của của chiêu 

này, có lớn nhỏ khác nhau.  Trình độ tâm chân thành cung kính không tương đồng, Ấn 

Quang Đại sư đã nói: một phần thành kính được một phần hiệu quả, hai phần thành kính 

thì được hai phần hiệu quả, mười phần thành kính thì được mười phần hiệu quả. Không 

có tâm thành kính thì cái gì cũng không đạt được. Điều này quí vị không thể không biết. 

Những  thứ  của  cổ  thánh  tiên  hiền  bày  ra  trước  mắt  quí  vị,  lão  tổ  tông  năm  ngàn  năm 

trước, truyền nhân đời này qua đời khác kéo dài cho đến Mãn Thanh, dân quốc sơ niên 

vẫn còn, những vị thánh hiền quân tử đại đức nhân ái này, họ đã kế thừa văn hóa truyền 

thống tốt đẹp của tổ tông. Biết thời đại này của chúng ta sẽ gặp kiếp nạn, chỉ sợ văn hóa 

truyền thống tốt đẹp như thế  sẽ diệt  mất  trong thời đại  chúng  ta, hết  lòng đến  giúp đỡ 

chúng ta. Tinh thần dân tộc, văn hóa truyền thống đây là phần mềm, phần mềm không 

thể  tách  rời chánh  thể, chánh  thể là  chính  trị, là quốc gia, nước  nếu như  mất  rồi, phần 

mềm sẽ không thể sanh tồn nữa. Trên thế giới này bốn nước văn minh cổ đại, ba nước 

trước đều đã diệt vong rồi, nguyên nhân chính là đây vậy. Chuyển tải là quốc gia, nhưng 

vị diệt vong rồi. Quốc gia này, dân tộc này, tinh thần văn minh truyền thống theo nó mà 

diệt  vong. Chuyển  tải, Đường  Thái  Tông có  công. Biên  ra  một  bộ  Quần  Thư  Trị  Yếu. 

Nhà Đường trở về trước hơn 2500 năm, thánh hiền quân tử trị quốc bình thiên hạ, trí tuệ, 

lý  niệm,  phương  pháp,  kinh  nghiệm,  tinh  hoa  kết  tập  biên  tập  thành  một  quyển  sách, 

quyển sách này trong thời kỳ mạt pháp là quyển sách cứu mạng. Trong đây nội dung là 

gì? Nội dung là phương pháp và lý niệm tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ. Không 

những là lãnh đạo các cấp của quốc gia phải đọc, hiện tại nhân dân cũng phải đọc. Vì sao 

vậy?  Vì  quốc  gia  hiện  tại,  người  lãnh  đạo  các  cấp  là  nhân  dân  tuyển  chọn  ra,  quí  vị 

không đọc sách này, quí vị không biết nên chọn người như thế nào, quí vị đọc sách này 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        181/16 

rồi quí vị sẽ biết cách bỏ phiếu, quí vị sẽ không chọn sai người, cho nên sách này là sách 

mà toàn dân phải đọc, người toàn thế giới đều phải đọc. Nhưng những thứ này là Trung 

Quốc cổ điển dùng văn ngôn để viết, nhất định phải học văn ngôn, văn ngôn không khó, 

vì sao không chịu học? Trong tay tôi có mười mấy quyển, bài làm văn mẫu của học sinh 

tiểu học thời Dân quốc sơ niên. Vào thời đó học sinh tiểu học, cao đẳng tiểu học tức là 

học sinh lớp năm lớp sáu hiện nay, những bạn nhỏ 11, 12 tuổi viết, hiện tại sinh viên đại 

học khoa Trung văn, chẳng những không viết được mà đọc còn không hiểu. Quí vị liền 

biết trình độ quốc văn ngày nay thực sự là ngày kém xa ngàn trượng rồi. Đây không phải 

là hình dung từ, mà là sự thật! Vì sao lại kém xa đến như vậy? Họ không học nữa mà. 

Cho nên “giáo dục thanh hiền chẩn cứu nguy cơ”, câu nói này là trưởng lão Mahathir đề 

ra.  Chúng  tôi  nói với  ông  ấy,  đã  từng làm  hai  lần  phỏng  vấn  rồi, tổng  đề  là  “hòa  hiệp 

chẩn cứu nguy cơ”. Ông ấy nói không bằng dùng “giáo dục thánh hiền”, hay! Tôi rất tán 

thành,  “giáo  dục  thánh  hiền  chẩn  cứu  nguy  cơ”,  nhưng  giáo  dục  thánh  hiền  nếu  như 

không có tâm chân thành cung kính thì làm không được, nhất định làm không được. Quí 

vị có thể làm được mấy phần, phải xem quí vị có được mấy phần tâm cung kính. Xã hội 

ngày nay then chốt chính là điều này vậy. Điển tịch của cổ thánh tiên hiền vẫn còn, hai 

năm này vẫn còn khá, Tứ Khố Toàn Thư ấn hành lần thứ hai rồi, Tứ Khố Hội Yếu năm 

nay cũng tái bản lần thứ hai, không dễ dàng gì, vô cùng hiếm có. Những thứ cổ thánh 

tiên hiền lưu lại cho chúng ta, được bảo tồn hoàn chỉnh trong hai bộ sách này. Cách đọc 

như thế nào, khó rồi, rất nhiều sách như vậy bày ra trước mắt phải bắt đầu đọc từ đâu? 

Đây là vấn đề lớn. Nếu như không thể đọc vậy không phải là một đống giấy bỏ nằm đó 

sao? Khởi tác dụng gì được? Đây là chí bảo của nhân gian. Có thể cứu bản thân, có thể 

cứu gia đình, có thể cứu xã hội, có thể cứu quốc gia, có thể thế giới. Lời này không phải 

là chúng tôi nói. Thế kỷ trước vào thập niên 70, tiến sĩ Townenbe người Anh nói vậy. 

Người Trung Quốc không biết, người nước ngoài biết, ông ấy nói: Muốn giải quyết vấn 

đề xã hội của thế kỷ 21 chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp đại thừa thôi. Học 

thuyết  Khổng  Mạnh và  Phật  pháp  đại  thừa  đều  tại  Trung  Quốc. Người  Trung  Quốc  vì 

sao không cố gắng? Vì sao không học tập nó cho tốt, để làm người cứu thế chứ? Quí vị 

không chịu đứng ra làm người cứu thế thì quí vị cùng diệt tận với thế giới này thôi. Hiện 

tại đây là chân tướng sự thật bày ra trước mắt chúng ta. Cho nên hi vọng mọi người nổ 

lực. Bắt tay từ đâu? Chúng tôi cũng từng nghiên cứu qua rồi. Ngày xưa thầy Lý chỉ đạo 

chúng tôi một lớp học trò này, dạy chúng tôi tục Phật huệ mạng, trú trì chánh pháp, phải 

có hai điều kiện, điều kiện thứ nhất là phải thông đạt Phật pháp, điều kiện thứ hai phải 

thông  đạt  pháp  thế  gian.  Pháp  thế  gian  thầy  nêu  ra  một  ví  dụ  là  Tứ  Khố  Toàn  Thư. 

Thông đạt Phật pháp thì quí vị tự hành hóa tha khế lý. Thông đạt pháp thế gian thì quí vị 

sẽ khế cơ. Điều này quan trọng biết bao! Vậy chúng ta cần phải có hai cái rễ, một cái rễ 

là đức hạnh, chính là Đệ tử quy, Cảm ứng thiên, Thập thiện nghiệp đạo đây là đức hạnh. 

Đây là một cái rễ. Cái rễ thứ hai là văn tự, văn ngôn. Nói với chúng ta ít nhất phải đọc 

thuộc 50 thiên cổ văn, quí vị liền có năng lực đọc hiểu văn ngôn, cũng tức là nói Tam 

tạng và Tứ Khố quí vị không còn chướng ngại về văn tự nữa. Nếu như có thể đọc thuộc 

được 100 thiên, quí vị liền có năng lực viết văn ngôn rồi. Nói với chúng ta hai điều căn 

bản này, phải cần thời gian hai năm mới có thể hoàn thành, hai năm là 100 tuần lễ, một 

tuần thì đọc thuộc một thiên cổ  văn, hai năm quí vị sẽ có thể đọc thuộc 100 thiên, hai 

năm đồng thời đem Đệ tử quy, Cảm ứng thiên, Thập thiện nghiệp  ba cái gốc này, nếu 

như người xuất gia thì cắm bốn cái rễ Sa di luật nghi, tất cả đều làm được, thì quí vị đã là 

căn cơ của Phật Bồ Tát, căn cơ của Thánh hiền quân tử rồi. Nói cách khác, quí vị có tư 

cách, có điều kiện, có năng lực thành thánh, thành hiền, thành Phật, thành Bồ Tát. Quí vị 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        182/16 

có thành tựu bao nhiêu, hoàn toàn ở nơi mức độ tâm chân thành cung kính của bản thân 

quí vị, tuyệt đối là tỷ lệ thuận với điều đó. Nếu như quí vị tuổi tác lớn rồi, tuổi tác này 

thầy giáo trước đây nói với chúng tôi, 40 tuổi coi như là tuổi lớn rồi, không thể học nữa, 

thời gian họ học tập đã qua rồi, 40 tuổi trở xuống còn được, tuổi tác tốt nhất là 20 tuổi, 

thời đại hoàng kim đáng quí biết bao. Quí vị dùng mười năm làm cho căn cơ của học vấn 

thế  xuất  thế  gian,  tất  cả  đều  vững  vàng.  Trên  40  tuổi  rất  miễn  cưỡng.  Đối  với  những 

đồng tu tuổi 40 trở lên, tôi khuyên họ nên “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, 

pháp thế gian không cần làm nữa, không nên lãng phí thời gian này nữa, nhất tâm  nơi 

Phật pháp, chỉ là một bộ Kinh Vô Lượng Thọ, một câu A Di Đà Phật. Kinh Vô Lượng 

Thọ cũng coi như cổ văn rồi, nhưng hơi dễ hiểu một chút. Nó có 48 phẩm, tương đương 

với  48  thiên, rất gần với  50  thiên  của  thầy  Lý  nói. Có  thể học  thuộc  lòng bộ  kinh này 

một mặt học Phật, một mặt học được văn ngôn rồi, nhất cử lưỡng tiện, rễ nhất định phải 

cắm,  không  có  rễ  thì  khó  lắm!  Cho  dù  tu  thành  công  rồi,  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc 

phẩm vị của quí vị cũng rất thấp. Nếu như quí vị có thể đem Đệ tử quy, Cảm ứng thiên, 

Thập thiện nghiệp,  Sa di luật nghi học tốt, nó sẽ giúp quí vị nâng cao phẩm vị, lợi ích 

này sẽ rất lớn, rất lớn. Vì sao lại không làm? Dùng tâm chân thành cung kính. Chấp là 

chấp trước, chấp trước không phải là việc tốt, ở đây thì chấp trước là điều cần thiết, chấp 

trước điều gì? Tôi chấp trước một bộ kinh, tôi chỉ chấp trước một câu A Di Đà Phật này. 

Những điều khác đều không chấp trước, tất cả đều buông bỏ. Trì là bảo trì, bảo trì điều 

gì? Niệm niệm không mất. Đại Thế Chí Bồ Tát dạy chúng ta nhớ Phật niệm Phật, nhớ 

Phật là trong tâm nghĩ đến Phật. Trong tâm thực sự có Phật, thật có Kinh Vô Lượng Thọ, 

thật có A Di Đà Phật, niệm niệm không quên. Dùng tâm này, dùng thủ đoạn này, chấp trì 

là thủ đoạn, chân thành cung kính là tâm. Đọc tụng bộ Kinh Vô Lượng Thọ này, niệm 

một câu nam mô A Di Đà Phật này, quí vị liền có thể ngay trong đời này thành tựu viên 

mãn. 

Lại Tiểu Bản viết: Phật Thuyết A Di Đà Kinh, nếu có người đã phát nguyện, đang phát 

nguyện, sẽ phát nguyện, muốn sanh về nước của Phật A Di Đà, thì các người đó đều đắc 

bất thối chuyển nơi A nậu đa la tam miệu tam bồ đề. Đây là Thế Tôn trong Kinh Di Đà, 

không dài, trong Kinh A Di Đà bốn lần khuyên nhủ chúng ta, đây là lời khuyên nhủ. Nếu 

như có người đã phát nguyện, phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, đã phát nguyện là việc quá 

khứ, họ đã vãng sanh rồi. Kim phát nguyện, ngày nay phát nguyện, đời này phát nguyện, 

kiếp  này  phát  nguyện,  quí  vị  ngay  trong  đời  này  nhất  định  thành  tựu.  Đương  phát 

nguyện là tương lai, sau này nên phát nguyện. Câu dưới đây nói ra rồi, phát nguyện gì? 

Muốn sanh về cõi nước của Phật A Di Đà, tôi hi vọng vãng sanh đến thế giới tây phương 

Cực Lạc. Vì sao vậy? Đến thế giới Cực Lạc, trước đây đã nói một thành tất cả đều thành 

tựu.  Một  thứ  đạt  được  rồi,  Thế  giới  Cực  Lạc  liền  đạt  được,  quí  vị  đã  đạt  được  tất  cả. 

Khắp pháp giới hư không giới đều đạt được rồi. Vì sao phải cầu vãng sanh thế giới tây 

phương Cực Lạc, đạo lý là ở đây, mục đích là ở đây vậy. Thị chư nhân đẳng, chư nhân 

này trước đây đã nói, là những người đã phát nguyện, đang phát nguyện, sẽ phát nguyện, 

đều được không có ai không đạt được. Đắc bất thối chuyển nơi A nậu đa la tam miệu 

tam bồ đề, vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Lại Hội Sớ viết: Là tam nhẫn bất thoái đều nhiếp ở trong danh hiệu đó, lúc xưng danh, 

danh nghĩa không rời, tự đắc được các đức này. Ba loại nhẫn, ba loại bất thoái. Ba loại 

nhẫn Đức Thế Tôn ở sau bản kinh này đã nói đến: âm hưởng nhẫn, nhu thuận nhẫn, vô 

sanh pháp nhẫn. Âm hưởng nhẫn là ngôn giáo, Bồ Tát dùng âm thanh làm Phật sự, Phật 

sự chính là Phật học. Dùng ngôn ngữ âm thanh để dạy học. Nhu thuận là thân giáo, biểu 

diễn là để cho họ xem về thân hành ngôn giáo cho đến lúc đạt đến cảnh giới cao nhất, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        183/16 

thực sự khẳng định tất cả pháp bất sanh bất diệt. Đó gọi là vô sanh pháp nhẫn. Vô sanh 

pháp nhẫn ngày nay nói triết học cao nhất, khoa học cao nhất. Lúc này khẳng định khắp 

pháp  giới  hư  không  giới  và  bản  thân  mình  là  một  thể,  là  một  thứ  vĩnh  bằng  bất  biến 

không sanh không diệt, tự tánh thanh tịnh viên minh thể. Ba loại bất thoái: vị bất thoái, 

hạnh  bất  thoái,  niệm  bất  thoái,  đều  ngay  trong  một  câu  danh  hiệu  Phật  này.  Chúng  ta 

muốn thành tựu tam nhẫn, thành tựu tam bất thoái. Dùng phương pháp nào? Dùng tâm 

cung  kính  chấp  trì  danh  hiệu,  thì  có  thể  làm  được.  Bởi  vì  lúc  xưng  danh,  danh  nghĩa, 

danh là danh hiệu A Di Đà Phật. Nghĩa là nghĩa của một câu danh hiệu này bao la vạn 

tượng, tam nhẫn tam bất thoái đều ở trong đó. Một câu danh hiệu này bao hàm cả khắp 

pháp giới hư không giới. Tất cả thể, tướng, tác dụng, đại năng đại đức, đều ở trong đó, 

không  sót  một  pháp  nào.  Điều  này  chúng  ta  nên  biết.  Câu  A  Di  Đà  Phật  này  là  tiếng 

Phạn, dịch thành nghĩa tiếng Trung, A dịch thành vô, Di Đà dịch thành lượng, Phật dịch 

thành giác, phiên dịch hoàn toàn thành tiếng Trung nghĩa là vô lượng giác. Tam nhẫn bất 

thoái đều ở trong vô lượng đó. Vô lượng bao hàm khắp pháp giới hư không giới, bao 

hàm quá khứ, hiện tại, vị lai, tất cả đều ở trong đó, quí vị không có gì không giác ngộ cả. 

Giác nghĩa là rõ ràng, sáng suốt. Vì sao vậy? Đó là bản năng của tự tánh quí vị, không 

phải từ bên ngoài đến. Chỉ cần kiến tánh quí vị sẽ đạt được. 

Kiến tánh là gì? Kiến tánh chính là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Kiến tánh khó. Phải buông 

bỏ chấp trước, phân biệt, khởi tâm động niệm là khó. Nhưng quí vị vãng sanh đến thế 

giới  tây  phương  Cực  Lạc,  nhất  phẩm  phiền  não  cũng  chưa  đoạn,  nghĩa  là  chấp  trước 

chưa đoạn, phân biệt chưa đoạn được, khởi tâm động niệm cũng chưa đoạn. Đến thế giới 

Cực Lạc chưa đoạn cũng đồng nghĩa với đoạn rồi. Đây là sự thù thắng vô cùng ở thế giới 

Cực Lạc. Vì sao nói tương đương với đoạn rồi? Quí vị được 48 nguyện này của Phật A 

Di Đà gia trì. 48 nguyện Phật A Di Đà làm được rồi, đến thế giới Cực Lạc chúng ta đều 

tương ưng với 48 nguyện, cũng tức là nói chúng ta cũng đã làm được rồi. Ta và Di Đà 

đồng  tâm  đồng  nguyện.  Đồng  nguyện  là  đồng  với  48  nguyện.  Đồng  đức  đồng  hạnh, 

đồng đức đồng hạnh chính là tam nhẫn tam bất thoái quí vị đều chứng được hết. Sự thù 

thắng  như  vậy  quí  vị  đến  đâu  mà  tìm  nữa  chứ?  Tìm  khắp  chư  Phật  quốc  độ,  mười 

phương ba đời, quí vị tìm khắp rồi, chỉ có thế giới Cực Lạc của A Di Đà Phật đây là có 

thôi. Ngoài ra toàn đều không có. Cho nên chư Phật Như Lai tán thán A Di Đà Phật là 

“quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”, câu này chúng ta không được quên. Quí vị 

dùng tâm chân thành cung kính, niệm  một câu danh hiệu Phật này, mười phương Như 

Lai đều cổ vũ cho quí vị. Vì sao vậy? Biểu thị sự tôn kính đối với quí vị, bởi vì quí vị là 

đệ tử của Di Đà. Chư Phật Như Lai kính Phật A Di Đà, cũng tức là cũng kính trọng luôn 

đệ tử của Phật A Di Đà. Chí thành cung kính chấp trì danh hiệu, đây thực sự là đệ tử của 

Phật A Di Đà. Quí vị nếu như không dùng tâm này, thì quí vị là giả làm đệ tử Phật A Di 

Đà. Đệ tử giả chư Phật Bồ Tát sẽ không quan tâm đến quí vị, yêu ma quỷ quái đến đùa 

cợt quí vị. Bởi vì quí vị là giả dối. Những đạo lý này chúng ta làm rõ rồi, chân tướng sự 

thật cũng đã rõ ràng rồi. Có thể không làm sao? 

Vừa rồi tôi đã nói, lão tổ tông chúng ta thực sự xứng đáng với hậu thế ngàn vạn đời sau, 

để lại cho chúng ta nhiều bảo tàng như vậy, phước báo vĩnh viễn không bao giờ hưởng 

hết  được, đều  ở  trong  Tứ  khố,  Tam  tạng  mười  hai  bộ  kinh.  Chúng  ta  không  chịu  học, 

không thể trách tổ tông. Tổ tông cũng sẽ không trách chúng ta. Ở trên trời, ở Phật quốc 

nhìn thấy chỉ là cảm thán, rơi lệ mà thôi. 

Đối với mạng mạch của văn hóa truyền thống, Dân quốc sơ niên, một số nhân sĩ giúp đỡ 

người sau, biên một bộ Quốc Học Trị Yếu, trị trong Quần Thư Trị Yếu là chính trị. Chữ 

trị trong Quốc Học Trị Yếu không phải là chính trị, là trị học, làm phương pháp học vấn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        184/16 

Trong Tứ Khố rút ra những tinh hoa biên thành một bộ sách, bộ sách này tổng cộng có 

tám quyển, kinh sử tử tập. Trong đây dạy chúng ta những gì? Có chí vì cổ thánh kế tuyệt 

học, vì  vạn thế  khai thái bình, bộ  sách  này  là  thứ  dẫn dắt, dẫn  dắt  quí vị  nhập vào Tứ 

Khố.  Tứ  Khố  hiện  tại  in  thành  1500  quyển,  quí  vị  biết  bắt  đầu  đọc  từ  đâu?  Bộ  này  là 

hướng dẫn quí vị, tinh hoa của kinh sử tử tập, đầu tiên quí vị đọc thứ này. Thứ này sau 

khi đọc xong rồi, quí vị đối với Tứ Khố sẽ hiểu biết, không lạ lẫm nữa, quí vị hiểu nó rồi. 

Quí vị sẽ vô cùng yêu thích nó. Trong đây nội dung rất phong phú. Quí vị một đời học 

không được. Quí vị chỉ có thể ở trong đây học được một môn hai môn. Quí vị liền hiểu 

được chọn ở đâu, phải bắt tay từ đâu. Đây là điều cần thiết. 

Ban đầu hai bộ sách này xuất bản tại Đài Loan. Tôi mua trước Hội yếu, giá tiền tương 

đối rẻ. Phân lượng phải ít một chút, là một phần ba của toàn thư, 500 quyển. Quyển sách 

này  sau  khi  tôi nhìn  thấy, tôi  liền  nghĩ  không  biết  phải  bắt  tay  từ  đâu?  Toàn  thư  1500 

quyển thì càng nhiều hơn rồi. Tuổi tác cũng đã lớn. Lúc tôi có được bộ sách này hơn 60 

tuổi rồi, là người già rồi, gặp được trễ quá. Nhìn thấy những thứ này thì tôi làm sao mà 

đọc nữa? Tôi liền nghĩ đến cách như Đường Thái Tông. Tôi nhờ người em trai tôi, ông 

ấy dạy học ở Đại học Phục Đán Thượng Hải, tôi nhờ ông ấy đi tìm mấy vị giáo sư dạy 

văn sử ở đại học, họ đã về hưu rồi, chúng tôi cũng tặng họ một ít thù lao mời họ xem 

những  sách  này.  Tìm  những  thứ  thuộc  luân  lý,  đạo  đức,  nhân  quả,  xử  thế  làm  người, 

những lời giáo huấn này, những bộ phận này tóm tắt lại, cung cấp cho chúng ta làm tham 

khảo.  Bản  tóm  lược  tóm  lược  xong  rồi  cũng  có  thể  làm  thành  giáo  dục  phổ  thế,  làm 

thành giáo trình. Đại khái cũng tốn khoảng hơn 50.000 nhân dân tệ, tóm lược lại. Tôi 

xem thấy không thực dụng lắm. Cứ để mãi một nơi đó. Không ngờ đến Dân quốc sơ niên, 

lúc tôi còn chưa xuất thế đã có người làm việc này xong rồi, cách nghĩ của họ hoàn toàn 

tương đồng với tôi. Tôi không biết có bộ sách này. Lúc tôi nhìn thấy bộ sách này tôi vui 

không thể nói nên lời. Cảm ơn lắm. Cổ nhân đã làm giúp cho chúng ta rồi. Họ dùng thời 

gian mười năm biên tập thành bộ sách này. Ở trước có một bài tựa, năm viết lời tựa đó là 

năm  mà tôi ra đời. Nói cách khác, họ bắt đầu làm những thứ này trước lúc tôi ra đời 

mười năm, lại bốn năm nữa đến lúc tối bốn tuổi sách này mới xuất bản, in ra rồi, hơn 90 

năm trước. Trải qua chiến loạn, kháng chiến của xã hội Trung Quốc, cho đến phá tứ cựu 

của đại cách mạng văn hóa, không còn nữa. Không ngờ rằng có các vị đồng học có lòng  

tìm ra được bộ này, gửi cho tôi rồi, hơn nữa còn gửi lời nói với tôi, có thể trên thế gian 

này chỉ có  một bản đơn lẻ này, không tìm ra được nữa. Trân quí biết bao! Đức của tổ 

tông bảo toàn được bộ này, tuy sách của hơn 80 năm trước còn rất hoàn chỉnh, chữ còn 

rất rõ ràng. Chúng tôi đem nó in ra thành 10.000 bộ, chia ra tặng cho các thư viện quốc 

gia của các nước trên thế giới, thư viện các trường đại học thu thập lại. Đây là nhập môn 

của Tứ Khố Toàn Thư, những thứ này bảo tồn lại rồi, phải có người để đọc. Học viện 

chúng ta xem đồng học có phát tâm hay không. Thực sự có người phát tâm để học thứ 

này, những  sách này  tôi  tặng  họ  một  bộ. Người không thực sự  phát  tâm, quí vị không 

nên, vì 10.000 bộ cũng còn rất ít, hoàn toàn không phải là số lượng lớn. Ngoài việc tặng 

cho thư viện quốc gia, thư viện các trường đại học để bảo tồn ra, tôi giữ lại một số để 

tặng cho người thực sự muốn học. Tuổi tác tốt nhất là 35 tuổi trở xuống, 35 tuổi trở lên 

đừng học nữa, không kịp nữa rồi. Quang âm của quí vị đã qua mất rồi. Quí vị học Phật 

cho tốt là được rồi, không thể không làm. Thực sự phát tâm đem văn hóa truyền thống, 

gánh vác việc thừa truyền tiếp và phát huy rộng lớn, cứu quốc gia, cứu dân tộc, cứu tất 

cả chúng sanh trên địa cầu này. 

Việc tôi có thể làm, việc tôi cần làm tôi đã làm rồi. Hiện tại chúng ta có cơ hội này, tôi 

cảm  ơn  người  lãnh  đạo  quốc  gia  Malaysia,  họ  có  trí  tuệ,  họ  nhận  biết  văn  hóa  truyền 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        185/16 

thống xưa, cho nên ngày xưa những thầy giáo ở Thang Trì, hiện tại có khoảng mười chín, 

hai mươi người, ở Kiết Long Ba, Thầy Thái Lễ Húc dẫn dắt họ, tôi đem những sứ mệnh 

này phó thác cho mấy vị thầy giáo, hi vọng họ chăm chỉ nỗ lực học tập cho tốt, gánh vác 

được sứ mệnh của lịch sử, tự thể nghiệm về văn hóa truyền thống. Quí vị mới có thể nói 

hay được. Quí vị chưa làm được thì không được, không thể tự thể nghiệm thì đó là học 

thuật, danh từ  hiện nay  gọi là tri  thức, đó  là tri  thức. Tự  thể nghiệm, tri thức liền  biến 

thành trí tuệ. Học rồi mà làm không được, là tri thức; học rồi mà lại có thể làm được nữa 

chính là trí tuệ. Trong quá trình dạy học, quí vị giảng dạy chia sẻ với mọi người, âm vị 

sẽ  khác  nhau.   Quí  vị  có  thể  cảm  động  người  khác  một  cách  sâu  sắc. Lão  tổ  tông dạy 

người bác học, thẩm vấn, thận tư, minh biện, sau đó còn có một câu là đốc hành, đốc 

hành là phải thật làm. Đem những đạo lý mà quí vị học được biến thành lý niệm của bản 

thân, những phương pháp đã học được trở thành hành vi của bản thân. Gọi là đạo đức 

hành vi. Quí vị chính là thánh hiền ngày nay, Khổng Mạnh ngày nay, Thích Ca ngày nay, 

Phật  Bồ  Tát  ngày  nay,  quí  vị  mới  có  thể  cứu  được  thế  giới  này.  Đây  là  điều  trong  48 

nguyện đến cuối cùng nhìn thấy được- cung kính chấp trì. Đoạn cuối ở đây lại nhìn thấy, 

“cho thấy phàm là người nghe được danh hiệu, có thể tín nguyện trì danh, cũng đều có 

thể hiện chứng bất thoái. Di Đà nhất thừa nguyện hải, diệu đức khó nghĩ bàn”. Phàm là 

người nghe danh hiệu, phạm vi này rất lớn rất lớn. Chỉ cần nghe được danh hiệu, đương 

nhiên trước đây có nói qua rồi, nghe danh nếu có thể hiểu, có thể tin, sau khi hiểu được 

liền sanh tín tâm, sau khi tin rồi họ mới có thể hành, mới có thể chứng, thì sự nghe này 

mới không nghe uổng phí. Chỉ nghe câu danh hiệu này thôi thì không hiểu ý nghĩa gì cả. 

Thậm chí nghe xong rồi thấy phản cảm, cho đây là  mê tín. Họ có thể đạt được lợi ích 

không? Có thể. Vừa nghe qua tai, mãi là giống đạo, đây chính là lợi ích mà họ đạt được. 

Nhưng họ không tin tưởng, họ phê bình, họ hủy báng, họ có nghiệp chướng. Lúc nào 

nghiệp chướng tiêu trừ rồi, nghe đến danh hiệu này sanh tâm hoan hỷ, muốn đi tìm hiểu 

ý nghĩa của danh hiệu này. Chúng ta học Phật cũng lại như vậy. 

Năm xưa tôi lần đầu tiên thân cận với người xuất gia là đại sư Chương Gia, ông là đại 

đức của Mật tông là một trong bốn vị Đại Lạt ma, chúng tôi vô cùng may mắn có thể 

thân cận được với Ngài. Bốn vị đại Lạt ma này, hai vị ở Tây Tạng, hai vị ở Mông cổ, 

“tiền tạng đạt lại, hậu tạng ban thiền”, ở Mông cổ ngoại Mông cổ Triết Bố Tôn Đan Ba, 

nội Mông cổ chính là Chương Gia. Họ đều là học trò của đại sư Tông Khách Ba, bốn vị 

này là sư huynh đệ. Tôi theo đại sư Chương Gia, hơn nửa năm mới có người nhắc nhở 

tôi: ông có chính thức bái Ngài làm thầy giáo không vậy? Cũng tức là chúng ta thường 

nói  thọ  quy  y?  Tôi  nói  không  có.  Mỗi  một  tuần  lễ  gặp  mặt  Ngài  thỉnh  giáo  với  Ngài, 

Ngài không nhắc, tôi cũng không nghĩ đến. Liền có đồng học Phật nhắc nhở tôi, họ nói: 

người khác gặp còn chưa gặp được, ông thường xuyên gặp mặt vì sao không thọ quy y? 

Tôi  liền  quy  y, thực  hiện nghi  thức  quy  y. Đại  sư  truyền  một  chú  ngữ  cho  tôi, bảo  tôi 

thường niệm, tức là sáu chữ đại minh chú của Quán Thế Âm Bồ Tát, của Tạng truyền, 

rất phổ biến, phát âm chính là “án ma ni bát mi hồng”, đây là cách phát âm của Tây tạng. 

Tôi liền thỉnh giáo với thầy chú ngữ này có nghĩa là gì vậy? Chú ngữ nguyên bản gọi là 

mật chú, không nói về ý nghĩa. Nhưng lúc đó chúng tôi không hiểu, không biết mật ngữ 

là không nói đến ý nghĩa. Tôi hỏi, câu nói này nghĩa là gì? Ngài giải thích cho tôi. Trung 

Quốc phiên dịch cũng phiên ra rất phổ biến, người Trung Quốc dịch là “án ma ni bát mi 

hồng”, đây là dịch thành chữa Trung Quốc, âm không hoàn toàn chính xác. Chữ đầu của 

nó đọc là “án”, án là thân thể, nghĩa là thân thể. “Ma ni” là hoa sen. Trong kinh giáo Đại 

thừa cũng có nhìn thấy chữ ma ni này, ma ni là hoa sen. “Bát mi” là bảo trì. Chữ “hồng” 

ở sau là ý. Dịch thành ý nghĩa tiếng Trung là thân, hoa sen, bảo trì, ý. Tôi đã hiểu rõ rồi, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        186/16 

đây là văn pháp nước ngoài, nếu như theo văn pháp tiếng Trung mà nói, chắc chắn là 

bảo trì thân ý giống hoa sen, chính là ý nghĩa này vậy. Bảo trì thân tâm giống hoa sen, ra 

khỏi bùn mà không nhiễm. Hoa sen tiêu biểu cho ý nghĩa này. Bùn nhơ tiêu biểu cho lục 

đạo, lục đạo nhiễm ô. Cọng của hoa sen ở trong nước, hoa nở ở trên mặt nước. Cọng ở 

trong nước biểu thị cho Tịnh Độ- Tứ thánh pháp giới. Hoa nở trên nước tiêu biểu cho 

Cõi Thật báo trang nghiêm- Pháp thân Bồ Tát, biểu thị cho ý này. Tức chúng ta ở đây 

nói A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí Bồ Tát hoa này nở ở trên mặt nước rồi. Nó 

không những không nhiễm  bùn, mà  nó cũng không  nhiễm  nước, nghĩa là nói siêu việt 

thập  pháp  giới,  nêu  ý  nghĩa  này  hay  biết  bao!  Nhưng  chúng  ta  thấy  người  theo  Tạng 

truyền, cầm  chuyển  kinh  luân  ngày  ngày  niệm  án  ma  ni  bát mi  hồng, án  ma  ni  bát  mi 

hồng, ý nghĩa là gì lại không biết. 

Mật  tông  đặc  biệt  nói  về  tam  mật  tương  ưng,  miệng  niệm  chú,  tay  kết  ấn,  tâm  quán 

tưởng, gọi là tam mật tương ưng. Họ ở đó chỉ có miệng niệm, họ không có quán tưởng, 

họ không có quán tưởng, kết ấn thì cũng có, mà không có quán tưởng. Họ không hiểu ý 

nghĩa thì quán tưởng bằng cách nào được? Cho nên mật chú là mật ngữ, nó có ý nghĩa, 

hàm vô lượng nghĩa, ý nghĩa rất sâu, rất rộng. Một câu chú ngữ án ma ni bát mi hồng 

này, thì ý nghĩa của nó đã sâu rộng vô tận rồi. Nói một cách dễ hiểu, từ lục đạo đến Tứ 

thánh pháp giới đến cõi Thật báo, quí vị xem phạm vi này lớn biết bao. Quán tưởng về 

việc chúng ta phải rời khỏi lục đạo luân hồi, phải rời khỏi thập pháp giới, ngồi trên hoa 

sen, đó là nhất chân pháp giới. Đó là báo độ của chư Phật Như Lai, chư Phật này là 41 vị 

pháp thân đại sĩ. Cho nên Phật pháp đặc biệt trong thời đại ngày nay, hiện tại nói là bùng 

nổ  tri  thức,  nguyên  nhân  là  thông  tin  truyền  thông  tiến  bộ  quá.  80  năm  trước  chưa  có 

những thứ này, ở nông thôn Trung Quốc, tôi sinh sống tại nông thôn thực sự là ngây thơ 

trong sáng, cái gì cũng không biết. Những việc xảy ra ở thành thị, thành thị không cách 

xa chỗ chúng tôi lắm, cũng khoảng chỉ là từ Đồ Văn Ba đến chỗ tôi ở đây, khoảng 12 

cây số, tính dặm Trung Quốc là 25 dặm, cũng không xa là mấy mà? Chỉ là cự ly như vậy, 

ở thành thị xảy ra việc gì, ở nông thôn có thể cũng khoảng hơn nửa tháng mới biết được. 

Nếu như không có ai đến nói với chúng tôi, sẽ không biết trên thành thị xảy ra chuyện gì 

cả. Mặt trời lên thì làm việc, mặt trời lặn thì nghỉ ngơi. Cuộc sống hoàn toàn trở về với 

đại tự nhiên. Tuy là ở nông thôn cũng có trường tư thục, những thầy giáo dạy học, dạy 

đều là sách cổ, trong tư thục dạy các bạn nhỏ đều là hướng trẻ theo đường chánh, Tam 

Tự Kinh, Bách Gia Tánh, Thiên Tự Văn, học những thứ này. Báo ảnh tạp chí chưa từng 

nghe nói qua. Đến nơi thành thị mới biết rằng có sách báo, có tạp chí. Thành thị lớn hơn 

mới có máy thu âm vô tuyến điện, nghe đến tin tức ở đài phát thanh, chưa có ti vi. Thời 

đó thỉnh thoảng trong đại đô thị có chiếu phim ảnh. Phim ảnh là đen trắng, điện ảnh vô 

thanh, không có âm thanh, chỉ xem động tác, chúng tôi xem từ thời đó trở đi, cũng rất 

hiếm hoi. Vào thời đó, những tiết mục văn nghệ Trung Quốc cũng còn rất nhiều, bình 

thường nhất là những hí khúc và bình kịch của địa phương, thỉnh thoảng còn nghe đến 

tuồng Côn sơn, hiện nay không còn nữa. Chẳng những không còn, những danh từ này có 

lẽ người bình thường nghe đến cũng vô cùng lạ lẫm. Hiện tượng này nếu nói khó nghe 

một chút là phá sản văn hóa, trôi  mất rồi. Đây là  một hiện tượng vô cùng đáng sợ. Hi 

vọng học viện chúng ta mười năm sau có thể thực sự bước lên đường chính, lên quỹ đạo, 

thực sự phù hợp với tên học viện Tịnh Tông. Học viện Tịnh Tông có thể phụ thiết lập 

giảng đường văn hóa truyền thống xưa, có thể phụ thiết lập một cái, hi vọng tại đây có 

thể  bảo  tồn  được.  Có  thể  nơi  thành  thị  Đồ  Văn  Ba  này  sản  sanh  ảnh  hưởng.  Chỉ  cần 

chúng ta chăm chỉ làm nó cho tốt, thì sẽ ảnh hưởng cho cư dân nơi này, làm cho họ cũng 

có thể nhìn thấy, nghe thấy, ngửi được bầu không khí văn hóa truyền thống xưa. Tôi tin 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        187/16 

không có ai không yêu thích. Nếu như nói nó không cùng văn hóa dân tộc, chúng ta tiếp 

xúc đến không yêu thích, Townenbe làm sao có thể nói ra rằng: giải quyết vấn đề xã hội 

thế giới của thế kỷ 21, cần đến văn hóa truyền thống xưa, ông ấy sẽ không nói ra được 

câu nói này. Ông ấy có thể nói ra được câu này, cho thấy văn hóa truyền thống xưa, tất 

cả mọi người trên thế giới đều yêu thích. Ông ấy mới có thể nói ra được như vậy, nói câu 

nói  này  mới  có  ý  nghĩa. Trung  Quốc  nhân  khẩu  nhiều, trên toàn  thế giới  gần như mỗi 

một ngõ ngách đều có người Trung Quốc, hi vọng những người này đều có thể chăm chỉ 

học  tập văn hóa  truyền  thống, thừa đạt văn  hóa truyền  thống ra  toàn thế  giới, làm  cho 

nhân  dân  trên  toàn  thế  giới đều  có  thể  hưởng  thụ  được, an định, hòa  bình, hạnh  phúc, 

viên mãn. Đây là văn minh cổ cống hiến lớn nhất đối với toàn thế giới. 

Sáu  chữ  hồng  danh,  phương  tiện  rốt  ráo.  48  nguyện,  nguyện  nguyện  nhiếp  độ  chúng 

sanh, nguyện nguyện hiển chân thật, chia ra thì thành 48 nguyện, hợp lại thì thành nhất 

pháp cú. Nhất pháp cú là câu thanh tịnh, trí tuệ chân thật vô vi pháp thân. Câu thứ nhất 

này,  sáu  chữ  hồng  danh  phương  tiện  rốt  ráo,  tám  chữ  này  quan  trọng,  không  phải  là 

phương tiện phổ thông, là phương tiện rốt ráo viên mãn. Sáu chữ này dễ dàng, đơn giản, 

ai  ai  cũng  có  thể  niệm,  ý  nghĩa  của  sáu  chữ  này,  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  cùng  nhau 

tuyên giảng, giảng vô lượng kiếp cũng giảng không hết. Tôi tin tưởng đồng học chúng ta 

có thể tin tưởng câu nói này. Nhưng chỉ cần quí vị chấp trì tâm chân thành cung kính, 

quí vị đạt được là không thể nghĩ bàn, không thể đong đếm. Một đắc tất cả đắc, cho nên 

xưng nó là phương tiện rốt ráo. 48 nguyện đến đây chúng ta đã học xong rồi. Quay lại 

nghĩ thử xem, nguyện nguyện đều là nhiếp thọ chúng sanh, nguyện nguyện đều chân thật, 

tánh đức! 

Ngày nay chúng ta phải học Phật A Di Đà, phải học Phật A Di Đà từ đâu? Tức học từ 48 

nguyện.  Cắm  rễ  từ  đâu?  Từ  phẩm  32  đến  phẩm  37  trong  bộ  kinh  này,  cắm  rễ  từ  sáu 

phẩm kinh văn này. Sáu phẩm kinh văn này nói những gì? Nói về ngũ giới thập thiện. 

Chăm chỉ tu học, quí vị đạt được là công đức, nếu như quí vị làm trái rồi, nghiệp nhân 

quả báo đều nói rất rõ ràng. Sáu phẩm kinh này phải đọc cho thuộc. Chúng tôi biên tập 

nó  vào  trong  bản  hai  thời    khóa  tụng  của  Tịnh  tông.  Thời  khóa  sáng  là  một  phẩm  48 

nguyện này. Chúng ta học Phật A Di Đà từ phải học từ đây, phải học cho giống, học cho 

tốt, rễ phải cắm cho vững. Thời khóa chiều sáu phẩm kinh này phải thuộc, phải thường 

xuyên xem xét tâm hành của chính mình, tức đối chiếu xem, hôm nay ta khởi tâm động 

niệm, nói năng hành động, có trái ngược hay không? Điều Phật ở trong kinh dạy chúng 

ta làm, ta đã làm được chưa? Sáu phẩm kinh này là giới luật trong Kinh Vô Lượng Thọ. 

Đây gọi là người thực sự niệm Phật! Cơ duyên vô cùng hiếm có, mọi người nên trân quí. 

Học Phật, kinh giáo một ngày cũng không được xa rời, xa rời một ngày ngày đó quí vị 

không có phước nữa, xa rời nửa năm, nửa năm vậy vấn đề của quí vị nghiêm trọng rồi. 

Quí vị chắc chắn đi vào đường sai lầm, nhất định đọa lạc. Như thế thật đáng sợ biết bao. 

Nếu có thể làm được phút phút giây giây quí vị đều không quên Phật A Di Đà. Quí vị 

đời này sẽ nhất định được sanh. 

Cho nên chia ra thì 48 nguyện, có 48 nguyện, hợp lại một pháp cú này. Nhất pháp cú là 

gì?  Nhất pháp  cú  chính  là  Nam  mô  A  Di  Đà  Phật, chính là  một  câu này. Một câu này 

chính là câu thanh tịnh, câu này chính là trí tuệ chân thật. Cho nên quí vị niệm A Di Đà 

Phật này, vấn đề là quí vị phải chăng thực sự chấp trì tâm chân thành cung kính? Then 

chốt chính là đây vậy. Quí vị nói xem chúng ta ngày ngày niệm A Di Đà Phật, tôi chưa 

phát hiện nó là trí tuệ chân thật, mỗi ngày vẫn là mơ mơ hồ hồ. Đó nguyên nhân là gì? 

Quí vị là dùng tâm hồ đồ để niệm, niệm đến kết quả cũng là A Di Đà Phật mơ mơ hồ hồ, 

chính  là  sự  việc  này  vậy.  Đây  không  phải  là  Ấn  Quang  Đại  sư  đã  nói  sao?  Một  phần 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        188/16 

thành kính được một phần lợi ích. Quí vị một phần tâm thành kính cũng không có, ngoài 

miệng có mà tâm thì không. Điều này đối với danh hiệu Phật có hoài nghi, lại có xen tạp. 

Cho nên quí vị không phải là niệm Phật chân thật. Quí vị niệm không như pháp. Niệm 

như lý như pháp, Đại Thế Chí Bồ Tát nói rất hay, “đô nhiếp sáu căn, tịnh niệm tương 

tục”. Ngài dạy cho chúng ta phương pháp, dạy tâm thái cho chúng ta, đô nhiếp sáu căn là 

buông  bỏ.  Buông  bỏ  những  gì?  Nhãn  buông  sắc,  tai  buông  tiếng,  buông  bỏ  sắc  thanh 

hương vị xúc pháp, đây gọi là đô nhiếp sáu căn. Tịnh niệm tương tục, chữ tịnh đó là tâm 

chân thành cung kính, không có hoài nghi, không có xen tạp, đó là tâm thanh tịnh, chính 

là ở đây nói thanh tịnh cú. Phải dùng tâm thái như vậy mới được. Quí vị không thể dùng 

sai tâm. Quí vị chưa đạt được lợi ích chân thật, quí vị không thể trách kinh, quí vị không 

thể trách Phật, quí vị không thể trách người khác, chỉ có thể trách bản thân dùng tâm sai 

thôi. Cho nên quí vị không đạt được lợi ích thù thắng. Nếu như quí vị thực sự biết dùng 

tâm chân thành cung kính, tâm chân thành cung kính này không dễ dàng lắm. Vì sao vậy? 

Nếu  đối  với  A  Di  Đà  Phật  chân  thành  cung  kính,  đối  với  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  chân 

thành cung kính, tôi sẽ biết, tâm chân thành cung kính của quí vị sẽ đối với tất cả người 

sự vật, thực sự giống như trong Lễ Ký, Khúc Lễ đã nói “vô bất kính” vậy, không có thứ 

gì là không cung kính. Đó là tâm cung kính chân thật của quí vị hiện tiền. Tôi niệm Phật 

A Di Đà tâm cung kính, làm sự việc khác không có tâm cung kính, vậy đó là giả. Một 

thật tất cả đều thật, một giả tất cả đều giả. Đạo lý này nếu quí vị không hiểu, quí vị vĩnh 

viễn không được nhập môn. Đối với người hủy báng mình, người hủy nhục mình, người 

hãm hại mình, đều phải dùng tâm cung kính, luôn luôn cung kính. Quí vị đạt được trí tuệ 

chân thật rồi, pháp thân vô vi chứng đắc rồi. Vô vi pháp thân là gì? Quí vị chứng đắc bất 

sanh bất diệt. 

Trong  bộ  kinh  này  nói  về  ba  loại  chân  thật:  chân  thật  rốt  ráo, trí  tuệ  chân  thật, lợi  ích 

chân thật. Quí vị đều đạt được rồi. Nếu như không dùng tâm chân thành cung kính, thì 

quí vị không đạt được gì cả. Chỉ là kết pháp duyên với Phật A Di Đà mà thôi, vẫn còn 

tiếp tục làm việc lục đạo luân hồi. Điều này không thể không có tâm cảnh giác cao độ. 

Còn đi làm những việc ngốc nghếch đó sao? Không thể làm tiếp nữa, phải hồi tâm thôi. 

Hôm  nay  thời  gian  đến  rồi,  phẩm  kinh  48  nguyện  này,  đến  đây  chúng  ta  học  tập  viên 

mãn rồi. 



 



Tập 256 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 29. 01 .2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện – Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem 

Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 311, hàng thứ hai, “tất thành chánh 

giác đệ thất”. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        189/16 

Chú giải của Niệm  Lão.  Tỳ kheo Pháp Tạng  ở chỗ Thế Gian Tự Tại 

Vương Như Lai phát 48 nguyện xong. Dĩ nghĩa là nói xong rồi. Lại ở trước 

Phật  mà nói kệ tụng biểu thị hạnh nguyện này và xin được chứng  minh. Vì 

đại  nguyện  chân  thành  sâu  rộng,  nên  ứng  thời  cảm  đắc  được  mưa  hoa  đất 

rung, không trung khen rằng: nhất định thành Phật. 

Trên đây là nội dung của phẩm này. Mấy câu đơn giản đã giới thiệu ra 

rồi. 

Chúng ta xem kinh văn. 

“Phật cáo A nan, nhĩ thời Pháp Tạng tỳ kheo, thuyết thử nguyện dĩ, dĩ 

kệ tụng viết”. Dùng thể kệ tụng để tán thán, 

“Ngã kiến siêu thế chí. Tất chí vô thượng đạo.Tư nguyện bất mãn túc. 

Thệ bất thành đẳng giác”. 

Chúng  ta  biết  “siêu  thế  chí”  này,  chính  là  48  nguyện.  Di  Đà  đã  thành 

Phật rồi, nguyện của ngài toàn bộ đều viên mãn. 

“Phục  vi  đại  thí  chủ.  Phổ  tế  chư  cùng  khổ.  Linh  bỉ  chư  quần  sanh. 

Trường dạ vô ưu não. Xuất sanh chúng thiện căn.Thành tựu bồ đề quả”. 

Sau khi đại nguyện thành tựu rồi, tiếp theo chính là phổ độ chúng sanh. 

Độ chúng sanh không phải là việc bình thường, là phải khiến cho tất cả chúng 

sanh đều có thể thành Phật đạo. Cho nên sau đó nói thành tựu quả bồ đề. Câu 

này rất quan trọng, câu này chính là thành Phật. 

“Ngã nhược  thành chánh giác, lập danh vô lượng thọ”. Phật A Di Đà 

thành  Phật  rồi,  danh  hiệu  của  Ngài  là  Vô  lượng  thọ.  “Chúng  sanh  văn  thử 

hiệu, câu lai ngã sát trung”. Đây là tất cả chúng sanh tiếp xúc với Di Đà, đều 

sẽ phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ. 

“Như  Phật  kim  thân  sắc,  diệu  tướng  tất  viên  mãn”.  Đây  là  như  thân 

tướng của Phật. 

“Diệc dĩ đại bi tâm, lợi ích chư quần phẩm, ly dục thâm chánh niệm, 

tịnh tuệ tu phạm hạnh”. Những đại chúng vãng sanh đến thế giới Cực Lạc này, 

cũng giống như Di Đà, dùng tâm đại từ bi, cảm ứng đạo giao với chúng sanh 

trong  khắp  pháp  giới  hư  không  giới,  chúng  sanh  có  cảm,  Phật  liền  có  ứng, 

phổ độ chúng sanh giống như Phật. Đây là “lợi ích khắp các phẩm” vậy. 

Bây  giờ  chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Lão.  “Ngã  kiến  siêu 

thế chí”, kiến là kiến lập, là lập vậy. Nói về siêu thế chí, các nhà chú giải kinh 

có rất nhiều cách giải khác nhau. Đối với câu nói này, tổ sư đại đức có một số 

cách  nhìn  khác  nhau.  Vậy  siêu  thế  chí  là  gì?  “Tịnh  Ảnh  vân”,  đây  chính  là 

chú  giải  của  Khương  Tăng  Khải,  ở  Trung  Quốc  bản  này  lưu  thông  rộng  rãi 

nhất. “Tiền sở phát trung, cầu pháp thân nguyện, cầu Tịnh Độ nguyện, danh 

siêu  thế  nguyện.”  Tịnh  Ảnh  dùng  bản  Ngụy  Dịch,  tức  là  bản  của  Khương 

Tăng Khải. “Quang minh vô lượng nguyện, thọ mạng vô lượng nguyện, dữ 

chư Phật xưng dương nguyện, vi nhiếp pháp thân nguyện. Quốc độ thanh tịnh 

nguyện,  quốc  độ nghiêm  sức  nguyện,  vi  nhiếp  Tịnh Độ  nguyện”.  Tịnh  Ảnh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        190/16 

chỉ gọi năm nguyện này là siêu xuất thế gian. Vị này là Tiểu Huệ Viễn. Hậu 

nhân tôn kính Ngài không gọi danh xưng của Ngài, mà gọi tên chùa của Ngài, 

ngôi chùa mà Ngài trú trì là chùa Tịnh Ảnh. Ở đây chúng ta nhìn thấy Tịnh 

Ảnh, Niệm Lão trích dẫn rất nhiều, chính là đại sư Huệ Viễn. Ngài và Tổ sư 

Tịnh  Tông  Huệ  Viễn  danh  hiệu  hoàn  toàn  tương  đồng,  hai  chữ  đều  giống 

nhau. Một người là thời Đông Tấn, một người là thời Nhà Tùy. Cho nên xưng 

là  tiểu  Huệ  Viễn.  Phật  môn  chúng  ta  xưng  Ngài  là  tiểu  Huệ  Viễn,  chính  là 

chùa Tịnh Ảnh. Ông cho rằng trong hoằng nguyện, năm loại nguyện này vô 

cùng quan trọng, tức là vừa rồi chúng ta đọc đến: Quang minh vô lượng, thọ 

mạng vô lượng, chư Phật xưng dương. Đây là pháp thân. Quốc độ thanh tịnh, 

quốc độ nghiêm sức, đây là nguyện nhiếp Tịnh Độ. Năm loại nguyện này siêu 

xuất thế gian. 

“Cảnh Hưng đồng chi”. Nghĩa Tịch, Vọng Tây những vị đại đức này, 

họ  nói  “tổng  chỉ  cho  48  nguyện”.  “Hậu  thuyết  thậm  thị”,  câu  nói  này  là 

Hoàng Niệm Lão nói, Hoàng Niệm Lão tán thành cách nói của các vị Đại đức 

Nghĩa  Tịch,  Vọng  Tây.  Siêu  thế  nguyện  trên  thực  tế  chính  là  chỉ  cho  48 

nguyện,  mà  không  phải  là  chỉ  có  năm  nguyện  ở  trước.  Đây  là  những  cách 

nhìn nhận khác nhau. Cho nên người nhân  ắt gặp nhân, người trí ắt gặp trí, 

quí vị xem cùng là một câu kinh văn, mà giải thích khác nhau. 

Chân Giải đây là một vị Tổ sư của Nhật Bản, Tổ sư của Tịnh Tông, ông 

nói Tổ chúng ta nói 48 nguyện không thể nghĩ bàn, tổ chúng ta là chỉ cho đại 

sư Thiện Đạo. Vậy chúng ta đã biết, vào đời nhà Đường sư du học ở Trung 

Quốc, là học trò của đại sư Thiện Đạo, sau khi về đến Nhật Bản, sư thành lập 

tông Tịnh Độ, vẫn là xưng đại sư Thiện Đạo làm Tổ sư, nên tổ đình của họ ở 

Trung Quốc. 

Đại  sư  Thiện  Đạo  nói:  48  nguyện  không  thể  nghĩ  bàn,  lại  nói  thệ 

nguyện vô ngại. Người đời cho rằng 48 nguyện này, nguyện nguyện đều khác, 

ví như trái dẻ và trái thị độc lập với nhau, đều là tách rời nhau không thể lẫn 

lộn.  Nay  không  như  vậy,  ví  như  tấm  thục  gấm,  khéo  dệt  thành  hoa  quả  lá 

cành, như gốc thân cành lá có khác, nhưng đều dệt thành, chỉ trên một tấm 

gấm.  Nay  cũng  như  vậy,  tuy  số  có  48  nguyện,  nhưng  mà  chỉ  là  một  chánh 

giác thiện xảo trang nghiêm mà thành. Nên nói thệ nguyện vô ngại. 

Chân Giải trích dẫn là lời của đại sư Thiện Đạo. Đại sư Thiện Đạo nói 

“siêu thế chí” này chính là nói 48 nguyện không thể nghĩ bàn, 48 nguyện này, 

lại nói là thệ nguyện vô ngại, cũng có thể nói là thệ nguyện không có chướng 

ngại. Thế nhân, là chỉ cho người thế gian thông thường. Nhìn 48 nguyện này 

dường như là nguyện nguyện có khác, ý nghĩa này chính là nguyện nguyện 

đều là độc lập khác nhau, 48 nguyện. Dùng trái cây để ví dụ, dẻ là hạt dẻ, trái 

thị, đều là cây ăn quả. Trái thị chúng ta hiện nay gọi nó là trái cây, dường như 

mỗi thứ là mỗi loại, đại sư Thiện Đạo nói “nay không như vậy”, trên thực tế 

không phải là như vậy. 48 nguyện thực sự mà nói nó là một nguyện, một tức 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        191/16 

là  nhiều,  nhiều  tức  là  một.  Ngài  có  một  ví  dụ,  giống  như  một  tấm  vải  thục 

gấm,  thục  là  Tứ  xuyên,  nơi  sản  xuất  ra  loại  lụa  tơ  tằm,  tơ  lụa  được  dệt  ra. 

Gấm chính là tơ lụa. Vào thời xưa, thời nhà Đường càng thịnh hành, chư vị 

biết con đường tơ lụa từ Trung Quốc thông đến châu Âu. Nguồn gốc của tơ 

lụa thì Tứ xuyên là nơi nổi tiếng nhất. Trên  một tấm tơ lụa này, dệt  một số 

hoa văn, có hoa quả lá cành, gốc thân cành lá khác nhau. Quí vị xem trong 

tấm tơ lụa này dệt những thứ hoa văn, trong đó có hoa có quả, có cành, có lá 

khác nhau. Nhìn toàn bộ đồ họa chỉ là một tấm vải gấm dệt mà thôi, do dệt 

thành. 48 nguyện cũng giống như tấm vải lụa dệt này. Nay cũng như vậy, tuy 

là  có  48  nguyện,  nó  đích  thực  chỉ  là  một  chánh  giác  thiện  xảo  mà  trang 

nghiêm  thành.  Nguyện  nguyện  đều  là  chánh  giác,  thiện  xảo  biểu  pháp  của 

chánh giác, thiện xảo tự hành hóa tha của chánh giác. Pháp thân trang nghiêm 

là  trang  nghiêm  chính  mình,  trang  nghiêm  chúng  sanh,  trang  nghiêm  pháp 

giới, là một không phải hai. 

Dưới đây nói lại càng hay hơn, lại nói: 48 nguyện không thể nghĩ bàn. 

48  nguyện,  nguyện  nguyện  đều  đầy  đủ  đức  không  thể  nghĩ  bàn.  Nên  các 

nguyện  tương  nhập,  trong  mỗi  một  nguyện  đều  đầy  đủ  47  nguyện  khác, 

nguyện nguyện đều như vậy, lúc một nguyện đạt được rồi thì 48 nguyện đều 

đạt được. Đây mới là chánh giác thiện xảo, nên nó không có ngăn ngại, người 

thế  gian  nói  về  hạt  dẻ  và  cây  thị  trước  đây,  ví  dụ  về  hoa  quả  cành  lá  này 

không thể đồng loại được. Nguyện văn này bởi vì nó là từ một chánh giác mà 

sanh, chánh giác là Phật tri Phật kiến, trong tâm tự tánh thanh tịnh trí tuệ bát 

nhã viên mãn rốt ráo. Cho nên điều mục của nguyện có nhiều hơn nữa cũng 

là tương tức tương nhập, không có chướng ngại, ở đây gọi nó là thệ nguyện 

vô ngại. Từ đó cho thấy 48 nguyện hòa nhập với nhau, bốn chữ này vô cùng 

quan trọng, một là tất cả, tất cả là một. “Mỗi mỗi đều là nguyện siêu thế hết”. 

Dùng điều này để giải thích “siêu thế chí”. Chữ siêu này dùng lời hiện tại để 

nói là siêu việt thời gian và không gian. Đó là gì? Đó là nhất thể, 48 nguyện 

chính là một nguyện, thế nên Phật A Di Đà nói tôi kiến tạo siêu thế chí, siêu 

thế chí này chính là chỉ cho 48 nguyện. 

Lại đại sư Thiện Đạo ở trong Pháp Sự Tán nói: hoằng thệ đa môn thiên 

về niệm Phật là gần nhất, cho nên mỗi mỗi nguyện đều là niệm Phật vậy. Lời 

này  là  thật  không phải  giả.  Danh  hiệu  Di  Đà  không  thể  nghĩ  bàn,  công đức 

danh hiệu không thể nghĩ bàn, danh hiệu biểu pháp không thể nghĩ bàn, lợi 

ích của danh hiệu không thể nghĩ bàn, danh hiệu thực sự nói không hết được! 

Thiên  kinh  vạn  luận  đều  từ  một  câu  danh  hiệu  này  mà  lưu  xuất  ra.  Không 

những  Thế  Tôn  49  năm  thuyết  tất  cả  pháp,  thế  xuất  thế  gian  đại  Thánh  đại 

Hiền, đại Thánh là Phật, đại Hiền là Bồ Tát. Họ là thánh nhân của thế gian, sở 

tu, sở ngộ, sở chứng, sở giáo của họ, không có gì không phải là từ danh hiệu 

Di Đà  mà lưu xuất ra. Vì sao vậy? Quí vị  phiên dịch danh hiệu  ra ý nghĩa 

tiếng Trung thì rõ ràng thôi. A Di Đà Phật nghĩa là gì? Vô lượng giác. Quí vị 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        192/16 

xem trong đây ngài nói là nhất chánh giác. Nhất chánh giác không phải chính 

là vô lượng giác sao? Từ trong vô lượng giác mà lưu xuất ra. Chính là nhất 

chánh giác thiện xảo trang nghiêm, tức là nhất chánh giác lưu nhập. Chúng ta 

đối  với  câu  danh  hiệu  này  không  hiểu  biết,  cũng  không  biết  câu  danh hiệu 

này có liên quan gì đến bản thân mình. Cho nên xếp nó qua một bên không 

quan tâm để ý đến, không biết đó là bảo vật, là pháp bảo số một của thế xuất 

thế gian, Phật pháp trân bảo của tất cả thế xuất thế gian, đều từ một câu danh 

hiệu này mà lưu xuất ra. Quí vị có thể tin được không? Lúc nào mới có thể 

thực sự tin tưởng được? Lúc quí vị đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, quí 

vị  liền  tin  tưởng.  Chưa  đến  giai  đoạn  này,  quí  vị  vẫn  không  tin  tưởng,  đến 

giai đoạn này thì tin tưởng triệt để  thôi. Vì sao vậy? Cảnh giới quí vị  thân 

chứng, quí vị chứng đắc rồi, cho nên “thiên tiêu niệm Phật tối vi tân”, câu nói 

này hay biết bao! Chúng ta có thể thừa đương được hay không? Ngay trong 

đời này, không nên mê mờ nữa, về sau đời đời kiếp kiếp, ai thân nhất với ta? 

Niệm Phật là thân nhất. Niệm Phật, cha mẹ của ta, tổ tông của ta ở trong đó 

sao? Ở trong đó, không sai tí nào. Vô thỉ kiếp đến nay thủy tổ chúng ta, đều ở 

trong danh hiệu Phật. Niệm Phật  tức là niệm tổ tiên, niệm Phật chính là niệm 

sư trưởng, mỗi mỗi nguyện của Di Đà đều vì niệm Phật. Phật Thích Ca Mâu 

Ni trong 49 năm thuyết tất cả những kinh giáo cũng là vì niệm Phật  thôi. Nói 

nghĩa rộng ra, đó chính là không có một thứ gì không bao gồm trong đó. 

Lại Vãng Sanh Luận nói ba loại trang nghiêm này nhập nhất pháp cú. 

Nhất pháp cú là chân thật trí tuệ, vô vi pháp thân. Niệm lão ở trong chú giải 

này, câu này trích dẫn rất nhiều, chúng ta thường đọc đến, đọc đến mức đều 

rất thuộc rồi. Ba loại trang nghiêm là gì? Là Phật, Bồ Tát, quốc độ. Chúng ta 

bây giờ đổi một danh từ để nói thì mọi người sẽ càng thân thiết hơn, Phật là 

thầy giáo, Bồ Tát là học trò, quốc độ là trường học, cách nói của tôi như vậy 

mọi  người  nghe  ra  sẽ  càng  thân  thiết  hơn.  Ba  loại  trang  nghiêm,  thầy  giáo 

trang nghiêm, trang nghiêm dùng lời hiện tại của chúng ta để nói là hoàn mỹ. 

Hoàn  mỹ  là  không  mảy  may  khiếm  khuyết,  đều  không  có.  Thầy  giáo  xứng 

đáng là thầy giáo, sư đạo không có mảy may khiếm khuyết. Học trò cho ra 

học  trò,  đạo  cầu  học  đầy  đủ  hoàn  mỹ,  không  có  khiếm  khuyết.  Phạm  vi 

trường  học  bao  gồm  rất  rộng.  Không  những  là  nội  dung  chương  trình,  tiêu 

chuẩn  của  chương  trình,  mục  tiêu  của  chương  trình,  cho  đến  tất  cả  những 

thiết bị dạy học, mỗi mỗi hoàn mỹ, không tìm ra khiếm khuyết. Thậm chí bao 

gồm học trò, bất luận là vật chất, tinh thần, những thiết này bị cũng đều hoàn 

mỹ không có khiếm khuyết. Cho nên chư Phật tán thán, hai câu chư Phật tán 

thán này hoàn mỹ đến cực điểm, Phật A Di Đà là “quang trung cực tôn, Phật 

trung chi vương”. Chúng ta nếu muốn làm một người học trò tốt, hi vọng sớm 

một ngày thành Phật, thành Phật tức là thành tựu đại viên mãn, thành tựu viên 

mãn rốt ráo. Không vào được trường học này vậy là quí vị khó khăn rồi. Quí 

vị có thể vào được trường học này là quí vị đã thành tựu. Chúng ta  ở trong 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        193/16 

kinh  luận  thấy  được  rất  nhiều.  Thậm  chí  nói  chỉ  cần  quí  vị  tiến  vào  trường 

học này chính là quí vị vãng sanh Tịnh Độ. Cấp bậc như thế nào? Cõi Phàm 

Thánh Đồng Cư  hạ hạ phẩm vãng sanh, chư Phật Bồ Tát đều tán thán quí vị. 

Quí vị đã thành tựu viên mãn rồi. Như vậy không quí sao? Đây thực sự gọi là 

pháp  khó  tin!  Quí  vị  là  một  phàm  phu  nhân  gian,  nghiệp  chướng  sâu  nặng, 

làm sao có thể trong một thời gian ngắn như vậy, quí vị đã chứng đắc được 

viên  mãn  rốt  ráo? Thời  gian  này  ngắn  đến  mức  nào?  Thông  thường  mà  nói 

không quá ba năm. Học tiểu học ba năm, còn chưa tốt nghiệp, quí vị đã thành 

Phật rồi, quí vị liền chứng đắc đại viên mãn. Chư Phật Như Lai nói với chúng 

ta pháp khó tin. Chúng ta nghe rồi, có thể lãnh hội được phần ít ý nghĩa. Thật 

là khó tin! Vì sao  nhiều người  muốn học Phật lại không thành tựu. Nguyên 

nhân là ở đâu? Nguyên nhân vẫn là khó tin. Ngày ngày đọc Kinh Vô Lượng 

Thọ,  ngày  ngày  nghe  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  nghe  mấy  mươi  năm  rồi  quí  vị 

còn chưa muốn đi. Khó tin! Quí vị vẫn chưa nghe hiểu được. Thực sự nghe rõ 

ràng rồi, họ sẽ thật làm. Không có thật làm là vẫn chưa hiểu rõ. Không biết 

pháp  môn  này  là  thù  thắng  như  vậy,  dễ  dàng  vãng  sanh  như  vậy,  đi  là  sẽ 

thành  tựu.  Những  người  không  thể  đi  thông  thường  nói  là  quí  vị  nghiệp 

chướng nặng quá, nói không sai. Đâu biết rằng một câu danh hiệu kia là tiêu 

nghiệp  chướng,  trong  kinh  nói  rất  rõ  ràng,  chí  tâm  niệm  một  câu  A  Di  Đà 

Phật, trước đó có chí tâm, nghĩa là tâm chân thành cung kính, chân thành đến 

cực  điểm,  cung  kính  đến  cực  điểm,  dùng  tâm  này  niệm  một  tiếng  A  Di  Đà 

Phật, tiêu trọng tội 80 kiếp sanh tử. Quí vị niệm một ngày không quí hóa lắm 

sao? Đả Phật thất niệm Phật bảy ngày, tội nghiệp như thế nào cũng tiêu trừ 

được hết. Quí vị nói tôi dự Phật thất cũng tham gia hơn cả 100 lần rồi, vì sao 

nghiệp chướng chưa trừ hết? Vì quí vị không biết niệm, không biết niệm này 

chính là cổ đức nói, quí vị dùng sai tâm, câu này nói rất hay. Quí vị dùng sai 

tâm rồi. Quí vị không phải dùng chân tâm,  mà quí vị dùng vọng tâm. Vọng 

tâm niệm cũng có công đức, không phải không có. Công đức rất nhỏ, không 

mạnh, cho nên quí vị niệm nhiều năm, công phu cũng không đắc lực. Sự việc 

này, bản thân bình tĩnh suy nghĩ liền rõ ràng được. 

Trong cuộc sống hằng ngày bày ra trước mắt chúng ta, quí vị cho rằng 

sự việc nào đối với quí vị là quan trọng nhất, quí vị liền rõ ràng được. Hiện 

nay người thế gian bình thường coi thứ gì là quan trọng nhất? Tiền tài là quan 

trọng nhất, hưởng thụ ngũ dục lục trần là quan trọng nhất. Còn có người cho 

rằng thân thể  mình là quan trọng nhất,  mạnh khỏe trường thọ là quan trọng 

nhất. Rất ít người xếp niệm Phật vào hàng quan trọng nhất. Nếu như coi việc 

niệm Phật là điều quan trọng nhất, thì quí vị thành tựu rồi. Quí vị đi hỏi thử 

xem,  có  được  mấy  người  coi  việc  niệm  Phật    là  điều  quan  trọng  nhất.  Họ 

buông bỏ vạn duyên,  một lòng  một  dạ để niệm  Phật.  Chúng ta tỉ  mỉ tư  duy 

quan sát thì sẽ hiểu rõ hết thôi. Đương nhiên trong đây còn có khó khăn, bởi 

vì đối với việc niệm Phật họ chưa hiểu biết, không biết được nó là bảo. Chỉ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        194/16 

cho rằng niệm Phật và chúng ta liên quan là gì? Liên quan đến đời sau kiếp 

sau. Không phải là liên quan hiện tiền. Thực sự không ngờ rằng, niệm Phật và 

cuộc sống hiện tại của chúng ta có liên quan hay không? Có thể giúp ta giải 

quyết những sự việc hiện tiền hay không? Quí vị thực sự niệm Phật là thực sự 

giúp quí vị giải quyết. Vì sao vậy? Chí thành cảm thông. Chí thành thì có thể 

cảm ứng với Phật A Di Đà. Vậy là thông rồi. Phật A Di Đà thực sự có thể gia 

trì quí vị. Gia trì quí vị những gì? “Phật thị môn trung hữu cầu tất ứng”. Sự 

việc này quí vị phải biết rằng, nếu như sở cầu của quí vị không như lý, không 

như pháp, quí vị không có cảm ứng. Sở cầu của quí vị như lý như pháp thì ta 

sẽ đạt được. Cảm ứng không thể nghĩ bàn. 

Lúc tôi còn trẻ, tôi 33 tuổi ra ngoài giảng kinh, thời đó đồng hàng với 

chúng  tôi,  tuổi  tác  cũng  tương  đồng  là  Đức  Dung  pháp  sư,  hiện  nay  đều 

không  còn  nữa.  Tôi  giảng  kinh  giảng  đến  câu:  “ở  trong  nhà  Phật  có  cầu  tất 

ứng”, là đại sư Chương Gia dạy cho tôi. Khi giảng xong rồi, sư hỏi tôi, nói, 

pháp sư Tịnh Không à, ông nói câu này tôi có hoài nghi. Tôi hỏi hoài nghi về 

điều gì? Chính là câu ở trong nhà Phật có cầu tất ứng. Tôi nói, vì sao sư hoài 

nghi? Tôi cầu ba năm rồi mà không có cảm ứng. Tôi nói sư cầu điều gì? Sư 

nói, tôi cầu một cái tủ lạnh, cầu ba năm rồi, một chút cảm ứng cũng không có. 

Tôi hỏi sư, tôi nói, xin hỏi đạo tràng của sư chúng nhiều ít? Sư nói chỉ có một 

mình tôi. Điều này tôi cũng không biết. một mình sư ở một am tranh. Tôi nói 

một mình hà tất phải cần một cái tủ lạnh? Tôi tưởng chùa của sư không nhỏ, 

chúng ở rất nhiều. Tôi mới biết được sư ở một mình trong ngôi am tranh nhỏ. 

Tôi  nói  rằng  vậy  là  sư  không  cần  thiết,  nên  Phật  không  cho  sư.  Tôi  nói  tôi 

nhiều năm như vậy thực sự có cầu tất ứng. Sư nói, ông cầu những gì? Tôi cầu 

sách kinh, không có gì tôi cầu không được cả. Tôi muốn cầu một bộ sách tư 

liệu tham khảo, trong lòng cứ nghĩ đến mãi, sẽ có người tặng cho tôi. Chỉ có 

một  bộ  sách  thời  gian  rất  dài,  nửa  năm,  mới  có  người  tặng  cho  tôi,  Trung 

Quán  Luận  Sớ,  tôi  cầu  bộ  sách  này  là  thời  gian  dài  nhất,  nửa  năm.  Thông 

thường cầu những sách tư liệu tham khảo mà tôi cần thì khoảng không quá ba 

tháng, liền có người tặng cho tôi, hơn nữa bản gốc đều vô cùng đẹp đẽ, vượt 

ngoài mong đợi của tôi. Tôi nói thực sự có cảm ứng! 

Gần đây tôi cầu hai bộ sách, không phải là vì tôi, mà vì chúng sanh. Tôi 

cầu Quần Thư Trị Yếu của Đường Thái Tông, không phải là vì tôi, sách này 

đối  với  tôi  không  có  ích  lợi  gì.  Quốc  Học  Trị  Yếu  đây  là  quyển  sách  để 

nghiên cứu văn hóa truyền thống xưa, tôi cũng không nghiên cứu những thứ 

này  nữa.  Đây  không  phải  vì  bản  thân  tôi  mà  cầu,  mà  là  vì  người  có  chí  về 

“vãng thánh kế  tuyệt học, vì vạn thế  khai thái bình”,  những nhân tài chí sĩ 

như vậy, tôi cầu mong cho họ, cầu được rồi. Cầu được đã nhanh chóng in ra, 

tôi lần thứ nhất in một ngàn bộ, tặng cho những người trẻ tuổi có chí, để cho 

họ học, tôi vẫn niệm A Di Đà Phật, vẫn giảng Kinh Vô Lượng Thọ của tôi. 

Không phải vì bản thân, vì người khác, cũng có thể cầu được, không thể nghĩ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        195/16 

bàn. Thực sự là “ở trong nhà Phật có cầu tất ứng”. Tôi cầu cho thế nhân, cầu 

những gì? Cầu hóa giải xung đột, cầu xã hội an định, cầu thế giới hòa bình. 

Cầu cho trái đất chúng ta cư trú lành mạnh, không nên xung đột. Có ứng hay 

không?  Có  ứng.  Vấn  đề  là  con  người  chúng  ta  cư  trú  trên  trái  đất,  nếu  như 

giống như ông Bladen người Mỹ đã nói, những người cư trú trên trái đất từ 

nay về sau bỏ ác làm thiện, cải tà qui chánh, đoan chánh tâm niệm, liền ứng 

được.  Chư  Phật  Bồ  Tát,  thánh  triết  xưa  nay  đều  là  nói  như  vậy.  Ngay  nhà 

khoa  học  người  Mỹ  cũng  là  cách  nói  như  vậy,  quay  đầu  là  bờ,  không  cần 

nương tựa ai, bắt đầu từ mình, bắt đầu từ nhà mình, bắt đầu từ tiểu đoàn thể 

của  mình  là  được  rồi.  Dùng  tâm  chân  thành  cung  kính  để  làm,  phải  thật  sự 

học tập. 

Bốn đức trong Hoàn Nguyên Quán, “tùy duyên diệu dụng”, hằng thuận 

chúng sanh tùy hỷ công đức. Chú ý hai chữ công đức, công đức là gì? Không 

chấp  tướng  là  công  đức,  chấp  tướng  là  phước  đức.  Không  chấp  tướng.  Tùy 

duyên diệu dụng là tùy duyên không chấp tướng. Giống như trong Kinh Kim 

Cang”nói, không chấp bốn tướng, không chấp bốn kiến, tùy duyên: vô  ngã 

tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng; vô ngã kiến, 

vô  nhân  kiến,  vô  chúng  sanh  kiến,  vô  thọ  giả  kiến.  Tùy  duyên  như  vậy  là 

đúng rồi. Đem giáo huấn của cổ kim hiền triết thực tiễn vào trong cuộc sống 

hằng ngày. “Oai nghi hữu tắc”, tắc là nguyên tắc, là tiêu chuẩn, chúng ta làm 

được tiêu chuẩn rồi, dùng truyền thống xưa để nói thì tiêu chuẩn này chính là 

ngũ luân ngũ thường, tứ  duy bát đức, trong  cuộc sống hằng ngày phải  làm 

cho được. Chưa làm cho người khác cảm động, là chúng ta làm được nhưng 

chưa  đủ.  Chúng  ta  làm  đúng  cách  rồi,  người  bình  thường  sẽ  có  cảm  động. 

Người thiện căn sâu dày thì cảm động trước, thiện căn tương đối nhẹ hơn một 

tí, họ sẽ cảm động sau. Chúng ta không thể coi thường chim thú, không thể 

coi thường cỏ cây hoa lá. Vì sao vậy? Có đôi lúc chúng nó cảm giác còn nhạy 

bén hơn con người, con người chưa cảm động, chúng đã cảm động rồi. Đây là 

thật không phải giả, nó cảm động rồi, chúng ta liền biết trời đất quỷ thần có 

cảm động. 

Vì thế ở đây có ba loại trang nghiêm, đích thực là trí tuệ chân thật, là 

pháp thân vô vi. Đại nguyện của Pháp Tạng Bồ Tát nhiếp thọ ba loại trang 

nghiêm viên mãn rốt ráo, viên nhập nhất pháp cú, trí tuệ chân thật vô vi pháp 

thân. Ý nghĩa này sâu rộng vô cùng. 

Đoạn trước tôi đã giải thích ba loại trang nghiêm là thầy giáo, học sinh, 

trường học. Đại nguyện của Bồ Tát Pháp Tạng là 48 nguyện, nguyện nguyện 

đều có ba loại trang nghiêm, tự hành, hóa tha, giác mãn. Quí vị xem ngài làm 

mẫu  cho  chúng  ta,  làm  gương,  làm  mô  phạm  cho  chúng  ta,  48  nguyện  bản 

thân ngài làm được trước, sau đó mới khuyên người khác. Nếu như chúng ta 

đem 48 nguyện, mỗi một điều đều làm được, chúng ta liền chứng nhập cảnh 

giới Phật A Di Đà, liền thành Phật. Thành Phật gì? Phật A Di Đà. Phật A Di 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        196/16 

Đà là danh hiệu chung, không phải là chuyên chỉ cho một vị. Khế nhập 48 

nguyện tất cả đều là Phật A Di Đà, đây ý nghĩa là gì? Cùng với A Di Đà Phật 

dung hợp thành một thể, bất luận ở nơi nào, bất luận ở xứ sở nào. Quí vị nghĩ 

xem quí vị có phải là hóa thân của Phật A Di Đà hay không? Không sai một tí 

nào. Phật A Di Đà biến khắp pháp giới. Quí vị hướng dẫn những người xung 

quanh  quí  vị,  cũng  giác  ngộ,  cũng  hiểu  rõ,  cũng  phát  48  nguyện,  nương 

nguyện thực hành. Quí vị nhìn lại thấy  một đoàn hóa thân Di Đà xuất hiện, 

trùng trùng vô tận. Đây là tự hành, hóa tha, giác mãn. 

Nhất  chánh  giác,  nhất  đại  giác,  làm  thế  nào  để  đạt  đến  viên  mãn?  Tự 

hành  viên  mãn,  hóa  tha  viên  mãn.  Tự  hành  viên  mãn  dường  như  không  có 

vấn đề. Trong hóa tha viên mãn có vấn đề, còn có nhiều chúng sanh như vậy 

họ chưa tiếp thu đến  sự giáo hóa của Phật Bồ Tát, làm sao có thể gọi là viên 

mãn? Nguyện tâm hóa tha viên mãn, giống như Phật A Di Đà vậy. Lúc ngài 

đang  làm  tỳ  kheo  Pháp  Tạng,  ngài  phát  nguyện  là  tự  hành  viên  mãn,  năm 

kiếp tu hành, đem lý niệm hóa tha, trí tuệ hóa tha, phương pháp hóa tha, đạo 

lý hóa tha, thiện xảo phương tiện hóa tha, tất cả đều làm ra tấm gương tốt, đó 

chính  là  hóa  tha  viên  mãn.  Cho  nên  ngài  chứng  đắc  viên  mãn,  ngài  thành 

chánh  giác,  thành  Phật  rồi.  Đây  là  giác  mãn.  Mô  thức  này,  hình  dáng  này, 

chúng ta nhìn thấy rồi. Chưa nhìn thấy thì không tin tưởng, nhìn thấy rồi tín 

tâm  liền  sanh  khởi,  bước  tiếp  theo  là  phải  phát  nguyện.  Phát  nguyện  không 

hiểu được phải phát như thế nào, quí vị xem xem Di Đà từ bi, 48 nguyện này 

hướng  dẫn  quí  vị  phát  nguyện,  quí  vị  và  Phật  A  Di  Đà  đồng  tâm,  đồng 

nguyện,  đồng  đức,  đồng  hạnh.  Quí  vị  nói  quí  vị  có  thể  không  đến  Thế  giới 

Cực Lạc sao? Quí vị không đến Thế giới Cực Lạc thì đi đến đâu? 

Trong Dị Hệ Từ nói: “vật dĩ loại tụ, nhân dĩ quần phân”. Nhân dĩ quần 

phân là gì? Người chí đồng đạo hợp vĩnh viễn ở cùng nhau. Quí vị và Phật A 

Di Đà chí đồng đạo hợp, cho nên quí vị và Phật A Di Đà, không phải là một 

vị, nhiều vị Phật A Di Đà, tức là mọi người đều là những người vây quanh 48 

nguyện, quí vị nhất định thường thường ở cùng nhau, cùng nhau này chính là 

Thế giới Cực Lạc. “Rốt ráo viên mãn”. Trong đây không phải nhập nhất pháp 

cú thêm vào một chữ “viên” nữa, “viên nhập nhất pháp cú”, nhập nhất pháp 

cú viên viên mãn mãn, “trí tuệ chân thật vô vi pháp thân”. Ý nghĩa rất sâu rất 

rộng vô cùng vô tận. “Hơn nữa dùng thanh tự đều là thật tướng”, thanh là âm 

thanh, A Di Đà Phật đây là âm thanh; tự là văn tự. Âm thanh là thật tướng, 

văn tự cũng là thật tướng. Vì sao vậy? Một thật tất cả đều thật. Đều ở chỗ 

dụng  tâm.  Cho  nên  một  câu  danh  hiệu  Nam  mô  A  Di  Đà  Phật,  tức  là  pháp 

thân bản thể, tức là viên viên quả hải. Quí vị nói xem như vậy không vĩ đại 

sao? Kinh văn học đến nơi này rồi, tông chỉ nghĩa thú đã vô cùng rõ ràng, làm 

cho chúng ta thực sự nhận thức được công đức chân thật của danh hiệu Di Đà. 

Quí vị nhận thức được nó, quí vị mới tôn trọng nó, quí vị mới yêu thích nó, 

quí vị  mới có thể  chấp trì vĩnh viễn không bị buông lỏng. Vì sao vậy? Đây 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        197/16 

chính là pháp thân bản thể, viên viên quả hải. Câu nói này khiến cho người ta 

rất  khó  tưởng  tượng.  Chúng  ta  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  tôi  liền  chứng 

pháp thân rồi sao? Không sai. Quí vị chỉ cần niệm, quí vị chỉ cần thật niệm. 

Vì  sao  vậy?  Vãng  sanh  Thế  giới  Cực  Lạc  quí  vị  liền  chứng  đắc,  pháp  thân 

bản thể chứng đắc rồi, viên viên quả hải chứng đắc rồi. Pháp thân là bản thể, 

viên viên quả hải là đức dụng. Viên quả cứu cánh viên mãn, hải là ví dụ sâu 

rộng vô cùng. Trong Hoàn Nguyên Quán nói là xuất sanh vô tận, chính là ý 

nghĩa này, đó là viên viên quả hải. Một pháp thân bản thể lưu xuất ra khắp 

pháp giới hư không giới là một thể.  Đáng quí là hiện nay các nhà khoa học, 

trong những báo cáo nghiên cứu của họ cũng chứng minh rồi. Vũ trụ và bản 

thân đích thực là một thể. Mà trong vũ trụ họ cho rằng tin tức là căn nguyên 

của tất cả muôn sự muôn vật. Tin tức là ý niệm, tư tưởng của quí vị, ý niệm 

của quí vị, đây là căn nguyên của tất cả pháp. Ý niệm là gì? Rõ ràng là ý thức, 

ý căn, ý căn chính là mạt na. Điều này rất rõ ràng. Còn còn một điều không rõ 

ràng là A lại ya, khoa học gọi là tiềm ý thức. Vừa vãng sanh đến thế giới Cực 

Lạc,  thực  sự  mà  nói  còn  chưa  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  quí  vị  trước  lúc  vãng 

sanh, đầu tiên tiếp xúc đến là Phật quang, quí vị  thấy Phật rồi, Phật phóng 

quang tiếp dẫn quí vị, đó là quang gì? 48 nguyện. Quang đó chiếu soi quí vị, 

chính  là  48  nguyện  gia  trì  quí  vị.  Quí  vị  có  thể  không  khai  ngộ  được  sao? 

Phật quang vừa chiếu, quí vị sẽ phiền não nhẹ, trí tuệ tăng. Không phải là bản 

thân quí vị có năng lực đoạn phiền não khai trí tuệ, mà là Phật quang gia trì 

quí vị, giúp đỡ quí vị, trí tuệ khai rồi, phiền não của quí vị bị bao phủ trong 

đó, vẫn chưa đoạn hết. Sự đoạn mất đó là công phu của bản thân quí vị. Phật 

có thể giúp quí vị khai mởi trí tuệ trước, dần dần quí vị đoạn phiền não. Phiền 

não thực sự đoạn rồi, quí vị sẽ không còn ở cõi Đồng cư, cũng không ở cõi 

Phương tiện nữa. Vậy ở đâu? Quí vị ở cõi Thật báo trang nghiêm. Đó là bản 

thân quí vị thân chứng A Duy Việt Trí Bồ Tát, không phải là 48 nguyện của 

A Di Đà Phật giúp quí vị thành tựu A Duy Việt Trí Bồ Tát. Đó là thật sự quí 

vị đã chứng đắc rồi. Đây là sự thù thắng vô cùng của thế giới tây phương Cực 

Lạc, trang nghiêm vô cùng, thế giới phương khác không thể có được, thế giới 

phương khác có hà tất đến thế giới Cực Lạc? Vấn đề chính là điều này ở thế 

giới phương khác không có. Duy có thế giới Cực Lạc là có. Khắp pháp giới 

hư  không  giới  chỉ  có  thế  giới  này.  Chúng  ta  những  người  căn  tánh  khiếm 

khuyết  này,  chỉ  có  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  mới  có  thể  ngay  trong  đời 

này đạt được pháp thân bản thể và viên viên quả hải. 

Tiếp  theo  dưới  đây  nói,  “nãi  tứ  thập  bát  chi  sở  tiêu,  cố  thể  cụ  bổn 

nguyện,  nhất  thiết  công  đức  diệu  dụng.  Hựu  thử  danh  hiệu  thị  tánh  đức  chi 

bản thể, tu đức sở viên thành. Tánh tu nhị đức viên nhiếp vô dư”. Đều nói về 

công đức của danh hiệu, danh hiệu của Phật A Di Đà, đoạn trước nói chính là 

pháp thân bản thể, năng sanh tất cả pháp. Ở đây nói là bản thể của tánh đức, 

năng sanh tất cả tánh đức. Trong Hoàn Nguyên Quán” nói với chúng ta vè 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        198/16 

bốn  tánh  đức,  “tùy  duyên  diệu  dụng”  là  tánh  đức,  “oai  nghi  hữu  tắc  là  tánh 

đức, nhu hòa chất trực, đại chúng sanh khổ” đều là tánh đức. Trong Phật pháp 

thông thường thường nói thập thiện ngũ giới là tánh đức, lục độ thập nguyện 

là tánh đức, 48 nguyện là  tánh đức.  Chư  Phật Bồ  Tát  và tất cả  chúng sanh 

cảm  ứng  đạo  giao  là  tánh  đức,  vì  chúng  sanh  hiện  thân  thuyết  pháp  là  tánh 

đức. Trong thế pháp của chúng ta ngũ luân là tánh đức, ngũ thường là tánh 

đức, tứ duy bát đức đều là tánh đức. Tất cả pháp thế xuất thế gian viên mãn 


hàm nhiếp đều ở trong đó. Đây là bản thể của tánh đức. Trong tự tánh vốn tự 

đầy đủ. Nhưng chúng ta ngày nay mê thất tánh đức, mê mà không giác, như 

vậy mới làm cho tánh đức bị lệch lạc. Lệch lạc thành thế nào? Lệch lạc thành 

phiền não, gọi là vô minh phiền não, trần sa phiền não, kiến tư phiền não, tất 

cả đều là sự lệch lạc của tánh đức. Bởi vì mê rồi, không giác nữa, tạo thành 

quả  báo  vốn  là  nhất  chân  pháp  giới,  chính  là  Tịnh  Độ  nơi  cư  trú  của  Pháp 

thân Bồ Tát, gọi là báo độ, cũng gọi là pháp tánh độ. Pháp tánh thân chứng 

pháp tánh độ, người minh tâm kiến tánh. Sau khi mê rồi, pháp tánh độ liền 

biến thành thập pháp giới, càng mê càng sâu, biến thành lục đạo, biến thành 

tam đồ, biến thành địa ngục, cảnh giới mê tình sở hiện. 

Tu những gì? Tu không có gì khác, chính là tu chánh. Sai rồi, sai rồi thì 

làm cho nó đúng đắn trở lại, hư rồi thì sữa chữa nó lại, là ý nghĩa này vậy. 

Làm cho nó trở về với tánh đức là đúng rồi. Cũng tức là khiến cho chúng ta 

từ tập tánh trở về  với bản tánh. Bản tánh bổn thiện, tập tánh bất thiện.  Cho 

nên  dạy  chúng  ta  bỏ  ác  làm  thiện.  Phải  phát  huy  thiện  rộng  lớn  ra,  thiện  là 

tánh đức. Bất thiện là nghiệp chướng, tạo tác nghiệp chướng. Nghiệp sở hiện 

là khổ quả, khổ quả của lục đạo luân hồi. 

Trong pháp thân bản thể, tánh đức tu đức tất cả đều hàm nhiếp ở trong 

đó. Cho nên cõi Thường tịch quang, Cõi Thật báo trang nghiêm là tánh đức 

thành tựu được. Cõi Phương tiện hữu dư, cõi Phàm Thánh Đồng Cư là tu đức 

thành tựu được. Tu tịnh, tu tâm thanh tịnh, sở cảm được là cõi Phương tiện. 

Tu nhiễm, là tu những gì? Tu tham sân si mạn, tu tự tư tự lợi, tu ngũ dục lục 

trần. Đó chính là hiện lục đạo luân hồi. Bất luận là tịnh hay là nhiễm, bất luận 

là thiện hay là ác, những thứ y báo chánh báo trang nghiêm này cũng không 

ra ngoài pháp thân, pháp thân bản thể sở biến hiện ra thôi. Cho nên nó là một 

không phải là hai. 

Dưới đây nói, “nay 48 nguyện, thiên về niệm Phật”, câu này rất quan 

trọng,  chúng  ta  không  thể  bỏ  qua  được.  Vì  sao  vậy?  “Nguyện  nguyện  đều 

nhiếp quả đức của Phật”, đây là 48 nguyện, nguyện nguyện đều từ quả đức, 

trong quả đức của Phật mà hiển lộ ra, thế nên “mỗi mỗi đều hiện vô vi pháp 

thân”. Nói cách khác, mỗi mỗi đều là vô vi pháp thân. Tôi nói như vậy mọi 

người  càng  dễ  hiểu  hơn  rồi.  Toàn  hiển  nghĩa  là  đều  là.  “Nên  có  thể  nói  là 

nhiếp pháp thân vậy”. Mỗi một nguyện chính là pháp thân. Các nguyện dung 

hòa vào nhau, không ngăn ngại. Trong một nguyện bất kỳ một nguyện nào, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        199/16 

đều viên mãn đầy đủ 47 nguyện khác, không có ngoại lệ, điểm này chúng ta 

phải hiểu được. Nguyện cuối cùng trong 48 nguyện, là Phật A Di Đà đặc biệt 

vì Bồ Tát thế giới phương khác mà phát nguyện. Bồ Tát thế giới phương khác, 

nếu như là người có duyên nghe được câu danh hiệu này, thì công đức lợi ích 

thù thắng mà họ đạt được, và Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc không khác gì nhau. 

Điều này thật không thể nghĩ bàn! 

Sau đây nói rõ thêm bước nữa, “mỗi một nguyện đều hàm chứa nguyện 

vô lượng không thể nghĩ bàn, vô thượng thù thắng, vô cùng vô tận”. Câu này 

khiến  cho  chúng  ta  thể  hội  sâu  sắc  hơn,  về  mười  phương  tam  thế  vô  lượng 

chư Phật, đã chứng đắc pháp thân, vô lượng Bồ Tát đang hướng đến phương 

hướng này, mục tiêu này mà tinh tấn, những người này bất luận là nhân địa 

hay là quả địa, đã phát đại nguyện vô lượng đều không ra khỏi 48 nguyện. 48 

nguyện thống nhiếp tất cả hoằng nguyện của chư Phật Bồ Tát, đương nhiên là 

không có hạn lượng. 

Nói rõ hơn, tức là nói 48 nguyện cũng chỉ là giả danh tùy thuận chúng 

sanh, thực ra là bổn nguyện vô lượng vậy. Ý nghĩa này chính là nói sơ là 48 

điều, triển khai 48 điều ra là bổn nguyện vô lượng. Đem những thiện nguyện  

mà mười phương ba đời tất cả chư Phật đã phát đều bao gồm vào trong đó rồi, 

tương ưng với tánh đức, câu này rất quan trọng. Tương ưng với tánh đức là 

thiện  pháp.  Nhân  tính  vốn  thiện,  nhân  chi  sơ  tánh  bổn  thiện,  đây  là  thiện. 

Không tương ưng với tánh đức đó là bất thiện.  Tu  hành không có gì khác, 

chính là đem những pháp bất thiện trái ngược với tánh đức, buông bỏ hết, trở 

về với bản thiện vậy là đúng rồi. Trong nhà Phật nói “hồi đầu thị ngạn” chính 

là ý nghĩa này vậy. 

“Lại số  lượng của bổn nguyện tuy là vô lượng”, thực sự  là vô lượng. 

Quí vị xem nhà Phật thường nói thập thiện, không nhiều, mười điều, thân ba, 

miệng  bốn,  ý  ba.  Thân:  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm. 

Miệng: không dối, không nói hai lưỡi, không nói thêu dệt, không nói ác. Ý: 

không tham, không sân, không si. Quí vị xem, tóm lại rất đơn giản mười điều 

thôi. Trong Tiểu thừa đem nó triển khai thành bao nhiêu điều? 3000 oai nghi, 

là trong Tiểu thừa, thập thiện biến thành 3000 điều thiện. Trong Đại thừa Bồ 

Tát triển khai ra lại càng nhiều hơn, là tám vạn bốn ngàn tế hạnh. Chỉ là mười 

điều, triển khai thành tám vạn bốn ngàn điều. Ngày nay ở đây 48 nguyện vừa 

triển  khai  thành  vô  lượng  không  thể  nghĩ  bàn  thù  thắng  nguyện,  triển  khai 

thêm  nữa  là  vô  lượng  không  thể  nghĩ  bàn  vô  thượng  thù  thắng  đại  nguyện, 

quy nạp lại chính là 48 nguyện, 48 nguyện quy nạp lại nữa chính là một câu 

danh hiệu. Như vậy mới hiển thị ra được công đức của danh hiệu không thể 

nghĩ bàn. 

Cuối cùng ở đây đưa ra tổng kết, 48 nguyện thực sự mà nói bổn nguyện 

vô lượng vậy. Lại số lượng của bổn nguyện tuy là vô lượng, nhưng rốt ráo chỉ 

là nhất pháp cú vậy. Nhất pháp cú này chính là A Di Đà Phật. Nếu như thêm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        200/16 

vào nam mô thì chính là sáu chữ nam mô A Di Đà Phật, sáu chữ hồng danh, 

vô vi pháp thân. 

Chúng ta xem đoạn tiếp theo. “Thậm chí đối với cách giải về siêu thế 

các nhà đều khác nhau”. Đây chính là pháp sư đại đức giảng kinh, một số đại 

đức chú giải kinh, họ có những kiến giải khác nhau. Nghĩa Tịch nói là địa vị 

siêu  thắng  địa  tiền  thế  gian  nên  gọi  là  siêu  thế.  Siêu  là  siêu  việt,  thắng  là 

thắng  qua.  Địa  tiền  Bồ  Tát  những  vị  thứ  này  chính  là  sơ  địa  về  trước.  Nói 

cách khác, sơ địa trở lên gọi là siêu thế. Tiêu chuẩn này cao. 

Cảnh Hưng nói Địa tiền là thập hướng viên mãn, lại phát tâm nữa, đều 

gọi  là  địa  tiền  vậy.  Các  sư  Thiện  Đạo,  Đàm  Loan  thì  có  khác  nhau  nhiều, 

nhận biết của họ  không giống nhau. Như Sư Đàm  Loan nói: Pháp Tạng Bồ 

Tát ở chỗ Thế Gian Tự Tại Vương Phật mà ngộ được vô sanh pháp nhẫn. Lúc 

đó, vị danh thánh chủng tánh”. Đây là trong Kinh Anh Lạc nói vậy, loại thứ 

bốn  trong  sáu  loại  chủng  tánh  chính  là  thập  địa  Bồ  Tát.  “Ở  trong  tánh  này 

phát 48 nguyện”, đây là cách nói của Sư Đàm Loan. Đại sư Thiện Đạo cũng 

phán rằng phát tâm của thập địa Bồ Tát, nên đều là vượt xa cách nói của địa 

tiền, địa tiền đã rất cao rồi. Địa tiền là Thập trụ, Thập hạnh, Thập hồi hướng. 

Đại  sư  Thiện  Đạo,  đại  sư  Đàm  Loan  đều  cho  rằng  đây  là  thập  địa  Bồ  Tát. 

Thập địa đi lên nữa chính là Đẳng giác. Đây là nói Phật A Di Đà lúc phát 48 

nguyện, Ngài là Bồ Tát cấp bậc như thế nào. Nghĩa Tịch, Cảnh Hưng họ cho 

rằng là Sơ địa Bồ Tát. Mà sư Thiện Đạo, sư Đàm Loan họ cho rằng là thập 

địa Bồ Tát, cấp bậc sai biệt rất nhiều. Lại nữa đại nguyện của Pháp Tạng Bồ 

Tát,  không  những  siêu  việt  tam  thừa  mà  còn  siêu  việt  các  nguyện  của  chư 

Phật. Đây là sự thật. 

Kinh nói, Pháp Tạng đầu tiên phát nguyện, bèn nói: tôi lập nguyện này 

đều  vượt  qua  vô  số  chư  Phật  quốc  độ.  Điều  này  có  kinh  văn  có  thể  chứng 

minh được. Chúng ta ngay trong bộ kinh này đích thực đã nhìn thấy có câu 

này.  Có  thể  thấy  địa  vị  của  Ngài  đã  rất  cao  rồi,  nếu  như  là  Sơ  địa  Bồ  Tát 

không thể nói câu nói này được. Trong tưởng tượng thông thường của chúng 

ta thì ít nhất cũng là Thập địa Bồ Tát, mới có tư cách nói câu nói này. 

Hậu  Xuất  Kệ  Kinh  cũng  có  câu  như  vậy.  Phát  nguyện  vượt  qua  chư 

Phật, thệ chương thứ 24. Phát nguyện chính là 48 nguyện, siêu việt chư Phật. 

Thệ chương thứ 24 đó là cụ thể. Hạ lão hội tập bản này đã dùng thệ chương 

thứ 24, bốn  mươi  tám nguyện. Trong năm nguyên bản dịch tất  cả đều quan 

tâm  đến.  Bởi  vì  trong  năm  nguyên  bản  dịch,  nói  24  là  có  hai  bản,  nói  48 

nguyện cũng có hai bản, nói 36 nguyện có  một bản. Cổ đức từ những điểm 

này,  khẳng  định  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  năm  xưa  tại  thế,  nhiều  lần  tuyên 

giảng không phải một lần. Một lần, nguyện này vô cùng vô cùng quan trọng, 

không thể có sự sai biệt lớn đến như vậy, 24 chương chính là 24 nguyện, 48 

nguyện,  36  nguyện.  Nếu  như  chỉ  giảng  một  lần,  hậu  nhân  kết  tập kinh tạng 

không thể kết tập pháp như vậy được. Ít nhất là ba lần tuyên giảng khác nhau. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        201/16 

Đây là điều rất đặc biệt. Phật năm xưa tại thế giảng tất cả kinh, chỉ giảng một 

lần, không giảng đến lần thứ hai, duy chỉ có Kinh Vô Lượng Thọ rất đặc thù, 

cho nên phán đoán là Phật năm xưa tại thế nhiều lần tuyên giảng. 

Trong kinh thành tựu văn viết: “Vi diệu kỳ lệ, thanh tịnh trang nghiêm, 

siêu du thập phương nhất thiết thế giới”. Lại nói đến, “A Di Đà Phật quang 

trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi  vương”.  Câu  trước,  vi  diệu  kỳ  lệ,  thanh  tịnh 

trang nghiêm, siêu du thập phương thế giới, đây là siêu việt quốc độ chư Phật, 

ở đây nói đến siêu thế, “ngã kiến siêu thế chí”. Thế giới tây phương Cực Lạc 

siêu việt tất cả thế giới của chư Phật, y báo thù thắng. Câu “quang trung cực 

tôn, Phật trung chi vương”, đây là chánh báo thù thắng, chánh báo cũng siêu 

việt rồi. Chúng ta biết y báo tùy theo chánh báo mà chuyển. Chánh báo siêu 

việt thì y báo làm sao mà không siêu việt được? Đoạn nhỏ này trích dẫn kinh 

văn, chứng minh sự thù thắng của thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc đích 

thực  là  siêu  việt  tất  cả  chư  Phật  quốc  độ.  “Quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung 

chi vương”, là mười phương ba đời tất cả Chư Phật Như Lai tán thán đối với 

Phật A Di Đà, chứ không phải là một mình đức Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Cho thấy nguyện siêu thế của Pháp Tạng Bồ Tát cũng siêu việt nguyện 

của chư Phật. Câu nói này chúng ta nghe được rồi, không hoài nghi chút nào, 

chúng ta có thể  chấp nhận. Vì sao vậy? Vì trong kinh điển Đại thừa nói  rất 

nhiều,  đức  Phật  nói  “tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh”,  tâm  tưởng  của  quí  vị 

siêu việt người khác, sự thật chính là siêu việt, y báo chánh báo đều siêu việt. 

Đó là đạo lý rất tự nhiên vậy thôi. Trong Kinh Hoa Nghiêm cũng nói rất hay, 

tất cả pháp thế xuất thế gian duy tâm sở hiện, duy thức sở biến, tâm là bình 

đẳng, tâm hiện ra là bình đẳng. Nguyện thì lại khác, nguyện là từ thức sanh. 

Thức là phân biệt chấp trước, mỗi mỗi không tương đồng. Nguyện của Di Đà 

thù  thắng  hơn  nguyện  của  mười  phương  chư  Phật  rất  nhiều.  Nguyện  của 

mười phương chư Phật tương đối chung chung. Thí dụ như nguyện chung của 

chư Phật, Phật ở trong kinh nói với chúng ta là bốn nguyện: “chúng sanh vô 

biên thệ nguyện độ, phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, pháp  môn vô lượng 

thệ nguyện học, Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành”. Đây là nguyện chung 

của  tất  cả  chư  Phật,  quy  nạp  lại  thì  không  ra  ngoài  bốn  nguyện  này.  48 

nguyện của Phật A Di Đà và bốn nguyện này hoàn toàn tương ưng, nguyện 

nguyện đều tương ưng. Bốn nguyện nói rất chung chung, 48 nguyện nói rất rõ 

ràng,  giống  như  pháp  luật  điều  văn  giống  nhau.  Bốn  nguyện  là  tổng  cương 

lĩnh.  Bốn  mươi  tám  nguyện  là  tế  mục.  Trong  đây  quí  hóa  nhất  là  chúng  ta 

phải ghi nhớ, lúc Pháp Tạng Bồ Tát phát nguyện này, ngài chưa thành Phật, 

ngài là Bồ Tát. Chúng ta thấy được từ đại sư Thiện Đạo, những vị tổ sư đại 

đức này, kiến giải của họ là Bồ Tát Thập địa trở lên, rất gần với Phật. Nguyện 

mà Ngài phát đã hoàn toàn thực hiện rồi, không có một nguyện nào sơ suất, 

điều này làm tấm gương tốt nhất cho chúng ta, nói lời phải biết giữ lời, nói 

được phải làm cho được, vậy mới khiến người ta khâm phục, như vậy mới có 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        202/16 

thể khiến đại chúng tôn trọng, học tập theo quí vị. Nếu như quí vị nói được 

mà không làm được, thất tín đối với người, vậy thì khó rồi. 

Chúng ta xem tiếp câu dưới đây. “Thế giới Cực Lạc vô lượng thanh tịnh 

trang nghiêm, toàn hiển đương nhân tự tánh, tâm tác tâm thị, lý sự vô ngại”. 

Một câu này thù thắng quá rồi. Trong đây quan trọng nhất là “đương nhân tự 

tánh, tâm tác tâm thị”. Đối với chúng ta mà nói chúng ta niệm Phật cầu sanh 

Tịnh Độ, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. Phật A Di Đà đem y báo chánh báo 

trang nghiêm nơi đó đã kiến lập lên rồi. Chúng ta có thể tham dự là tự tánh 

của  chúng  ta,  trước  đây  tôi  đã  nói,  cùng  với  Phật  A  Di  Đà,  đồng  tâm  đồng 

nguyện, đồng đức đồng hạnh, chính là tự tâm chúng ta “tâm tác tâm thị”, cảm 

ứng như vậy. Chúng ta có cảm Phật liền có ứng, Phật có cảm chúng ta có ứng, 

cảm ứng đạo giao, tương dung tương nhập, thành tựu Tịnh Độ trang nghiêm 

thù thắng vô cùng. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 





Tập 257 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 30.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 314, bắt đầu xem từ giữa hàng thứ hai. 

“A Di Đà Phật, quang trung cực tôn, Phật trung chi vương. Cho thấy, nguyện của 

Bồ Tát Pháp Tạng siêu thế, cũng vượt trên nguyện của Chư Phật”, chúng ta xem từ đây. 

Ba câu nói về Phật A Di Đà này, là Thế Tôn tán thán Phật A Di Đà. Sự tán thán này 

không phải chỉ riêng Phật Thích Ca Mâu Ni, ngài làm đại diện, đại diện cho tất cả Chư 

Phật Như Lai trong mười phương ba đời tán thán Phật A Di Đà. Mấy câu tán thán đó, 

chúng ta không được coi thường. 

“Quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”, từ hai câu này tự nhiên chúng ta lãnh 

hội  được  một  cách  sâu  sắc.  Ở  đây  Niệm  Lão  nói:  “Cho  thấy  nguyện  của  Bồ  Tát  Pháp 

Tạng siêu thế”. Trong kinh văn nói: “Ta lập chí siêu thế”. Chí là chí nguyện, tức là chỉ 

48 nguyện, vượt trên tất cả Chư Phật, vượt trên tất cả thế giới mười phương. Siêu việt 

Chư Phật là nói từ chánh báo, siêu việt thế giới là nói từ y báo, y chánh trang nghiêm, 

không phải tha phương Chư Phật Như Lai có thể sánh bằng. Chúng ta làm sao để lãnh 

hội câu nói này? Trong kinh điển đại thừa Đức Thế Tôn thường nói, chư Phật bình đẳng, 

không có cao thấp, sao Phật A Di Đà lại đặc biệt siêu việt, làm gì có đạo lý này 

Bên  dưới  có  giải  thích  điều  này:  “Thế  giới  Cực  Lạc,  vô  lượng  thanh  tịnh  trang 

nghiêm, hoàn toàn hiển lộ tự tánh đương nhơn, tâm tác tâm thị, lý sự vô ngại”. Mấy câu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        203/16 

này nói rất hay. Quý vị  muốn hỏi vì sao thế giới Cực Lạc có thể siêu việt thế giới tha 

phương, đạo lý trong năm câu này. 

Trong kinh luận đại thừa Đức Phật thường nói: “tướng do tâm sanh, cảnh tùy tâm 

chuyển”. Quả thật Phật Phật đạo đồng, nhưng trong hàng đệ tử của ngài đạo không đồng, 

chúng ta phải lý giải điều này. Lý giải từ đâu? Từ trong việc dạy học ta hoàn toàn hiểu rõ, 

một người thầy dạy 20 học sinh, dạy 30 học sinh. Trình độ học sinh không ngang nhau, 

người học cùng lớp trình độ cũng không giống nhau. Khi thi cử vẫn có người nhất, nhì, 

ba, như vậy sao bằng nhau được? Đây là sự thật. 

Cõi  nước  của  mười  phương  chư  Phật  Như  Lai,  y  báo  và  chánh  báo  cũng  không 

giống nhau. Y báo không giống nhau đó là vì chánh báo, y báo chuyển theo chánh báo. 

Vì  sao  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  y  báo  chánh  báo  đều  bình  đẳng,  siêu  việt  thập 

phương? Trong nguyện văn ở trước chúng ta đã học, câu cuối trong nguyện thứ 20. Phật 

A Di Đà nói, phàm những người sanh đến thế giới Cực Lạc, đều làm A Duy Việt Trí Bồ 

Tát, như vậy chánh báo như nhau rồi. A Duy Việt Trí Bồ Tát, thông thường trong các 

kinh luận đại thừa gọi là pháp thân Bồ Tát. Chúng ta đã học trong Kinh Hoa Nghiêm, 

pháp thân Bồ Tát có 41 địa vị. Thực tế thì 41 địa vị này không thể nói có, cũng không 

thể nói không có. Cõi thật báo trang nghiêm quả thật là thế giới bình đẳng, thật sự bình 

đẳng.  Mười  pháp  giới  không  bình  đẳng,  nhưng  mười  pháp  giới  của  thế  giới  Cực  Lạc 

bình đẳng. Nó không có mười pháp giới, nó có cõi phàm thánh đồng cư, trong cõi phàm 

thánh đồng cư không có ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh và a tu la. Cõi đồng cư của thế giới 

Cực Lạc chỉ có hai cõi là người và trời, trong lục đạo chỉ có cõi người cõi trời, ngoài ra 

đều không có. Đây là oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. 

Quý vị xem 48 nguyện, nguyện thứ nhất ngài nói, trong nước của ngài không có ba 

đường ác, đương nhiên không có a tu la. Nguyện thứ hai, phàm là người sanh đến thế 

giới Cực Lạc, từ đây về sau nhất định không đọa vào ba đường ác. Điều này tức là ở bất 

kỳ thế giới tha phương nào giáo hóa chúng sanh, họ đều không đọa ba đường ác, đây là 

nguyện siêu thế. Chư Phật Như Lai khác đều không phát nguyện này, cũng không thực 

hiện nguyện lực này. 

Ngày nay chúng ta thấy, Bồ Tát Pháp Tạng sau khi phát nguyện, tu hành năm kiếp. 

Dùng thời gian dài như thế để thực hiện tất cả các nguyện, điều này thật không thể nghĩ 

bàn. Ngài phát thệ nguyện, nếu không thực hiện được thệ nguyện thề không thành Phật. 

Bây giờ ngài ở thế giới Cực Lạc, thành Phật đã mười kiếp, cho thấy mỗi nguyện đều đã 

thực hiện. 

Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  và  mười  phương  chư  Phật  tán  thán  Phật  A  Di  Đà: 

“Quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”. Đây không phải giả, đây không phải là 

tâng bốc. Không phải chư Phật không làm được, mà chưa nghĩ đến. Tất cả Chư Phật, trí 

tuệ,  thần  thông,  đạo  lực,  tướng  hảo  nhất  định  đều  bình  đẳng.  Tuy  bình  đẳng,  có  khi 

không nghĩ đến, Phật Di Đà đã nghĩ đến. Chư Phật có cần học theo chăng? Không cần, 

vì sao vậy? Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất hay:  “một là tất cả, tất cả là một”, cần gì 

phải tranh cường, phải hiếu thắng? Phật đâu như vậy, như vậy là không phải Phật. Phật 

Di  Đà  làm  được,  lấy  Phật  Di  Đà  làm  đầu,  giới  thiệu  cho  tất  cả  chúng  sanh  khắp  ười 

phương thế giới, đến thế giới của Phật Di Đà thành Phật. Đây là Chư Phật Bồ Tát làm 

gương cho chúng ta thấy, chúng ta phải xem hiểu, đây thật sự là trở về tự tánh. Cho nên 

Cực Lạc y chánh trang nghiêm hoàn toàn hiển lộ tự tánh đương nhơn. 

Đương nhơn là ai? Là người vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, những người này tánh 

đức viên mãn. Họ có tập khí phiền não che lấp, tánh đức không thể hiển lộ, Phật A Di 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        204/16 

Đà làm tăng thượng duyên, dẫn dắt tánh đức của họ ra. Cho nên tâm tác tâm thị, thị tâm 

tác Phật, thị tâm thị Phật, lý sự vô ngại. 

Thế Tôn giảng kinh thuyết pháp suốt 49 năm, đầu tiên giảng Hoa Nghiêm, phía sau 

của  Hoa  Nghiêm  là  thập  đại  nguyện  vương  quy  về  Cực  Lạc.  Đây  nghĩa  là  gì?  Là  cứu 

cánh viên mãn, trở về tự tánh. Thế giới Cực Lạc là tự tánh, tự tánh đương nhơn, tâm tác 

tâm thị. Tám chữ này nói rất hay, quá viên mãn! Đây thuộc về lý sự vô ngại. 

Xem tiếp bên dưới. “Nước chim cây cối tuyên lưu chánh pháp, thanh, sắc, hương, 

quang đều tăng đạo niệm, trùng trùng vô tận, tự tại vô ngại”. Ở dưới còn, chúng ta đọc 

tiếp. “Toàn là viên minh cụ đức, không thể nghĩ bàn, cụ thể là sự sự vô ngại pháp giới”. 

Chúng ta đọc đến đây. Đây là y báo. Nước là nước tám công đức trong ao thất bảo, chim 

có rất nhiều loại, Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta chỉ sơ lược vài loại. Thế gian chúng ta 

có, thế gian không có ngài không nói, vì có nói chúng ta cũng không hiểu. 

Cây cối, cây cối ở thế giới Cực Lạc đều do vô lượng trân bảo tạo thành. Trân bảo ở 

đó, thế gian chúng ta cũng có. Như bảy báu, kim ngân, lưu ly, mã não, những thứ này 

chúng ta cũng có, nhưng chất lượng không thể sánh với thế giới Cực Lạc. Trân bảo của 

chúng ta thể chất là cứng, trân bảo của thế giới Cực Lạc thể chất mềm mại, không giống 

nhau. 

Vi  diệu  nhất  là  tất  cả  đều  tuyên  lưu  chánh  pháp,  quý  vị  lắng  nghe  kỹ  tiếng  nước 

chảy, nó  đang  nói pháp. Trên thực tế  tiếng  nước  chảy  ở  thế gian  chúng  ta, phải  chăng 

đang nói pháp? Như thác nước, chúng ta từng thấy, từng nghe, nó cũng đang nói pháp, 

đáng tiếc chúng ta nghe không hiểu, nhĩ căn chúng ta không sắc bén. Chim cũng đang 

nói pháp, hoa cũng đang nói pháp. Thanh, sắc, hương, quang đều tăng đạo niệm, trong 

giáo  lý  đại  thừa  Đức  Phật  gọi  là  sáu  trần  thuyết  pháp,  sắc  thanh  hương  vị  đều  đang 

thuyết pháp. 

Trùng trùng vô tận, câu này ý nghĩa rất sâu sắc, tự tại vô ngại. Toàn nghĩa là toàn 

thể, là giải thích tất cả các hiện tượng này, đều là viên minh cụ đức. Viên là viên mãn, 

minh là quang minh, đều xuất hiện từ thường tịch quang, từ đại quang minh tạng. Tịch 

quang hàm nhiếp trí tuệ đức tướng viên mãn, dùng ba thứ này bao gồm tất cả. Trí tuệ, 

đức  là  đức  năng,  tướng  là  tướng  hảo,  hoặc  như  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  hiện  tượng. 

Hiện  tượng  lại  chia  thành  ba  loại  lớn,  hiện  tượng  tự  nhiên,  hiện  tượng  tinh  thần,  hiện 

tượng vật chất, không có gì không phải viên minh cụ đức không thể nghĩ bàn. Như vậy 

chúng  ta  biết, mỗi  một pháp, gọi là  một  hoa  một  lá, một  giọt nước. Dùng danh  từ của 

giới khoa học để nói, tin tức của toàn thể vũ trụ đều bao hàm trong đó. Chúng ta lấy ví 

dụ này còn rất lớn, trong kinh nói gì? Một sợi lông một hạt bụi, một sợi lông một hạt bụi 

vẫn quá lớn. Ở trước chúng ta học là vi điểm của một sợi lông một hạt bụi, vi điểm này 

hiện nay các nhà khoa học lượng tử gọi là lượng tử, cũng gọi là tiểu quang tử. Đại khái 

hiện tượng là vật chất nhỏ nhất, không có vật gì nhỏ hơn, Phật pháp gọi là lân hư trần. 

Nghĩa là hạt vi trần này làm hàng xóm với hư không. Nó không thể tiếp tục phân chia, 

phân nữa là không còn, lân hư trần. Trong một hạt lân hư trần này, hàm nhiếp tất cả trí 

tuệ đức tướng khắp biến pháp giới hư  không giới. Vấn đề này  là  thật, không  phải giả. 

Hiện nay giới khoa học chứng minh cho chúng ta thấy, trước đây chúng ta không hiểu, 

chúng  ta  dựa  vào  lời  dạy  của  thánh  hiền  để  đo  lường,  Đức  Phật  nói,  ngài  không  gạt 

người, Phật nói nhất định là thật. Không ngờ hiện nay lại có một người nữa chứng minh 

cho chúng ta thấy, nhà lượng tử lực học. Họ nói với chúng, đây đúng là chân tướng sự 

thật, không thể nghĩ bàn! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        205/16 

Cử thể sự sự vô ngại, ở trước là lý sự vô ngại pháp giới, sự sự vô ngại pháp giới, 

kinh  luận  đại  thừa  là  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm. Pháp  giới  hư  không  giới  với  chính  mình 

đích thực là nhất thể, mỗi tiểu quang tử trên thân chúng ta đều viên mãn đầy đủ. 

Chúng ta xem tiếp: “Lại nhờ nghe danh bèn chứng bất thoái, thấy cây khế ngộ vô 

sanh”. Nghe danh, nghe được danh hiệu Phật A Di Đà, nam mô A Di Đà Phật, liền đạt 

được ba loại bất thoái. Là thế giới Cực Lạc, không phải chỗ nào khác, vì sao vậy? Vì 

nghe danh chắc chắn vãng sanh, không nhất định là đời này. Phải ghi nhớ điều này, vì 

trong A lại da thức có chủng tử nam mô A Di Đà Phật. Trong kinh điển Thế Tôn thường 

dạy chúng ta: “vừa nghe qua tai, vĩnh viễn thành giống đạo”. Ta nghe được danh hiệu 

Phật A Di Đà, thấy tượng Phật A Di Đà, bất luận tượng vẽ hay tượng đúc, ta biết tượng 

này là Phật A Di Đà, trong a lại da thức  liền có chủng tử Phật A Di Đà. Thiện căn sâu 

dày, gặp nhân duyên thù thắng, đời này sẽ thành tựu. Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc 

đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, đây chính là bèn chứng bất thoái. Cõi phàm thánh đồng 

cư hạ hạ phẩm vãng sanh cũng như vậy, quả thật không thể nghĩ bàn! Người không có 

thiện căn, ngày nay trồng thiện căn, đời sau kiếp sau gặp nhân duyên, chắc chắn tu học 

pháp môn này, nhất định vãng sanh, một đời liền chứng được bất thoái. Câu này chúng 

ta phải thật sự lãnh hội được, lý giải được. 

Thế giới này biết bao nhiêu chúng sanh, tuy họ không tin Phật, thậm chí là bài xích 

Phật,  phản  đối  Phật,  còn  tiêu  diệt  Phật,  họ  biết  có  Phật  A  Di  Đà  chăng?  Họ  biết.  Nói 

cách khác, tương lai đều là Bồ Tát của Liên Trì hải hội. Bây giờ họ tạo những nghiệp 

này họ phải chịu quả báo. Quả báo là gì? Quả báo là tiêu nghiệp chướng. Trong địa ngục 

tiêu  nghiệp  chướng,  đường  ngạ  quỷ  tiêu  nghiệp  chướng,  đường  súc  sanh  tiêu  nghiệp 

chướng, đều là tiêu nghiệp chướng. Nghiệp chướng tiêu hết, khi trở lại nhân gian, gặp 

được pháp môn này, họ liền thực hành, thật sự thành tựu. Cho nên nghe danh bèn chứng 

bất  thoái,  thấy  cây  khế  ngộ  vô  sanh.  Nghe  danh  là  nhân,  chứng  bất  thoái  là  mới  vãng 

sanh, sanh đến thế giới Cực Lạc. Đến thế giới Cực Lạc, bất luận là cấp bậc nào, cõi đồng 

cư hay là cõi phương tiện, cõi thật báo thì không nói, tam bối cửu phẩm đều thấy được 

cây báu. Nhìn thấy cây họ có thể khai ngộ, khế ngộ nghĩa là khai ngộ. Ngộ đến cảnh giới 

nào? Ngộ được tất cả pháp bất sanh bất diệt, đây chính là vô sanh pháp nhẫn. Bồ Tát vô 

sanh  pháp  nhẫn  thuộc  quả  vị  nào?  Thất  địa,  bát  địa,  cửu  địa.  Thật  tuyệt  vời.  Thông 

thường trong kinh luận đại thừa, những học nhân này đạt được sơ địa đã vô cùng hoan 

hỷ rồi. Từ sơ địa đến thất địa, phải bao nhiêu thời gian mới tu được. Quý vị xem, ở thế 

giới tây phương Cực Lạc dễ dàng biết bao. Đây là nói vãng sanh tây phương Tịnh độ, 

thành tựu quả đức không thể nghĩ bàn. 

Ngày nay khó nhất là gì? Có một số người niệm Phật không hiểu biết về thế giới 

Cực Lạc, cho nên họ rất tham luyến thế giới Ta Bà. Đối với những sự vật trước mắt, tập 

khí quá nặng, vẫn còn ý niệm khống chế, chiếm hữu, thông thường người thế tục gọi là 

tranh quyền đoạt lợi. Có quyền họ có thể chiếm hữu, có thể chi phối, đâu biết rằng đây là 

tạo nghiệp! Những điều này dù làm tốt đến đâu, có ích cho xã hội, có lợi đối với chúng 

sanh,  cũng  không  ra  khỏi luân hồi  lục đạo,  quả  báo thù  thắng  nhất  là  ở  cõi trời.  Như 

trong kinh điển thường nói, vua trời đao lợi là thiên chủ của dục giới, vua trời đại phạm 

là thiên chủ của sắc giới, vua trời ma hê thủ la là thiên chủ của tứ thiền. Phước báo lớn 

nhất trong lục đạo, chưa ra khỏi luân hồi lục đạo, làm sao có thể sánh với người niệm 

Phật? Nếu Niệm Phật thành tựu, Bồ Tát Đại Thế Chí nói rất hay, tu như thế? “đô nhiếp 

lục  căn,  tịnh  niệm  tương  tục”,  “nhớ  Phật  niệm  Phật,  hiện  tại  tương  lai  nhất  định  thấy 

Phật”, năm câu này trong Chương Viên Thông rất quan trọng. Ngày nay khó khăn nhất 

của  chúng  ta  chính  là  không  thể  đô  nhiếp  lục  căn,  mắt  thấy  sắc  liền  bị  cảnh  sắc  xuay 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        206/16 

chuyển, không làm chủ được chính mình. Từ trong cảnh sắc sanh khởi ý niệm khống chế, 

ý niệm chi phối, ý niệm chiếm hữu. Tai đối với âm thanh cũng khởi ý niệm này. Sáu căn 

tiếp xúc cảnh giới sáu trần, khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, cho nên công phu 

niệm Phật không đắc lực. Như thế nào công phu mới đắc lực? Buông bỏ. Sáu căn tiếp 

xúc  cảnh  giới  sáu  trần  buông  bỏ  phân  biệt  chấp  trước,  buông  bỏ  ý  niệm  chiếm  hữu, 

buông bỏ ý niệm khống chế, buông bỏ ý niệm chi phối. Đây là điều hiện tại phải làm, 

sau đó tiến thêm bước nữa, chính là tiêu chuẩn trong kinh điển. Buông bỏ tất cả chấp 

trước phân biệt, khởi tâm động niệm, như vậy công phu niệm Phật sẽ đắc lực, gọi là tịnh 

niệm  tương  tục.  Không  ai  không  vãng  sanh,  mà  vãng  sanh  phẩm  vị  còn  rất  cao. Công 

phu niệm  Phật  không  đắc lực, chính  là  tập khí phiền não  quá  nặng. Không phải người 

khác chướng ngại mình, mà tự mình chướng ngại mình. 

Vì sao thấy sắc nghe âm thanh phải động tâm, mặc kệ nó chẳng phải tốt sao? Ở đây 

Đức Phật dạy chúng ta tùy duyên diệu dụng, tùy duyên tức là mặc kệ nó. Diệu dụng là gì? 

Là không khởi tâm, không động niệm, đây gọi là diệu dụng. Vì sao nhất định phải nương 

vào ý mình? Nương vào ý mình là nương vào mình để tạo nghiệp. Không được tạo ác 

nghiệp, tốt nhất cũng không tạo thiện nghiệp. 

Bồ Tát ứng hóa ở thế gian, họ làm rất tốt, tùy duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc, 

biểu  hiện  quá  tốt!  Đối  với  người  khác,  tất  cả  tuyệt  đối  không  liên  quan,  tự  mình  làm 

gương  tốt  cho  người  khác  noi  theo,  thay  đổi  mà  không  hề  hay  biết.  Không  hề  miễn 

cưỡng  người  khác,  không  gây  áp  lực  cho  người  khác,  cho  nên  chúng  sanh  không  ai 

không thích Bồ Tát. Bồ Tát từ bi, Bồ Tát tùy duyên, Bồ Tát hằng thuận chúng sanh, tùy 

hỷ công đức. 

Mấy câu sau cùng: “Thập niệm tất sanh Tịnh độ”, quý vị xem vãng sanh Tịnh độ có 

đơn  giản  không?  Quá  đơn  giản,  dễ  dàng!  Tiện  lợi,  nhanh  chóng,  thành  tựu  cao.  Cõi 

phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, như vậy có thể 

không vãng sanh ư? Thật sự muốn vãng sanh, thật sự muốn đi, như vậy phải buông bỏ 

vạn  duyên.    Buông  bỏ  không  phải  nói  sự,  sự  không  có  chướng  ngại,  sự  sự  vô  ngại. 

Không  được  để  trong  tâm,  phải  buông  bỏ  tâm.  Nhưng  buông  bỏ  tâm,  khởi  đầu  sự  là 

duyên, không buông bỏ từ sự, như vậy tuyệt đối không buông bỏ được tâm. Buông bỏ từ 

sự, có thể giúp ta được tâm thanh tịnh, trong tâm lại không có phân biệt chấp trước. Tất 

cả  pháp  bình  đẳng,  thấy  tất  cả  pháp  không  có  gì  khác,  “pháp  pháp  giai  như  vậy,  pháp 

pháp giai thị”, như vậy là đúng. 

“Phàm  phu  lệ  đăng bổ xứ”,  vì  A  Duy  Việt  Trí_chúng  ta  dùng  Hoa  Nghiêm  viên 

giáo để nói, từ sơ trụ đến Đẳng giác, Đẳng giác chính là bổ xứ, chắc chắn một đời thành 

Phật. Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc là phàm phu, cõi phương tiện và cõi đồng cư đều 

là phàm phu, cõi thật báo mới là thánh nhân. Nhưng họ ở cõi đồng cư ngang bằng với A 

Duy Việt Trí Bồ Tát, cho nên gọi là phàm phu lệ đăng bổ xứ. “Điều này mười phương 

cõi nước đều không có”. Trong tất cả cõi nước của thư Phật Như Lai trong mười phương 

ba đời đều không có. “Duy nhất đồng cư Cực Lạc có”, quý vị thấy đặc biệt dùng đồng cư, 

đây nghĩa là gì? Cõi thật báo của Phật Di Đà không có gì khác với cõi thật báo của mười 

phương chư Phật, không giống nhau là cõi phàm thánh đồng cư. Cõi phàm thánh đồng 

cư  của  thế  giới  Cực  Lạc,  trong  cõi  phàm  thánh  đồng  cư  của  mười  phương  Chư  Phật 

không có. 

Chúng ta từng học trong Kinh Hoa Nghiêm, mười phương thế giới có giống như thế 

giới Cực Lạc vậy không. Cõi phàm thánh đồng cư chỉ có hai cõi người và trời, không có 

ba đường ác, không có tu la, không có la sát.  Có không? Có, nhưng họ không phải A 

Duy Việt Trí Bồ Tát. Thế giới Cực Lạc cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        207/16 

đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, điều này không có. Trong mười phương thế giới không 

tìm thấy dù chỉ một người, duy nhất thế giới Cực Lạc có. “Cho nên gọi là nguyện siêu 

thế thù thắng vô thượng”. Cũng chính vì sự thật này, nhân duyên này, cho nên Chư Phật 

Bồ Tát tán thán Phật A Di Đà là: “quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”. Chúng ta 

không thể không biết điều này. Chúng ta không đến đó được chăng? Chúng ta không y 

giáo phụng  hành được  chăng?  Hay  vẫn ở đây  tiếp  tục trôi lăn trong luân hồi?  Vẫn tạo 

nghiệp tam đồ sao? 

Mọi người hãy nhớ, tam đồ là tâm tham, nên nhớ rằng đó là nói đến tâm tham, bất 

luận  là  đối  tượng  nào,  tham  tài,  tham  sắc,  tham  danh,  tham  lợi,  đây  là  pháp  thế  gian. 

Tham Phật pháp vẫn là tham. Đốt hương phải đốt cây hương đầu tiên, đốt cây hương thứ 

hai  tâm  liền  khởi  phiền  não,  đây  là  sân  nhuế.  Chỉ  cần  là  tâm  tham  liền  tương  ưng  với 

đường ngạ quỷ, tâm sân nhuế tương ưng với đường địa ngục, tâm ngu si tương ưng với 

đường súc sanh, ngu si khó đoạn! Tham sân hình như rất mạnh mẽ, nhưng nó rất dễ đoạn. 

Ngu si, cổ nhân hình dung nó như cắt đôi củ sen mà sợi tơ của nó vẫn dính với nhau, rất 

khó đoạn. Vì sao vậy? Vì ngu si phải trí tuệ khai mới có thể đoạn được, trì giới có thể 

đoạn tham, tu định đoạn được sân nhuế, trí tuệ khai mới đoạn được ngu si. Tam học giới 

định tuệ, phá trừ tam độc tham sân si. Nếu không tu giới định tuệ, không thể đoạn trừ 

tham sân si. Không đoạn tận tham sân si, là chướng ngại lớn nhất của đạo bồ đề. Bất 

luận ta tu như thế nào cũng không dễ thành tựu. Dùng phương pháp gì để đoạn tham sân 

si? 

Cư sĩ Hồ Tiểu Lâm, vào nữa năm trước lúc phụ thân ông lâm trọng bệnh vãng sanh. 

Quý vị thấy ông ta hầu hạ, hiếu dưỡng phụ thân mình, trong này quý vị có thể lãnh hội 

được, ông thật sự đang tu giới định tuệ, hoàn toàn khống chế được tập khí tham sân si, 

thật không dễ! 

Người nghiệp chướng sâu nặng không thể không nghe kinh. Bây giờ tôi nói là vấn 

đề  nghe  kinh,  cùng  mọi  người  chia  sẽ,  giúp  chúng  ta  giác  ngộ.  Đọc  kinh  không  hiểu 

được ý nghĩa của nó, xem chú giải cũng rất khó khăn, quý vị có thể hiểu ý của người chú 

giải kinh điển ư? Chư vị cổ đức nói rất hay: “Phật pháp vô nhân thuyết, tu trí mạc năng 

giải”, Kinh Hoa Nghiêm đã nói như thế. Ai thuyết? Tiêu chuẩn là có tu có chứng, nghĩa 

là người tu hành chứng quả có thể thuyết. Không phải người tu hành chứng quả, điều 

này rất khó. Tu hành chứng quả, tâm và  ý của họ tương ưng với chư Phật. Tuy không 

tương  ưng  hoàn  toàn,  họ  vẫn  có  vài  phần  tương  ưng,  đó  chính  là  mấy  phần  lợi  ích. 

Đương nhiên tốt nhất, điều đó chúng ta không thể, không tìm thấy, là đại triệt đại ngộ, 

minh  tâm  kiến  tánh,  người  như  vậy  nói  cho  chúng  ta,  hoàn  toàn  tương  ưng  với  ý  của 

Phật, tuyệt đối không nói sai. Chúng ta tìm đâu ra bậc thiện tri thức như thế? Không tìm 

thấy. Không tìm thấy, thầy liền dạy chúng ta, bất đắc dĩ mà cầu người thứ hai. Cầu người 

thứ hai là người có tu hành, thật sự có tu, tu như thế nào? Những gì Đức Phật nói trong 

kinh, họ có thể áp dụng trong cuộc sống hằng ngày, áp dụng trong công việc, áp dụng 

trong xử sự đối nhân tiếp vật, họ có thể nghiệm của cuộc sống thực tế. Những gì họ lãnh 

ngộ, sâu sắc hơn những người không thể ứng dụng trong cuộc sống hằng ngày. Chỉ nói 

mà không thực hành không đáng tin. Người lời nói đi đôi việc làm họ có sở ngộ, chúng 

ta có thể học tập theo họ. 

Nhưng đối với việc học tập, ở trước có chia sẽ với chư vị. Điều kiện học tập quan 

trọng  nhất  là  chân  thành, thọ  trì. Nếu  không  có  chân  thành, không  có  tâm  chân  thành, 

không  thể  đạt  được.  Dù  chư  Phật  Bồ  Tát  đến  giảng  kinh  nói  pháp,  ta  cũng  không  đạt 

được, bí quyết  ở  chỗ  chân thành.  Bên trong có  chân thành, biểu hiện  ra bên  ngoài  sự 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        208/16 

cung kính, người như vậy học tập thật sự đạt được lợi ích. Không có tâm thành kính, 

không học được điều gì cả. 

Lúc đại sư Ấn Quang còn tại thế, thường dùng câu khai thị này tiếp dẫn đại chúng. 

Một phần thành kính được một phần lợi ích, hai phần thành kính được hai phần lợi ích, 

mười phần thành kính được mười phần lợi ích. Ta đạt được bao nhiêu không liên quan 

đến cảnh giới bên ngoài, hoàn toàn là nội tâm mình có bao nhiêu phần thành kính. 

Người thầy này không tốt, nói mà không thực hành, họ không làm được nhưng họ 

nói không sai, vì sao vậy? Hoàn toàn nói theo trong kinh, y theo những gì chư vị tổ sư 

cao tăng nói. Họ nói không sai, không nói theo ý mình, nhưng họ làm không được. Đại 

sư Thiên Thai nói, hạng người này là “thầy của đất nước”. Họ có thể làm thầy, không hại 

người, không được thêm ý mình vào, thêm ý mình là phải chịu nhân quả. Những gì tôi 

nói đều y theo chú giải của các bậc cổ đức, nói sai họ chịu trách nhiệm, tôi không chịu 

trách nhiệm, tôi nói không sai, đây là bậc thầy tốt. Nói được thực hành được là “bảo vật 

của đất nước”. Đại sư Thiên Thai phân người giảng kinh truyền đạo thành hai cấp bậc 

này,  một  là  bậc  thầy,  hai là vật báu_quốc sư, quốc bảo, quốc  bảo  là  làm  được. Những 

tiêu chuẩn này của các bậc cổ đức, không những chúng ta phải biết, mà nhất định phải y 

giáo  phụng  hành,  đời  này  mới  thật  sự  có  thành  tựu.    Thành  tựu  thật  sự  chính  là  niệm 

Phật cầu sanh Tịnh độ. 

Đại  sư  Ngẫu  Ích  nói  rằng,  cõi  đồng  cư  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  là  ngài  đã  mãn 

nguyện, ngài rất mãn nguyện. Quả thật đã làm được đối với người không tranh, đối với 

thế gian vô cầu, phẩm vị thấp nhất đã rất mãn nguyện. Đại sư Ngẫu Ích là Phật Bồ Tát 

tái sanh, vì chúng ta mà thị hiện như thế, nhất định là thật. Chúng ta y giáo phụng hành, 

đâu có chuyện không thành tựu! 

Xem tiếp đoạn dưới. “Nhất định thành đạo vô thượng, đạo tức là bồ đề”. Bồ đề là 

tiếng Ấn độ, tiếng Phạn, nghĩa là giác ngộ. Đạo là gì? Đạo là giác ngộ. Giác ngộ là  gì? 

Là không mê hoặc. Mê hoặc nghĩa là ngu si, không mê tức là đạo_đạo bồ đề, đạo Bồ Tát, 

đạo Phật. Chỉ có người mê hoặc mới có tham có sân, người giác ngộ tham sân si mạn 

nghi đều không có. Vẫn còn tham sân si mạn nghi, chúng ta biết họ là phàm phu lục đạo 

chính hiệu, mê mà không giác. Không có năng lực phân biệt chánh tà, không có năng lực 

phân  biệt  thật  giả,  không  có  năng  lực  phân  biệt  đúng  sai,  thậm  chí  không  có  năng  lực 

phân biệt lành dữ họa phước. Hàng người này, trong kinh điển thường gọi là “kẻ đáng 

thương”, họ quả thật đáng thương. Tư tưởng ngôn hành của họ hoàn toàn tương phản với 

bồ đề. 

Phật Bồ Tát có khuyên những người này chăng? Không khuyên, vì sao vậy? Vì họ 

có  nghiệp  chướng,  nhất  định  phải  chịu  tội,  nhất  định  phải  chịu  khổ,  nhất  định  phải  đi 

đường vòng, Phật Bồ Tát ở bên cạnh đợi họ quay đầu. Khi nào họ quay đầu, thì mới có 

thể giúp được. Nếu không chịu quay đầu, thì càng giúp càng tệ. Đó không phải giúp, mà 

là hại họ, khiến tội càng nặng thêm, Phật Bồ Tát không thể làm điều này. Khi họ chưa 

tiếp thu thì không được nói. Khi nào có thể tiếp thu Phật Bồ Tát rất rõ ràng minh bạch. 

Câu này là nói về đạo vô thượng: “Đạo mà Như Lai đạt được, càng không có gì có 

thể siêu việt, hay  địa  vị  cao  hơn  nó, nên gọi  là đạo  vô  thượng, tức  Vô  Thượng  Chánh 

Đẳng Chánh Giác, tiếng Phạn gọi là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. Tiếng Phạn, 

không phải không dịch được, đây là mục đích tối cao người tu hành đại thừa luôn mong 

cầu khát ngưỡng. Vì sao ta học Phật, quý vị học Phật muốn đạt được điều gì? Chính là 

Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Những vị pháp sư phiên dịch kinh dùng nguyên 

văn âm dịch, dịch âm không dịch chữ, biểu thị sự tôn trọng đối với nó. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        209/16 

Như  Phẩm  Thọ  Lượng  của  Kinh  Pháp  Hoa  nói,  bốn  câu  kệ  này  rất  quan  trọng: 

“Mỗi người tự tác ý, làm sao khiến chúng sanh, đắc nhập đạo vô thượng, mau thành tựu 

thân  Phật”.  Bốn  câu  này  thật  vi  diệu!  Chữ  “mỗi”  này  nghĩa  là  niệm  niệm  không  gián 

đoạn, tự mình có ý này, có ý niệm này. Ý niệm này là gì? “Làm sao khiến chúng sanh”, 

làm  sao  là  phương  pháp,  chúng  ta dùng phương pháp gì  để  giúp  chúng sanh, giúp  họ 

điều gì? Giúp họ đắc nhập đạo vô thượng, giúp họ chứng được Vô Thượng Chánh Đẳng 

Chánh Giác. “Mau thành tựu thân Phật”, nhanh chóng đạt được cứu cánh quả Phật, Kinh 

Hoa Nghiêm gọi là Diệu giác vị. 

Các bậc cổ đức xưng tán Kinh Pháp Hoa rằng, Pháp Hoa thành Phật, Lăng Nghiêm 

khai trí tuệ. Kinh Pháp Hoa dạy người thành Phật, Kinh Lăng Nghiêm dạy người khai trí 

tuệ. Pháp Hoa, sao lại nói Pháp Hoa thành Phật? Qua bốn câu kệ này chúng ta đã hiểu, 

niệm niệm giữ tâm như thế nào, dụng ý là gì, mục đích ra sao? Mục đích là dùng phương 

pháp  gì  giúp  chúng  sanh,  có  thể  thành  Phật  ngay  trong  đời  này,  thành  đạo  vô  thượng. 

Dùng phương pháp gì đều rất rõ ràng, chỉ có phương pháp niệm Phật. Vì “thị tâm thị 

Phật”, quý vị vốn là Phật. Vốn là Phật, bây giờ ta lại “thị tâm tác Phật”, như vậy không 

phải là thành  Phật  rồi  ư!  Ta niệm  Phật  liền  thành  Phật, niệm  Bồ  Tát  thì  thành  Bồ Tát. 

Ngày ngày nghĩ đến phát tài, ngày ngày nghĩ cách làm sao kiếm tiềm, quý vị đi vào ngạ 

quỷ, đó  là quỷ  đạo, nghĩ đến  quỷ  liền biến thành quỷ. Ngày  ngày  hận người  này,  ghét 

người kia, mọi việc đều không như ý, nghĩa là ngày ngày ta nhớ đến địa ngục, nhất định 

đọa địa ngục. Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh mà. Vì sao họ làm Phật, vì sao họ làm ngạ 

quỷ, vì sao họ đọa địa ngục? Bản thân họ muốn, không trách người khác được! Quý vị 

khởi tâm động niệm nghĩ đến điều gì, nó liền biến ra điều đó, hiện ra điều đó. Việc này 

ta không thể không biết. 

“Bồ Tát Pháp Tạng cũng lại như thế, muốn khiến chúng sanh đến đạo vô thượng”. 

Bồ  Tát  Pháp  Tạng  không  có  ý  khác, không  có  ý  niệm  khác,  ngài  khởi  tâm  động  niệm 

hoàn  toàn  tương  đồng  với  Phẩm  Thọ  Lượng  trong  Kinh  Pháp  Hoa  nói.  Đây  chính  là 

“quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi  vương”.  Ngài  kiến  lập  đạo  tràng  thế  giới  tây 

phương  Cực  Lạc,  cúng  dường  mười  phương  thế  giới.  Người  thật  sự  phát  tâm  muốn 

thành Phật, đến đạo tràng của ngài tu tập, làm mãn đại nguyện thành đạo vô thượng của 

tất cả chúng sanh, quá tuyệt! Phương pháp cực kỳ đơn giản, dùng đức hiệu của tự tánh là 

danh hiệu của mình, niệm danh hiệu này là niệm đức hiệu của tự tánh. Ở trước có một 

câu cần phải nhớ: “tự tánh đương nhơn”. Câu nam mô A Di Đà Phật này hoàn toàn hiển 

lộ tự tánh đương nhơn, “tâm tác tâm thị”. Câu này nói một cách triệt để! 

Đối với  câu  “tất  chí”,  có hai  cách giải  thích, nghĩa là  có hai  cách nói.  Thứ  nhất: 

“nhất  định  đạt  được  đạo  vô  thượng,  là  chủ  thể  của  bổn  nguyện”.  Bổn  nguyện  là  48 

nguyện,  mỗi  nguyện  của  48  nguyện  đều  giúp  chúng  sanh  nhất  định  đạt  được  đạo  vô 

thượng. “Trong mỗi một nguyện, đều lấy tự thệ chánh giác”. Mỗi một nguyện đều hiển 

lộ ra từ trong tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ đức tướng. Khi đại sư Huệ Năng kiến tánh nói: 

“đâu ngờ tự tánh, vốn tự đầy đủ”, là từ trong vốn tự đầy đủ hiển thị ra. 

“Như hai câu tiếp theo này”, như hai câu bên dưới. “Nếu nguyện này không thành 

tựu,  thề  không  thành  đẳng  giác”.  Đây  nghĩa  là  thề  không  thành  Phật,  đẳng  giác  là  Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. “Nguyện văn cụ thể 48 nguyện tuy  mỗi nguyện có 

khác, nhưng đại nguyện chung đều nhập vô thượng đạo, đồng thành chánh giác”. Kinh 

văn 48 nguyện, những điều mục này giống như cành lá của một gốc cây, cành cây, lá cây. 

Rất nhiều cành lá này, cùng chung một gốc rễ, gốc rễ này là gì? “Nhập vô thượng đạo, 

đồng thành chánh giác”, đây là gốc rễ. Chữ đồng này ý nghĩa rất thâm sâu, trong chữ này 

bao  hàm  sự  bình  đẳng  chân  thật,  không  hai  không  khác.  Trong  này  không  có  tập  khí 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        210/16 

phiền  não,  không  có  tật  đố  chướng  ngại,  hy  vọng  hết  thảy  chúng  sanh  khắp  mười 

phương thế giới đều bình đẳng thành Phật như Phật Di Đà. Thật ra vãng sanh đến thế 

giới  Cực  Lạc,  cõi  phàm  thánh  đồng  cư,  hạ  tam  phẩm  vãng  sanh,  hoặc  là  hạ  hạ  phẩm 

vãng sanh, đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, đây là bình đẳng. A Duy Việt Trí là bình 

đẳng, đạt được ba loại bất thoái, vị bất thoái, hành bất thoái, niệm bất thoái, đây là đồng 

thành chánh giác. 

Ngày nay chúng ta học Phật, phải học tâm bình đẳng của Phật Di Đà, không được 

khinh mạn bất kỳ  một chúng sanh nào. Đối với bên trong phải tôn trọng tánh đức, đối 

với bên ngoài phải tôn trọng hết thảy chúng sanh. Tôn trong tánh đức là tự thương mình, 

tôn trong người khác là thương chúng sanh. Người không biết thương mình làm sao có 

thể thương chúng sanh? Đó là điều không thể xảy ra. Thương người nhất định bắt đầu từ 

thương mình. 

Tánh đức là gì? Cổ nhân đã nói một chữ, gọi là bản tánh vốn thiện, nói đến một chữ 

thiện. Tam Tự Kinh dạy các em nhi đồng: “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”. Thiện ở đây 

không  phải  thiện  của  thiện  ác,  thiện  này  là  gì?  Thiện  này  là  tổng  xưng  của  tánh  đức. 

Ngày xưa, các bậc tổ tông phân chữ thiện này thành bốn khoa, chính là bốn loại, là ngũ 

luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức. Bốn loại này, thiện tức là bốn loại này. 

Trong ngũ luân chia thành năm cương mục: “Phụ tử hữu thân, phu phụ hữu biệt, 

quân thần hữu nghĩa, trưởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín”. Nếu thực hiện được năm câu 

này là thế giới đại đồng, dùng phương pháp gì để đạt được cách trị đại đồng, ngày nay 

chúng  ta  gọi  là  thế  giới  hòa  bình?  Chư  vị  phải  biết,  thế  giới  hòa  bình,  nhất  định  thực 

hành từ gia đình hòa thuận. Nếu gia đình bất hòa, xã hội, thế giới không thể hòa, gia hòa 

vạn sự hưng. Năm câu này thực hiện trong gia đình, dùng phương pháp gì? Dùng ngũ 

thường.  Ngũ thường  là  tánh  đức, nhân nghĩa lễ  trí tín,  lấy  nhân  làm  gốc.  Nhân là  gì? 

Nhân là thương người, suy mình ra người, thương người như thương chính mình. Nghĩa 

là làm tròn nghĩa vụ, không nghĩ đến báo đáp, không nghĩ đến quyền lợi. Như ngày nay 

nói, toàn tâm toàn ý phục vụ người khác, trong gia đình phục vụ người trong nhà. Ngày 

xưa nhà là đại gia đình, hiện nay không còn, bây giờ rất đáng thương, người mất nhà tan. 

Thời cổ đại, mỗi gia đình ít nhất là tứ đại đồng đường, đại gia đình. Cho nên không có 

ngũ luân ngũ thường, nhà không tồn tại, nhà sẽ loạn, nhà sẽ bại. Phải có tứ duy bát đức, 

lễ nghĩa liên sỉ, hiếu để trung tín, nhân ái hòa bình. Mỗi người đều phải tuân thủ, mỗi 

người đều phải thực hành, phải làm được. Đây là tiêu chuẩn làm người, tương ưng với 

tánh đức. Quý vị học giáo huấn thánh hiền, có thể thành thánh nhân, thành hiền nhân. Ta 

học Phật có thể thành Phật, có thể thành Bồ Tát, nền tảng vững chắc. Ta học Đạo có thể 

thành thần, thành tiên. Bốn khoa mục này đúng là giáo dục căn bản, không có nền tảng 

của bốn khoa mục này, học gì cũng không thành tựu. Không thành tựu nghĩa là mỗi ngày 

ta tạo nghiệp luân hồi, tương lai phải chịu quả báo trầm luân trong lục đạo, vấn đề là như 

vậy. 

Đức Phật Di Đà từ bi, dùng hoằng nguyện siêu thế giúp chúng ta, tiếp dẫn ta vãng 

sanh Tịnh độ, vẫn cần có điều kiện. Điều kiện thứ nhất mọi người đều sơ suất, quý vị mở 

kinh văn, Phật gọi là gì? “Thiện nam tử, thiện nữ nhơn”, đây là điều kiện đầu tiên. Quý 

vị  học  Phật,  mình  có  phải  là  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhơn  chăng?  Phải.  Quí  vị  dựa  vào 

điều gì? Việc này có điều kiện đấy. 

Thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhơn  là  lấy  Thập  Thiện  Nghiệp  làm  điều  kiện,  ta  có  thực 

hành Thập Thiện Nghiệp chăng? Thực hành Thập Thiện Nghiệp, ta mới là thiện nam tử 

thiện  nữ  nhơn.  Nếu  đến  xưng  hiệu  này  đều  không  có,  tất  cả  kinh  điển  Đức  Phật  nói 

không có phần của mình. Ta không phải thiện nam tử thiện nữ nhơn, Phật đang nói với 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        211/16 

thiện nam tử thiện nữ nhơn, họ có phần, mình không làm được nên không có phần, cùng 

lắm chỉ được ngồi dự thính bên cạnh, không phải học sinh chính khóa. 

Trong Tịnh Nghiệp Tam Phước, nói với chúng ta một cách rõ ràng minh bạch. Tịnh 

Nghiệp  Tam  Phước  có  ba  điều,  điều  thứ  nhất:  “Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

trưởng”, chúng ta có làm được chăng? Hai câu này thực hành trong Đệ Tử Quy, thực 

hành được Đệ Tử Quy là thực hiện được hai câu này. Không hành trì Đệ Tử Quy, thì hai 

câu này cũng chỉ đọc cho có mà thôi, không phải của chính mình. 

“Từ tâm bất sát”, giết người phải đền mạng, nợ tiền phải trả bằng tiền, đây là định 

luật nhân quả. Chúng ta thực hành nó trong Cảm Ứng Thiên. Cảm Ứng Thiên nói cho 

chúng ta biết về quả báo thiện ác, tất cả có 195 vấn đề, chúng ta cần phải nhớ. Thiện cần 

phải tu, ác cần phải đoạn. Sau cùng là “tu Thập Thiện Nghiệp”. Do đây có thể biết, Thập 

Thiện  Nghiệp  thành  lập  trên nền  tảng  của  Đệ  Tử  Quy  và  Cảm  Ứng  Thiên, tức  là  Nho 

giáo  và  Đạo  giáo.  Đây  là  vào  khoảng  giữa  thời  nhà  Đường  trở  về  sau,  đại  thừa  giáo 

không học tiểu thừa, mà dùng Nho và Đạo giáo thay thế, vấn đề là như vậy. Vì lúc Đức 

Phật tại thế ngài từng nói: “Phật tử”, hàng đệ tử Phật, “không học tiểu thừa trước sau đó 

học đại thừa”, Đức Phật nói: “thì không phải là đệ tử Phật”, Phật không thừa nhận. 

Kinh điển tiểu thừa phiên dịch khá hoàn chỉnh, nam truyền là pháp tiểu thừa, kinh 

điển  tiểu  thừa  của  tiếng  Pali,  tam  tạng  của  tiểu  thừa.  So  với  kinh  tạng  Hán  dịch,  chỉ 

nhiều hơn hán truyền năm mươi mấy bộ. Gần 3000 bộ, nhiều hơn chỉ năm mươi mấy bộ, 

số lượng này quá ít, cho thấy phiên dịch rất hoàn chỉnh. 

Thời  Tùy  Đường,  tiểu  thừa  có  hai  tông  phái,  Thành  Thật  tông  và  Câu  Xá  tông, 

người học Phật nhất định phải học. Nhưng từ giữa thời nhà Đường trở về sau, chư vị tổ 

đức dùng Nho và Đạo giáo thay thế tiểu thừa, cho nên tiểu thừa không còn chỗ đứng. 

Hai tông phái này bây giờ ít người biết đến, đa phần họ chỉ biết đến tám tông phái đại 

thừa, không biết còn có hai tông phái tiểu thừa. 

Chư vị tổ sư đại đức dùng phương pháp này rất có lý, vì sao vậy? Vì Nho và Đạo 

giáo ngắn gọn dễ hành trì, ưu điểm hơn tiểu thừa. Kinh điển tiểu thừa quá nhiều, phân 

lượng quá lớn, khó học. Nho và Đạo giáo phân lượng đều không nhiều, mà nội dung của 

nó lại rất gần với đại thừa. Cho nên dùng nó làm căn bản khế nhập đại thừa, tiện lợi hơn 

là đi từ tiểu thừa đến đại thừa, đạo lý là như vậy. 

Trên thực tế chúng ta thấy, từ thời nhà Đường đến nay, 1400 năm. Từ đời này qua 

đời khác, các bậc cao tăng đại đức, bao gồm các bậc trưởng giả cư sĩ, hàng tại gia học 

Phật, người khai ngộ chứng quả rất nhiều! Vãng sanh lại càng không cần nói. 

Nền  tảng  giáo  dục  truyền  thống, thực  tế  mà  nói,  thì  đến  năm  dân  quốc  mới  hoàn 

toàn bỏ quên, thậm chí bị phủ nhận, phiền phức này rất lớn. Phủ nhận nền tảng giáo dục 

truyền thống, ngày nay chúng ta đối với giáo huấn thánh hiền, chư Phật Bồ Tát, không 

có cửa để vào. Chỉ có nghiên cứu nó như một loại học thuật, Phật học, Nho học, Đạo học, 

coi nó như một loại học vấn để nghiên cứu, không đạt được lợi ích chân thật, điều này là 

hoàn toàn sai lầm. 

Ở đại học London và đại học Cambridge, tôi từng nói với sinh viên khoa Hán học ở 

đó. Mục đích học Nho giáo là thành thánh, thành hiền, thành quân tử, ba học vị của Nho 

giáo. Cao nhất là thánh nhân, thứ hai là hiền nhân, thứ ba là quân tử. Phật pháp cũng có 

ba học vị, học vị cao nhất là quả vị Phật, thứ hai là Bồ Tát, thứ ba là A la hán. 

Quý vị học Nho, học Phật có chứng quả chăng? Không có, vậy mục đích học Phật 

của quý vị là gì? Mục đích học Nho, học Đạo là gì? Họ có mục đích, dùng kinh điển ba 

nhà Nho Thích Đạo làm tài liệu, viết luận văn tiến sĩ, có thể lấy được học vị Hán học, 

mục đích của họ là đây. Tương lai có thể làm vị giáo thọ Hán học, trở thành nhà Hán học 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        212/16 

của Âu châu. Tôi nói với họ rằng, những gì quý vị học được là tri thức, không phải trí 

tuệ. Tri thức về Nho học, Đạo học, Phật học. 

Ngày xưa không phải cầu tri thức, mà là cầu trí tuệ. Cầu trí tuệ, vậy phải thay đổi 

cách đọc của hai chữ này. Văn tự của người nước ngoài là xem từ bên này, nhìn đối diện 

với tôi, là đọc từ bên này qua. Bây giờ trên màn hình ti vi của chúng ta: “nhập vô thượng 

đạo, đồng thành chánh giác”. Đây là đối diện với tôi, người ngồi đối diện, đọc từ trái qua 

phải. Văn tự của Trung quốc, văn tự ngày xưa, nói như hiện nay là đọc từ trái qua phải. 

Từ trái qua phải là học Phật, học Đạo, học Nho, ý nghĩa không giống nhau. 

Học Phật phải học giống như Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đồng tâm đồng nguyện, 

đồng đức đồng hạnh với Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, vậy là thành Phật. Học Nho phải 

học giống như Khổng tử, Khổng tử là thánh nhân, Mạnh tử là hiền nhân. Học đạo phải 

học giống như Lão Trang, Lão tử, Trang tử vậy. Quý vị phải chăng là Phật Bồ Tát thời 

hiện đại, là Khổng tử, Lão Trang thời hiện đại, như vậy quý vị đã thành công rồi. Đây 

gọi là học Phật, học Nho, học Đạo, chứ không phải là Đạo học, Nho học, Phật học. Là 

cầu trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật. 

Điển tịch vẫn tồn còn tại, những năm gần đây thuật in ấn phát triển, giá thành rất 

thấp. Cho nên  những  điển  tịch  này, có  không ít  người  phát tâm, in  ấn  lưu hành với  số 

lượng lớn. Điển tịch không mất, người học không có, tìm người học ở đâu! 

Người học Phật chơn chánh, vì sao tôi học Phật? Vì tôi muốn thành Phật. Giống 

như đại sư Huệ Năng, đương thời, lần đầu tiên ngài gặp ngũ tổ Hoằng Nhẫn, lần đầu gặp 

mặt, ngài đãnh lễ Ngũ tổ. Ngũ tổ hỏi ngài, ngươi đến đây muốn cầu điều gì? Đại sư Huệ 

Năng trả lời rằng, con đến cầu làm Phật, không cầu điều gì khác. Tôi tin rằng, trong cuộc 

đời  ngũ  tổ  Hoằng  Nhẫn,  chưa  gặp  người  nào  như  vậy.  Hỏi  ngài  đến  làm  gì,  ngài  nói 

muốn đến làm Phật. Thông thường người ta vào chùa thắp hương lễ Phật, hỏi họ làm gì? 

Họ cầu được lên chức, cầu phát tài, cầu được sống lâu, cầu bình an, đều cầu những điều 

này, chưa nghe có ai nói đến để làm Phật. Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, ngài đến cầu 

làm Phật, ngài thật sự đã thành Phật, không phải tất cả pháp từ tâm tưởng sanh là gì! 

Ngày  nay  chúng  ta  học  đại  thừa  đó  chính  là  học  làm  Phật.  Học  tiểu  thừa  là  học 

thành A la hán, họ thật sự có thành tựu. 

Chúng ta xem tiếp. “Cho nên Phẩm Khuyến Trì trong Kinh Pháp Hoa nói: ta không 

yêu thân mạng, nhưng tiếc đạo vô thượng, là vì lấy đạo vô thượng làm chủ thể của đại 

nguyện”. Đây là cách giải thích thứ nhất. Vì sao chúng ta học Phật? Học để thành đạo vô 

thượng, điều này hoàn toàn chính xác. 

Thứ hai, “lấy đạo vô thượng làm quả của đại nguyện”, đây là ý thứ hai. Nói cách 

khác, 48 nguyện là nhân, thành đạo vô thượng là quả. “Tịnh Ảnh Sớ nói, chắc chắn đắc 

quả”, trong ngoặc đơn là lời của Niệm  Lão, nghĩa là chắc chắn đắc quả. “Cho nên nói 

nhất định thành đạo vô  thượng”.  Nói  cách khác, 48 nguyện, ta  tu học  theo 48  nguyện, 

chắc chắn đắc quả. Quả là gì? Là vô thượng chánh đẳng chánh giác. Thành tựu ở đâu? Ở 

thế giới Cực Lạc thành tựu viên mãn, chứ không phải ở đây. 

Quý vị không được thương tiếc thân  mạng, thương tiếc thân mạng không thể đến 

thế  giới  Cực  Lạc.  Niệm  niệm  không  quên  cầu  sanh  Tịnh  độ.  Điều  kiện  vãng  sanh  thế 

giới Cực Lạc, tất cả đều đầy đủ. Điều kiện vãng sanh thế giới Cực Lạc chỉ có ba điều, tin 

thật,  nguyện  thiết,  chân  thành  niệm  Phật.  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  nói  với  chúng  ta:  “Đô 

nhiếp lục căn”, nghĩa là buông bỏ vạn duyên, “tịnh niệm tương tục”, tịnh niệm tương tục 

là tin thật, nguyện thật, hành thật. Không hoài nghi, tin thật. Không xen tạp, nguyện thật, 

hành thật, thì nhất định được vãng sanh, sanh đến thế giới Cực Lạc nhất định thành Phật. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        213/16 

Đây là con đường thành Phật nhanh chóng, hy hữu khó gặp. Đời này chúng ta gặp 

được,  may  mắn  biết  bao.  Hy  vọng  chư  vị  đồng  học  thật  sự  buông  bỏ,  không  những 

buông bỏ pháp thế gian, mà Phật pháp cũng phải buông bỏ. Chỉ nương vào bộ Kinh Vô 

Lượng Thọ này, nương vào tâm chân thành cung kính, chấp trì danh hiệu, không người 

nào không vãng sanh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

Tập 258 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian: 31.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 315, hàng thứ hai. 

“Lại  làm  đại  thú  chủ,  muốn  cứu  tế  tất  cả  những  người  cùng  khổ.  Đại  thí  chủ  là 

người hành đại bố thí với tất cả mọi người, đối với những gì bố thí là tài hay là pháp ? 

Đại sư Tịnh Ảnh nói, pháp thí hóa ích gọi là pháp thí. Đại sư Cảnh Hưng không nói như 

thế, muốn cứu tế người bần khổ cần phải bố thí của cải, gọi là tài bố thí”. Chúng ta xem 

đến đây. 

Sau khi Đức Phật Bổn Sư A Di Đà thành tựu 48 nguyện, liền thể hiện ra hành động 

này. Hành động này là “lại làm đại thí chủ”, tự hành hóa tha. Trong kinh văn có sáu câu, 

năm câu sau là: “Cứu tế hết thảy những người cùng khổ, khiến các chúng sanh này, đêm 

dài  không  phiền  não,  sanh  ra  các  thiện  căn,  thành  tựu  quả  bồ  đề”,  quả  bồ  đề  chính  là 

thành Phật. Sự bố thí này khiến tất cả chúng sanh bình đẳng thành Phật, đây là đại thí 

chủ đúng với sự thât, chúng ta cần phải học tập theo Phật. Những gì bố thí là tài hay là 

pháp? Tài và pháp đều đầy đủ. Đại sư Tịnh Ảnh, tức là đại sư Huệ Viễn chú trọng pháp 

bố thí, “pháp thí hóa ích”. 

Nghèo khổ của chúng sanh từ đâu mà có? Do mê hoặc mà có, tất cả mọi thứ khổ, 

đều do mê thất tự tánh, rất đáng thương! Đối với vũ trụ vạn hữu, họ nghĩ sai, thấy sai, do 

đó họ cũng nói sai và làm cũng sai, tạo vô lượng vô biên nghiệp. Quả báo của nghiệp 

chính là mười pháp giới, trong mười pháp giới có nhiễm có tịnh, có thiện có ác, cũng có 

khổ có vui. Đức Phật dạy khổ là thật, vui là giả, rất nhiều người không biết điều này. Vì 

sao họ không biết? Vì quá sơ ý, nếu như quan sát tường tận thì họ đã biết. 

Khổ, tám khổ, thật vậy, mọi người đều biết là khổ. Vui, Phật nói vui là hoại khổ, 

niềm vui này không phải vui thật, giống như thuốc tê vậy, không phải thật. Chúng ta biết 

đói khát rất khổ, ăn ngon là rất vui, nhưng cái khổ đói khát là thật. Thức ăn ngon có thể 

duy trì được bao lâu? Duy trì một ngày, duy trì không được một ngày, chỉ vai tiếng. Vài 

tiếng sau lại đói, lại muốn đi tìm thức ăn ngon, như vậy chẳng khác nào là uống thuốc 

độc? Chỉ có thể tạm thời ngưng cái khổ của đói khát, ngừng đau giống như thuốc giảm 

đau vậy. Khi thuốc hết công hiệu, hiện tượng khổ lại hiện ra, đó là cái khổ thật sự. 

Đức  Phật quả  đúng là  bậc đại  y  vương,  cũng là  vị  đại thí  chủ.  Ngài biết nguyên 

nhân khổ của chúng sanh, giúp ta nhổ tận gốc, đó chính là phá mê khai ngộ. Sau khi khai 

ngộ, là vĩnh viễn thoát ly đau khổ. Sau khi khai ngộ mới đạt được cái vui chân thật, niềm 

vui này không liên quan đến ngũ dục lục trần. Có thể nói hoàn toàn không liên quan đến 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        214/16 

sáu căn, sáu trần, sáu thức, đây gọi là cái vui chân thật, không còn bị mười pháp giới làm 

dao động, như vậy cần phải bố thí pháp. 

Lúc Đức Thế Tôn tại thế thị hiện cho chúng ta thấy, suốt 49 năm giảng kinh thuyết 

pháp là bố thí pháp. Chúng sanh nghe pháp, trong kinh điển chúng ta thấy, quả thật có 

không ít người thiện căn sâu dày, căn tánh sắc bén. Nghe xong một bộ kinh, họ liền giác 

ngộ, quay đầu là bờ, không còn tạo nghiệp. Thậm chí còn có người căn tánh rất lanh lợi, 

chưa nghe hết bộ kinh, chỉ nghe được một nửa, nghe mới 1/3 họ đã khai ngộ. Công đức 

bố thí pháp không thể nghĩ bàn, công đức bố thí pháp cứu cánh viên mãn. Bố thí pháp là 

trị gốc, bố thí tài là trị ngọn. Đức Phật rất từ bi, gốc và ngọn đều trị. 

Đại sư Cảnh Hương nghiêng nặng về bố thí tài: “Muốn cứu tế bần khổ, cần phải bố 

thí tài”. Chúng ta thấy người nghèo khổ liền khuyên họ học Phật, ngày ba bữa cơm họ 

cũng chưa no, còn tâm tình đâu nghĩ đến chuyện học Phật? Nếu giải quyết được cuộc 

sống cơ bản cho họ, lúc đó khuyên họ học Phật họ sẽ tiếp thu ngay. Trong đại thừa Phật 

giáo Đức Phật dạy Bồ Tát, đối với tất cả chúng sanh, trước tiên phải dùng lợi ích dụ dỗ, 

sau mới đưa họ nhập vào trí Phật. Trước tiên lấy lợi ích dẫn dắt họ, đó chính là tài bố thí. 

Phật  dạy  Bồ  Tát  Tứ  Nhiếp  Pháp,  nhiếp  thọ  tất  cả  chúng  sanh. Điều  đầu  tiên  trong  Tứ 

Nhiếp Pháp chính là tài bố thí, đây là bố thí. Họ rất cần, phải giúp đỡ họ. Bố thí tài họ 

lập tức cảm nhận ân huệ, liền sanh thiện cảm với ta, lúc này khuyên học Phật họ liền tiếp 

thu. Quý vị là người tốt, không phải hại tôi. 

Bố thí trong Lục độ và bố thí trong Tứ nhiếp pháp ý nghĩa hoàn toàn khác nhau. Bố 

thí trong Lục độ, Đức Phật dạy Bồ Tát buông bỏ tham sân si, mục đích bố thí là đây. Bố 

thí  trong  Tứ  nhiếp  pháp, dụng  ý  của  họ  là  kết pháp  duyên  với  tất  cả  chúng  sanh, Phật 

không độ người không có nhân duyên. Bồ Tát muốn phổ độ chúng sanh, cần phải kết 

duyên với chúng sanh. Kết duyên nhưng chúng ta không có tài lực thì sao? Trước đây 

thầy Lý dạy chúng tôi, chúng tôi học giảng sư với thầy, hơn 20 người, thầy rất coi trọng 

Tứ nhiếp pháp và kết duyên với chúng sanh. Thầy nói rằng, cho dù là Bồ Tát, thậm chí 

đã thành Phật, vì trong nhân địa kết duyên với chúng sanh ít quá, cho nên sau khi thành 

Phật  giảng  kinh  thuyết  pháp  thính  chúng  không  nhiều,  độ  chúng  không  rộng.  Đây  là 

nguyên nhân gì? Vì khi ở nhân địa không kết duyên với chúng sanh. Thầy rất coi trọng, 

bắt học trò chúng tôi kết duyên với mọi người. Chúng tôi nói thưa thầy, chúng em không 

có tiền, kết duyên như thế nào? Kết duyên không cần tiền. Thầy Lý một tuần giảng kinh 

một lần vào thứ tư, thời gian và địa điểm cố định, không cần tuyên truyền. Thầy ở Đài 

Trung 38 năm, mọi người đều biết. Ngày thầy giảng kinh, học sinh chúng tôi hai mươi 

mấy người đều làm công quả, sắp hàng trước cổng để hoan nghênh mọi người đến nghe. 

Mọi người vào trong giảng đường nghe kinh, chúng tôi tiếp đãi hướng dẫn, tìm chỗ ngồi 

cho  họ, lấy  kinh  đến  cho  họ, hôm  nay  giảng  gì  mở  ra  chỉ  cho  họ xem. Đây  đều  là  kết 

duyên, tiếp đãi rất thân thiết. Nếu có ít tiền lẻ, có thể mua một bao đậu phụng rang, phát 

cho mỗi người một hạt, một người một hạt đậu phụng, một người một cái kẹo. Đây đều 

là  kết  duyên,  khiến  chúng  sanh  sanh  tâm  hoan  hỷ,  tốn  kém  không  nhiều!  Một  tháng 

giảng  kinh  được  bốn  lần,  một  lần  dùng  một  đồng,  một  tháng  chỉ  bốn  đồng  mà  thôi. 

Chúng  tôi  học  được điều  này, đây  đều  thuộc  về  bố  thí  trong  Tứ  nhiếp  pháp. Tứ  nhiếp 

pháp, quý vị xem bố thí, chúng tôi dùng nội tài bố thí, làm công quả là nội tài, dùng thân 

thể, dùng sức lực của chúng tôi, dùng thời gian. Đối với tiền bạc là ngoại tài, nội ngoại 

đều phải bố thí. 

Thứ hai là ái ngữ, lời nói nhu hòa, dùng thái độ khiêm tốn cung kính tiếp đãi đại 

chúng. Khiến mỗi người đến nghe kinh đều cảm thấy, đến giảng đường này, người tiếp 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        215/16 

đón rất thân thiết, rất hòa thuận. Làm cho họ sanh tâm hoan hỷ, để họ có ấn tượng tốt, 

đến giảng đường này họ nghe kinh rất an tịnh, rất chuyên tâm. 

Lợi  hành, tất  cả  hành  vi đều  là lợi ích chúng sanh, đồng  sự  ở trong  giảng  đường, 

cùng học bộ kinh này, cùng tu pháp môn này, đây là Phật dạy Bồ Tát về Tứ nhiếp pháp. 

Ở đây nó bao hàm hết cả tài thí và pháp thí trong Tứ nhiếp pháp. Tài thí là tiếp dẫn, pháp 

thí là mục đích, một thứ trị ngọn, một thứ trị gốc. 

Bên dưới: “Tông Kính Lục cửu thập ngũ nói”, Tông Kinh Lục có 100 quyển, quyển 

95 có một câu nói rằng: “không có tài và pháp, gọi là bần cùng”. “Nên biết rằng phổ tế 

bần khổ, tức cần phải thực hành cả pháp và tài bố thí”. Hai chữ bần khổ, có thể bao hàm 

tất cả chúng sanh trong lục đạo. Trong lục đạo có người rất giàu có, không sai. Người 

giàu có trên phương diện vật chất họ không thiếu, nhưng họ khổ về mặt tinh thần, vì sao 

vậy? Vì không có trí tuệ. Tôi nghĩ rất nhiều vị đồng học đều hiểu rõ một chân tướng sự 

thật, tài phú là phước báo. Đời này của cải sung túc, nhờ trong đời quá khứ tu phước mà 

được, nhưng sử dụng của cải này như thế nào cho thích hợp đó là trí tuệ. Lấy trí tuệ để 

sử dụng tiền tài, tiền tài biến thành công đức. Nếu không có trí tuệ, của cải quá nhiều rất 

dễ gây nên tội nghiệp, điều này rất phiền phức, thà không có còn tốt hơn. Đời đời kiếp 

kiếp được thân người, đa phần đều sống trong nghèo khổ, đời sau họ lại đến nhân gian. 

Người giàu có tương lai rất khó được thân người, nếu suốt đời họ làm việc tốt tích lũy 

công  đức,  họ  sanh  thiên,  sanh  lên  cõi  trời.  Họ  dùng  những  của  cải  này,  tham  đồ  thọ 

hưởng ngũ dục lục trần, đời sau có thể đọa vào ba đường ác, thân người khó được! 

Qua  thuật  thôi  miên  của  phương  tây  chúng  ta  phát  hiện,  có  rất  nhiều  người  thôi 

miên đời sau vẫn ở cõi người, đời trước cũng ở cõi người, rất nhiều đời đều ở cõi người, 

đều là người rất bình thường, nói lên điều gì? Đời này không làm điều gì quá ác, cũng 

không làm việc thiện gì lớn lao, họ duy trì ngang tiêu chuẩn này. Việc thiện lớn hay việc 

ác lớn đều không ở cõi người. 

Cả hai loại bố thí đều quan trọng, nhưng tài bố thí có thể làm phương tiện dẫn dắt, 

pháp bố thí làm chủ. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện cho chúng ta thấy, suốt 49 năm 

trong cuộc đời, ngài ngày ngày hành pháp bố thí, đây là việc chủ yếu. 

Cho nên “phẩm tích lũy công đức”, đây là phẩm tiếp theo, bây giờ chúng ta đang 

học phẩm thứ bảy- tất thành chánh giác. Thẩm thứ tám là tích lũy công đức, trong này có 

đoạn kinh văn, Phật dạy Bồ Tát rằng: “Hằng dĩ bố thí”, chú trọng vào chữ “hằng”. Hằng 

là thường hằng, không gián đoạn, phải kiên nhẫn. “Lấy việc hành lục độ bố thí, trì giới, 

nhẫn  nhục,  tinh  tấn,  thiền  định,  trí  tuệ,  giáo  hóa  an  lập  chúng  sanh,  trú  vào  đạo  vô 

thượng chơn chánh”. Đức Phật dạy Bồ Tát chính là dạy tất cả hàng đệ tử. 

Ngày  nay  chúng  ta  phát  tâm  quy  y  Tam  bảo,  “nương  Phật  làm  thầy,  nương  pháp 

làm thầy, nương tăng làm thầy”. Phật pháp tăng ta phải hiểu được tự tánh Tam Bảo, đây 

mới là nơi quy  y thật sự, không thể sai lầm. Phật bảo của tự tánh chính là quy  y giác, 

Phật nghĩa là giác, giác mà không mê. Tự tánh giác là chân Phật, tự tánh chánh là chân 

pháp, pháp bảo. Tự tánh tịnh, thanh tịnh, đây là tăng bảo. 

Khi quy y, thầy truyền thụ quy y nhất định phải nói rõ ràng minh bạch về vấn đề 

này, chứ không phải quy y hình thức Tam bảo, theo danh từ Phật pháp gọi là trú trì Tam 

Bảo. Trú trì Tam bảo có tác dụng, có tác dụng gì? Nhắc nhở rằng, ta đã quy y. Không ai 

nhắc nhở, lập tức quên ngay. Cho nên công đức trú trì Tam bảo không thể nghĩ bàn. Đức 

Phật  không  còn  tại  thế,  hình  tượng  của  Phật  vẫn  còn,  tượng  Phật  bằng  thạch  cao,  gỗ, 

thậm chí là tranh vẽ, ta thấy tượng Phật là nhắc nhở tự tánh giác của mình. Trong Lục Tổ 

Đàn Kinh đại sư Huệ Năng dạy phương pháp quy y, quy y giác, quy y chánh, quy y tịnh. 

Sau  đó  giải  thích  thêm:  “Phật  là  giác,  pháp  là  chánh,  tăng  là  tịnh”.  Thế  nào  là  chơn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        216/16 

chánh quy y? Quy là trở về, y là nương tựa. Ta từ mê hoặc điên đảo quay về nương tựa 

tự  tánh giác, giác  mà  không  mê  gọi  là quy  y  Phật. Ta  từ  trong  tà  tri  tà  kiến  quay  đầu, 

nương tựa chánh tri chánh kiến, đây gọi là quy y pháp. Ta từ trong nhiễm ô quay đầu, 

nương tựa thanh tịnh, thân tâm thanh tịnh, gọi là quy y tăng. Học Phật bắt đầu học từ đây, 

tam quy là bắt đầu, giác chánh tịnh. Nó là bắt đầu, nó cũng là viên mãn. 

Trong đề Kinh Vô Lượng Thọ này, giác là Phật bảo, bình đẳng là pháp bảo, thanh 

tịnh là tăng bảo. Quý vị xem trên đề kinh thanh tịnh bình đẳng giác chính là Tam bảo. 

Học Phật là học điều gì? Chính là học thanh tịnh bình đẳng giác. Phương pháp thì sao? 

Phương pháp có tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng vô biên pháp môn. Bất kỳ pháp 

môn nào cũng không thể tách rời nguyên tắc này, tách rời nguyên tắc này không còn gọi 

là Phật pháp. Ví dụ bố thí, trong bố thí có thanh tịnh bình đẳng giác. Trì giới, trong trì 

giới  cũng  có  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  đây  chính  là  Phật  pháp.  Không  có  thanh  tịnh 

bình đẳng giác, bố thí và trì giới đều là pháp thế gian. Pháp thế gian không thể thoát ly 

lục đạo, không thể vượt thoát mười pháp giới, không thể minh tâm kiến tánh. Không thể 

không biết điều này, đây là Đức Thế Tôn hành bố thí với chúng ta. 

Bố thí, bố thí tài có bố thí nội tài và bố thí ngoại tài. Nội tài là trí tuệ của chúng ta, 

phương pháp của chúng ta, thể lực của chúng ta, tinh thần của chúng ta, và thời gian của 

chúng ta. Dùng nó để làm công việc từ thiện, nghĩa là không cần báo đáp, đây thuộc về 

bố thí nội tài. Quả báo bố thí nội tài hơn hẳn ngoại tài. Ngoại tài là lấy tiền ra bố thí, tất 

nhiên cũng là việc tốt, không phải dùng thân tâm mình. Dùng tinh lực của mình, dùng 

thời gian của mình, điều này quả thật rất đáng quý. 

Làm công quả trong đạo tràng, trong cửa Phật đều thuộc về bố thí nội tài, đều gọi là 

đại thí chủ. Tài tu phước, pháp là tu tuệ. Tài bố thí được phước báo, pháp bố thí được trí 

tuệ, bố thí vô úy được mạnh khỏe sống lâu. Đức Phật dạy chúng ta, ba loại bố thí đều 

phải học. 

Đại sư Huệ Năng là lục tổ của Thiền tông, ngài ở trong đạo tràng của Ngũ Tổ tại 

Hoàng Mai tám tháng. Trong Pháp Bảo Đàn Kinh nói rất rõ ràng, suốt tám tháng Ngũ tổ 

Hoằng  Nhẫn  phân  công  việc  cho  ngài  là  ở  dưới  bếp  chẻ  củi  giã  gạo.  Đây  là  nghề  của 

ngài, ngài là tiều phu, chuyên bán củi, tiều phu lên núi chặt củi mang ra chợ bán. Không 

hề dạy ngài lên nghe kinh, cũng không dạy ngài tham thiền, như vậy nghĩa là sao? Nếu 

không  có  phước  báo  của  pháp  thế  xuất  thế  gian,  đừng  nói  là  giúp  người  khác,  đến  tự 

chăm  sóc  mình  còn  không  được.  Nhà  Phật  có  câu  ngạn  ngữ  nói  rằng:  “Pháp  luân  vị 

chuyển thực luân tiên”. Điều này nói rõ, ở trong lục đạo phước báo quan trọng hơn trí 

tuệ, người  có  phước báo  việc  ăn  mặc  của  họ  không  thành  vấn  đề. Có  trí  tuệ không  có 

phước  báo  cũng  chết  đói  như  thường,  họ  không  sống  nổi,  cho  nên  tu  phước  rất  quan 

trọng. 

Người trong thời hiện đại này, nói về phước báo quả thật ngày càng sa sút, bản thân 

chúng ta cần phải biết. Vì sao phước báo ngày càng ít? Vì họ không tu, chỉ biết hưởng 

phước mà tự mình không biết tu phước, số mệnh có bao nhiêu phước báo đều hưởng hết. 

Hưởng hết phước báo rồi thì sao? 

Tôi không có phước, trước khi chưa xuất gia tôi đã học Phật, từng ở năm tháng rưỡi 

trong mái nhà lá của pháp sư Sám Vân để làm công quả. Trong nhà này tất cả có năm 

người, ba vị pháp sư, thêm một vị cư sĩ 70 tuổi, cư sĩ Chu Kính Trụ. Khi tôi ở với họ 

trong ngôi nhà tranh đó là năm 30 tuổi, tôi là người nhỏ nhất. Tất cả công việc ở đây đều 

mình tôi làm, kể cả việc nấu ăn ngày hai bữa. Ở đây đều không ăn quá ngọ, vì thế không 

nấu  cơm  chiều.  Ở  trên  núi  không  có  điện  nước,  trên  núi  có  nước  suối,  không  xa  lắm. 

Chúng tôi nghĩ ra một phương pháp, chặt tre, đục thông các mắt tre, giống như ống nước 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        217/16 

vậy, từ suối nước trên núi bắt ống tre đưa nước về đến chổ ở. Nhưng có lúc không lấy 

nước được, vì sao không lấy được? Chắc là do thú rừng làm hư ống nước, vì thế cách 

một hai ngày chúng tôi phải lên núi kiểm tra. Ống nước này nối bằng tre, lúc đó vật chất 

rất thiếu thốn, không phải ống nhựa như hiện nay. Lúc đó chưa có, không có những đồ 

dùng bằng nhựa, bao ni lông cũng không có, bây giờ quá phương tiện. Mỗi ngày đi lượm 

củi, ở ngay trên núi, nấu bằng lò, tôi làm đầu bếp. Trên núi không có điện, không có đèn 

điện, chỉ thắp đèn sáp, đèn dầu. Tám giờ tối đi ngủ, hai giờ sáng thức. Sau khi thức dậy 

mọi người tụng thời kinh sáng, khoảng một tiếng rưỡi, lạy Phật là chủ yếu. 

Thời kinh sáng của tôi là một ngày lạy 300 lạy, buổi tối 300 lạy, sau bữa cơm trưa 

200  lạy.  Pháp  sư  Sám  Vân  quy  định  tôi  một  ngày  lạy  800  lạy,  lạy  suốt  nửa  năm.  Lạy 

xong thời kinh sáng liền chuẩn bị bữa ăn sáng. Pháp sư rất coi trọng việc ẩm thực, bữa 

ăn sáng phải có sữa đậu nành, xay đậu bằng cối đá. Trước giờ cơm tối ngâm một bát nhỏ 

đậu nành và đậu phụng, sáng sớm thức đậy nó đã nở mềm. Sau khi nấu cháo xong, nước 

đậu và xác đậu xay ra đều bỏ vào trong nồi cháo, nồi cháo này quả thật rất ngon. Chúng 

tôi tự trồng rau, mỗi tuần vào trong thị trấn mua sắm một lần. Một lần như vậy phải mất 

một ngày, đi bộ, không có xe, đi khoảng hơn hai tiếng, cả đi và về khoảng năm tiếng. 

Tôi còn gánh thêm ba bốn mươi cân, đi mua ra gánh một gánh về, một tuần một lần. Đây 

là tu phước. 

Sau  khi  rời  khỏi  nơi  ở  của  pháp  sư  Sám  Vân,  tôi  đến  học  với  thầy  Lý,  thầy  vừa 

thành  lập  thư  viện  Từ  quang. Tôi  đem  tất  cả  sách  mình  thu thập  được quyên  tặng cho 

thầy, làm công việc quản lý ở đây, và học kinh điển với thầy. Tu được một chút phước 

như thế, không làm sao được? Lúc tuổi đã lớn, tôi có chút phước báo như thế, là nhờ đời 

này tu được, không phải phước trong đời quá khứ. 

Đạo tràng này không phải tôi muốn thành lập, suốt đời tôi không có quan niệm xây 

dựng đạo tràng. Mà sau khi quản trưởng Hàn vãng sanh, các huynh đệ thuộc hàng chữ 

Ngộ, có một nửa, hơn 20 người không có nơi ở ổn định. Trước đây chúng tôi cùng nhau 

học tập, tôi không thể không quan tâm đến họ, đạo tràng này là vì họ mà thành lập. So 

với các đạo tràng lớn ở Đài Loan hay trong nước, chúng tôi không sánh bằng họ. Nhưng 

tôi cảm thấy môi trường tu học ở đây rất thù thắng, không cần đi quyên góp, không cần 

đi khất thực. Tứ sự cúng dường có thể duy trì được tiêu chuẩn đơn giản, vừa đủ sống, ở 

đây đúng là rất dễ dụng công tu tập, thật sự có thể khiến tâm an định. Ở đây khoảng 

mười năm, không thể không thành tựu. Nhưng đạo tràng thành lập đến nay đã mười năm, 

không  có  ai  khai  ngộ,  không  có  người  nào  chứng  quả.  Chứng  tỏ  quý  vị  ở  đây  hưởng 

phước mười năm, mười năm hưởng phước. Nguyên nhân không thể thành tựu, là quý vị 

không y giáo phụng hành, không biết quý trọng thời gian. Cổ nhân nói, một tấc thời gian 

một tấc vàng, tấc vàng khó mua được tấc thời gian, sao có thể để thời gian trôi qua một 

cách vô ích chứ? 

Tam học giới định tuệ không thành tựu, đó là do chúng ta bỏ quên nền tảng. Không 

phải không biết, mà không thực hành. Cư sĩ Hồ Tiểu Lâm, cư sĩ Lưu Tố Vân, thời gian 

họ học Phật ngắn hơn quý vị, nhưng thành tựu của họ rất lớn, đây là do họ thực hành đủ 

cả ba nền tảng. Thực hành Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp Đạo. Sau 

khi bản thân thực hành được họ cảm hóa cả gia đình, cảm hóa đoàn thể nhỏ của họ. Hồ 

Tiểu Lâm mở công ty, tuy công ty không lớn, chỉ có hơn 100 nhân viên, ông xem hơn 

100 nhân viên này như anh em chị em mình vậy, làm tấm gương tốt của việc tu thân tề 

gia. Thế nào gọi là tu thân? Thế nào gọi là tề gia? Quý vị đến công ty của ông xem sẽ 

hiểu, công ty của ông là một đại gia đình một hai trăm người. Một nhà hòa thuận, một 

nhà đồng lòng, đúng là đồng tâm đồng nguyện, đồng đức đồng hạnh. Ông làm được điều 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        218/16 

này, thời gian chỉ có bốn năm. Đoàn thể nhỏ của chúng ta so với ông ta, không sao sánh 

kịp. 

Tôi  hy  vọng  mọi  người  nỗ  lực, tu  Tịnh  độ  chính  là  một  bộ  Kinh  Vô  Lượng  Thọ, 

một câu A Di Đà Phật. Nhưng hãy nhớ rằng, không thực hành ba nền tảng căn bản sẽ 

không thành tựu, thành tựu  chỉ  là pháp  thế  gian, pháp thế  gian  không bằng thiện pháp 

của Hồ Tiểu Lâm. Đây là thật, không phải giả. 

Lần  này  chúng  ta  lại  học  tập  Kinh  Vô  Lượng  Thọ, nói  rất  tường  tận,  rất  rõ  ràng. 

Nếu  thật  sự  nghe  hiểu  một  cách  thấu  đáo,  mà  không  thể  vãng  sanh  Tịnh  độ,  điều  này 

phải tự trách mình, đừng trách ai khác. Nhân duyên này rất thù thắng, học tập trước ti vi, 

học tập trước vi tính, người có thành tựu không phải là ít. Tôi rất rõ ràng, minh bạch điều 

này. Đạo tràng của chúng ta là mạng internet, là truyền hình vệ tinh. Cư sĩ Lưu Tố Vân 

thành  tựu nhờ  nghe CD, chưa  từng gặp  mặt, đến  khi bà  thành  tựu  tôi  mới  biết  có  một 

người như thế. Nghe một bộ Kinh Vô Lượng Thọ suốt mười năm, nhất tâm bất loạn, làm 

gương tốt cho những ai tu học Tịnh độ. Thành tựu này, ở đây nói về ba loại bố thí đều 

đầy đủ cả. Tự mình thành tựu, lại làm đại thí chủ, phổ tế tất cả những người cùng khổ, 

họ đã làm được điều này. Tự lợi chính là lợi tha, lợi tha sau khi tự lợi vẫn là tự lợi. Bản 

thân chưa được niệm  Phật tam  muội,  chưa  khai  trí tuệ,  hoằng  pháp  lợi sanh  là  tự lợi, 

không phải lợi tha. Khi khai ngộ được tam muội mới thật sự lợi tha. 

Vì sao chúng ta không bằng những người thành tựu đó? Không có gì khác, là do họ 

chuyên tâm, nhất tâm nhất ý, buông bỏ vạn duyên. Dùng tâm chân thành cung kính thọ 

trì kinh điển, họ mới thành tựu. Sở dĩ chúng ta không thể thành tựu, đều do tập khí phiền 

não ngày càng tăng trưởng, không hề buông bỏ, thua thiệt là ở đây. Không thể không 

biết điều này, không thể không quay đầu. Quý vị còn trẻ, quay đầu vẫn còn kịp. 

Trì giới, nhất định phải biết Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên là giới căn bản. Không có 

hai thứ căn bản này không trì giới được, vì sao vậy? Vì không có căn bản, chúng ta cần 

phải nhận thức rõ ràng. Nếu không bắt đầu từ Cảm Ứng Thiên, từ Đệ Tử Quy, vậy thì 

phải học luật nghi của tiểu thừa. Trong kinh điển Đức Phật nói rằng: “Hàng đệ tử Phật 

không học tiểu thừa trước sau đó mới học đại thừa, như vậy không phải đệ tử Phật”, Đức 

Phật không thừa nhận! 

Chư vị đại đức tổ sư ngày xưa, dùng Nho giáo và Đạo giáo thay thế tiểu thừa, hơn 

1000 năm nay thí nghiệm thành công! Có đạo lý, có thành tích chứng minh, chắc quý vị 

sẽ tin. Nếu không thích dùng Nho và Đạo, thì phải dùng kinh tiểu thừa. Luật tạng trong 

tam tạng tiểu thừa, phải cố gắng học tập. 

Nhẫn nhục, mấu chốt thành bại của việc tu học, là ta có nhẫn được hay không. Thời 

gian  mười  năm,  chuyên  học  một  thứ.  Thành  công  của  Lưu  Tố  Vân,  chính  là  bà  nhẫn 

được,  nghe  lời,  nghe  hiểu  được  câu:  “nhất  môn  thâm  nhập,  trường  thời  huân  tu”.  Bà 

nghe hiểu câu nói này, và thực hành nó. Ngoài bộ Kinh Vô Lượng Thọ này ra, bà không 

xem đến bộ thứ hai. Bà nghe CD, bà được một bộ CD, bây giờ tôi mới biết do bà nói ra, 

hình như là CD Kinh Vô Lượng Thọ tôi giảng năm 1996, 1997 tại thư viện Hoa Tạng 

Đài Loan. Lúc đó tôi và cư sĩ Hoàng Niệm Tổ chưa liên lạc. Lần giảng đó, tài liệu tham 

khảo  là  Tịnh  Ảnh  Sớ,  ở  đây  thường  trích  dẫn, của  đại  sư  Huệ Viễn  thời  nhà  Tùy, chú 

giải  Kinh  Vô  Lượng Thọ của  ngài, tôi đã học. Thêm  một  tài liệu nữa là  chú thích đầu 

trang của thầy Lý. Tôi lấy chú thích đầu trang làm chủ, và tham khảo thêm Tịnh Ảnh Sớ, 

Nghĩa Sớ. Hình như bộ CD đó giảng hơn 70 tiếng đồng hồ, khoảng bảy tám mươi tiếng. 

Lúc đó chỉ thu âm, không phải thu hình, là băng, về sau làm thành VCD, CD, bà có được 

phân tư liệu này. Một ngày nghe một đĩa, thời lượng một đĩa là một tiếng, một đĩa nghe 

lặp đi lặp lại mười lần. Mỗi ngày nghe mười tiếng, chuyên tâm nghe, trường thời huân tu, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        219/16 

một  đĩa  CD  nghe  mười  lần.  Ngoài  nghe  kinh  ra  là  niệm  Phật,  không  hề  có  tạp  niệm, 

đúng là vạn duyên buông bỏ. Cuộc sống của bà rất đơn giản, hằng ngày bà chỉ ăn một 

món, thường trú chúng ta mỗi bữa ăn đều có năm sáu món. Bà mời bạn bè, mời khách ăn 

cơm cũng chỉ một món, sống rất tiết kiệm, tất cả đều tùy duyên. Quý vị nghĩ xem tâm bà 

thanh tịnh biết bao, bí quyết thành công là đây vậy. Có người hỏi bà, rất muốn học tập 

theo bà. Bà nói sáu chữ, bà nói bí quyết thành công của mình là “thật thà, nghe lời, thực 

hành”. Nói không sai chút nào, tất cả những người thành công xưa nay đều áp dụng sáu 

chữ  này,  nếu  đầy  đủ  sáu  chữ  này  chắc  chắn  sẽ  thành  công. Hay  nói  cách  khác, không 

thành công là do ta không thật thà, không nghe lời, không chịu thực hành. Người ta đã 

làm nên một tấm gương sáng, điều này không phải lời đồn, là thể hiện cho chúng ta thấy. 

Quý  vị  thử  nghĩ  xem,  mười  năm  bà  có  được  thành  tựu  này,  thêm  mười  năm  nữa 

cảnh giới bà cao hơn hiện nay, theo suy đoán của tôi ít nhất là gấp năm lần trở lên. Tôi 

không nói gấp mười lần, ít nhất là gấp năm lần trở lên. Nghĩa là thêm mười năm nữa, là 

người có thành tựu lớn của nhà Phật! Nền tảng vững vàng. 

Quý vị ngồi trước mặt tôi, tôi ngày ngày khuyên nhủ, ngày ngày nói nhưng không 

ai tin, không ai thực hành. Niệm niệm không buông bỏ danh văn lợi dưỡng, niệm niệm 

không  buông  bỏ  ngũ  dục  lục  trần,  điều  này  rất  rắc  rối.  Là  tự  mình  chướng  ngại  mình, 

ngoài ta ra không ai chướng ngại ta được. 

Nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, hãy nhớ Đức Phật dạy rằng: “chế tâm nhất xứ, vô 

sự  bất biện”. Nếu  đặt  tâm  vào  một  nơi ta  sẽ khai  ngộ, sẽ  thành  Phật.  Đến khai  ngộ và 

thành Phật đều được, những vấn đề khác thì không cần nói, làm gì có chuyện không làm 

được? Ứng dụng trí tuệ trong đời sống hằng ngày chính là phương tiện thiện xảo, mình 

và người đều lợi. 

“Giáo hóa an lập chúng sanh”. Ngày nay chúng ta tự mình không thể an lập, như 

vậy  không  thể  dạy  người. An, nghĩa  là không  có hoài nghi,  không  có  ưu tư, không  có 

dục vọng, không có đối lập, gọi là tâm an lý đắc. Sao có thể làm được? Hiểu rõ đạo lý, 

đạo lý này là gì? Trong kinh Phật thường nói là thật tướng các pháp, ta thật sự hiểu rõ 

ràng minh bạch chân tướng của nhân sinh vũ trụ. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  một  cách  thấu  triệt, Hoàn  Nguyên  Quán  của  quốc  sư  Hiền 

Thủ khái quát tường tận, chúng tôi đã giảng qua hai lần. Các nhà khoa học cận đại, các 

nhà vật lý học chứng minh cho chúng ta thấy, chứng minh Đức Phật nói trong kinh về 

thật tướng các pháp là thật. Họ dùng máy móc khoa học tinh vi quan sát được, kết quả 

quan sát tương đồng với những gì Đức Phật nói. Chúng ta nghe báo cáo của giới khoa 

hoc, niềm tin đối với đại thừa vững chắc hơn, không còn chút hoài nghi nào. Vấn đề hiện 

nay là đợi chúng ta thân chứng thật tướng, giác ngộ hiện nay của chúng ta là giải ngộ, 

không phải chứng ngộ. Phải làm sao để chứng ngộ? Phải thực hành, thật sự buông bỏ. 

Buông bỏ chấp trước đối với tất cả pháp, tâm thanh tịnh hiện tiền. Tâm chưa thanh tịnh 

chứng tỏ ta chưa buông bỏ, chưa buông bỏ chấp trước, buông bỏ chấp trước tâm thanh 

tịnh hiện tiền. Tâm thanh tịnh chính là tam muội, tâm thanh tịnh sanh trí tuệ. Tâm thanh 

tịnh hiện tiền, vãng sanh thế giới Cực Lạc được đại tự tại. Thế nào gọi là tự tại? Có thể 

đi bất lù lúc nào. Ta có tâm từ bi, thương xót những chúng sanh khổ nạn này, ở thêm vài 

năm nữa cũng không có gì chướng ngại. Không cần quá cao, bản lĩnh này là được. Then 

chốt đạt được bản lĩnh này, chính là buông bỏ chấp trước đối với tất cả pháp, không còn 

chấp trước nữa. Buông bỏ phân biệt đối với tất cả pháp, được tâm bình đẳng, địa vị này 

cao  hơn,  sanh  vào  cõi  phương  tiện  hữu  dư  thượng  tam  bối  vãng  sanh.  Thượng  bối 

thượng sanh, thượng bối trung sanh, thượng bối hạ. Được tâm thanh tịnh là cõi phương 

tiện, hai bối ở dưới, trung bối và hạ bối. Sáu phẩm vị, hợp lại là chín phẩm. Nếu thật sự 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        220/16 

đạt được không khởi tâm không động niệm, xin chúc mừng, quý vị được sanh thế giới 

tây  phương Cực  Lạc,  cõi  thật  báo trang nghiêm,  sanh đến đó  là đã thành  Phật.  Trong 

kinh điển nói rõ ràng như vậy, nói minh bạch như vậy, chúng ta có thể không thực hành 

ư? 

Mấy câu này là trích dẫn kinh văn phẩm sau, đến phẩm sau sẽ nói tường tận hơn. 

“Trú trong đạo vô thượng chơn chánh”. Đạo vô thượng chơn chánh chính là cuốn 

Kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ này, chính là một câu sáu chữ hồng danh này, đạo vô 

thượng chơn chánh. 

Tôi  học  Phật  được  60  năm,  mới  hoàn  toàn  khẳng  định  ý  nghĩa  của  câu  này.  Tôi 

khuyên mọi người, ta sống trên thế gian này, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật 

A Di Đà ra không có gì cả. An lạc biết bao, tự tại biết bao, pháp hỷ sung mãn. Tâm là 

Phật A Di Đà, như vậy nguyện không thành tựu được sao? Nguyện đương nhiên tương 

ưng với 48 nguyện. Trong 24 tiếng đồng hồ khởi tâm động niệm về điều gì? Khởi tâm 

động  niệm  toàn  là  A  Di  Đà  Phật,  thông  qua  A  Di  Đà  Phật  để  thành  tựu  chính  mình, 

thông qua Phật A Di Đà để giáo hóa chúng sanh. 

“Trong kinh lại nói”, vẫn là trong phẩm kinh bên dưới nói,“trong tay thường xuất 

hiện dụng cụ trang nghiêm quý giá vô tận, tất cả những vật tối thượng cần thiết lợi lạc 

hữu tình”. Đây là tài thí, quý vị xem pháp thí tài thí đều đầy đủ, của cải này từ đâu mà có? 

Từ khắp mười phương. Tôi nói với mọi người rất cụ thể, chỉ cần ta nhất tâm hành đạo, 

rất nhiều người học Phật đều muốn làm việc tốt, nhưng không biết làm như thế nào, quý 

vị biết, vậy họ có ít tiền tài, đưa hết cho quý vị, quý vị giúp họ làm, của cải từ đây mà có 

được. Những người học Phật này có lòng tin với tôi, họ tin tôi không dùng nó cho riêng 

mình.  Tôi  chỉ  dùng  của  cải  này  vào  hai  việc,  thứ  nhất  chính  là  trong  kinh  Phật  nói  về 

điều này, giúp tất cả những chúng sanh khổ nạn bần cùng, giúp họ về mặt vật chất, giúp 

họ về mặt tinh thần. Tinh thần là pháp bố thí, pháp bố thí cũng phải dùng tiền. Chúng ta 

ấn tống kinh điển, phát hành VCD, dùng truyền hình vệ tinh, mạng internet. Thành lập 

đạo tràng nhỏ này, hy vọng nơi đây đào tạo nhân tài hoằng pháp hộ pháp, nhân tài hoằng 

pháp và hộ pháp, công việc này không thể không có tài vật. Hy vọng đạo tràng này mười 

năm sau, có hai ba nhân tài hơn hẳn tôi, không giỏi hơn tôi thì vô ích. Tôi không có tâm 


đố kỵ, hy vọng quý vị đều hơn tôi, bất luận là trí tuệ, đức hạnh hay đạo lý, hy vọng mọi 

phương diện đều hơn tôi, như vậy thế giới này được cứu. Ở đây tôi làm nấc thang cho 

quý vị, hy vọng quý vị biết mượn nấc thang mà tiến lên, có làm được hay không? Chẳng 

phải  không  làm  được,  làm  được  rất  dễ.  Làm  không  được  là  do  ta  không  chịu  vứt  bỏ 

những rác rưỡi của tập khí phiền não, ngày nào cũng mang theo nó bên mình, như vậy 

không  thể  nâng  cao  lên  được.  Chỉ  cần  vứt  bỏ  nó  là  đi  lên,  tuyệt  đối  không  được  chấp 

trước. 

Đạo tràng nhỏ này, là một môi trường tu học rất tốt. Chúng tôi hy vọng chư vị đồng 

học, luôn thao thức về chánh pháp cửu trú trên toàn thế giới. Phát tâm tục Phật tuệ mạng, 

chánh pháp cửu trú, phát tâm xiển dương truyền thống văn hóa. Vì kế thừa tuyệt học của 

chư vị thánh hiền, vì thế giới mở thái bình. Tôi đều toàn tâm toàn lực cúng dường, hộ trì 

chăm sóc mọi người. Tạng kinh của chúng ta, những tư liệu đối với truyền thống văn 

hóa, tuy không phong phú lắm, không thể sánh với thư viện trường đại học. Nhưng nó 

giúp chúng ta, những tài nguyên này đủ để thành tựu. Trong thu thập của chúng ta ở đây, 

có mười bản Đại Tạng Kinh khác nhau. Truyền thống văn hóa như Tứ Khố Toàn Thư, 

Tứ  Khố  Hội  Yếu  đều  đầy  đủ.  Chúng  tôi  đang  nhờ  nhà  sách  in  ấn  Quốc  Học  Trị  Yếu, 

khoảng tháng tư tháng năm là xuất bản. Còn Quần Thư Trị Yếu khoảng cuối tháng sau, 

chúng ta có 1000 bộ bìa cứng, 9000 bộ bìa thường.  1000 bộ bìa cứng này, cuối tháng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        221/16 

hai chúng ta có thể lấy về. Về phương diện pháp thế gian, hai bộ sách này là đủ. Trong 

Phật pháp, Kinh Vô Lượng Thọ, Kinh Hoa Nghiêm và Hoàn Nguyên Quán là đủ. Một 

người dùng thời gian mười năm chuyên tu một bộ, không được học nhiều. Ta làm một 

cuộc thí nghiệm, làm gương cho người trên toàn thế giới xem, phương pháp này có tốt 

hay không. Có nhiều trường hợp chứng minh, mọi người sẽ tin, thay đổi phương pháp 

học tập sai lầm trước đây của chúng ta. Công đức này lớn biết bao, không thể nghĩ bàn. 

Không được vượt xa thực tế, quảng học đa văn, bao nhiêu người ngưỡng mộ, tôi 

cũng rất ngưỡng mộ. Nhưng thế gian chúng ta, thọ mạng có giới hạn, quý vị có thể học 

hết chăng? Phương pháp của tôi là đến thế giới Cực Lạc trước, đến thế giới đó ta có vô 

lượng thọ, sau đó mới quảng học đa văn. Ta không sợ, thứ ta có là thời gian, là thọ mạng, 

lúc này có thể học tất cả. Bây giờ không được quảng học đa văn, bây giờ quảng học đa 

văn thì không thể đến được thế giới Cực Lạc, vì đã phân tán sức mạnh của mình. Hiện 

nay sức lực chúng ta rất bạc nhược, tập trung vào một điểm, có thể về được thế giới tây 

phương Cực Lạc, tập trung vào một điểm này. Nhất hướng chuyên niệm, một phương 

hướng, một mục tiêu. Sau khi đến thế giới Cực Lạc rồi quảng học đa văn, trước khi chưa 

đến thế giới đó ta chỉ thâm nhập một môn. Đây là phương pháp vãng sanh Cực Lạc thù 

thắng nhất. 

“Cho nên biết, đại thí chủ phải thực hành cả tài thí và pháp thí”. Đức Phật đúng là 

một đại thí chủ, từ sơ phát tâm cho đến lúc thành đạo vô thượng, quý vị hỏi Đức Phật 

làm những gì? Chính là thí xả, thí tài thí pháp, xả tài xả pháp. “Lấy của cải cứu tế người 

bần cùng”, trong Hội Sớ nói: “dĩ pháp chu vô phước”. Có của cải không có trí tuệ cũng 

là  không  có  phước  báo,  bố  thí  pháp  giúp  họ  được  lợi  ích  chân  thật.    Trong  Kinh  Vô 

Lượng Thọ nói về ba loại chân thật: chân thật rốt ráo, đó là minh tâm kiến tánh, kiến 

tánh thành  Phật. Trí tuệ  chân  thật  là  tự tánh  vốn  đầy  đủ. Đại sư  Huệ  Năng làm  gương 

cho  chúng  ta,  mọi  người  đều  biết, ngài  không  được  học  hành,  không  biết  chữ.  Quý  vị 

thỉnh giáo ngài về tất cả pháp thế xuất thế gian, không có điều gì ngài không biết. Trí tuệ 

của ngài từ đâu mà có? Khi ngài khai ngộ nói với chúng ta rằng: “đâu ngờ tự tánh vốn tự 

đầy đủ”. Đầy đủ điều gì? Đầy đủ trí tuệ, đầy đủ trí tuệ vô lượng vô biên vô tận, đầy đủ 

đức năng, đầy đủ tướng hảo. Như trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói: “tất cả chúng 

sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai”, mọi người bình đẳng, không có người nào 

nói cao hơn một chút, không có người nào ít hơn một chút, không có, hoàn toàn bình 

đẳng. Vì sao trí tuệ đức năng của chúng ta đều không có? Đức Phật dạy: “do vì vọng 

tưởng chấp trước mà không thể chứng được”. Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật đã nói 

như thế, đại sư Huệ Năng chứng minh cho chúng ta. Sau khi ngài khai ngộ, đúng vậy, trí 

tuệ hiện tiền, “vô sở bất tri, vô sở bất năng”. Quý vị ngồi bên cạnh đọc kinh, ngài lập tức 

giảng  giải  cho  ta  nghe.  Ta  biết  đọc,  không  hiểu  ý  nghĩa,  ngài  không  cần  đọc,  sau  khi 

nghe xong là hoàn toàn thông đạt thấu triệt ý nghĩa. Ngài làm được, ta không làm được, 

vì sao vậy? Vì ngài buông bỏ, ta không buông bỏ. Phải buông bỏ những gì? Phải buông 

bỏ vô minh phiền não. Thế nào gọi là vô minh phiền não? Khởi tâm động niệm là phiền 

não vô minh. Bản lĩnh của đại sư Huệ Năng chính là sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu 

trần, không  khởi  tâm  không  động  niệm,  ngài  có  năng  lực  này.  Không  khởi  tâm  không 

động niệm là cảnh giới gì? Cảnh giới của Như Lai quả địa, cảnh giới của pháp thân Bồ 

Tát. Kinh điển đại thừa thường gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh 

thành  Phật,  là  cảnh  giới  này.  Sáu  căn  trong  cảnh  giới  sáu  trần  không  khởi  tâm  không 

động niệm, là cảnh giới này. Bởi vậy chúng sanh và Phật bình đẳng, chúng sanh vốn là 

Phật. Đức Thế Tôn nói không sai, chỉ cần buông bỏ khởi tâm động niệm, chúng ta vốn là 

Phật. Chúng ta muốn làm Phật chăng? Muốn làm Phật thì phải buông bỏ. Nên biết rằng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        222/16 

không khởi tâm không động niệm tức là buông bỏ tất cả. Buông bỏ chấp trước, còn có 

phân biệt, còn có khởi tâm động niệm. Buông bỏ phân biệt, đương nhiên không có chấp 

trước, nhưng vẫn còn khởi tâm động niệm, quả báo ở tứ thánh pháp giới. Không khởi 

tâm không động niệm, tứ thánh pháp giới không còn, nghĩa là thập pháp giới không còn. 

Hiển bảy ra trước mắt chúng ta là cõi báo của Như Lai. 

Như Lai gì? Là tự tánh Như Lai của chúng ta, tự tánh Như Lai của chúng ta với 

mười phương Như Lai là một không phải hai. Cho nên nói cõi báo của Chư Phật chính là 

cõi báo của tự tánh, cõi báo của tự tánh tức là cõi báo Chư Phật, không hai không khác. 

Đây  là  thật,  không  phải  giả.  Chúng  ta  phải  bình  tâm  quan  sát,  tư  duy,  thẩm  sát  xem 

chúng ta phải tu như thế nào. Tu như thế nào, nghĩa là chúng ta phải sống ra sao, làm 

việc ra sao, xử sự đối nhân tiếp vật ra sao. Nói hơi thô một chút, là làm sao để sống qua 

ngày, sống qua ngày tháng của Chư Phật Như Lai, ở ngay đây! Thành tựu mình trước, ta 

có  thể  giúp  người  khác,  giống  như  Chư  Phật, làm  đại  thí  chủ  của  thế  gian  này.  “Phổ” 

nghĩa là bình đẳng, dùng tâm bình đẳng, lấy hành vi bình đẳng giúp tất cả chúng sanh 

khổ nạn. 

Ở thế gian này, rất nhiều người giàu có, tôi tằng gặp. Người có địa vị cao sang cũng 

rất nhiều, tôi cũng từng gặp. Họ không an vui như mọi người tưởng, bất luận là phương 

diện vật chất hay phương diện tinh thần. Vật chất là gì? Là thân thể, thân thể là vật chất, 

ý niệm là tinh thần. Họ bị áp lực nặng nề, cho nên không an vui được. Nguyên nhân gì 

vậy? Họ đối với chân tướng sự thật, chưa nhìn thấu, chưa thông suốt, vì thế không tránh 

khỏi phiền não. Phiền não là nguồn gốc của sự nghèo khổ, sở hữu tài sản họ phiền não 

về mặt tinh thần, đây là nghèo tinh thần. 

Trong kinh điển Đức Phật nói, lục đạo chúng sanh, dù cao địa vị đến đâu, đến Ma 

Hê Thủ La Thiên Vương. Đây là cao nhất, không còn địa vị nào cao hơn, họ có đau khổ 

chăng? Có, đau khổ gì? Không thể minh tâm kiến tánh, không được đại tự tại, vẫn bị 

phiền não trói buộc, sự đau khổ của họ là đây. Nói cách khác, họ không biết buông bỏ 

những  nỗi  khổ  phiền  não  này.  Nghĩa  là  nói,  họ  chấp  trước,  họ  phân  biệt,  họ  khởi  tâm 

động niệm. 

“Gọi là lấy tài bố thí, cứu tế người bần cùng khốn khổ của thế gian, dùng pháp thí 

phổ lợi người không có phước nghe pháp”, câu này nói rất hay, “cho nên gọi là đại thí 

chủ”. Của cải của Phật Bồ Tát là cứu thế, pháp của Phật Bồ Tát là phổ độ chúng sanh. 

Phổ độ chúng sanh, chúng sanh nào tiếp thu phải có phước báo, vấn đề này rất khó. 

Phước báo thế xuất thế gian sanh ra từ đâu? Chúng ta tu Tịnh độ, Tịnh độ là phước 

báo bậc nhất. Ta tu Tịnh độ không thành tựu, không thể vãng sanh là do không có phước, 

đừng trách người khác. 

Trước đây Tịnh Tông Học Hội ở Mỹ thành lập, tôi viết bài duyên khởi, trong duyên 

khởi đề xuất năm môn học, người tu Tịnh độ cần phải học, chuyên nói về hành môn. Bài 

thứ nhất trong năm bài học là Tịnh Nghiệp Tam Phước, không có phước làm sao được? 

Thứ hai là Lục Hòa, thứ ba là Tam Học, thứ tư là Lục Độ, thứ năm là Phổ Hiền Thập 

Nguyện, rất dễ nhớ. Chúng ta áp dụng gì vào việc tu hành? Áp dụng năm thứ này. Đầu 

tiên là Tịnh Nghiệp Tam Phước, Tịnh Nghiệp Tam Phước có ba điều. Điều thứ nhất, câu 

thứ nhất là “hiếu dưỡng phụ mẫu”, câu thứ hai là “phụng sự sư trưởng”. Ta thử nghĩ xem, 

mình đã làm được hai câu này chưa? Nếu chưa làm được, gọi là người không có phước, 

niệm Phật cũng không thể vãng sanh thế giới Cực Lạc. Hai câu này thực hành trong Đệ 

Tử Quy, thực hành được Đệ Tử Quy là có đủ phước báo. Thực hành Cảm Ứng Thiên là 

có đại phước báo. Thực hành Thập Thiện Nghiệp là có phước báo viên mãn. Ba nền tảng 

này của Nho Thích Đạo, là phước đức căn bản của thế xuất thế gian, ta có thể không tu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        223/16 

sao?  Nếu  không  có  căn  bản  này,  dù  Đức  Phật  đến  dạy,  cũng  chỉ  trồng  chút  thiện  căn 

trong  A  lại  da  thức  mà  thôi.  Gọi  là  một  nghe  qua  tai,  vĩnh  thành  giống  đạo,  đời  này 

không  thể  thành  tựu.  Vì  sao  vậy?  Vì  không  có  phước  báo  này.  Nhà  Phật  gọi  là  nhân 

duyên,  phước  duyên,  ta  không  có  phước  duyên  này.  Có  phước  duyên  mới  thành  tựu 

được. Quý vị quan sát tường tận mỗi người vãng sanh, nếu không có căn nguyên phước 

đức này, họ không thể vãng sanh. 

Phước thứ nhất đầy đủ mới có thể sanh ra phước thứ hai, phước thứ hai là gì? Là 

“thọ trì tam quy, đầu đủ các giới, không phạm oai nghi”. Đây là phước tiểu thừa, cũng 

gọi là phước nhị thừa, Thanh văn Duyên giác đều lấy nó làm cơ bản. Lên cao hơn nữa là 

phước báo của Bồ Tát đại thừa, “phát tâm bồ đề, tin sâu nhân quả, đọc tụng đại thừa, 

khuyến tấn hành giả”. Tam phước này có tất cả ba điều 11 câu, 10 câu đầu là thành tựu 

chính mình, câu sau cùng là thành tựu chúng sanh, đó chính là làm đại thí chủ. Khuyến 

tấn hành giả, tự mình thành tựu mới giúp được người, bản thân chưa thành tựu cần người 

khác đến giúp mình, mình làm gì có năng lực giúp người? 

Bố thí pháp phổ biến lợi ích, giúp những chúng sanh không có phước nghe pháp, 

trồng chủng tử Phật pháp trong A lại da cho họ. Nếu họ tu phước, đời này sẽ thành tựu. 

Còn như không tu phước, chủng tử này phải đợi đến đời sau kiếp sau. Đến khi nào gặp 

được nhân duyên, tiếp tục tu phước thì sẽ thành tựu, không có phước thì không được! 

Hành nghi một đời của Thế Tôn, phước tuệ song tu, mỗi ngày đều thực hành. Mọi 

lúc mọi nơi gặp người cần giúp đỡ, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni lập tức đưa tay cứu độ, 

làm gương cho chúng ta noi theo. Ngài giảng kinh dạy học, giáo hóa chúng sanh, suốt 49 

năm chưa từng gián đoạn dù chỉ một ngày, hậu nhân chúng ta không thể sánh kịp. 

Phước báo ngài rất lớn, thân thể mạnh khỏe, già mà không yếu, thường xuyên dạy 

học, chưa hề gián đoạn. Nhập diệt còn biểu pháp cho mọi người thấy, bát tướng thành 

đạo, tất cả đều là từ bi giáo hóa, chúng ta phải biết điều này. 

Hết giờ rồi, hôm này chúng ta học đến đây. 



 



 

Tập 259 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 01.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 315, hàng thứ bảy từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ đoạn 

Hội Sớ. 

“Hội Sớ nói, dùng tài cứu tế người nghèo thế gian, dùng pháp lợi ích người không 

có phước, cho nên gọi là đại thí chủ. Gọi là lấy tài thí, cứu tế người nghèo cùng khốn 

khổ của thế gian. Lấy pháp thí phổ lợi người không có phước nghe pháp, cho nên gọi là 

đại thí chủ”. Hôm qua chúng ta học đến đây, đại thí chủ nhất định là tài pháp đều bố thí. 

Đoạn này chúng ta phải đặc biệt chú trọng, câu này nói: “Pháp bố thí phổ lợi người 

không có phước nghe pháp”. Do đây có thể biết, suốt đời có thể nghe được Phật pháp, là 

phước báo lớn nhất, so với làm vua trời của thế gian- ngày xưa xưng tán đế vương là phú 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        224/16 

hữu tứ hải, nghĩa là được của cải khắp toàn thế giới, trở thành kim luân thánh vương của 

thế gian. Đây là phú quý nhân gian đến tột bậc, phải chăng là người có phước? Không 

phải, vẫn là người không có phước. Vì sao vậy? Vì địa vị cao sang của quý vị, vô lượng 

của cải chỉ có thể hưởng thụ một đời, sau khi chết rồi thì sao? Ta không thể mang theo 

bất kỳ thứ gì, sau khi chết vẫn phải tùy nghiệp thọ báo. Lúc này mới biết bản thân thật sự 

không có phước báo. 

Người có cơ hội nghe được Phật pháp, đời này dù nghèo khó, dù không có địa vị. 

Nếu  đời  này  có  nhân  duyên,  nhân  duyên  này  rất  thù  thắng,  đời  này  họ  sẽ  thành  Phật. 

Hiểu một vấn đề là hiểu hết tất cả, đây là đại phước báo. Đời này không có nhân duyên, 

không thể thành tựu, đời sau kiếp sau nhất định gặp nhân duyên, gặp nhân duyên họ liền 

thành tựu, đây là phước báo chân thật. Chủng tử nghe pháp trong A lại da thức gọi là hạt 

giống kim cang, vĩnh viễn bất hoại, vĩnh viễn bất diệt. 

Chúng  ta  biết  rằng,  đại  thí  chủ  thế  xuất  thế  gian  dù  lớn  đến  đâu  cũng  không  thể 

sánh bằng Phật. Đức Phật bố thí gì? Bố thí Phật pháp. Người thế gian bố thí là của cải và 

pháp thế gian, không phải Phật pháp. Nếu là Phật pháp thì rất vi diệu phải không? Rất vi 

diệu, chúng ta phải nhớ những điều này. Vì sao vậy? Vì đời này của chúng ta có phước 

duyên rất thù thắng, nhưng vấn đề là gì? Vấn đề là chúng ta không nhận thức được giá 

trị của nó, không biết đây là trân bảo không gì sánh được của thế xuất thế gian. Do vậy 

mà bỏ qua cơ hội ngay trước mắt, bỏ lỡ cơ duyên thành Phật của đời này. Chủng tử Phật 

pháp trong A lại da thức vĩnh viễn bất diệt, phải đợi đến đời sau kiếp sau. Đời sau kiếp 

sau  ở  trong  luân  hồi,  lại  không  biết  phải  chịu  bao  nhiêu  thiệt  thòi,  chịu  bao  nhiêu  tội. 

Điều này không còn cách nào khác, không thể oán trời trách người, tự làm tự chịu. 

Chúng tôi từng gặp người thông minh tuyệt đỉnh, khoảng bốn năm năm trước, cư sĩ 

Hoàng Trung Xướng ở Thẩm Quyến thông minh tuyệt đỉnh, mới 30 tuổi đã thành tựu. 

Ông nghe được nhân duyên này, không giống với tư tưởng người khác. Nghe đến thế 

giới Cực Lạc, ông thật sự muốn vãng sanh, muốn đi về đó. Nghe nói niệm Phật ba năm 

được vãng sanh, có thể thành tựu, ông liền bế quan ba năm, Hướng Tiểu Lợi hộ quan. 

Phước báo của Hướng Tiểu Lợi từ đâu mà có? Nhờ ba năm hộ quan này. Ông ta chuyên 

tu một bộ Kinh Vô Lượng Thọ, một câu A Di Đà Phật, mỗi ngày không gián đoạn. Dùng 

phương pháp hòa thượng Đế Nhàn truyền thọ, niệm mệt thì nghỉ, nghỉ khỏe lập tức niệm. 

Niệm đến 2 năm 10 tháng, thiếu hai tháng nữa là đầy ba năm, ông biết trước giờ chết và 

vãng sanh, đến thế giới Cực Lạc làm Phật. Đây là gì? Là người thông minh bậc nhất. 

Chứng  minh  cho  mọi  người  thấy_Đức  Thế  Tôn  nói  tam  chuyển  pháp  luân,  ba 

phương thức dạy học. Loại thứ nhất là đối với hàng thông minh, chỉ thị quý vị. Hạng 

người này thiện căn phước đức sâu dày, rất thông minh, vừa nói là họ hiểu ngay. Hoàng 

Trung Xướng chính là người như vậy, ông ta không còn lưu luyến thế gian này, nhất tâm 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  độ,  đã  thành  công.  Hạng  người  thứ  hai  chiếm  đại  đa  số,  căn 

tánh  bậc  trung, không  phải  thượng  căn,  cũng  không  phải  hạ  căn.  Dùng  cách  gì?  Dùng 

khuyên, khuyên bảo. Đức Phật giảng kinh thuyết pháp 49 năm đều là đối với hạng người 

này, không thượng không hạ, tự cho mình rất thông minh, rất nhiều ý kiến, tư tưởng, 

nhận xét rất nhiều, làm mất thời gian. Hạng người thứ ba là hàng hạ căn, khuyên cũng 

không được, họ không tin, phải như thế nào? Cần có chứng cứ, tận mắt chứng kiến mới 

tin, chưa nhìn thấy là không tin, cho nên gọi là chứng chuyển. Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni  chứng  minh  cho  chúng  ta  thấy,  lịch  đại  chư  vị  tổ  sư  đều  làm  chứng  cho  chúng  ta. 

Hoàng Trung Xướng đặc biệt thị hiện chứng minh, 2 năm 10 tháng công đức viên mãn, 

chúng ta không sánh bằng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        225/16 

Trong Kinh Diệu Pháp Liên Hoa có một đoạn kinh văn nói, thành tựu bốn pháp là 

có thể khế nhập cảnh giới Pháp Hoa, khế nhập cảnh giới Pháp Hoa chính là thành Phật. 

Pháp Hoa và Hoa Nghiêm là một không phải hai. Bốn pháp này là gì? Chúng ta không 

nương theo văn tự trong kinh, mà nương theo xu hướng mọi người nghe xong dễ dàng 

lãnh  hội.  Thứ  nhất,  tiếp  thọ  Chư  Phật  hộ  niệm_theo  nguyên  văn,  thứ  nhất  là:  “vi  chư 

Phật  hộ  niệm”. Tôi  không  dùng  “vi”, mà  dùng  hai  chữ  “tiếp  thu”, vì sao  vậy?  Vì  Chư 

Phật  hộ  niệm  là  bình  đẳng.  Phật  không  đặc  biệt  hộ  niệm  ai,  ngài  đối  với  tất  cả  chúng 

sanh khắp biến pháp giới hư không giới, hộ niệm bình đẳng. 

Thông  qua  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán  của  quốc  sư  Hiền  Thủ,  chúng  ta  đã 

hiểu_Trong Kinh Hoa Nghiêm nói về Diệu giác Phật quả, là quả vị Vô Thượng Chánh 

Đẳng Chánh Giác, đây là Phật, Phật cứu cánh viên mãn. Trú thường tịch quang, không 

phải trong cõi thật báo, ngài ở cõi tịch quang. Lấy trí tuệ đức tướng vốn có trong tự tánh, 

hộ niệm tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hư không giới. Hộ niệm đến mức độ nào? 

Đến vi điểm của một sợi lông một hạt bụi, điều này ở trước chúng ta đã học. Vấn đề là 

chúng ta có muốn tiếp nhận hay không? Không muốn tiếp nhận, Đức Phật không miễn 

cưỡng, ngài hoàn toàn thuận theo tự nhiên, gọi là pháp nhĩ như thị. 

Thế nào gọi là tiếp thu? Ta có cơ duyên nghe được một tiếng A Di Đà Phật, nghe 

được một câu danh hiệu Bồ Tát Quan Thế Âm. Danh hiệu của Chư Phật Bồ Tát, chỉ cần 

nghe được một tiếng chính là có nhân duyên. Nghe được có tiếp thu hay không? Tiếp 

thu nghĩa là sao? Thứ nhất là tâm hoan hỷ, thứ hai là tin tưởng, tin Phật, tin Bồ Tát. Tiến 

thêm  một  bước  nữa  là  lý  giải, thấu triệt hàm  nghĩa  trong danh  hiệu, trí  tuệ  đức  tướng. 

Tiếp theo là hiểu sâu nghĩa thú, sau cùng là phát nguyện niệm Phật, chấp trì danh hiệu, 

đây gọi là hộ niệm. 

Nhân duyên này tất cả mọi người đều có, có tiếp thu chăng? Có tiếp thu, mức độ 

tiếp thu chưa đủ, tiếp thu rất hời hợt, tiếp thu rất ít. Vì thế trong đời này chúng ta vẫn 

giải đãi, biếng nhác, không chắc được thành tựu, chúng ta không chú ý được sao? Làm 

sao để giúp chúng ta tiếp thu một cách sâu sắc? Tiếp thu một cách mạnh mẽ? Như vậy 

phải dựa vào ba điều ở sau. 

Điều thứ hai là “thực chúng đức bổn”. Thực, giống như trồng cây, vun bồi. Chúng 

là nhiều. Đức bổn, chúng ta nói về bốn căn bản, đây là đức bổn. Đệ Tử Quy, Cảm Ứng 

Thiên, Thập Thiện Nghiệp, Sa Di Luật Nghi, đây là đức bổn. Bốn đức bổn này, nếu nói 

tóm lại chính là hiếu kính. Trong Tịnh Nghiệp Tam Phước nói rất hay, rất cụ thể: “hiếu 

dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”, nghĩa là đã thực hành “thực chúng đức bổn”, đã 

thực hiện hiếu thân tôn sư, bốn nền tảng. 

Đồng học Tịnh tông học tập năm khoa mục, đây đều là đức bổn. Năm khoa mục là 

tam phước, lục hòa, tam học giới định tuệ, lục độ, Phổ Hiền Bồ Tát thập nguyện. Trong 

cuộc sống hằng ngày, chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, tuyệt đối không 

tách rời tiêu chuẩn này. Đầy đủ bốn nền tảng căn bản, năm khoa mục này, mới có thể 

tiếp nhận sự hộ niệm sâu sắc của Chư Phật. 

Thứ  ba là  “nhập  chánh định tụ”. Đây  là  nói trong  cuộc đời  mình, có  một  phương 

hướng đúng đắn, có một mục tiêu chính xác. Cuộc đời này của mình là vì điều gì? Vì đạt 

đến mục tiêu của mình, nhắm đúng phương hướng của mình. Một phương hướng là thế 

giới tây phương Cực Lạc, một mục tiêu là thân cận Phật A Di Đà. Chúng ta phát nguyện 

làm đệ tử Phật Di Đà, muốn làm đệ tử chơn chánh của ngài chứ không phải giả. 

Điều sau cùng là “phát tâm cứu độ tất cả chúng sanh”. Đây nghĩa là phát tâm bồ đề, 

trong  tâm  bồ  đề  quan  trọng  nhất  là  cứu  tất  cả  chúng  sanh,  cứu  độ  tất  cả  chúng  sanh. 

Phương tiện thiện xảo, lợi ích quần sanh. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        226/16 

Chúng ta sanh vào thời đại này, có thể nói là khổ nạn mà chúng sanh trên toàn thế 

giới  phải  chịu,  chưa  từng  có  trong  lịch  sử.  Khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển,  khoa  học  kỹ 

thuật đem đến cho chúng ta một vài phương tiện trong cuộc sống. Đây là sự thật không 

thể phủ nhận, nhưng chúng ta phải trả một giá rất đắt. Tôi tin  một người bình thường, 

nếu tĩnh tâm tư duy, lập tức cảm nhận ra rằng chúng ta được không bằng mất. Chúng ta 

mất  mát  quá  nhiều,  nhưng  đạt  được  thật  nhỏ  bé.  Chúng  trả  giá  điều  gì?  Trả  giá  của 

chúng ta là ngày tận thế, trả giá là tất cả chúng sanh trên địa cầu bị diệt vong, chúng ta 

trả một cái giá đau đớn thê thảm như thế, có đáng chăng? 

Có số ít người quả thật không biết gì, trách tổ tông chúng ta, vì sao không phát triển 

về phương diện khoa học kỹ thuật. Khoa học kỹ thuật sớm nhất bắt nguồn từ tổ tông, vì 

sao không tiếp tục phát triển, khiến người khác cảm thấy giống như người đời sau giỏi 

hơn  người  đi  trước? Người xưa  biết,  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển  đến  cuối  cùng, nếu 

giáo dục thánh hiền không theo kịp, thì sự bi thảm của thế giới cũng theo đến. Nghĩa là 

nói khoa học sớm đạt đến đỉnh cao ngày nào, địa cầu sớm bị hủy diệt ngày đó. Các bậc 

thánh  hiền  xưa, không  muốn  nhìn  thấy  chân  tướng  sự  thật  này,  từ  bỏ  con  đường  khoa 

học kỹ thuật, tăng cường giáo dục nhân văn, đặc biệt chú ý phương diện luân lý, đạo đức. 

Họ có lý, có trí tuệ chân thật, có tâm từ bi thật sự. 

Đức Phật nói thành tựu bốn pháp đó, là có thể thành tựu ngay trong đời này, thù 

thắng phước duyên nhất thừa được độ. Nói đến sau cùng là gì? Nói đến sau cùng chính 

là  bộ  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  này,  chính  là  một  câu  sáu  chữ  hồng  danh  này.  Ngày  nay 

chúng  ta  có được  mấy  người  nhận  thức được  Kinh  Vô  Lượng  Thọ?  Không những  độ 

mình, có thể độ tất cả chúng sanh, có thể độ tất cả chúng sanh trong vi điểm của một sợi 

lông một hạt bụi, thật không thể nghĩ bàn. 

Chúng  ta  xem  tiếp  chú  giải  bên  dưới:  “Khiến  chư  quần  sanh,  đêm  dài  không  ưu 

não”,  hai  câu  này  là  kinh  văn.  “Đêm  dài  là  ví  sự  trầm  luân  sanh  tử  của  chúng  sanh, 

thường gọi là đêm dài sanh tử”. Đây là ví dụ, ví dụ điều gì? Ví với luân hồi lục đạo, khi 

nào  ta  mới  có  thể  ra khỏi  luân hồi  lục đạo?  Không  hy  vọng. Chư  vị  tổ  sư  thường nói, 

trong 9000 năm thời kỳ mạt pháp của Thế Tôn, ngoài pháp môn niệm Phật ra, bất kỳ 

pháp môn nào cũng không thể độ thoát luân hồi. Trong kinh Đức Phật cũng nói như thế, 

ngài nói 1000 năm thời kỳ chánh pháp, giới luật thành tựu. Trì giới có thể được định, có 

thể chứng quả A la hán, chứng A la hán là vượt thoát lục đạo. Thời kỳ tượng pháp, thiền 

định  thành tựu.  Thời  kỳ  mạt  pháp,  Tịnh độ  thành  tựu,  trì  giới  tu định  không thể vượt 

thoát lục đạo, chúng ta không thể không biết điều này. Thời mạt pháp mười ngàn năm, 

1000 năm đầu tiên đã qua. Năm nay, căn cứ theo lời chư vị tổ sư nói, Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni diệt độ đến nay là 3038 năm. Mười ngàn năm thời kỳ mạt pháp, 1000 năm đầu 

tiên đã qua, 1000 năm thứ hai đã qua 38 năm, về sau chỉ có pháp môn Tịnh độ này. 

Cư sĩ Hạ Liên Cư xuất hiện vào thời đại này, giai đoạn cuối cùng của 1000 năm đầu 

tiên thời kỳ mạt pháp, ông đã hội tập cho chúng ta một bộ bảo điển tu học cứu cánh viên 

mãn.  Cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  viết  chú  giải,  trích  dẫn  hơn  190  bộ  kinh  luận.  Ngày  nay 

chúng ta triển khai Đại Kinh Giải, an ủi vô cùng, hoan hỷ vô lượng, bản thân may mắn 

được độ ngay trong đời này. Chỉ cần có một bộ kinh này, một câu Phật hiệu, chắc chắn 

được sanh Tịnh độ. Sau khi vãng sanh Tịnh độ, ta đạt được tất cả pháp thế xuất thế gian 

một cách viên mãn. 

Chúng ta xem tiếp bên dưới: “Dạ tượng trưng sự đen tối không có ánh sáng”, đêm 

tối biểu trưng cho ý này. Ý nghĩa thật sự là, “chúng sanh bị vô minh che lấp tâm tánh, 

hôn mê không giác ngộ, trầm luân trong biển sanh tử, chịu các điều khổ một cách oan 

uổng”.  Oan  uổng,  chúng  sanh  rất  đáng  thương, đáng  thương  nhất  là  gì?  Là  mê  thất  tự 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        227/16 

tánh, họ hồ đồ, không có trí tuệ, minh tượng trưng trí tuệ. Không có trí tuệ, cho nên tâm 

họ hôn mê không giác ngộ, như vậy mới trầm luân trong lục đạo. 

Lục đạo là biển sanh tử, lục đạo là trôi lăn trong luân hồi. Nhất định thời gian trong 

ba đường ác dài, thời gian ở ba đường lành ngắn, ở trong này chịu khổ chịu nạn, thật oan 

uổng. Vì sao vậy? Vì tự tánh không có lục đạo. Chẳng những không có lục đạo, mà tứ 

thánh  pháp  giới  cũng  không  có_Thanh  văn,  Duyên  giác,  Bồ  Tát,  Phật  cũng  không  có, 

toàn là giả. Nhưng họ mê ở trong đó, không tỉnh ngộ được, không cách nào vượt thoát. 

Chư Phật Bồ Tát thương xót những chúng sanh này. “Vì khiến vĩnh viễn xa lìa tất cả ưu 

bi khổ não, ra khỏi đêm dài sanh tử, cho nên ban cho tài pháp nhị thí”. Phật Bồ Tát làm 

đại thí chủ, bố thí tài, bố thí pháp. “Trong đó từ bi đến cùng cực, tức khiến họ sanh ra 

các  thiện  căn,  thành  tựu  quả  bồ  đề.  Trong  tất  cả  các  loại  bố  thí, bố  thí  này  tối  thượng 

nhất”. Không có bất kỳ pháp bố thí nào có thể vượt qua, pháp này cao nhất, không còn 

pháp nào cao hơn, quả thật là từ bi cùng cực. Đây là ai? Là Chư Phật Như Lai. 

Chúng ta thử nghĩ xem, cư sĩ Hạ Liên Cư dùng thời gian 10 năm, hội tập thành một 

bộ kinh như thế. Đây là sanh ra các thiện căn, thành tựu quả bồ đề. Cư sĩ Hoàng Niệm 

Tổ  phụng  mệnh  thầy  viết  chú  giải  cho  Kinh  Vô  Lượng  Thọ, cũng  là  sanh  ra  các  thiện 

căn, thành tựu quả bồ đề. Họ đến thế gian chịu khổ chịu nạn hay đến làm gì? Chính là vì 

công việc này, không phải vì điều gì khác. Làm viên mãn công việc này, họ đến thế giới 

Cực Lạc. Sau cùng là biểu diễn cho chúng ta thấy, nửa năm trước khi vãng sanh, buông 

bỏ vạn duyên, nhất tâm niệm Phật. Ông nói với tôi, một ngày niệm 40 vạn câu Phật hiệu, 

nửa năm là vãng sanh. Như vậy nghĩa là sao? Chúng ta có lãnh hội được chăng? 

Nửa năm lại đây, rất nhiều người đều không kiêng kỵ, đưa ra thảo luận vấn đề về 

dự ngôn thiên thai năm 2012. Thời gian ngày càng gần, có một chút cảm giác hình như 

không kịp. Cư sĩ Hoàng Niệm Tổ biểu diễn cho chúng ta thấy, chúng ta có hiểu chăng? 

Chỉ  cần  thời  gian  nửa  năm,  một  ngày  40  vạn  danh  Phật  hiệu, là  đến  thế  giới  Cực  Lạc 

thành Phật. Tính lại thì thời gian hiện nay vẫn đủ! Nếu định thời gian vào ngày 21 tháng 

12 năm 2012, thời gian còn hai năm. Cư sĩ Hoàng Niệm Tổ niệm Phật sáu tháng, thời 

gian chúng ta gấp bốn. Sự thị hiện của tiền nhân dụng ý rất sâu sắc, chúng ta nhìn thấy, 

nghe  thấy  cần  phải  hiểu.  Bây  giờ  chúng  ta  phải  chuẩn  bị  thật  đầy  đủ  về  mặt  tâm  lý, 

không  kinh  không  sợ,  không  sợ  hãi,  không  âu  lo,  không  vướng  bận.  Chúng  ta  còn  có 

thời gian học tập Kinh Vô Lượng Thọ. Tôi thường nói, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, 

ngoài Phật A Di Đà ra tất cả đều buông bỏ. Phải siêng năng học tập, không chấp trước 

không  phân  biệt,  không  khởi  tâm  không  động  niệm.  Tiền  đồ  của  mình  tự  mình  quyết 

định, tự mình phải chịu trách nhiệm. Chúng ta phải học tài pháp nhị thí của Bồ Tát, giúp 

tất  cả  chúng  sanh  thông  đạt  đại  pháp.  Pháp  ở  đây  mà  rất  nhiều  người  không  hề  biết. 

Ngày nay chúng ta dùng truyền hình vệ tinh, dùng mạng internet. Người mở kênh truyền 

hình này hay mạng internet là người có duyên, còn có rất nhiều người không biết, như 

vậy là không có duyên. Như chúng tôi vừa nói, kênh truyền hình vệ tinh phát sóng, bất 

kỳ nơi nào trên toàn thế giới, đều có thể xem được. Đây ví như Chư Phật hộ niệm chúng 

sanh, nhưng có người mở kênh, có người không mở. Có người muốn tiếp thu, có người 

không muốn. 

Một loại phương tiện khác, hiện nay gọi là lưu thông VCD. In sách họ không muốn 

xem, thế giới Ta Bà nhĩ căn sắc bén nhất, họ thích nghe không thích xem, nghe hiểu xem 

không hiểu. Chúng ta phải hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, giúp họ, đây là việc 

tốt. 

Chư Phật Bồ Tát có trí tuệ, có phương tiện thiện xảo. Chúng ta làm đệ tử Phật Bồ 

Tát, cũng phải học những bản lĩnh này của các ngài. Dùng phương tiện thiện xảo giúp tất 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        228/16 

cả chúng sanh giác ngộ, giúp tất cả chúng sanh tìm ra con đường vượt thoát luân hồi lục 

đạo. “Trong tất cả các cách bố thí, pháp thí này tối thượng nhất, khiến tất cả chúng sanh 

xa  lìa  cứu  cánh  khổ,  đạt  được  cứu  cánh  an  vui”.  Đây  là  nói  vãng  sanh  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc. “Nhưng muốn khiến chúng sanh sanh ra thiện căn, thành tựu bồ đề, thì 

không  ngoài  trì  danh  niệm  Phật,  cầu  sanh  Cực  Lạc”.  Điều  này  càng  thù  thắng,  đương 

nhiên những gì ở trước nói, sanh ra thiện căn, thành tựu bồ đề, thông thường người ta dễ 

tiếp thu hơn. Trì danh hiệu Phật, cầu sanh Tịnh độ càng khó, người có thể tiếp thu ít hơn. 

Cả hai loại này đều phải thực hiện, cả hai loại này đều thuộc về đại thừa. Thực hiện như 

thế nào? Tùy theo nhân duyên, tuyệt đối không miễn cưỡng, như vậy là đúng. 

Chúng  ta  xem  tiếp  bên  dưới  nói:  “Nếu  ta  thành  chánh  giác,  gọi  là  vô  lượng  thọ, 

chúng sanh nghe danh hiệu này, đều đến trong nước ta”. Bốn câu kệ này trong kinh văn 

quả thật không thể nghĩ bàn, phước báo của Phật rất lớn, từ trong bốn câu kệ này là có 

thể biết được. Ngài hoan nghênh tất cả chúng sanh khắp mười phương thế giới đến đạo 

tràng của mình, đến đạo tràng này lập tức thành Phật, phước báo này lớn biết bao. Cự 

tuyệt  người  khác  đến  đạo  tràng  là  không  có  phước  báo,  hoan  nghênh  người  đến  đạo 

tràng mình, phước báo đó nhất định rất lớn. Đạo tràng của tôi quá nhỏ, không có chỗ 

chứa thì sao? Đạo tràng sẽ mở rộng tùy theo tâm lượng của mình. Thật ư? Đúng vậy. Vì 

sao? Vì được Chư Phật Bồ Tát gia trì, đạo tràng mình tự nhiên mở rộng, lớn đến mức độ 

nào? Lớn giống như một thành phố lớn. 

Ở thế gian của chúng ta, người thật sự muốn học Phật, người thật sự muốn tu Tịnh 

độ, người thật sự muốn thành tựu trong đời này, người này là đạo tràng chánh pháp của 

Tịnh tông. Mọi người đều tụ hội đến đây, đều muốn đến đây học, mười năm trở thành 

một đô thị, 20 năm trở thành đô thị lớn. Đô thị này là mô hình của thế giới tây phương 

Cực Lạc, không thể nghĩ bàn. 

Tuổi tác của tôi đã lớn, chưa từng nhìn thấy cảnh quan này, quý vị là nhân tài mới 

xuất hiện phải phát tâm bồ đề, sẽ thành tựu vào thời đại của quý vị. Đây là Phật pháp 

cửu trụ tại thế gian, cũng là một hình thái xuất hiện tại thế gian. 

Trong  chú  giải  Hoàng  Niệm  Tổ  nói:  “Bốn  tâm  này  là  tâm  của  đại  nguyện, là  con 

mắt của toàn kinh, là diệu thủ độ sanh của mười phương Như Lai, là chiếc thuyền báu ra 

khỏi bể khổ của tất cả chúng sanh”. Bốn câu kệ này là nói về Phật A Di Đà, chúng ta 

phải học tập theo ngài. “Nếu ta thành chánh giác, gọi là vô lượng thọ, chúng sanh nghe 

danh hiệu này, đều vào trong nước ta”. Chúng ta nghe bốn câu này biết rằng, vãng sanh 

thế giới tây phương Cực Lạc, một mình ta đi Phật A Di Đà hoan nghênh. Nếu đem theo 

càng  nhiều  người,  Phật  A  Di  Đà  mở  đại  hội  nghênh  đón  người  mới  đến,  vô  cùng  thù 

thắng trang nghiêm, vì sao không dẫn theo nhiều người cùng đi? Chỉ dẫn theo gia thân 

quyến thuộc của mình, như vậy là nhỏ mọn. Người quen hay không quen đều dẫn theo 

hết, như vậy Phật A Di Đà rất khen ngợi, chúng sanh cám ơn quý vị, vì sao không làm 

như vậy? Có trí tuệ, có năng lực, còn có tinh thần và sức khỏe, phải siêng năng nổ lực 

mà  làm.  Rất  nhiều  nhân  sĩ  khác  dân  tộc  khác  quốc  gia,  có  mong  cầu  pháp  môn  này 

chăng? Nói cho chư vị biết, không ai không hoan hỷ, nhưng họ bị trở ngại về mặt văn tự 

ngôn ngữ. Ngày nay chư vị đồng học có năng lực cần phải phát tâm, học thật tốt ngoại 

ngữ, sau đó phiên dịch thật chính xác để giới thiệu cho họ. Nếu nhìn vào phương diện 

sâu sắc hơn, quý vị phải học tốt tiếng Trung, dạy họ học tiếng Trung, trực tiếp xem kinh 

điển bằng tiếng Trung, như vậy càng tốt. Hoằng pháp lợi sanh phải độ người trên toàn 

thế giới, khác dân tộc, khác ngôn ngữ, khác văn hóa. Đối với họ chúng ta làm sao đem 

chư vị thánh hiền trong 5000 năm này, họ đều là bậc đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh. Họ có trí tuệ chân thật, đức hạnh chân thật, giáo huấn chân thật. Chúng ta phát tâm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        229/16 

giúp người khác, chắc chắn được Tam bảo gia trì, thành tựu chính mình. Vì sao vậy? Vì 

mình chưa thành tựu, dù ngoại ngữ giỏi đến mấy phiên dịch cũng không trọn ý. Tự mình 

phải  có  chỗ  ngộ,  có  khế  nhập,  mới  phiên  dịch  hết  ý  nghĩa  của  nó.  Phật  pháp  ở  nước 

ngoài, có kinh điển phiên dịch nhiều ngôn ngữ khác nhau, phải chăng phiên dịch được 

hay giống như tiếng Trung vậy? Theo tưởng tượng của chúng tôi không thể giống được, 

sai biệt rất lớn. Nguyên nhân là gì? Đương thời những pháp sư dịch kinh, phiên dịch từ 

tiếng Phạn sang tiếng Trung, trong đó có rất nhiều người là Phật Bồ Tát tái sanh, không 

phải phàm phu, có tu có chứng. Ở nước ngoài không có ư? Hỏi rất hay, có hay không có 

liên quan đến phước báo của chúng sanh. Chúng sanh có phước, Phật Bồ Tát thị hiện, 

chúng sanh không có phước không thể cảm ứng Phật Bồ Tát. Người xưa phước báo lớn 

hơn người các nước phương tây chăng? Đúng thế, vì sao vậy? Vì mấy ngàn năm nơi này, 

truyền thống dạy học là hiếu thân tôn sư, đạo lý là đây. Bất hiếu với cha mẹ, không tôn 

trọng thầy tổ, mặc dù có cảm ứng, sức cảm ứng rất yếu ớt. Người hiểu biết về hiếu thân 

tôn sư, sức cảm ứng quả thật không thể nghĩ bàn. 

Người Trung quốc thời hiện đại so với người xưa đúng là thua quá xa, nguyên nhân 

gì vậy? Người Trung quốc hiện đại rất mờ nhạt với việc hiếu kính. Hằng ngày trong mắt 

mình ai quan trọng nhất? Bản thân mình quan trọng nhất. Xã hội hiện nay đề xuất “lấy 

con người làm căn bản”, con người là ai? Là bản thân ta, lấy  mình làm gốc. Nói khó 

nghe một chút, là lấy tự tư tự lợi làm gốc. Giáo dục ngày xưa không phải như vậy, lấy gì 

làm  gốc?  Lấy  hiếu  làm  gốc,  hiếu  nghĩa  là  gì?  Quý  vị  xem  văn  tự  của  Trung  quốc, 

hiếu_văn tự Trung quốc có sáu nguyên tắc tạo chữ, tạo ra văn tự. Chữ “hiếu” trong sáu 

nguyên  tắc  thuộc  về  chữ  hội  ý,  khi  ta  nhìn  thấy  phù  hiệu  này  có  thể  lãnh  hội  được  ý 

nghĩa của nó. Ở trên là chữ lão , dưới là chữ tử, hợp lại thành một chữ, nghĩa là gì? Quá 

khứ và hiện tại là nhất thể, chính là trong kinh Phật nói: “Ngang khắp mười phương, dọc 

cùng tam tế”. Chính là ý này, biểu trưng ý này. Toàn thể vũ trụ khắp pháp giới hư không 

giới, tất cả vạn vật với ta là nhất thể, hiếu có nghĩa là như vậy. Lấy điều gì làm gốc? Lấy 

vũ trụ vạn hữu, thể sanh mạng cộng đồng làm gốc, không phải lấy cá nhân làm gốc, cá 

nhân là phần tử nhỏ trong bản thể này mà thôi. Chúng ta là con người, chẳng hạn như 

thân con người, ví như bản thể của vũ trụ, con người chúng ta là một tế bào trên thân 

người, không phải lấy một tế bào làm căn bản, toàn thể là căn bản. Đây là khái niệm của 

người xưa, thiên là là của chung. Lão tử nói rất hay: “trời đất với tôi đồng căn, vạn vật 

với tôi là nhất thể”, lấy lý niệm này làm căn bản. Bởi vậy họ nói về bác ái, đại đồng. 

Yêu thương là như thế nào? Cổ thánh tiên hiền đưa ra ví dụ cho chúng ta thấy: “phụ 

tử hữu thân”, tình yêu của cha mẹ đối với con cái là thật, không có điều kiện, không có 

trả giá. Lúc nào là rõ ràng nhất? Lúc ba bốn tháng là rõ ràng nhất, cha mẹ chăm sóc con 

cái không có điều nhỏ nhặt nào mà không để ý đến. Chư đại thánh hiền, chư Phật Bồ Tát 

dùng tình yêu này đối với tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hư không giới. Phật A 

Di Đà dùng tâm này, hoan nghênh mười phương thế giới, đều thế giới Cực Lạc học tập, 

đều đến thế giới Cực Lạc thành tựu. 

Mấy câu này Niệm Lão nói rất hay: “Bốn câu này là tâm của đại nguyện, là con mắt 

của  toàn  kinh,  là  diệu  thủ  độ  sanh  của  mười  phương  Như  Lai”.  Đây  là  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc của Phật A Di Đà, sao lại liên quan đến mười phương? Vì Phật A Di 

Đà  kiến  lập  đạo  tràng  lớn  là  thế  giới  Cực  Lạc,  hoan  nghênh  tất  cả  chúng  sanh  mười 

phương thế giới đến. Bởi vậy chư Phật Như Lai khắp mười phương thế giới, vui thanh 

tịnh tự tại, khuyên tất cả chúng sanh đều đi đến thế giới Cực Lạc. Chư Phật đều tán thán, 

Phật A Di Đà là vị thầy ưu tú nhất, bậc thầy tốt nhất: “Phật trung chi vương, quang trung 

cực tôn”. Quang trung cực tôn là tán thán trí tuệ của ngài, Phật trung chi vương là tán 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        230/16 

thán đức hạnh của ngài. Quý vị xem giáo chủ của thế giới Ta Bà, Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni, không phải đều khuyên chúng ta đến thế giới Cực Lạc ư? Đây là diệu thủ độ 

sanh của Như Lai, họ chỉ điểm cho chúng ta, giới thiệu cho chúng ta, bảo chúng ta đến 

thế giới Cực Lạc. 

“Là chiếc bè quý báu ra khỏi bể khổ của tất cả chúng sanh”. Chiếc bè là ví công cụ 

qua sông, bây giờ chúng ta thường gọi là thuyền báu. Thiên tai xảy ra, phải làm thuyền 

lớn để cứu độ chúng sanh. Quý vị xem bộ film 2012, không phải đã làm thuyền báu ư? 

Làm mấy chiếc thuyền lớn, một chiếc thuyền lớn có thể chở mấy chục ngàn người. Nào 

ngờ bộ Kinh Vô Lượng Thọ này, câu A Di Đà Phật này là thuyền báu cho tất cả chúng 

sanh ra khỏi luân hồi lục đạo, đây là sự thật. 

“48 nguyện toàn là khai diễn bốn câu này”. Ở trước chúng ta đã học, 48 nguyện của 

Phật A Di Đà, 48 nguyện chính là hai câu này: “chúng sanh nghe danh hiệu này, đều đến 

cõi nước ta”, là triển khai, diễn dịch của hai câu này. “Như đại sư Thiện Đạo nói, nguyện 

nguyện đều lấy niệm Phật làm mốc”. Đại sư Thiện Đạo là Phật A Di Đà ứng hóa tại thế 

gian, như trong  Phẩm  Phổ  Môn nói:  “đáng dùng thân tỳ  kheo  để  độ,  tức hiện thân  tỳ 

kheo  mà  vì  họ nói pháp”. Đại  sư  Thiện Đạo hiện thân  tỳ  kheo,  ứng hóa  tại  nhân gian, 

cho nên những gì ngài Thiện Đạo nói, chính là Phật A Di Đà tự nói. “48 nguyện, nguyện 

nguyện đều lấy niệm Phật làm tiêu chuẩn”. Không có nguyện nào không lấy niệm Phật 

làm chỉ tiêu. 

“Thánh hiệu của Phật A Di Đà, đầy đủ vô lượng nghĩa”. Đây là thật, không phải giả. 

Danh hiệu A Di Đà Phật là dịch âm tiếng Phạn, A dịch là vô, Di Đà dịch là lượng, Phật 

dịch là giác. A Di Đà Phật dịch hoàn chỉnh sang tiếng Trung nghĩa là Vô Lượng Giác, 

quý vị xem trong này có bao nhiêu ý nghĩa? 

Theo thói quen của chúng ta, nói muôn sự muôn vật khắp biến pháp giới hư không 

giới, quy nạp nó thành sáu loại lớn. Vì phương tiện cho việc giảng kinh dạy học mà quy 

nạp nó, quy nạp thành tánh- tướng, sự- lý, nhân- quả, tất cả đều bao gồm hết. Tánh có vô 

lượng nghĩa, tướng cũng có vô lượng nghĩa, lý có vô lượng nghĩa, sự cũng có vô lượng 

nghĩa, nhân quả cũng là vô lượng nghĩa, thật sự đầy đủ vô lượng nghĩa. 

Bên dưới đưa ra ví dụ: “Vô lượng thọ”, nói từ phương diện thời gian. “Vô lượng 

quang”, nói trên phương diện không gian, quang minh biến chiếu. “Vô lượng thanh tịnh, 

vô lượng trang nghiêm”, trang nghiêm là tốt đẹp, không tìm ra chút bất thiện nào. “Vô 

lượng trí tuệ, vô lượng bồ đề, cho đến vô lượng của vô lượng”. Những câu này đều biểu 

trưng  cho  vô  lượng  nghĩa,  nói  không  cùng  tận.  “Vô  lượng  thọ  biểu  trưng  pháp  thân 

thường trú”, đây thật là vô lượng, bất sanh bất diệt. Phật vô lượng thọ, tất cả chúng sanh 

đều vô lượng thọ, vì sao vậy? Vì tự tánh vô lượng thọ. Những hiện tượng do tự tánh 

sanh ra, tánh tướng không hai, tánh tướng nhất như. Tánh vô lượng thọ, đương nhiên 

tướng cũng vô lượng thọ. Chúng ta cảm thấy tướng có sanh diệt, đức Phật nói tướng bất 

sanh bất diệt, chúng ta không hiểu. Câu nói này của Phật, các nhà lượng tử học hiện đại 

đã chứng minh, họ nói rằng, vật chất đúng là bất sanh bất diệt. Các nhà khoa học này 

phát hiện ra từ đâu? Chính là từ lượng tử, lượng tử nhỏ hơn nguyên tử, nhỏ hơn điện tử, 

còn nhỏ hơn hạt vi lượng. Các nhà khoa học cho rằng không còn vật gì nhỏ hơn nữa, cho 

nên gọi nó là tiểu quang tử. Nó là hiện tượng vật chất, cũng là hiện tượng tinh thần, cũng 

thuộc  về  hiện  tượng  tự  nhiên.  Thời  gian  nó  tồn  tại  vô  cùng  ngắn  ngủi,  ngắn  đến  nỗi 

không thể ngắn hơn, vì thế không nhìn thấy sự sanh diệt của nó. Nó có sanh diệt chăng? 

Có,  có  thể  nói  hầu  như  là  đồng  thời  sanh  diệt.  Sanh  diệt  đồng  thời  nên  ta  không  nhìn 

thấy nó sanh diệt, cho nên cũng có thể nói nó bất sanh bất diệt. Đây là cơ sở của tất cả 

vật chất, là chân tướng của mọi hiện tượng vật chất. Danh từ Phật giáo gọi là thật tướng, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        231/16 

thật tướng các pháp. Trong kinh Phật gọi là pháp thân thường trú. Pháp thân nào? Là tất 

cả pháp, hiện tượng vật chất của tất cả pháp chính là nó. Ý này rất sâu rất rộng, đúng là 

vô lượng nghĩa. 

“Cho nên lấy vô lượng thọ nhiếp tất cả”, bao gồm hết thảy vạn pháp. “Danh hiệu 

Như  Lai,  khắp  mười  phương đều  nghe được”,  làm  sao khắp mười  phương đều  có  thể 

nghe được? Vì Chư Phật Như Lai khắp mười phương, không ai không tán thán Phật A 

Di Đà, không vị Phật nào không khuyên tất cả chúng sanh vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Vì thế danh hiệu Di Đà, khắp mười phương đều tự nhiên nghe được. “Chúng sanh nghe 

được danh hiệu, đều đến nước ta”. Ở trước chúng ta đã học, sau khi nghe nhất định phải 

có tin, nhất định có hiểu, nhất định có hành, nhất định có chứng, chứng tức là vãng sanh. 

Tín- giải- hành- chứng, phát nguyện cầu sanh Tịnh độ, cho nên đều đến nước ta. “Do vì 

xưng danh, tức nhiều thiện căn”. Hiện nay có một vài người học Phật, cảm thấy mình tạo 

quá nhiều tội nghiệp, nghiệp chướng sâu nặng không có thiện căn, hoặc không đủ thiện 

căn. Khi nghe câu này mới biết, “do vì xưng danh hiệu, tức nhiều thiện căn”. Làm sao để 

vun bồi thiện căn? Niệm Phật chính là thiện căn. 

Cư sĩ Hoàng Niệm Tổ thị hiện cho chúng ta thấy, niệm một ngày 40 vạn câu Phật 

hiệu  suốt  nửa  năm,  đây  là  dạy  chúng  ta  tu  cách  nào  để  được  nhiều  thiện  căn,  nhiều 

phước đức. Phật A Di Đà là người có phước báo lớn nhất trong tất cả chư Phật khắp biến 

pháp giới hư không giới. Ta được phước báo lớn, tu phước lớn, không niệm Phật thì tu 

như thế nào? Niệm Phật A Di Đà là tu phước báo lớn, niệm Phật A Di Đà là tu đại thiện 

căn. Không khó, vấn đề là ta không chịu làm. Tu, phải tu cho thuần, phải tu cho chánh. 

Hoài nghi nó chính là phá hoại công phu của mình, trong tâm xen tạp cũng là phá hoại, 

không  thuần  không  chánh.  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  dạy  cho  chúng  ta  phương  pháp:  “Đô 

nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục”, như vậy phương pháp tu học của ta là thuần chánh, 

công đức ta đạt được là đại viên mãn, đầy đủ phước tuệ. 

Tu thiện căn phước đức lớn nhất không cần tốn tiền, không cần lo lắng, không có 

phiền  phức. Niệm  câu  A  Di  Đà  Phật  này  người  ta  không  nghe, không  nghe  thì  ta mặc 

niệm, đừng niệm ra tiếng. Quý vị thấy phương tiện biết bao, tự tại biết bao. Tuyệt đối 

không gây phiền phức cho người khác, tuyệt đối không quấy nhiễu người khác. Họ thích 

ta  niệm  ra  tiếng  cho  họ  nghe,  không  thích  thì  ta  mặc  niệm,  cũng  âm  thầm  hồi  hướng 

công đức cho tất cả chúng sanh khắp pháp giới. Chúng ta phải chú ý câu này: “Do nhờ 

xưng danh hiệu, tức được nhiều thiện căn”, phải ghi nhớ. 

“Được sanh Tịnh độ, tất chứng bồ đề”. Sanh đến thế giới Cực Lạc, bồ đề là Phật 

quả, tất chứng bồ đề nghĩa là nhất định thành Phật. “Viên  mãn thù thắng”, trí tuệ viên 

mãn, phước đức viên mãn, tướng hảo viên mãn, không có gì không viên mãn. “Cứu cánh 

phương tiện”, đây là nói pháp môn này, đặc biệt là nói đến trì danh niệm Phật, phương 

tiện trong các phương tiện gọi là cứu cánh phương tiện. 

“Đại  nguyện  Di  Đà,  sở  dĩ  siêu  thế,  hiệu  là  nguyện  vương,  chính  là  ở  đây”.  Đại 

nguyện  là  chỉ  48  nguyện.  Siêu  thế,  không  những  vượt  thoát  lục  đạo,  vượt  thoát  mười 

pháp giới, mà còn là phương tiện rốt ráo, viên mãn thù thắng. Trong pháp môn đại thừa 

có phương tiện nhưng không viên mãn, có viên mãn lại không phương tiện. Duy nhất 

pháp môn trì danh niệm Phật này, là phương tiện rốt ráo, viên mãn thù thắng. Viên mãn 

và phương tiện đều đạt đến chỗ tận cùng, không thể không biết điều này. Cho nên xưng 

48 nguyện là nguyện vương, vua trong các nguyện, chính là như vậy. 

Xem câu bên dưới: “Như thân kim sắc của Phật, diệu tướng đều viên mãn”. Đây là 

Phật  A  Di  Đà tiếp  đãi đại  chúng  khắp  mười  phương  vãng sanh đến. “Đều  khiến thành 

Phật”, tất cả đều bình đẳng như nhau không hề có chút sai biệt nào, khiến những người 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        232/16 

này đều thành Phật đạo, hoàn toàn giống như mình vậy. “Như thân kim sắc của Phật”, 

Phật ở đây là Phật A Di Đà. “Kim” ở đây là biểu pháp, biểu trưng điều gì? Biểu trưng sự 

vĩnh hằng bất biến, cho nên được gọi là báu. Trong  bảy loại báu, người phương đông 

xếp vàng đứng thứ  nhất,  đứng  đầu  trong bảy  báu,  vì sao vậy?  Vì vàng, bạc,  đồng,  sắt, 

tích, bốn loại còn lại rất dễ bị ôxy hóa, nghĩa là đổi màu, chỉ có vàng không thay đổi, cho 

nên gọi nó là báu. Thân sắc vàng, thân vĩnh viễn bất hoại, thân vĩnh viễn bất biến. “Diệu 

tướng đều viên mãn”, không chỉ 32 tướng tốt 80 vẽ đẹp, thân có vô lượng tướng, tướng 

có vô lượng vẻ đẹp. 

Bên dưới giải thích: “Người nguyện sanh về nước ta”, nghĩa là người vãng sanh về 

thế giới Cực Lạc, có Bồ Tát, Thanh văn, Duyên giác đến từ thế giới Chư Phật. Cũng có 

thiên nhân đến từ mười phương thế giới, lục đạo chúng sanh, cõi người, đường a tu la, 

đường la sát, súc sanh, địa ngục, ngạ quỷ đều có, chúng sanh cõi nào cũng có. Vì sao vậy? 

Vì những chúng sanh đó, chúng sanh trong ác đạo, đời trước ở nhân thiên từng tu pháp 

môn này. Không những từng tu, mà còn tu rất riêng năng, chăng qua họ lơ là, còn tham 

luyến thế gian này, không nghĩ đến vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Giống như pháp sư Quán Đảnh khai thị cho chúng ta biết về 100 loại quả báo khác 

nhau của niệm Phật. Thứ nhất là niệm Phật A Di Đà đọa địa ngục, niệm Phật sao lại đọa 

địa ngục? Họ lấy niệm Phật cầu phước báo, mục đích của họ không phải cầu vãng sanh, 

mà cầu hưởng thụ ngũ dục lục trần, họ niệm Phật là vì điều này. Có hưởng được ngũ dục 

lục trần chăng? Hưởng được, hưởng hết phước không phải vãng sanh thế giới Cực Lạc, 

là vãng sanh địa ngục, vấn đề là như vậy. Tuy ở trong địa ngục, nhưng họ có thiện căn 

niệm Phật. Sau khi chịu hết tội ở địa ngục, nếu gặp được Bồ Tát, khuyên họ niệm Phật 

vãng sanh Cực Lạc, họ vừa tiếp nhận, liền từ địa ngục vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. 

Pháp môn này vi diệu biết bao, đúng là không thể nghĩ bàn. Chúng ta đối với chúng sanh 

trong ba đường ác, có thể coi thường họ chăng? Không thể, biết đâu tương lai họ đến thế 

giới Cực Lạc thành Phật trước chúng ta. Hiểu được đạo lý này, thấu triệt chân tướng sự 

thật  này,  chúng  ta  không  còn  dám  coi  thường  tất  cả  chúng  sanh,  không  dám  đối  đãi 

không chu đáo đối với tất cả chúng sanh, tâm cung kính mới sanh khởi. Cung kinh này 

là cung kính tất cả, đến thánh nhân thế gian đều dạy chúng ra_quý vị xem câu đầu tiên 

trong Lễ Ký, “Khúc Lễ viết: vô bất kính”, đối với người sự vật đều phải cung kính. Cung 

kính là tánh đức, chỉ có tánh đức mới có thể kiến tánh. Sự cống cao ngã mạn của chúng 

ta, những khuyết điểm và thói quen này rất nhiều người đều có. Đều tự cho mình thông 

minh, không hề có chút khiêm tốn nào. Đây là nhân tố chướng ngại họ vãng sanh, tuy 

niệm  Phật  rất  giỏi  nhưng  không  thể  vãng  sanh.  Vãng  sanh  cần  phải  chế  phục  tập  khí 

phiền não, không được để nó phát tác. Thường để nó phát tác không thể vãng sanh, công 

phu  phải  rèn  luyện  ngay  trong  đời  sống  hằng  ngày,  như  việc  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật. 

Nhất định phải học Phật A Di Đà, quý vị xem đối với người vãng sanh thế giới Cực Lạc, 

đối đãi bình đẳng, chung sống hòa thuận. “Thân tướng như Phật”, hoàn toàn giống với 

Phật A Di Đà_Trong 48 nguyện ở trước, chúng ta đã học điều này. “Thân đều kim sắc, 

đầy đủ 32 tướng, đây là thuật lại hai nguyện thứ ba và thứ tư trong nguyện văn”. Nguyện 

thứ  ba:  “Thân  đều  kim  sắc”, nguyện  thứ  tư:  “32  tướng”,  ở  trước  chúng  ta  đều  đã  học. 

“Nhưng càng thù thắng viên mãn, vì đều giống như Phật”. Câu kinh văn này, biết rằng 

danh đến thế giới Cực Lạc, không chỉ có 32 tướng tốt 80 vẻ đẹp. 32 tướng tốt 80 vẻ đẹp 

là Thế Tôn phương tiện nói, vì sao vậy? Đương thời Đức Phật ra đời tại Ấn độ, theo tập 

tục của người Ấn độ cho rằng một người, thân tướng của họ có đủ 32 tướng tốt 80 vẻ 

đẹp này, đây là người viên mãn nhất, đầy đủ phước đức trí tuệ nhất. Chỉ có Phật đầy đủ, 

chuyển luân thánh vương cũng có, nhưng không rõ rệt thanh khiết, viên mãn như Phật, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        233/16 

trên  thực  tế không  chỉ  có  bất nhiêu  đó. Có  ai đã  từng  thấy  chăng?  Tôi tin  có, có nhân 

duyên trong định có thể thấy Phật, có duyên trong mộng cũng có thể thấy Phật. Chúng ta 

có  duyên  với  Phật_chương  Đại  Thế  Chí  Viên  Thông  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói: 

“Hiện tại tương lai nhất định thấy Phật”, trước câu này có hai câu nói rằng: “Nhớ Phật 

niệm Phật”, người thường xuyên niệm Phật, người trong tâm thường nghĩ đến Phật, hiện 

tại tương lai nhất định thấy Phật. Trong định, trong giấc mộng đều coi là hiện tại, tương 

lai cũng hiện tiền. Tương lai là khi nào? Khi lâm mạng chung Phật đến tiếp dẫn, ta thấy 

được ngài, vẫn chưa tắt thở, coi như thấy Phật lúc còn sống, ta đã thấy được Phật A Di 

Đà. Chúng ta phải biết điều này, nhìn thấy thật, không phải giả. Thân tướng của Phật bao 

lớn? Người nhìn thấy đều nói rất lớn, như hư không vậy. Tướng hảo quang minh, không 

thể xưng tán, không nói ra được. Chư đại Bồ Tát như Quan Âm, Thế Chí tướng hảo rất 

giống Phật, rất rõ ràng. Họ là vị Phật nào, vị Bồ Tát nào, trong lòng thấu suốt, không hề 

mơ hồ. 

Hai câu này so với trong nguyện văn, “càng thù thắng viên mãn”, tất cả đều là kinh 

văn, đều là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói  cho chúng ta biết, chúng ta tin sâu không 

hoài nghi. Học Phật quan trọng nhất là học theo Phật, những gì trong kinh dạy chúng ta 

phải y giáo phụng hành, phải thông đạt, phải lý giải. 

Trong cuộc sống hằng ngày phải làm được đoan chánh tâm niệm, thay đổi tư tưởng 

của mình, thay đổ tư duy, nhận thức của mình. Đây gọi là chân học Phật, gọi là thọ dụng 

chân thật. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





Tập 260 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 02.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 316, hàng thứ sáu từ dưới đếm lên. 

“Cũng lấy tâm đại bi, lợi ích các loài chúng sanh. Hai câu trên chỉ thân đức, hai câu 

này biểu trưng tâm đức”. Hai câu trước là “thân Phật như kim sắc, diệu tướng đều viên 

mãn”, đây là thân đức. “Cũng dùng tâm đại bi, lợi ích chư chúng sanh”, đây là tâm đức. 

“Hai chữ “cũng dùng” ở đầu câu này, rất dễ chú ý”, đây là Niệm Lão đặc biệt nhắc nhở 

chúng ta, hai chữ này hàm nghĩa rất sâu sắc, hàm nghĩa gì? Bên dưới nói ra cho chúng ta 

biết. 

“Nguyện phàm người đến nước ta, cũng có thể như ta”. Ta ở đây là Bồ Tát Pháp 

Tạng, chính là Phật A Di Đà. Phật dùng tâm đại bi lợi ích tất cả chúng sanh trong mười 

pháp giới, phàm là người vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, không có ngoại lệ, cũng như 

Bồ Tát Pháp Tạng vậy, “lấy tâm đại từ bi lợi ích chúng sanh, cho nên gọi là „cũng lấy‟. 

Nguyện nhân dân trong nước, đều có thể như Phật, xem chư chúng sanh đồng đẳng nhất 

thể, đều phát tâm đồng thể đại bi”. Đây là sự trang nghiêm thù thắng vô tận trong giáo lý 

đại thừa. 

Xã hội hiện nay văn hóa phương tây lan tràn, văn hóa phương tây coi trọng cá nhân, 

gọi là lấy người làm gốc. Ý nghĩa về con người đây thuộc về nghĩa hẹp, là lấy tự ngã làm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        234/16 

gốc. Từ quan niệm này xuất phát, hình tượng của họ là cạnh tranh, đến đấu tranh, đến 

chiến tranh. Đây là phương hướng phát triển của họ, cũng là nguồn gốc của mọi động 

loạn trên địa cầu ngày nay. 

Truyền thống văn hóa xưa và Phật pháp đại thừa nói về gốc, căn bản không giống 

với quan niệm của người phương tây. Truyền thống văn hóa phương đông, bao gồm Phật 

giáo, đều khẳng định toàn thể vũ trụ, trong Phật pháp nói biến pháp giới hư không giới 

với ta là nhất thể. Chính là ở đây nói: “xem chư chúng sanh đồng đẳng nhất thể”, đẳng là 

bình đẳng. Câu nói này là thật. Muôn sự muôn pháp khắp biến pháp giới hư không giới 

từ đâu mà có? Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rằng: “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”. 

Tánh thức là tâm. Từ tánh mà nói đây gọi là chân tâm. Thức chính là A lại da, từ A lại 

da mà nói đây là vọng tâm. Chân tâm năng sanh năng hiện, A lại da năng biến. Thập 

pháp giới y chánh trang nghiêm là A lại da biến hiện ra, cho nên nói tâm hiện thức biến. 

Thức chính là phân biệt chấp trước, nó có biến hóa. Biến pháp giới hư không giới với 

mình đích thực là nhất thể,  một tự tánh thanh tịnh viên  minh thể biến hiện ra. Chúng 

sanh  mê  muội không  biết  chân tướng sự  thật, trong  mọi  hiện tượng phân  biệt  mình  và 

người. Vọng tâm chấp trước tạo thành khổ báo của luân hồi lục đạo, trên thực tế có hiện 

tượng này hay không? 

Đức Phật nói với chúng ta_bây giờ chúng ta cũng dần dần lãnh hội được, các nhà 

khoa học cũng đã chứng minh, chứng minh điều gì? Trong kinh Phật nói: “Phàm sở hữu 

tướng giai thị hư vọng”, “tất cả pháp hữu vi, như mộng huyễn bào ảnh”. Các nhà lượng 

tử khoa học cận đại đã phát hiện điều này, những gì đức Phật nói trong 3000 năm trước. 

2500 năm trước, Phật giáo chưa truyền đến Trung quốc, Lão tử nói rằng: “Trời đất với ta 

đồng căn, vạn vật và ta là nhất thể”. Trong tư tưởng người xưa không phải lấy con người 

làm gốc, họ lấy trời đất vạn vật với chính mình là nhất thể. 

Bốn chữ này rất hay: “đồng đẳng nhất thể”, cho nên tự nhiên sanh khởi tâm đồng 

thể đại bi, vô duyên đại từ. Bi là thương xót, không nhẫn tâm thấy chúng sanh chịu khổ. 

Từ  là  ban  vui  cho  chúng  sanh,  gọi  là  bạt  trừ  điều  khổ  đem  đến  an  vui.  Đồng  thể  vô 

duyên, duyên là điều kiện, vô duyên là không có điều kiện. Tư tưởng này, lý niệm này 

tương đồng với chân tướng sự thật, Phật pháp đại thừa gọi là thật tướng các pháp. 

Chúng ta niệm Phật tu Tịnh độ, mục tiêu rốt ráo nhất, là hy vọng vãng sanh thế giới 

Cực  Lạc,  thân  cận  Phật  A  Di  Đà.  Như  vậy  cần  phải  học  tập  theo  Phật  A  Di  Đà,  quan 

niệm của Phật A Di Đà là chính xác, là điều chúng ta cần phải học tập. Phải lấy đại từ 

đại bi đối đãi với tất cả chúng sanh, tất cả chúng sanh là bao gồm tình và vô tình. Chúng 

ta phải hiểu ý chính của hai chữ chúng sanh, nó có nghĩa gì. Hiện tượng do chúng duyên 

hòa hợp mà sanh khởi, gọi là chúng sanh. Chúng sanh đương nhiên bao gồm loài người, 

bao gồm động vật, bao gồm thực vật, bao gồm khoáng vật. Nói như các nhà khoa học 

hiện  nay,  bao  gồm  hiện  tượng  vật  chất,  bao  gồm  hiện  tượng  tinh  thần,  bao  gồm  hiện 

tượng tự nhiên, tất cả đều là chúng duyên hòa hợp mà sanh ra. Hai chữ chúng sanh phạm 

vi rất lớn, nó bao gồm tất cả, hết thảy những điều này với mình quả thật là đồng đẳng 

nhất thể. Chúng ta phải dùng trí tuệ chân thật, đồng thể đại bi đối đãi với tất cả chúng 

sanh. Cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa, mọi hiện tượng giữa vũ trụ đều từ tâm tưởng sanh. 

Trong tâm sung mãn chân thành, trí tuệ, từ bi. Vũ trụ là hòa hợp, vũ trụ là mỹ mãn, giữa 

vũ trụ không thể có bất kỳ thiên tai nào phát sanh. 

Hôm nay phía bắc Queensland có gió bão, chư vị đồng học nói với tôi, sáng hôm 

nay  mọi  người  tập  trung  tụng  Kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Rất  hay,  hãy  đem  công  đức  tụng 

kinh tu tập hồi hướng đến các thần linh, cầu nguyện hóa giải thiên tai, như vậy là đúng. 

Hy vọng chúng ta học được như Phật A Di Đà, từng giờ từng phút từng niệm đều quan 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        235/16 

tâm mười pháp giới, đặc biệt là chúng sanh trong lục đạo, họ có khổ nạn. Khổ nạn từ đâu 

đến? Chúng ta rất rõ ràng minh bạch, do tâm hành bất thiện chiêu cảm nên. Ngày nay 

chúng  ta  dùng  tâm  thiện,  niệm  thiện,  nguyện  thiện,  hành  vi  thiện  để  cầu  hóa  giải.  Là 

người học Phật, mỗi người đều có thể giữ tâm như thế, mảnh đất nơi chúng ta ở đây, tự 

nhiên ít xảy ra thiên tai, xã hội hòa thuận. Nhân dân sống trên mảnh đất báu này an lành, 

hạnh phúc. 

Câu  để  chúc  năm  mới,  từ  nhiều  năm  nay  tôi  chưa  từng  thay  đổi,  vì  sao  vậy?  Vì 

chúng ta chưa làm được, làm không viên mãn. Hóa giải thiên tai, tiêu trừ nghiệp chướng, 

giải  oan  thích  kết,  đều  cần  phải  “không  làm  các  điều  ác,  phụng  hành  các  điều  thiện”. 

Thật sự thực hành được “không làm các điều ác”, mỗi năm đều bình an. Tiến thêm bước 

nữa, chúng ta siêng năng nỗ lực “phụng hành các điều thiện”, như vậy tự nhiên mỗi năm 

đều như ý. Nhân như thế, quả như thế, chân thật bất hư. Tôi dùng hai câu này chúc mọi 

người năm mới kiết tường như ý. 

“Như  Phẩm  Hạnh  Nguyện  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói”,  trong  này  có  ba  câu: 

“Nhân vì chúng sanh mà khởi đại bi”. Vì sao vậy? Không những là lục đạo chúng sanh, 

ngoài lục đạo ra chúng sanh của tứ thánh pháp giới, đều phải sanh khởi tâm đại bi. Tứ 

thánh so với lục đạo tốt hơn nhiều, họ có điểm đáng để Phật Bồ Tát thương xót ư? Có. 

Vì  sao vậy?  Vì  họ  chưa  kiến tánh, chưa kiến  tánh  là hoàn  toàn  dùng  vọng  tâm.  Trong 

Phật  pháp  đại  thừa,  khác  biệt  giữa  phàm  và  thánh  ở  chỗ  dùng  tâm.  Dùng  chân  tâm  là 

thánh nhân, là Phật, là Bồ Tát. Dùng vọng tâm là phàm phu. Lục đạo toàn là vọng tâm, 

trái với tánh đức, cho nên chịu khổ chịu nạn. Có nhiều người quả thật là khổ không thể 

tả, kẻ rất đáng thương. Tứ thánh coi như không tệ, tuy dùng vọng tâm, nhưng họ phụng 

trì Phật pháp, y giáo tu hành. Tập khí phiền não chưa buông bỏ hoàn toàn, vì thế chân 

tâm không hiển lộ, vẫn dùng A lại da. 

Lục đạo trong đại thừa gọi là nội phàm, phàm phu bên trong lục đạo. Tứ thánh pháp 

giới gọi là ngoại phàm, phàm phu bên ngoài lục đạo, chúng ta phải hiểu cách xưng hô 

này, chúng ta mới biết được dụng ý của câu: “nhân vì chúng sanh mà khởi đại bi”. Phải 

giúp tứ thánh pháp giới minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. 

“Nhân vì đại bi sanh tâm bồ đề, nhờ tâm bồ đề thành đẳng chánh giác”. Ba tâm này 

sanh khởi liên tục, không có tâm từ bi làm sao có tâm bồ đề. Tâm bồ đề là gì? Tâm bồ đề 

chính là chân thành từ bi. Chân thành là thể của tâm bồ đề, nghĩa là chân tâm. Tự thọ 

dụng  tức  là  trên  đề  kinh  nói  đến  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  tự  thọ  dụng.  Đối  đãi  với 

người thì sao? Đối đãi với người chính là đại từ đại bi. Nhất thể nhị dụng đều là chân 

thành, chân thành thanh tịnh bình đẳng giác là chính mình, từ bi chân thành là đối với 

người. Đức Phật dạy chúng ta, nhờ tâm bồ đề ta mới có thể thành đẳng chánh giác. Đẳng 

chánh  giác  tức  là  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác, thành  tựu  quả  Phật  viên  mãn, 

nghĩa là như vậy, không có tâm bồ đề không thể thành Phật. Nói thêm với chư vị, không 

có tâm bồ đề không thể sanh về thế giới Cực Lạc. 

Quý  vị  xem  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói  về  tam  bối  cửu  phẩm,  làm  sao  để  tu  thành 

Phật đạo? Làm sao để được vãng sanh thế giới Cực Lạc? Trong kinh nói rất thấu triệt: 

“Phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm”, tám chữ này rất quan trọng, tám chữ này là 

điều kiện tiên quyết để vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Tâm bồ đề trong Phật pháp, đơn giản nhất chính là tứ hoằng thệ nguyện, tứ hoằng 

thệ nguyện là tâm bồ đề. Nguyện thứ nhất là “chúng sanh vô biên thề nguyện độ”. Đây 

là đại từ đại bi, muốn giúp chúng sanh lìa khổ được vui, lìa cứu cánh khổ, cứu cánh khổ 

là  gì?  Là  mười  pháp  giới,  chưa  ra  khỏi  mười  pháp  giới  thì  vẫn  khổ,  Phật  trong  mười 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        236/16 

pháp giới cũng khổ, vì sao vậy? Vì chưa kiến tánh, cho nên vẫn còn khổ, lục đạo càng 

không cần nói. 

Trong  lục  đạo, theo  quan  niệm  thông  thường  hiện  nay  của  chúng  ta, phát  tài  lớn, 

chức vị cao. Địa vị làm đến đế vương, cổ nhân nói: “quý như thiên tử, giàu có bốn biển”. 

Đây là người giàu có bậc nhất thế gian, họ có khổ chăng? Khổ. Vì sao vậy? Vì thọ mạng 

có hạn, sau khi chết vẫn tiếp tục trôi lăn trong luân hồi. Đời này làm đế vương, đời sau 

chưa chắc là đế vương, phước đã hưởng hết! Làm đế vương quả thật không dễ, ít nhất 

phải tu mười đời, phước báo tu mười đời hưởng thụ một đời, họ có phước báo lớn như 

thế. Hưởng hết trong một đời, phước không còn nữa, phước không còn họa liền đến, oan 

thân trai chủ từ vô lượng kiếp đến nay, giết người phải đền mạng, nợ tiền phải trả tiền, 

tất cả đều đến. Trong lục đạo, dùng một câu là nói rõ tất cả, oan oan tương báo không 

bao giờ dứt, khổ không kể xiết, vậy thì vui ở đâu? Chúng ta không thể không biết điều 

này. Hy vọng chư vị đồng tu Tịnh độ phải đặc biệt chú ý, phải cảnh giác cao độ. Niệm 

niệm giúp tất cả chúng sanh lìa khổ được vui, đương nhiên bao gồm cả bản thân mình 

trong đó. 

Đức Phật dạy chúng ta, khổ từ đâu mà có? Vì sao khổ như vậy? Khổ do mê hoặc 

mà ra, mê thất tự tánh, trái với tánh đức, vì thế gây ra tội nghiệp. Tội nghiệp chiêu cảm 

lấy khổ báo, khổ sanh ra từ đây. Vấn đề này chỉ có Phật biết, chỉ có Phật rõ ràng, vì thế 

Phật dạy chúng sanh, giúp chúng sanh phá mê khai ngộ. 

Lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, giảng kinh thuyết pháp suốt 49 năm, mục đích là gì? 

Dụng ý là gì? Chính là một câu: giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ. Nếu đã phá mê, 

chúng sanh sẽ thoát khổ, tự nhiên thoát khổ. Nếu khai ngộ, liền đạt được niềm vui, đây 

đúng là đại thí chủ. Đại thí chủ bậc nhất trong thế xuất thế gian là Đức Phật, là pháp thân 

Bồ Tát, không ai có thể sáng bằng họ. 

Con người nếu có thể phá mê khai ngộ, tự nhiên lìa khổ được vui, vì sao vậy? Vì họ 

khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác nhất định tương ưng với tự tánh. Tánh đức, các 

bậc thánh  hiền xưa  nói ngũ  luân, ngũ thường, tứ  duy, bát đức  là  tánh  đức. Trong Phật 

pháp  thập  thiện,  lục  hòa,  lục  độ,  thập  nguyện,  Phổ  Hiền  thập  nguyện,  48  nguyện  của 

Phật Di Đà, tất cả đều là tánh đức. Sau khi khai ngộ nó tự nhiên hiển lộ ra, không có gì 

khác biệt với chư Phật Như Lai. Cho nên ba nguyện ở sau của tứ hoằng thệ nguyện, rất 

dễ thành tựu_đoạn phiền não, học pháp môn, thành Phật đạo. 

“Vì thế cho nên, Phật A Di Đà nguyện, người sanh vào nước ta, phát tâm đại bi lợi 

ích tất cả quần sanh”. Phải đồng một tâm với Phật A Di Đà, Phật A Di Đà từ bi vô tận, 

đại  nguyện  vô  lượng,  mỗi  một  tâm  nguyện  đều  vì  chúng  sanh  khổ  nạn,  đều  vì  chúng 

sanh trong lục đạo, đem đến lợi ích cho tất cả. Dùng phương pháp gì? Chính là dùng bộ 

Kinh Vô Lượng Thọ này, chính là một câu sáu chữ hồng danh này. 

Bên dưới nói: “Phẩm, phẩm là phẩm loại, lợi ích chư quần phẩm, tức phổ lợi vô số 

chúng  sanh  của  tất  cả  chủng  loại”.  Vô  số  phẩm  loại,  chúng  sanh  trong  mỗi  phẩm  loại 

cũng là vô số. “Tâm của Di Đà niệm niệm không bỏ, nguyện nguyện phổ độ”. Thử nghĩ 

xem  ta  học  Phật,  tâm  chúng  ta  và  tâm  Phật  A  Di  Đà  phải  chăng  là  giống  nhau?  Phải 

chăng nguyện giống nhau? Phải chăng hành vi cũng giống nhau? Nếu đồng tâm, đồng 

nguyện, đồng đức, đồng hạnh với Phật, làm gì có chuyện không vãng sanh! Làm gì có 

chuyện không thành Phật! 

Hai câu dưới là dạy chúng ta tu hành, đã phát tâm, phát nguyện. “Tâm đồng Phật, 

nguyện đồng Phật, hạnh đồng Phật, đức đồng Phật, lìa dục chánh niệm thâm sâu, tịnh tuệ 

tu phạm hạnh”. Dục là tham dục. “Kinh Tứ Thập Nhị Chương nói: lìa dục thanh tịnh là 

thù  thắng  bậc  nhất”.  Vì  sao  vậy?  Vì  sao  dạy  ta  lìa  dục?  Dục  là  dục  vọng.  Trong  Phật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        237/16 

pháp nói dục có năm loại lớn, tài sắc danh thực thùy gọi là ngũ dục, vì sao dạy ta lìa dục? 

Trong Kinh điển nói rất hay, tài sắc danh thực thùy là năm điều căn bản của địa ngục. 

Chỉ cần có một điều là không ra khỏi địa ngục, cả năm điều đều có thì sao? Là nơi khổ 

nhất  trong  lục  đạo.  Đức  Phật  dạy  ta  lìa  dục  chính  là  dạy  ta  thoát  ly  ba  đường  ác,  ba 

đường ác địa ngục khổ nhất. Nếu có thể thoát ly địa ngục, thì ngạ quỷ, súc sanh càng 

không cần nói. Dụng ý này thâm sâu biết bao! Xả bỏ dục vọng liền được tâm thanh tịnh. 

“Chánh niệm, là một phần trong Bát Chánh Đạo, lìa tà phân biệt, mà niệm pháp thật 

tánh, gọi là chánh niệm”. Bát chánh đạo, đại thừa và tiểu thừa đều tu. “Lìa tà phân biệt”, 

là lìa chấp trước, phân biệt chấp trước đều phải lìa. Trong tâm không còn có phân biệt, 

không  còn  có  chấp  trước,  công  phu  này  không  tệ!  “Mà  niệm  pháp  thật  tánh”, niệm  tự 

tánh chân thật của tất cả pháp, lìa tướng và hiện tượng phân biệt chấp trước của tất cả 

pháp. “Lìa tất cả tướng, tức tất cả pháp”, tức tất cả pháp nghĩa là thật tánh tất cả pháp, 

đây gọi là chánh niệm. 

Trong Lăng Nghiêm Chánh Mạch đại sư Giao Quang dạy chúng ta: “xả thức dụng 

căn”, thức là gì? Thức tức ở đây gọi là tà phân biệt. Dụng căn là gì? Là dùng thật tánh 

trong căn. Chúng ta dùng mắt, dùng tánh thấy trong nhãn căn để thấy tất cả pháp, dùng 

tánh nghe trong nhĩ căn để nghe tất cả âm thanh. Nếu dùng được như thế tức là đã thành 

Phật. Sự khác biệt của thánh phàm  ở chỗ biết dùng hay không, dùng thật tức đã thành 

Phật, dùng giả chính là phàm phu. Giả là gì? Là sáu thức. 

Ngày  nay  chúng  ta  dùng  nhãn  thức  thấy  sắc  trần,  mắt  thấy  sắc.  Chư  Phật  Bồ  Tát 

cũng dùng mắt, họ dùng căn tánh trong nhãn căn, chính là dùng tánh thấy nhìn sắc bên 

ngoài, như vậy không gọi sắc trần, mà gọi là sắc tánh, là đã kiến tánh. Dùng nhĩ, không 

phải dùng nhĩ thức để nghe thanh trần, họ dùng căn tánh trong nhĩ căn, tánh nghe nghe 

thanh  tánh  bên  ngoài.  Bồ  Tát  Quan  Thế  Âm  dùng  phương  pháp  này  thành  tựu.  Trong 

kinh điển đại thừa nói, Bồ Tát Quan Thế Âm phản văn văn tự tánh, tánh thành vô thượng 

đạo. Căn tánh sáu căn của chúng sanh ở thế giới Ta Bà, nhĩ căn sắc bén nhất, cho nên 

đặc biệt có nhân duyên với Bồ Tát Quan Thế Âm. Trong hội Lăng Nghiêm Bồ Tát Văn 

Thù  chọn  cho  chúng  ta  pháp  môn  tu  học. Trong  25  pháp  môn  khác  nhau, Bồ  Tát  Văn 

Thù  chọn  phản  văn văn  tự  tánh, tánh  thành  vô  thượng  đạo  của  Bồ  Tát  Quan  Thế Âm, 

chọn dùng nhĩ căn. Chúng ta là chúng sanh trên thế giới này, nhìn có khi thấy không rõ 

ràng, nhưng nghe rõ ràng. Nghĩa là nói tác dụng của nhĩ căn sắc bén hơn nhãn căn. Khi 

tâm thanh tịnh, âm thanh cực kỳ vi tế họ đều cảm nhận được. 

Thật tánh niệm Pháp chính là niệm căn tánh của lục căn, đây là chánh niệm. “Quán 

Kinh  Sớ  nói:  Xả  tướng  nhập  thật,  gọi  là  chánh  niệm”,  câu  này  nói  càng  cụ  thể  hơn. 

Tướng là gì? Là hình tướng, xả tức là lìa, lìa tướng mới có thể chứng nhập thật tánh. Vì 

sao tất cả chúng sanh không thể kiến tánh? Vì trước tướng, chấp trước tướng. Chữ tướng 

này, nếu dùng danh từ của giới khoa học hiện nay để nói, tướng là hiện tượng.  Quy nạp 

vô lượng vô tận hiện tượng thành ba loại lớn, thứ nhất là hiện tượng vật chất, thứ hai 

hiện  tượng  tinh  thần,  thứ  ba  hiện  tượng  tự  nhiên.  Ba  loại  lớn  này  bao  gồm  mọi  hiện 

tượng trong thế xuất thế gian. Ba loại hiện tượng này đều không phải thật, phải xả bỏ tất 

cả, phải lìa xa tất cả. 

Tướng từ đâu mà có? Tướng từ tánh biến hiện ra, tánh là thể của tướng. Hiện tướng 

thì sao? Chính là tướng phần của tánh, tánh biến thành tướng. Kinh Hoa Nghiêm gọi là 

thể- tướng- dụng, tướng cũng bao gồm dụng, có tướng đương nhiên nó có tác dụng. Tuy 

tướng không phải tánh, nó là tánh biến hiện ra, tánh tướng không hai, tánh tướng nhất 

như. Phàm phu chấp tướng không kiến tánh, Bồ Tát không chấp tướng, trong thể- tướng- 

dụng được đại tự tại. Trong đại thừa, đại tự tại này gọi là trung đạo, là đệ nhất nghĩa đế. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        238/16 

Phàm phu chúng ta dùng hằng ngày mà không biết gọi là mê, không biết chân tướng sự 

thật. Thông đạt thấu triệt gọi là giác ngộ, thông đạt thấu triệt rất quan trọng, vì thông đạt 

thấu triệt là thành Phật, thành Bồ Tát. 

Đức Phật dạy học cho chúng ta, giảng kinh thuyết pháp cho chúng ta, hiển thị ra trí 

tuệ chân thật của tự tánh, thiện xảo phương tiện. Giúp chúng ta tín giải hành chứng, nói 

cho chúng ta biết chân tướng sự thật: “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Vì sao vậy? 

Vì nhà Phật nói về định nghĩa của chân và vọng rất đơn giản. Vĩnh hằng bất biến là chân, 

trái lại có sự biến hóa là giả, không phải thật. Hiện tượng vật chất có sinh diệt, có sanh 

diệt là không phải thật. 

Trong kinh thường lấy ví dụ, con người có sanh lão bệnh tử, như vậy là có biến hóa. 

Tướng này là giả, không phải thật. Thực vật cây cỏ hoa lá cũng có sanh trụ dị diệt, biến 

hóa  theo  bốn  mùa,  mùa  xuân  đâm  chồi  mùa  thu  sinh  trưởng.  Sơn  hà  đại  địa,  tinh  cầu 

trong thái không, điều gì không có biến hóa? Các nhà thiên văn học thông qua kinh viễn 

vọng, hầu như mỗi ngày đều nhìn thấy, giữa vũ trụ có sao mới xuất hiện, có sao cũ bùng 

nổ,  hủy  diệt.  Đây  tức  là  thế  giới  có  thành  trụ  hoại  không,  nó  không  phải  thật,  là  giả, 

không thể không biết điều này. 

Là giả, chúng ta có thể thưởng thức nó, có thể dùng nó, nhưng đừng chấp trước nó. 

Đối với nó không được có ý niệm khống chế, có ý niệm chiếm hữu, như vậy là sai lầm 

hoàn toàn. Bao gồm những gì? Bao gồm thân thể chúng ta. Thân thể là giả, đối với thân 

thể có thể dùng nó, mượn giả tu chơn! Nếu khống chế thân này, chiếm hữu thân này, ta 

không chiếm hữu được. Nó có sanh lão bệnh tử, không thể khống chế được. Ta khống 

chế được, nó không già không bệnh ư? Không làm được, vậy phải dùng thái độ như thế 

nào? Giống như Phật Bồ Tát vậy, thuận theo tự nhiên, tự tại biết bao, thuận theo tự nhiên 

là đúng. 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói với chúng ta về tứ đức, thứ nhất là “Tùy duyên diệu 

dụng”.  Tùy  duyên  mọi  người  đều  làm  được.  Diệu  dụng  là  gì?  Diệu  dụng  là  trong  đó 

không có vọng tưởng phân biệt chấp trước, đây là diệu dụng. Ngày nay chúng ra ở trong 

tùy duyên khởi phân biệt, khởi chấp trước, khởi khống chế, khởi chiếm hữu, khởi những 

ý niệm sai lầm này. 

“Oai nghi hữu tắc”, đó chính là phổ lợi quần sanh, làm gương cho tất cả chúng sanh. 

Thế nào gọi là tấm gương tốt? Làm gương lìa khổ được vui, làm gương phá mê khai ngộ, 

như vậy là đúng. Câu này nói rất hay: Xả tướng nhập thật gọi là chánh niệm”, chánh 

niệm không phải là vô niệm. 

Bên dưới nói đến tịnh tuệ: “Tịnh tuệ, Hội Sớ nói: Tịnh tuệ tức là bát nhã ba la mật, 

không phải bất tịnh tuệ của nhân thiên tiểu thừa, cho nên gọi là tịnh tuệ”. Đây là đại thừa, 

trí tuệ bát nhã vốn có trong tự tánh, trí tuệ này hiện tiền, tức là trên đề kinh nói thanh 

tịnh bình đẳng giác, giác mà không mê. Nhân thiên có trí tuệ, không thể nói họ không có 

trí tuệ, tuệ của họ bất tịnh, vì sao bất tịnh? Vì họ có phân biệt, có chấp trước, có xen lẫn 

tự tư tự lợi, có danh văn lợi dưỡng, có thất tình ngũ dục, nên tuệ của họ không thanh tịnh. 

Nhị thừa Thanh văn Duyên giác, trí tuệ của họ cao hơn chúng ta, nghĩa là họ thanh tịnh 

hơn chúng ta, nhưng họ so với Bồ Tát vẫn không thanh tịnh, vì sao vậy? Vì họ có phân 

biệt, họ không có chấp trước. Họ có phân biệt, có vọng tưởng. Ở đây nói về tịnh tuệ là 

đại thừa, là trí tuệ của ai? Là Hoa Nghiêm viên giáo sơ trụ trở lên, đã buông bỏ tất cả 

vọng tưởng phân biệt chấp trước, đây là thanh tịnh bình đẳng giác, mới gọi là tịnh tuệ. 

Bên dưới nói đến phạm hạnh. “Tịnh tuệ tu phạm hạnh. Phạm hạnh là tu hành thanh 

tịnh vô dục”. Ở đây thứ lớp sâu cạn không đồng, tiểu thừa có phạm hạnh, quyền giáo đại 

thừa cũng có phạm hạnh, pháp thân Bồ tát cũng có phạm hạnh. Ở đây đưa ra một trong 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        239/16 

niết bàn ngũ hạnh, Bồ Tát tu hành khi còn  ở nhân địa. Niết bàn ngũ hạnh. Thứ nhất là 

thánh hạnh, thánh trong chữ thánh hiền, thánh hạnh. Nói đơn giản, theo lý mà hành. Hay 

nói cách khác, là nương tự tánh tánh đức, đây là thánh hạnh. 

Thứ hai là phạm hạnh. “Phạm hạnh tu thập nhất không, thiệp hữu bất nhiễm”, chú 

trọng câu này, thiệp hữu là gì? Là lục đạo. Ta ở trong lục đạo, chung sống với lục đạo 

chúng sanh, hòa quang đồng trần mà không nhiễm ô, đây gọi là phạm hạnh. 

Thập nhất không, trong Giáo Thừa Pháp số có, tức là trong Kinh Niết Bàn nói. Thứ 

nhất nội không, thứ hai ngoại không, thứ ba là nội ngoại không, thứ tư là hữu vi không, 

thứ năm là vô vi không, thứ sáu là vô thỉ không, thứ bảy là tánh không, thứ tám là vô sở 

hữu không, thứ chín đệ nhất nghĩa không, thứ mười không không, mười một đại không. 

11 không này và trong Kinh Bát Nhã nói về 20 không, ý nghĩa tương đồng, 20 không nói 

càng rõ ràng hơn. Thật ra đối với việc tu hành của chúng ta hiện nay, nó giúp ích rất lớn, 

vì sao vậy? Vì hiện nay khó khăn nhất của chúng ta là không buông được. Nếu thấu triệt 

tất cả đều là không, như vậy buông bỏ dễ hơn. Buông bỏ, thực tế mà nói đều chú trọng ở 

chỗ không chấp trước. Nói cách khác, là hàng nhị thừa học. Đức Phật nói, Phật tử không 

học  tiểu  thừa  trước  sau  mới  học  đại  thừa,  không  phải  đệ  tử  Phật.  Vậy  20  không  này 

chúng ta cần phải học tập. 

Ở đây trích dẫn trong Tam Tạng Pháp Số, nó xuất phát từ Kinh Bát Nhã. 

Thứ nhất: nội không.  “Nội không tức nội lục nhập”. Chính là lục căn nhãn nhĩ tỷ 

thiệt thân ý, ví dụ “nhãn không”, tại sao nói nhãn không? Vì “vô ngã, vô ngã sở...”. Điều 

đầu tiên ta phải biết, trong Kinh Bát Nhã nói: “Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng 

sanh tướng, vô thọ giả tướng”, đầu tiên là vô ngã, ngã còn không có thì ngã sở đâu ra! 

Tôi sở hữu, trước tiên phải khẳng định tôi, có tôi mới có tôi sở hữu. Nếu tôi không có, 

không thể có tôi sở hữu. Bát nhã không dễ nói, rất nhiều người sợ, sợ hãi. Nếu nói có họ 

hoan hỷ, còn nói không họ khiếp sợ. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói với hàng đệ tử về 

“không”, quý vị xem ở trước phải có sẵn nền tảng 20 năm. Thế Tôn thị hiện thành đạo 

năm 30 tuổi, khi sao mai vừa mọc, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành 

Phật, sau khi thành Phật bắt đầu dạy học. Đầu tiên là rời khỏi cây bồ đề, trở về vườn Lộc 

uyển, tìm năm người đồng tu trước đây, họ đều có quan hệ thân thuộc với ngài. Tìm năm 

người này giảng kinh cho họ nghe, giảng A hàm, tiểu thừa. Giảng A hàm bao nhiêu năm? 

12 năm, đây là lớp tiểu học, Phật dạy tiểu học 12 năm. 12 năm A hàm tốt nghiệp, rất 

nhiều học sinh đều chứng quả A la hán. Bây giờ chúng ta mở kinh điển ra xem, ta thấy 

hàng đệ tử của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 1250 người đều là đại A la hán. Lúc này 

chưa thể gọi là đại, đều là A la hán. 12 năm thành A la hán, không đơn giản! Cũng có 

người chưa chứng, nhưng đại đa số đều chứng được, còn có người chứng tam quả A na 

hàm. Nhất nhị quả lúc đó có thể không có, đó là về sau, ban đầu những người này đại 

khái đều chứng tam quả, tứ quả. 

Vô ngã tướng, chư vị phải biết, tiểu thừa sơ quả chứng được, sơ quả đã phá thân 

kiến. Kiến hoặc có năm loại lớn, thân kiến, biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến, 

đây là năm loại lớn. Năm loại lớn đều phá, cũng chính là xả bỏ tất cả, hoặc là buông bỏ 

tất cả, mới có thể chứng được quả Tu đà hoàn. Chúng ta thấy trong Kinh Kim Cang, đó 

chính là nói Tu đà hoàn đã không còn chấp trước họ là Tu đà hoàn, vì sao vậy? Nếu họ 

chấp trước mình là Tu đà hoàn, như vậy không phải là có cái tôi rồi sao? Tu đà hoàn là 

tôi chứng được, họ không có ý niệm này, họ không cho rằng bản thân họ là Tu đà hoàn, 

cho nên Phật gọi họ là Tu đà hoàn. Nếu họ tự cho rằng tôi chứng được Tu đà hoàn, đó là 

phàm phu, chưa vào được cửa. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        240/16 

Như vậy có thể biết, vô ngã là tiểu thừa Tu đà hoàn chứng được, họ biết lục căn bên 

trong  không  phải  thật,  vậy  là  sao?  Là  huyễn  tướng  do  chúng  duyên  hòa  hợp  mà  sanh 

khởi. Có thể dùng nó, nhưng không được chiếm hữu, không được khống chế nó, có thể 

lợi dụng nó để nâng cao cảnh giới của mình. Đây là nói với ta về nội không, nội chính là 

vô ngã. Ở đây đưa ra một ví dụ, nội lục nhập là lục căn. 

Thứ hai là “ngoại không”. Ngoại không là lục trần bên ngoài. Sắc thanh hương vị 

xúc pháp là ngoại lục trần, ngoại lục trần cũng không phải thật. Cho nên “sắc không”, 

sắc thanh hương vị xúc pháp cũng là không, cũng là “vô ngã, vô ngã sở...”. 

Nội ngoại đều không, “nội ngoại không” là 12 xứ, sáu căn và sáu trần hợp lại. Hợp 

lại, trong này cũng không có ngã, cũng không có ngã sở. 

Thứ tư là “Kkhông không”. Không không là gì? Ở trước nói ba loại không đều là 

không, “tam không diệc không”, dạy ta không nên có ý niệm không, có ý niệm không là 

tất  cả  đều  có. Ai  không?  Tôi không. Quý vị thấy  cái  tôi  vẫn  còn, quý  vị  có  thể  không 

được chăng? Chưa không, ta vẫn còn có phân biệt, có chấp trước, bởi vậy quan niệm tam 

không đều không được có. Không được coi thường tiểu thừa, hàng tiểu thừa như những 

cảnh giới này, chúng ta không thể đạt được. 

Thứ năm là đại không. “Đại không tức thập phương không, không thể suy nghĩ đo 

lường, mọi nơi đều có”. Thập phương không là thật, rất khó nói. Thập phương không là 

nói không gian là không, ngày nay chúng ta gọi là hư không, hư không là không. Chúng 

ta thấy rõ ràng có hư không, cho nên ở đây nói mọi nơi đều có, cũng có thể nói như vậy. 

Chúng ta xem hư không, phải chăng là tất cả đều có? Có hư không, sao nói không có? 

Rất khó hiểu. 

Trong  suốt  49  năm  dạy  học,  ví  dụ  mà  Đức  Phật  thường  áp  dụng  nhất  là  mộng 

huyễn bào ảnh. Chúng ta ai cũng có kinh nghiệm nằm mộng, đều có kinh nghiệm nằm 

mộng,  trong  mộng  có  hư  không  chăng?  Chúng  ta  biết  trong  mộng  có  hư  không,  hư 

không trong mộng từ đâu mà có? Là thật hay là giả? Nếu là thật, khi tỉnh dậy hư không 

trong  mộng  biến  mất,  khi  nằm  mộng  rõ  ràng  có  hư  không,  tỉnh  dậy  hư  không  ở  đâu? 

Ngày nay hư không trong cảm quan của chúng ta, tình hình hoàn toàn giống như trong 

mộng vậy, nó không phải thật, cho nên không gian và thời gian đều là giả. 

Trong kinh luận đại thừa nói rằng, nếu đột phá tầng không gian, khoảng cách không 

còn,  phàm  phu chưa  thể  đột  phá.  Đức  Phật  nói  thế giới Cực  Lạc  cách  thế giới  Ta  Bà 

mười  vạn  ức  cõi  nước  Phật,  đây  là  không  gian.  Nếu  đột  phá,  dùng  phương  pháp  gì? 

Thiền định, khi thiền định, vì sao vậy? Vì họ khống chế khởi tâm động niệm, phân biệt 

chấp trước, khiến nó tạm thời không khởi tác dụng, cho nên tầng không gian lập tức đột 

phá. Đến khi xuất định, phân biệt chấp trước lại khởi lên, năng lực này cũng mất đi. 

Định công của A la hán ở trên tầng lớp này, trong Kinh Địa Tạng chúng ta thấy, mẹ 

của nữ Quang Mục qua đời. Biết mẹ mình khi còn tại thế tạo nhiều hạnh nghiệp bất thiện, 

nhất định đọa vào đường ác. Quang Mục gặp một vị A la hán, thỉnh cầu A la hán giúp 

mình, xem thử bây giờ mẹ mình đang ở đâu. A la hán nhập định, quý vị xem có nhập có 

xuất, họ không nhập định sẽ không nhìn thấy. Sau khi nhập định thấy mẹ Quang mục ở 

trong địa ngục, liền nói với Quang mục. 

Pháp thân Bồ Tát không cần nhập định, vì tâm họ thanh tịnh, tâm họ bất loạn. Ta 

hỏi họ khi nào, khi đó họ trả lời, không cần nhập định, định công này rất cao. Gọi là “na 

già thường tại định, vô hữu bất định thời”. Bồ Tát đi đứng ngồi nằm đều ở trong định, 

đây là tự tánh vốn định. 

Thực tế, đại không tức là nói với chúng ta hư không không phải thật, nó cũng là giả. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        241/16 

Thứ sáu là “thắng nghĩa không”. Thế nào gọi là thắng nghĩa không? “Cũng gọi là 

đệ nhất nghĩa không, bất khả đắc, không thọ không chấp trước”. Thực tế thì như Kinh 

Đại Bát Nhã nói_Kinh Đại Bát Nhã là một bộ kinh có phân lượng lớn nhất trong kinh 

luận đại thừa, 600 quyển, xem hết quả thật không dễ. Trong 600 quyển này nói gì? Chư 

vị  phải  biết  rằng,  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  suốt  đời  giảng  kinh  dạy  học,  A  hàm  12 

năm, Phương đẳng 8 năm, cộng lại là 20 năm mới bắt đầu giảng Bát nhã, nói về không. 

Học sinh trải qua 20 năm huấn luyện, đối với Đức Phật Thích Ca Mâu Ni có nhận thức 

khá  sâu  sắc.  Phật  là  người  chân  ngữ,  người  thật  ngữ,  người  không  vọng  ngữ,  người 

không cuồng ngữ, cho nên những gì ngài nói ra, mọi người nghe xong không cảm thấy 

lo lắng sợ hãi, đương nhiên nghi vấn rất nhiều, ngài giảng suốt 22 năm. Ngài nói suốt 22 

năm, tổng kết thành một câu: “Tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Tất 

cả pháp này bao gồm cõi thật báo trang nghiêm của chư Phật Như Lai, không nói ngoại 

trừ cõi thật báo trang nghiêm của chư Phật Như Lai. Không nói như thế, nghĩa là cõi thật 

báo cũng bao gồm trong đó, chúng ta không thể không biết điều này. 

Trong kinh nói: “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Cõi thật báo có tướng cho 

nên là hư vọng, vậy cõi nào mới là thật? Chỉ có cõi thường tịch quang mới là thật, cõi 

thường tịch quang không có tướng. Trong cõi thường tịch quang không có hiện tượng tự 

nhiên,  không  có  hiện  tượng  tinh  thần,  cũng  không  có  hiện  tượng  vật  chất.  Nó  là  thật, 

vĩnh hằng bất biến. 

Đại sư Huệ Năng minh tâm kiến tánh, nói ra năm câu, đều nói về thường tịch quang, 

thường tịch quang là tự tánh: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”. Nó không có tướng, 

đương nhiên không có ô nhiễm. “Vốn không sanh diệt”, cõi thật báo có sanh diệt. Ai ở 

trong cõi thật báo? 41 vị pháp thân đại sĩ, địa vị cao nhất của 41vị này là Đẳng giác Bồ 

Tát. Nếu Đẳng giác Bồ Tát đoạn tận phẩm tập khí sau cùng là sanh tướng vô minh, họ 

liền  chứng  Diệu  giác,  chứng  Diệu  giác  vị  họ  không  ở  trong  cõi  thật  báo.  Cõi  thật  báo 

cũng không phải thật, chúng ta phải biết điều này, họ đã trở về thường tịch quang. Trở 

về thường tịch quang, mọi hiện tượng đều không có, nhưng nó khởi tác dụng, khởi tác 

dụng  gì?  Năng  sanh  vạn  pháp,  khi  nó  không  khởi  tác  dụng  là  vốn  tự  đầy  đủ,  nó  cũng 

không thiếu thứ gì, khi khởi tác dụng là năng sanh vạn pháp. Như vậy chúng ta biết, câu 

thứ ba ngài nói vốn tự đầy đủ là gì? Vốn tự đầy đủ chính là thế giới vô lượng vô biên, y 

chánh trang nghiêm, đầy đủ tất cả, cho nên nó mới có thể hiện. Câu sau cùng là “năng 

sanh vạn pháp”. Chỉ có Diệu giác cứu cánh quả Phật, họ mới thật sự đạt được không thọ 

không chấp trước. Chúng ta gọi là không khởi tâm không động niệm, không phân biệt 

không  chấp  trước,  họ  chứng  đắc  một  cách  viên  mãn,  mà  còn  vĩnh  viễn  không  mất  đi. 

Chư Phật Như Lai cảm ứng đạo giao với tất cả chúng sanh, chúng sanh có cảm họ liền 

hiện  thân.  Đáng  dùng  thân  gì  để  độ,  họ  liền  hiện  thân  đó.  Tuy  hiện  thân,  họ  tuyệt  đối 

không có phân biệt, không có chấp trước, không có khởi tâm động niệm. Đức Phật Thích 

Ca  như  thế,  pháp  thân  đại  sĩ  cũng  như  thế,  nhưng  pháp  thân  đại  sĩ  có  tướng.  Tuy  có 

tướng, họ không chấp trước, họ cũng không khởi tâm không động niệm, không phân biệt 

không chấp trước, nhưng họ có tướng. Tướng của họ từ đâu mà có? Là hiện tượng do tập 

khí vô thỉ vô minh sanh ra. Đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, tướng không còn. Đây gọi 

là thắng nghĩa không, cũng gọi là đệ nhất nghĩa không. Thực tế thì sao? Là không và có 

không hai, là ý này. Ngày nay chúng ta coi không và có thành hai vấn đề, không không 

phải có, có không phải không. Cảnh giới này, pháp thân Bồ Tát biết, không và có là một. 

Không là nói từ phương diện tánh, tánh có thể hiện tướng. Nhưng tướng, tướng không 

phải chân tướng, tướng đều là huyễn tướng. Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Trong cảnh 

giới này, cảnh giới của pháp thân Bồ Tát, trong mười pháp giới không có. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        242/16 

Thứ bảy là “hữu vi không”. “Nhân duyên hòa hợp sanh, cho nên không có tự tánh”. 

Đây là hữu vi, tất cả các pháp đều như vậy, không có pháp nào không như vậy, tìm đâu 

ra  một  thứ  không phải do  nhân duyên hòa  hợp sanh, tìm  thấy  chăng?  Không  tìm  thấy. 

Cứu cánh Phật quả trong thường tịch quang, cảm ứng đạo giao với lục đạo chúng sanh, 

nếu họ hiện thân cũng là nhân duyên hòa hợp. Lục đạo chúng sanh có cảm là nhân, Phật 

thị  hiện  là  quả.  Quý  vị  thấy  vẫn  là  nhân  quả,  không  tách  rời  nhân  quả.  Không  có  một 

pháp  nào,  ngày  nay  chúng  ta  nói_dùng  giới  khoa  học  nói  về  ba  loại  hiện  tượng_hiện 

tượng vật chất là nhân duyên hòa hợp, hiện tượng tinh thần cũng là nhân duyên hòa hợp, 

hiện tượng tự nhiên vẫn là nhân duyên hòa hợp. Phàm là nhân duyên hòa hợp đều không 

có tự tánh, tự tánh là gì? Tự tánh gọi là tự thể, không có tự thể. Ví dụ xâu chuổi này là 

nhân duyên hòa hợp, khi xâu mỗi hạt chuổi lại với nhau, trở thành một xâu chuỗi. Vì sao 

nói không có tự tánh? Vì sau khi tách rời ra thì không gọi là một xâu chuỗi, xâu chuỗi 

không còn. Xâu lại thì có hiện tượng này, mở ra thì không còn, duyên tụ duyên tán. Xâu 

lại là duyên tụ, thành một xâu chuỗi. Mở ra là duyên tán, xâu chuỗi này không còn, nó 

không có tự thể. 

Đức Phật nói, thân người của chúng ta do nhân duyên của tứ đại năm uẩn hòa hợp 

mà sanh. Con người chết đi tứ đại phân tán, ngũ uẩn tách rời, không còn nữa, đây gọi là 

diệt. Thân thể này là duyên tu duyên tán, khi duyên tụ thì có, khi duyên tán thì diệt. Tụ 

và tán là hiện tượng, hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên. Hiện 


tượng có tụ có tán, tự tánh không có tụ tán. Cần phải hiểu đạo lý này, nhưng đạo lý này 

quá thâm sâu, so với không còn khó hiểu hơn. 

Tự tánh biến khắp mọi nơi, tự tánh biến khắp mọi lúc. Tự tánh là một, vĩnh hằng 

bất diệt, thông thường chúng ta gọi nó là linh tánh. Đức Phật cũng nói ngã, có chân ngã, 

chân ngã là gì? Là linh tánh, nghĩa là tự tánh, nó không sanh không diệt. Đại sư Huệ 

Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn không sanh diệt”. Tự tánh không có sanh diệt, đây là 

thật, có sanh có diệt đều là giả. 

Thứ tám là “vô vi không”. “Nếu lìa hữu vi, vô vi bất khả đắc”. Lìa hữu vi, vô vi và 

hữu vi là đối lập, mà sinh ra một khái niệm trừu tượng. Trong Bách Pháp Minh Môn gọi 

là bất tương ưng hành pháp, là khái niệm do tương đối sanh ra. Nếu không có hữu vi thì 

vô vi cũng không có, cũng tức là bất khả đắc. Chư Phật Bồ Tát lìa hữu vi, họ lìa như thế 

nào? Lìa chấp trước đối với pháp hữu vi, lìa chấp trước đối với pháp hữu vi, lìa khởi tâm 

động niệm đối với pháp hữu vi. Đây gọi là lìa thật, gọi là lìa pháp hữu vi. Pháp hữu vi 

còn chăng? Còn, còn vì sao phải lìa? Vì nó là giả, nó không phải thật. Ta có thể thưởng 

thức nó, có thể thọ dụng nó, nhưng không thể đạt được nó, cũng không thể khống chế nó, 

nó là giả. Giống như xem ti vi vậy, hình ảnh trên màn hình ta cũng không thể đạt được. 

Màn  hình  trên  ti  vi  là  pháp  hữu  vi,  ta  biết  nó  là  giả,  đối  với  nó  không  khởi  tâm  động 

niệm, không có chiếm hữu, không có phân biệt chấp trước, đây gọi là pháp vô vi. Cho 

nên nói vô vi mà vô sở bất vi, ý này ta đã hiểu. 

Thứ chín là “tất cánh không”. Ý nghĩa này sâu hơn một chút. “Phá tất cả pháp khiến 

vô di dư, cũng không có tướng đãi hư và thật”. Tướng đãi chính là tương đối. Đối với tất 

cả  pháp  ta  hoàn  toàn  thấu  triệt,  như  trong  Kinh  Bát  Nhã  thường  nói:  “Phàm  sở  hữu 

tướng giai thị hư vọng”, gọi là tất cánh không. Đến không cũng bất khả đắc, tâm mới 

thật sự xuất hiện thanh tịnh bình đẳng giác, không có chút ô nhiễm nào. Đây là cảnh giới 

gì? Là nhất niệm bất sanh, sanh khởi một ý niệm là sai. Nhất niệm bất sanh có lợi ích 

chăng? Lợi ích, không những lợi ích, mà còn rất lợi ích. Tất cả chúng sanh đến thỉnh 

giáo điều gì, ta đều ứng đối trôi chảy, sự sự vô ngại. Trong Kinh Bát Nhã nói: “Bát nhã 

vô tri, vô sở bất tri”, vô tri chính là tất cánh không, tất cánh không khởi tác dụng là vô sở 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        243/16 

bất tri, vì  sao  vậy?  Vì  tất  cả pháp  không  lìa  tự  tánh, tự  tánh  tất  cánh  không. Trong  tất 

cánh không bao hàm có trí tuệ bát nhã của tự tánh, vô tận đức năng tướng hảo. 

Phật  pháp, đặc  biệt  là  đại  thừa,  bất  luận  tông  phái  nào,  tông  môn  giáo  môn,  hiển 

giáo mật giáo, tất cả đều lấy minh tâm kiến tánh làm mục tiêu học tập tối hậu. Ta chưa 

kiến tánh, là chưa thành tựu. Thành tựu mà chưa kiến tánh là thành tựu thế pháp, nghĩa 

là thành tựu của pháp thế gian. Hiện nay gọi là ta lấy được học vị tiến sĩ Phật học, lấy 

được địa vị một nhà Phật học. Đối với việc mình liễu sanh tử xuất tam giới, được định, 

Phật pháp gọi là được tam muội, được bồ đề, không chút liên quan đến những điều này. 

Người thật sự khế nhập tất cánh không là đã thành Phật, như vậy là lợi ích! 

Chúng ta ngày nay mọi thứ đều muốn sở hữu, đều muốn khống chế, đều muốn có, 

đây là một chướng ngại rất lớn, không thể không biết. Chướng ngại gì? Chướng ngại sự 

khai ngộ, chướng ngại ta được định, chướng ngại ta minh tâm kiến tánh, quý vị nói như 

vậy có phiền phức chăng? 

Thứ mười là “vô tế không. Cũng gọi là vô thỉ không, tất cả các pháp không có sơ 

tế”  (ban đầu và  kết  thúc). Câu  này  rất  khó  hiểu, nhưng nếu ta  từng học đối  thoại giữa 

Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc, đoạn đối thoại này trong Bồ Tát Xứ Thai Kinh. Đức Phật hỏi 

Bồ Tát Di Lặc, phàm phu thông thường “tâm hữu sở niệm”, trong tâm chúng ta khởi ý 

niệm, Phật hỏi Bồ Tát Di Lặc, trong niệm này có bao nhiêu niệm vi tế, có bao nhiêu ý 

niệm? Có mấy tướng? Có mấy thức? Vấn đề này hỏi đến điều gì? Hỏi về tam tế tướng 

của A lại da. Bồ Tát Di Lặc trả lời, một khảy móng tay_chúng ta tâm hữu sở niệm không 

chỉ một khảy móng tay, một khảy móng tay quá nhanh. Một khảy móng tay có 32 ức 100 

ngàn niệm_Chúng ta thống kê lại, theo cách tính của người xưa là 320 triệu, một khảy 

móng tay có 320 triệu ý niệm, đây là ý niệm của A lại da. “Niệm niệm thành hình, hình 

đều có thức”, như vậy mới biết, ý niệm đó, thời gian tồn tại ngắn ngủi biết bao. Hiện nay 

khoa học đều dùng giây làm đơn vị, một giây khảy móng tay được mấy lần. Tôi tin có 

người khảy nhanh hơn tôi, ít nhất là năm lần. Nếu tính năm lần là 1600 triệu, trong một 

giây có 1600 triệu ý niệm, mỗi ý niệm đều có hiện tượng vật chất. Thế Tôn hỏi về tướng 

đều có hiện tượng tinh thần, Thế Tôn hỏi về thức. Điều này chứng minh, tinh thần và vật 

chất không tách rời, đồng thời khởi lên, mà tốc độ còn rất nhanh, cho nên gọi là vô thỉ 

không. Thứ gì có bắt đầu? Không có bắt đầu, nhà Phật gọi vô minh là vô thỉ vô minh, có 

bắt đầu chăng? Quả thật không có bắt đầu. Vô thỉ vô minh là gì? Là nghiệp tướng của A 

lại da. Bất luận là nghiệp tướng, chuyển tướng hay là cảnh giới tướng đều không thể nói 

đến sự bắt đầu. Vô thỉ đương nhiên là vô chung, vô sanh đương nhiên không thể nói có 

diệt. Tất cả pháp bất sanh bất diệt, vô thỉ vô chung, nó đích thực không có, đây là nói 

đến chân tướng. 

Hiện tượng này dần dần được các nhà khoa học cận đại chứng minh. Các nhà lượng 

tử học đối với sự sản sanh của lượng tử, tình trạng thực tế của lượng tử, đã có trình độ lý 

giải tương đối. Nó có thật, nó là cơ sở của tất cả hiện tượng trong vũ trụ vạn hữu, đây là 

tình trạng ban sơ của tất cả pháp. Hình thái tối sơ là vô tế không. 3000 năm trước Đức 

Phật nói đến, hiện nay các nhà lượng tử học chứng minh, đúng là như vậy, bất khả đắc. 

Tiếp theo là 11, “tán không”. “Như ngũ ấm ly tán, con người bất khả đắc”. Vì sao 

vậy? Vì con người là huyễn tướng do ngũ ấm tụ tập mà hình thành, sắc thọ tưởng hành 

thức. Thật ra, tất cả các pháp đều không tách rời sắc thọ tưởng hành thức, không những 

con người, mà hết thảy các pháp đều là ngũ ấm tụ tập, ngũ ấm ly tán thì nó không còn. 

Vì sao chúng tôi nói tất cả pháp, tất cả pháp đến nay các nhà khoa học lượng tử đã 

chứng minh, đúng là tất cả pháp, không phải giả, vì sao vậy? Như Bồ Tát Di Lặc nói, 

niệm niệm thành hình. Niệm niệm là chuyển tướng của A lại da, hình là cảnh giới tướng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        244/16 

của A lại da. Vì sao có niệm niệm? Đó là nghiệp tướng của A lại da, ngày nay giới khoa 

học  gọi  là  năng  lượng,  chuyển  tướng  là  tin  tức,  cảnh  giới  tướng  là  vật  chất.    Cái  mà 

lượng tử nói, đó là tam tế tướng của A lại da trong Phật pháp đại thừa. Điều này nói rõ 

hình thái vốn có của hiện tượng tự nhiên, hiện tượng tinh thần, hiện tượng vật chất. Rốt 

cuộc nó là gì, nói rất rõ ràng. Tuy có hiện tượng này, hiện tượng này liễu bất khả đắc. 

Ngũ ấm vừa ly tán, tất cả mọi hiện tượng đều bất khả đắc. Trên thân người, khi ngũ ấm 

ly tán, thân người bất khả đắc. Cây cỏ hoa lá khi ngũ ấm ly tán, cây cỏ hoa lá cũng bất 

khả đắc, cho đến hiện tượng tự nhiên, trong hiện tượng tự nhiên thường thấy nhất là mây 

trong hư không, nó cũng là hiện tượng do ngũ ấm tụ tập mà sanh ra. Nếu nó ly tán, đám 

mây này cũng bất khả đắc. Tụ tán đều là duyên, duyên tu duyên tán. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 









Tập 261 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian: 03.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 317, hàng thứ nhất. 

“Lìa dục chánh niệm thâm sâu, tịnh tuệ tu phạm hạnh. Dục chỉ cho tham dục. Kinh 

Tứ  Thập  Nhị  Chương  nói, ly  dục  thanh  tịnh  là  thù  thắng  tối  diệu nhất. Chánh  niệm  là 

một phần của Bát chánh đạo, lìa tà phân biệt mà niệm pháp thật tánh, gọi là chánh niệm. 

Quán Kinh Sớ nói, xả tướng nhập thật, gọi là chánh niệm. Tịnh tuệ, Hội Sớ nói tịnh tuệ 

tức là bát nhã ba la mật, không phải bất tịnh tuệ của nhân thiên tiểu thừa, cho nên gọi là 

tịnh  tuệ.  Phạm  hạnh  là  hạnh  thanh  tịnh  vô  dục,  là  một  trong  ngũ  hạnh  của  Kinh  Niết 

Bàn”. 

Ngũ hạnh trong Kinh Niết Bàn, thứ nhất là thánh hạnh, thứ hai là phạm hạnh, phạm 

hạnh nói về mười một cái không. Chúng ta dùng 20 cái không trong Kinh Bát Nhã, nói 

tường tận hơn 11 cái không. Mục đích giúp ta nhìn thấu, giúp ta buông bỏ. 20 cái không 

trong Kinh Bát Nhã, 11 cái không  ở trước chúng ta đã học, học đến Tán không. “Như 

ngũ ấm ly tán, con người bất khả đắc”. Nếu mở rộng hơn phạm vi này, bây giờ chúng ta 

biết, tất cả mọi hiện tượng vật chất đều là huyễn tướng do ngũ ấm tụ hợp mà hiện ra. Khi 

ngũ ấm phân tán, hiện tượng vật chất là bất khả đắc. Hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh 

thần, hiện tượng tự nhiên cũng không tách rời được. Một có tất cả đều có, một lìa tất cả 

đều lìa. Trong Kinh Bát Nhã Đức Phật nói cho chúng ta biết một nguyên tắc chung, đó là 

“phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, không có gì là chân thật cả. Chân tướng sự thật 

này trong kinh gọi là thật tướng các pháp, chúng ta không thể không biết. 

Hôm nay chúng ta học tiếp điều thứ 12 là vô biến dị không. “Tất cả pháp như như 

bất biến, liễu bất khả đắc”. Những cái không ở sau ý nghĩa đều rất thâm sâu, quả thật là 

thật tướng các pháp. Tất cả pháp như như bất biến là nói trên phương diện thể tánh, thể 

tánh là gì? Chính là chân như, còn gọi là tự tánh, cũng gọi là chân tâm, cũng gọi là pháp 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        245/16 

tánh, cũng gọi là thường tịch quang, cũng gọi là đệ nhất nghĩa. Trong kinh luận đại thừa 

có mấy mươi tên gọi, vì sao một vấn đề mà Đức Phật dùng nhiều danh tướng như thế? 

Đây là phương tiện thiện xảo trong lúc dạy học, dạy chúng ta đừng chấp trước vào danh 

tướng. Danh tướng là giả, không phải thật, từ danh tướng chúng ta ngộ nhập nghĩa lý 

mới là vấn đề quan trọng. Tất cả chúng sanh căn tánh bất đồng, có người chỉ nghe một 

danh tướng là có thể ngộ nhập, có người ngộ nhập trên một danh tướng khác, có người 

ngộ  nhập  từ  nhiều  danh  tướng.  Chúng  sanh  căn  tánh  không  tương  đồng,  Như  Lai  tùy 

theo căn cơ mà nói. 

Như như bất biến là thể tánh của tất cả pháp, thể tánh không phải hiện tượng. Nó 

không  phải  hiện  tượng  vật  chất,  không  phải  hiện  tượng  tinh  thần,  đến  hiện  tượng  tự 

nhiên cũng không phải. Trong giáo lý đại thừa thường dùng  một câu là  “pháp nhĩ như 

thị”. Pháp tức là tất cả pháp, nhĩ nghĩa là nó vốn  như vậy, ta đừng suy nghĩ, cũng đừng 

nghiên cứu, cũng đừng nghị luận, nó chính là như vậy. Thế mới đúng, quý vị đã giác ngộ. 

Chân tướng sự thật này, tâm tư ngôn ngữ đều không đạt được. Ngôn ngữ nói không rõ 

ràng, cho nên nói “ngôn ngữ đạo đoạn”, đoạn tuyệt con đường ngôn ngữ, không thông 

suốt.  “Tâm  hành  xứ  diệt”,  tâm  hành  là  tư  tưởng  của  chúng  ta,  tư  duy  cũng  không  đạt 

được, liễu bất khả đắc. Nó có tồn tại chăng? Tồn tại, không những tồn tại, đại sư Huệ 

Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, câu này nói rất hay. Không những tồn tại, nó 

đầy đủ tất cả pháp, gặp nhân duyên, tất cả pháp liền hiện tiền. Nếu nó không đầy đủ tất 

cả pháp, làm sao có thể hiện tất cả pháp. Nó có thể hiện tất cả pháp, đương nhiên là đầy 

đủ tất cả pháp. 

Ngày nay chúng ta đang học tập, đối diện kinh văn chúng ta có thể đọc tụng, không 

được tưởng tượng. Chúng ta có thể nói, nhưng không được phân biệt, không được chấp 

trước.  Nếu  chúng  ta  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  cung  kính,  thế  nào gọi  là  chân thành? 

Nhất niệm bất sanh gọi là chân thành. Hay nói cách khác, trong các buổi giảng thường 

nói, không phân biệt không chấp trước, không khởi tâm không động niệm. Đó chính là 

chân thành, chính là cung kính. Chân thành, cung kinh lâu ngày đột nhiên khai ngộ, họ 

thấu triệt. Sau khi  thông suốt, sau  khi  đại  triệt đại  ngộ cũng  không  được  tư duy  tưởng 

tượng, cũng không được nghị luận. Vi diệu là ở đây, cho nên gọi nó là diệu pháp. 

Bên  dưới  là  13  bản  tánh  không.  “Tất  cả  pháp  bản  tánh  thanh  tịnh,  lìa  tánh  lìa 

tướng”. Lìa tướng dễ hiểu, vì sao gọi lìa tánh? Lão tử nói rất hay:  “Đạo khả đạo, phi 

thường đạo, danh khả danh, phi thường danh”, chúng ta đặt cho nó cái tên gọi là bổn 

tánh, như vậy là sai. Không gọi bổn tánh thì gọi gì? Bổn tánh không có tên, có thể đặt 

cho  nó  cái tên, nếu  chấp  trước danh tự  này  là  sai. Danh  là  giả danh, không  được  chấp 

trước, không chấp trước là đúng. Đối với hai chữ bổn tánh này cũng không được chấp 

trước, không được phân biệt, không được khởi tâm động niệm, gọi là lìa tánh. 

Tướng là huyễn tướng, không chấp trước tánh tướng nhị biên, bổn tánh thanh tịnh 

tự nhiên hiện tiền. Vừa có nhất niệm, nghĩa là nói nhất niệm bổn tánh thanh tịnh này, đã 

làm ô nhiễm bổn tánh thanh tịnh. Sao lại nhiễm ô? Trong bổn tánh không có cái gọi là 

bổn tánh thanh tịnh, ta còn có bổn tánh thanh tịnh, tức là nó đã bị ô nhiễm. Ý nghĩa này 

rất sâu sắc, lìa tướng lìa tánh. 

Thứ 14 là tự tướng không. “Tất cả pháp hư huyễn không thật, cho nên không có tự 

tướng”. Bây giờ chúng ta đưa ra một ví dụ, thân thể này của tôi có phải tướng chăng? Là 

tướng, lục đạo chúng sanh không ai không xem tự tướng là chính mình, cho rằng đây là 

ta. Bây giờ Đức Phật bảo chúng ta, tự tướng này là hư huyễn không thật. Một số người 

sau khi nghe xong nhất định không thể chấp nhận, rõ ràng thân thể này của tôi tồn tại, 

thân thể quý vị cũng tồn tại, thân thể của họ cũng tồn tại. Tất cả chúng sanh, cây cỏ hoa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        246/16 

lá, sơn hà đại địa đều tồn tại, sao lại là hư huyễn không thật? Mãi đến khi các nhà vật lý 

học cận đại, đây là giới khoa học, họ nghiên cứu vật chất rốt cuộc là gì, nghiên cứu đến 

sau cùng, Max Planck  nhà vật lý học người Đức, ông nghiên cứu nguyên tử, nghiên cứu 

hạt căn bản, nghiên cứu sau cùng kết luận, trên thế giới không có thứ gọi là vật chất. Bản 

chất của vật chất là gì? Ông ta nói là ý niệm, chúng ta gọi là ý nghĩ, một hiện tượng do 

vô số ý niệm tích lũy, liền biến thành vật chất. Vật chất không phải thật, thật ra giống 

như  chúng  ta  thấy  hình  ảnh  trên  màn  hình  ti  vi  vậy,  hình  ảnh  là  động,  nó  là  thật  ư? 

Không phải, là huyễn tướng do vô số hình ảnh tích lũy lại mà sanh ra. Hiện tướng trên 

màn hình ti vi,  một giây  mới tích lũy được 24 tấm fiml, đã lừa gạt được đôi mắt của 

chúng  ta  rồi.  Hiện  tướng  đặt  ngay  trước  mặt  chúng  ta,  như  hiện  tượng  vật  chất,  hiện 

tượng tinh thần, Bồ Tát Di Lặc nói rằng, một giây nó có bao nhiêu? Có 1600 triệu, làm 

sao chúng ta cảm nhận được? Tự tướng không! Tự tướng này của tôi là không, tự tướng 

của quý vị cũng không, tự tướng của họ cũng là không, tất cả mọi hiện tượng trong vũ 

trụ không có hiện tượng nào không phải là không. Không, không nói là không, không 

thể nói tự tánh không, cũng không thể nói tự tướng có, có không đều bất khả đắc. Nói 

phi hữu phi vô, diệc hữu diệc vô đều không nói được, đúng là “ngôn ngữ đạo đoạn, tâm 

hành xứ diệt”, đây mới là chân tướng sự thật. 

Thứ 15 là cộng tướng không. “Tướng bên này bên kia của tất cả pháp vốn không 

tịch”. Ở trước chỉ nói đơn độc một thứ là tự tướng. Trong kinh điển đại thừa nói cộng 

nghiệp và biệt nghiệp, tự tướng là thành tựu của biệt nghiệp, cộng tượng là thành tựu của 

cộng nghiệp. Tự tướng bất khả đắc, đương nhiên cộng tướng cũng bất khả đắc. Tự tướng 

bất khả đắc, thật sự khế nhập cảnh giới này. Thân tướng dễ phá, ngã tướng. Biết được 

cộng tướng bất khả đắc, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng cũng rất dễ buông 

bỏ. 

Thứ 16 là nhất thiết pháp không. “Tất cả pháp đều do tâm sanh, không có tự thể”. 

Câu này rất quan trọng, hết thảy các pháp trong vũ trụ từ đâu mà có? Đức Phật nói từ 

tâm tưởng sanh, tức là ý này, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Trong Kinh Hoa Nghiêm 

Đức Phật nói: “Duy tâm sở hiện”, năng sanh năng hiện là tâm tánh. “Duy thức sở biến”, 

nó có thể biến hóa. Câu thứ hai trong Hoàn Nguyên Quán nói: “xuất sanh vô tận”, đó là 

nói về sự  biến hóa, không  có  số lượng, vô  lượng  vô biên  vô  tận vô số.  Ta  không  thể 

tưởng tượng, nó biến hóa tùy theo ý niệm của mình. Nói từ phạm vi nhỏ, thân thể chúng 

ta, tâm hiện thức biến, từ tâm tưởng sanh. Triển khai ra, chúng ta thấy tất cả chúng sanh 

khắp biến pháp giới hư không giới, đều không ngoài tâm hiện thức biến. Chủng loại biến 

hóa quá nhiều, chúng ta gọi là thập pháp giới y chánh trang nghiêm. Hiểu rõ đạo lý này, 

ta tìm được “tôi”, tôi không phải thân này, tôi cũng không phải hết thảy vạn pháp, tôi là 

gì? Tôi là tánh thức năng biến năng hiện. Tánh là chân tâm, thức là khởi tâm động niệm, 

phân biệt chấp trước. Tôi nghĩa là gì? Tôi nghĩa là chủ tể, tôi nghĩa là tự tại, vậy tôi có 

thể chi phối vũ trụ này chăng? Tôi có thể chủ tể vạn vật chăng? Đáp án là khẳng định, 

quý vị có thể, vì sao bây giờ không thể? Bây giờ cái tôi đó mê muội, ta không tìm thấy 

cái tôi, cho rằng thân này là tôi. Thân, mỗi niệm không tồn tại, bản thân nó đều không 

giữ được, làm sao nó có thể làm chủ? Thân không phải tôi, tánh thức  là tôi, nó có thể 

làm chủ, nếu niệm niệm đều là thiện, biến pháp giới hư không giới liền biến thành thiện. 

Còn như niệm niệm nó bất thiện, pháp giới hư không giới biến thành bất thiện. Quý vị 

thấy nó có thể chi phối, tâm năng hiện, thức năng biến. Hết thảy vạn pháp không có tự 

thể, tùy theo phân biệt chấp trước mà biến hóa. Ở đây nói đều do tâm sanh, tâm chính là 

phân biệt chấp trước. Hiểu đạo lý này, bản thân thông suốt, buông bỏ tuyệt đối. Thật sự 

buông bỏ, không còn gì để nói. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        247/16 

Điều quan trọng là chúng ta thấy rất nhiều chúng sanh đau khổ, đặc biệt là luân hồi 

lục đạo, tâm từ bi tự nhiên sanh khởi.  Chúng ta giúp họ như thế nào? Giúp họ lìa dục 

chánh niệm thâm sâu, vấn đề liền được giải quyết. Đây là chư Phật Bồ Tát đại từ đại bi, 

giúp chúng sanh lìa khổ được vui, diệu pháp bậc nhất. Chính là dạy chúng sanh lìa dục 

chánh niệm thâm sâu, tịnh tuệ tu phạm hạnh, vấn đề giải quyết triệt để. 

Thứ 17 là bất khả đắc không. “Tất cả pháp cho đến vô dư niết bàn, đều bất khả đắc”. 

Tuyệt đối đừng có điều gì thật sự có thể đạt được, không có chuyện đó. Vô dư niết bàn, 

trong Phật pháp đại thừa là pháp cứu cánh mà Diệu giác quả Phật chứng được, gọi là vô 

dư niết bàn, có điều này chăng? Không thể nói nó không có, cũng không thể nói nó có. 

Vì sao không thể nói nó có, không thể nói nó không có? Vì có và không có là tương đối, 

trong tự tánh không tìm thấy một pháp tương đối nào, không tìm thấy. Trong thập pháp 

giới có tương đối, trong lục đạo có tương đối, như vậy nghĩa là sao? Khi mê thì có, giác 

ngộ thì không. Quán không giúp ta đại triệt đại ngộ, giúp ta minh tâm kiến tánh, Bồ Tát 

tu chứng đến cảnh giới viên mãn cao nhất. Quán không hoàn toàn nương chân đế mà nói, 

hàng phàm phu không dễ lãnh hội, rất khó tiếp thu, nó là sự thật. 

Bồ Tát Mã Minh dạy chúng ta học Phật, xem kinh, nghe giảng. Xem kinh là xem 

văn  tự,  nghe  giảng  dạy  là  nghe  ngôn  thuyết.  Phải  nhớ,  không  chấp  trước  tướng  ngôn 

thuyết, nghe giảng dạy đừng chấp trước vào lời nói, lời nói không phải thật. Nghe giảng 

dạy đừng chấp trước danh tự, quý vị xem như vừa mới nói, vô dư niết bàn là danh tự, 

không được chấp trước. Phật là danh tự, cũng không được chấp trước. Bồ Tát là danh tự, 

vẫn không được chấp trước. Nhất thiết pháp không, bất khả đắc không vẫn là danh tự. 

Lìa tướng danh tự, hiểu ý nghĩa là được, không chấp trước danh tướng. Thứ ba, không 

chấp trước tướng tâm duyên. Chúng ta xem kinh văn, nghe giảng giải, đừng suy nghĩ 

đến ý nghĩa của nó. Nếu suy nghĩ câu này nghĩa gì, đoạn kinh văn này nghĩa ra sao, như 

vậy là trước tướng, đây gọi là chấp trước tướng tâm duyên. Ý đó là ý của riêng mình, 

không phải ý của Phật. 

Chúng ta đọc trong bài Kệ Khai Kinh: “Nguyện hiểu nghĩa chân thật của Như Lai”, 

Nghĩa chân thật của Như Lai là trực giác, vừa nghe là hiểu, đó chính là nghĩa của Như 

Lai. Thông qua tư duy, nghiên cứu tưởng tượng, đó không phải chân thật nghĩa của Như 

Lai, là ý của riêng mình. Đây là chỗ khó của Phật pháp! 

Chư vị tổ sư thường khảo nghiệm học trò: “Anh biết chăng?”, ý của cái biết này rất 

thâm sâu, khi nào ta biết? Nếu biết, vừa nghe lập tức khai ngộ, mở kinh ra vừa xem cũng 

khai ngộ, đó là người biết. Người không biết mê vào trong ngôn ngữ, mê vào trong danh 

tướng, mê trong vọng tưởng của chính mình, điều này rất khó. Trong Kinh Đại Bát Nhã 

nói: “Tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc” 

Bồ Tát ứng hóa tại thế gian, dùng trí tuệ chân thật, trí tuệ chân thật biểu hiện trong 

cuộc sống hằng ngày, đây gọi là phương tiện thiện xảo. Thiện là tuyệt diệu, xảo là cực 

kỳ tuyệt diệu, vì sao vậy? Vì họ có thể khởi phát khiến chúng sanh khai ngộ, soi sáng 

cho chúng sanh, giúp chúng sanh giác ngộ. Làm gương cho chúng sanh, làm mô phạm 

cho chúng sanh, khiến chúng sanh nghe thấy, nhìn thấy, tiếp xúc đến, ngộ nhập không đế. 

Tông Thiên Thai nói tam đế là không- giả- trung. 

Thứ 18 là vô tánh không. “Pháp đã diệt rồi, là diệt vô vậy”. Vô tánh không cũng gọi 

là vô pháp không. Pháp đã diệt rồi, diệt này cũng không có, diệt cũng không tồn tại, sanh 

diệt đều không tồn tại. Cho nên lại nói bất sanh bất diệt, vô sanh vô diệt. Pháp khi nào 

diệt xong? Sát na diệt xong. Thế nào gọi là sát na? Hình dung tốc độ nhanh chóng của nó, 

thời  gian  ngừng  lại  của  nó  rất  ngắn  ngủi.  Nhanh  đến  mức  độ  nào,  ngắn  đến  mức  độ, 

chúng ta không tưởng tượng được. Trong Kinh Nhân Vương, Đức Phật đưa ra một ví dụ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        248/16 

nói cho chúng ta biết. Phật nói, một khảy móng tay có 60 sát na, trong một sát na có 900 

lần sanh diệt. Đây là khi Đức Thế Tôn dạy học, đưa ra cho chúng ta một khái niệm thô 

thiển. Nếu so với Bồ Tát Di Lặc nói, sự sai biệt quá lớn. Đức Phật nói một khảy móng 

tay có 60 sát na, một sát na có 900 lần sanh diệt, 60 nhân cho 900. Bồ Tát Di Lặc nói với 

chúng ta, một khảy móng tay có bao nhiêu lần sanh diệt? Có 320 triệu lần sanh diệt, con 

số càng lớn hơn. Điều này nói rõ thật tướng các pháp. Với tốc độ nhanh chóng như vậy, 

Đức Phật nói sanh diệt đồng thời không có sanh diệt. Ta nhìn thấy sanh thì nó đã diệt từ 

lâu, ta thấy nó diệt không biết nó lại sanh bao nhiêu lần. Hiện tượng này được giới khoa 

học cận đại phát hiện, thật là khó được, chứng minh những gì Đức Phật nói trong 3000 

năm trước không phải giả, là thật. Vậy tất cả pháp là có hay là không? Chúng ta chưa 

chứng được, chỉ thấy trong kinh điển Đức Phật nói như thế. Chúng ta cũng có một chút 

sở ngộ, sở ngộ này gọi là giải ngộ, không phải chứng ngộ, chứng ngộ là thân chứng. Sự 

giải ngộ hiện nay của chúng ta, là hiện tượng nghe người chứng được nói ra. Chúng ta 

chưa chứng, Thích Ca Thế Tôn đã chứng, Di Đà Như Lai đã chứng, chư vị pháp thân Bồ 

Tát chứng được. Chúng ta tin những người này, đại thánh đại hiền, họ không gạt người, 

những gì họ nói tuyệt đối là chân thật, chúng ta có thể tin. Họ chứng được thật tướng các 

pháp,  mới  thật  sự  buông  bỏ  được.  Vì  sao  chúng  ta  không  buông  được?  Vì  chúng  ta 

không biết chân tướng sự thật, xem những hiện tượng hư huyễn không thật này là thật. 

Còn khởi vọng niệm, muốn khống chế nó, muốn chiếm hữu nó. Sai lầm, thật là sai lầm! 

Thứ 19 là tự tánh không, cũng gọi là hữu pháp không. Ở trước nói vô tánh không 

cũng gọi là vô pháp không, còn đây là hữu pháp không. Không và có là một vấn đề, vì 

sao nói có? “Vì nhân duyên các pháp nên có, thật tánh là vô”. Pháp là duyên sanh, Phật 

pháp cũng không ngoại lệ, cho nên không được chấp trước Phật pháp. Vì sao vậy? Vì 

duyên sanh vô tánh, bất khả đắc. Nếu chấp trước nó, cho rằng nó có thật, vậy là sai. Kinh 

điển đại thừa thường nói: “tướng có, tánh không”, chính là ý này. Các pháp nhân duyên 

cho nên có, tướng có. Thật tánh là không, tánh không. Sự có, nhân duyên là sự, lý không 

có. Tánh tướng nhất như, sự lý không hai. Đây là thuyết trung đạo của giáo lý đại thừa, 

nói về điều gì? Nói về tác dụng. Trong cuộc sống hằng ngày  của chúng ta, xử sự đối 

nhân tiếp vật phải biết dùng trung, không nghiêng về có cũng không nghiêng về không, 

không chấp trước cả hai bên có và không, như vậy là đúng. Vì sao vậy? Vì hai bên có và 

không đều không chấp trước, đều không phân biệt, đều buông bỏ, tâm ta vĩnh viễn là 

thanh tịnh bình đẳng giác. Dùng tâm thanh tịnh bình đẳng giác để sống, tức là ta đang 

sống cuộc sống của Phật Bồ Tát, thù thắng, hưởng thụ cao nhất của đời người. Ta dùng 

tâm thanh tịnh bình đẳng giác để làm việc, đối nhân tiếp vật, là tu tập tích lũy vô lượng 

vô biên công đức. Trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật, lại không chấp tướng. Làm  mà 

không làm, không làm mà làm, gọi là tam luân thể không. 

Nhất nhất chính là tánh  đức,  chính  là  tự  tánh viên  mãn  hiển lộ, hoàn toàn tương 

đồng với quả vị Diệu giác của chư Phật Như Lai, thành tựu đạo vô thượng. Đây là tự 

tánh không. 

Điều sau cùng là vô tánh tự tánh không, cũng gọi vô pháp hữu pháp không, hợp vô 

pháp hữu pháp lại đều bất khả đắc. Có và không đều bất khả đắc. Chúng ta vừa mới nói, 

tự tánh viên mãn hiển lộ_chư Phật Bồ Tát trong cõi thường tịch quang, pháp thân Bồ Tát 

trong cõi thật báo, ứng hóa khắp mười pháp giới, là thuộc về cảnh giới này. Chư Phật và 

pháp thân Bồ Tát thị hiện cho chúng ta thấy, giống như Hoàn Nguyên Quán nói đến tứ 

đức: “Tùy duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc, nhu hòa chất trực, đại chúng sanh khổ”. 

Trong mỗi một thị hiện, đầy đủ viên mãn nghĩa thú 20 cái không của Bát Nhã. Đức Phật 

nói thật tướng các pháp, như thị như thị! Cần phải buông bỏ vạn duyên, chúng ta có thể 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        249/16 

chứng nhập cảnh giới này, đạt được diệu dụng của cảnh giới này. Đây gọi là phạm hạnh, 

hạnh thanh tịnh vô dục, tịnh tuệ tu phạm hạnh. 

Ngũ hạnh trong Kinh Niết Bàn, ở sau phạm hạnh, thứ ba là thiên hạnh. Thiên này là 

đệ nhất nghĩa thiên, là từ tánh đức mà nói. Cũng như chúng ta vừa nói đến tứ đức trong 

Hoàn  Nguyên  Quán,  đây  là  đệ  nhất  nghĩa  thiên.  Thứ  tư  là  anh  nhi  hạnh.  Thứ  năm  là 

bệnh hạnh. Hai loại này phải có phải có trí tuệ mới cảm nhận được, không có trí tuệ sẽ 

thấy  sai.  Bệnh  hạnh  là  gì?  Là  thị  hiện  vô  số  hành  vi  phản  nghịch.  Trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm, 53 lần tham bái của Thiện Tài Đồng Tử. Bà la môn Thắng Nhiệt, Cam lồ hỏa 

vương, Phạt Tô Mật Đa Nữ, sự thị hiện của họ gọi là bệnh hạnh, thị hiện gì? Thị hiện 

tham sân si. Sự ngu si của Thắng Nhiệt bà la môn, sân nhuế của Cam Lồ Hỏa Vương. Bồ 

Tát cũng thị hiện, vì sao vậy? Để độ những người tập khí phiền não sâu nặng, những 

chúng sanh tạo ngũ nghịch thập ác. Muốn độ những chúng sanh đó, cần phải đồng loại 

với họ. Nếu họ thấy ta là thiện nhân, là Bồ Tát, họ liền rời xa, không chịu tiếp xúc, vì sao 

vậy? Vì họ chỉ tiếp xúc với đồng loại. Họ là người xấu, ta cũng là người xấu, hai bên rất 

dễ làm bạn, vì thế Bồ Tát cũng thị hiện là kẻ ác, cùng chung sống để độ họ. Đây gọi là 

bệnh hạnh, đây là bệnh thái. Anh nhi hạnh là thị hiện tướng thiện. 

Hai điều ở sau, trong tứ nhiếp pháp gọi là đồng sự nhiếp, là vấn đề khó nhất, cùng 

một chí hướng với họ. Có khi giúp họ, giúp họ đọa địa ngục, điều này có đúng chăng, có 

tốt chăng? Vấn đề này rất tốt, vì sao là việc tốt? Nếu họ không cảm thọ khổ báo này, họ 

không thể quay đầu. Vậy thì giúp họ sớm đọa địa ngục, sớm chịu khổ, sớm quay đầu, 

tấm lòng của Bồ Tát mà! Ngạn ngữ có câu đau lâu chi bằng đau ngắn. Bồ Tát khởi tâm 

động niệm, ngôn ngữ tạo tác, mục tiêu dụng tâm đó là giúp họ quay đầu. Dùng phương 

pháp gì? Chỉ có dùng phương pháp này. 

Ngày nay mọi người đều biết, nếp sống xã hội không tốt, có Bồ Tát thị hiện ở thế 

gian chăng? Có. Không ít. Ở đâu? Bồ Tát dẫn đầu tạo ác, vì sao vậy? Chiêu cảm thiên tai 

thảm họa, khiến những người này chịu hết mọi khổ đau, họ mới biết quay đầu. Không 

phải việc mà người bình thường có thể làm, là sự nghiệp lớn, nhân duyên lớn, trí tuệ lớn 

mà Phật Bồ Tát làm, sau cùng là phước báo lớn. Đây không phải trí tuệ nhân thiên, trí 

tuệ nhỏ của Thanh văn Duyên giác họ không làm được. 

Chúng ta xem tiếp. “Hạnh lợi tha của Bồ Tát, có thể đối trị tất cả sự bất thiện, lìa lỗi 

lầm để được thanh tịnh, cho nên gọi là phạm hạnh”. Chú trọng đến vấn đề có thể đối trị 

tất cả bất thiện, Bồ Tát thật sự có phương pháp đối trị. Giúp họ xa lìa lỗi lầm, khôi phục 

tâm thanh tịnh. Phương pháp đối trị vô lượng vô biên, ta phải dùng một cách thích hợp, 

phải biết dùng. 

“Lại chứng vạn hạnh của niết bàn, gọi là phạm hạnh”. Ý nghĩa của phạm hạnh rất 

rộng. Trong kinh điển đại thừa Đức Phật thường nói: “Pháp môn bình đẳng, không có 

cao thấp”. Giống như đại phu cho thuốc vậy, thuốc có rất nhiều loại, đều là thuốc tốt, vì 

sao? Vì có thể trị bệnh, đều là lương dược. Nhưng thuốc nhất định phải cho đúng bệnh, 

không đúng bệnh, nó gây nên hiệu quả tương phản. Không những không thể trị bệnh, mà 

còn khiến bệnh nặng thêm. Chúng sanh giống người bệnh vậy, mỗi người bị bệnh không 

giống nhau. Đức Phật nói, chúng sanh có tám vạn bốn ngàn loại bệnh, Phật có tám vạn 

bốn  ngàn  pháp  môn,  đối  trị  bệnh  tật  của  chúng  sanh.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn, 

không phải để một người học hết tất cả, không phải vậy. Lịch đại chư vị tổ sư đều yêu 

cầu người học, tức là học trò: “Nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, như vậy mới 

có thành tựu. Đồng thời nói cho ta biết, thành tựu một pháp môn, thì tất cả pháp môn đều 

thành tựu. Thông đạt một bộ kinh, thông đến đâu? Thông đến tự tánh, tức tất cả kinh đều 

thông, thật là vi diệu! Vì sao chúng ta học không được như thế? Thật sự học đạo không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        250/16 

khó, từ lý mà nói, phàm phu thành Phật cần bao nhiêu thời gian? Chỉ một niệm. Phàm 

phu một niệm giác ngộ tức là thành Phật, một niệm mê chính là phàm phu. Vì sao không 

giác ngộ? Vì ta cho những huyễn tướng này là thật, không chịu buông bỏ. 

Đức Phật nói về ý nghĩa của 20 loại không này, nghe xong cũng gật gật đầu, Phật 

nói không sai, rất có lý, có tin chăng? Không tin. Vẫn là tôi làm việc của tôi. Đối với 

những gì Đức Phật nói đặt rất nhiều câu hỏi. Tín tâm không thanh tịnh, tâm chân thành 

cung  kính  không  sanh  khởi  được.  Có  không  ít  vị  đồng  học  nói  với  tôi:  con  rất  muốn 

khiến cho mình sanh khởi tâm chân thành cung kính, nhưng không sanh khởi được. Tôi 

tin lời họ nói là thật, không phải giả. Vì sao không sanh khởi được? Vì không hiểu rõ 

ràng chân tướng sự thật, có hoài nghi. Nghi là chướng ngại tu hành lớn nhất của Bồ Tát. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh thuyết pháp suốt 49 năm, mục đích là giúp mọi 

người đoạn nghi sanh tín, mục đích là như vậy. 

Câu này nói về phạm hạnh rất hay, chứng đại niết bàn, vô lượng pháp môn thành 

Phật đều gọi là phạm hạnh. 

“Hội Sớ nói: dục là nhân của các khổ, bố thí trì giới có thể lìa xa nó”. Xã hội ngày 

nay, rất nhiều người cho rằng dục là nhân của các niềm vui. Họ không biết là khổ, mà 

cho rằng là hưởng thụ. Nhà Phật nói năm loại lớn của dục vọng là tài sắc danh thực thùy, 

thế gian ngày nay, quý vị thử điều tra xem, hỏi thử xem, ai không thích! Cho nên trước 

chữ dục này thêm  một chữ, là  “ái dục”. Quý vị nói đây là nhân của các điều khổ, họ 

không tin, không không tiếp thu. Ái dục là nhân của các niềm vui, họ sống chết truy cầu, 

không từ bất kỳ thủ đoạn nào. Đây là lý niệm của người hiện đại, tư tưởng của người 

hiện đại, giá trị quan của người hiện đại, làm sao họ chịu buông bỏ! Quý vị nói điều này 

tương lai phải đọa địa ngục, phải đọa ba đường ác, họ không tin mà nói rằng, quý vị là 

mê tín, là ngu si, không biết hưởng thụ. Họ ở bên cạnh chê bai quý vị, không thừa nhận 

mình sai. Họ nói quý vị sai, quý vị nghĩ sai, làm sai. Trong một hoàn cảnh lớn như thế, 

Phật Bồ Tát làm sao độ chúng sanh? Phật Bồ Tát thị hiện bệnh hạnh, đồng sự với chúng 

sanh. Ta tham luyến ngũ dục lục trần, các ngài còn tham luyến hơn ta, sau cùng hiển bày 

quả báo ra cho ta thấy. Quý vị thấy rồi có cảnh giác chăng? Có một người giác ngộ, quay 

đầu, Bồ Tát độ một người. Có hai người nhìn thấy giác ngộ, Bồ Tát độ hai người. Nhìn 

thấy tham luyến ngũ dục phải chịu vô số khổ báo, mất sức khỏe, gia đình tan tác, hoặc là 

mất cả mạng sống. Có nhìn thấy liền giác ngộ, đó là người có nhân duyên với họ, được 

độ.  Bồ  Tát  thị  hiện  vô  số  phương  pháp  để  độ  chúng  sanh,  họ  không  từ  bi  được  sao? 

Trong xã hội hiện nay, Bồ Tát thị hiện nam nữ già trẻ, các ngành các nghề, đều tùy theo 

để giúp những chúng sanh tạo nghiệp, mê hoặc điển đảo này, giúp họ giác ngộ. Dùng vô 

số phương pháp, từ bi tận cùng, dùng phương pháp của quả báo hiện đời cảm ngộ chúng 

sanh, đây là chính diện. Bồ Tát thị hiện quay đầu là bờ, sau khi quay đầu họ tu bố thí, tu 

trì giới. 

Bố thí dễ hiểu, bố thí tài, bố thí pháp, bố thí vô úy. Còn giới là gì? Là luân lý, đạo 

đức, nhân quả. Bắt đầu thực hành từ bản thân mình, bắt đầu thực hành từ gia đình mình. 

Làm một người thay đổi 180 độ, để mọi người nhìn thấy cũng giác ngộ, sanh tâm hoan 

hỷ, cảm động, khen ngợi, học tập theo họ. Ái dục tạo ra những cái khổ đó phải gánh chịu, 

sau đó lại tu bố thí, tu luân lý đạo đức, đó chính là trì giới. Cái đạt được là hạnh phúc, là 

niềm vui, thể hiện ra cho người ta thấy, họ sẽ tin, sẽ có rất nhiều người quay đầu. 

“Chánh  niệm  là  thiện  hộ  trợ,  như  mang  áo  giáp  vào  thành”.  Chánh  niệm  là  một 

phần của Bát chánh đạo. Chánh niệm ở đây như chúng ta thường nói, trong tâm chỉ có 

Phật A Di Đà, trong tâm chỉ có Kinh Vô Lượng Thọ, tâm giữ chánh niệm. Niệm niệm 

không lìa Kinh Vô Lượng Thọ, niệm niệm không lìa Phật A Di Đà, đây là thiện hộ trợ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        251/16 

“Ví như mang áo giáp vào thành”. Thành chính là xã hội hiện đại, xã hội hiện đại 

có  ô  nhiễm  nghiêm  trọng.  Chánh  niệm  không  dễ  bị  ô  nhiễm,  không  có  chánh  niệm 

không thể không bị nhiễm ô. Nhiễm ô là độc bệnh, tự tự tự lợi, danh văn lợi dưỡng, ngũ 

dục lục trần, tham sân si mạn, toàn là nhiễm ô. Xã hội hiện nay, người ta lợi dụng ti vi, 

lợi dụng mạng internet, đưa sự nhiễm ô này vào trong mỗi gia đình, ngày ngày làm bạn 

với nó, quý vị có thể không nhiễm ô ư? Có thể tránh được chăng? Toàn thế giới là một 

bể nhuộm lớn, không có chỗ nào để tránh. Phương pháp tốt nhất, gia đình phòng vệ thật 

tốt, trong nhà không có ti vi, không có mạng internet, không có tạp chí, không có báo, 

tốt nhất là điện thoại cũng không dùng. Gia đình chính là trung tâm phòng hộ, trong gia 

đình thờ Phật, tụng kinh, niệm Phật, gia đình chính là một đạo tràng. Đừng thấy nó nhỏ, 

nó thật sự kết thành nhất thể với thế giới Cực Lạc, nó là một nhánh của thế giới Cực Lạc, 

nhất định có thể thành tựu. 

Trong lục độ, “nhẫn nhất định làm được”, nó có thể giúp ta làm được. Có thể nhẫn, 

không bị mê hoặc, có thể định, tự mình làm chủ. Ta định vào Kinh Vô Lượng Thọ, ta 

định vào Phật A Di Đà. “Tịnh tuệ tức là bát nhã”, tịnh tuệ không mê hoặc, không điên 

đảo, quý vị nói điều này quan trọng biết bao. 

Trong xã hội hiện nay, lục ba la mật quả thật có thể độ tôi, quả thật có thể độ gia 

đình tôi. Có nhẫn, có định là có thể khiên trì, như như bất động. Ba năm, bốn năm thành 

tựu tam muội. Sáu năm, bảy năm trí tuệ hiện tiền. Người xưa nói, bảy năm tiểu thành, 

chín năm đại thành. Ngạn ngữ có câu: “mười năm đèn sách, nhất cử thành danh”. Thành 

tựu lớn hay nhỏ, hành lục độ sâu cạn, rộng hẹp nhất định theo tỷ lệ thuận. Như tổ sư Ấn 

Quang nói, nếu có mười phần chân thành cung kính, thọ trì Kinh Vô Lượng Thọ, chấp 

trì danh hiệu, mười năm đại thành, mười năm ta đến thế giới Cực Lạc làm Phật! Đúng là 

đại thành, hoàn toàn không phải giả. Nếu không đến thế giới Cực Lạc, ở lại thế gian này 

là thay Phật phổ độ chúng sanh. Đây là thật, không phải giả. Mười năm không thể đại 

triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, chắc chắn cũng là đại ngộ! Điều này người người đều 

có  phần,  người  người  đều  làm  được.  Then  chốt  ở  chính  mình,  không  do  người  khác, 

cũng không do hoàn cảnh. Hoàn cảnh chỉ có thể chướng ngại phàm phu thông thường, 

chướng ngại lớn đến đâu cũng không chướng ngại được đại tâm phàm phu. Thế nào gọi 

là đại tâm? Phát tâm bồ đề gọi là đại tâm.  Thế nào gọi là tâm bồ đề? Là chân thành, 

thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Người giữ tâm như thế, thuận cảnh không sanh 

tham ái, nghịch cảnh không sanh sân nhuế, nó làm sao chướng ngại được? Chẳng những 

không thể chướng ngại, mà còn thành tựu chính mình. Thuận cảnh giúp ta lìa tham sân si 

mạn, nghịch cảnh cũng giúp ta lìa tham sân si mạn, làm thiện hộ trợ cho ta. Phát tâm bồ 

đề, tâm này là chánh niệm, không phải giả. 

“Một độ tinh tấn, tổng thông cả năm độ, đây là Bồ Tát lục độ vậy”. Tinh là thuần 

mà không tạp, tấn là tiến mà không thoái. Bất luận là bố thí, trì giới, nhẫn nhục, thiền 

định đều có thể làm đến mục tiêu này. Thuần mà không tạp, tiến mà không thoái, làm gì 

có chuyện không thành công! 

Bên dưới trích dẫn. “Đại sư Vọng Tây nói hơi khác ở đây một chút”, hơi khác một 

chút với những gì ở trước nói. “Đại sư Vọng Tây dùng ly dục làm bố thí, trì giới, nhẫn 

nhục”, ba điều này trong lục độ là ly dục. “Chánh niệm là thiền định, nói chung đều gọi 

là ly dục. Chánh niệm và tịnh tuệ, tức lục độ của Bồ Tát. Tu lục độ này, có thể lìa tam 

độc tham sân si, cho nên gọi là phạm hạnh”. 

Lời của chư vị tổ sư đại đức đều có đạo lý, đều nói rất hay, chúng ta cùng nhau 

tham khảo. Lấy sở trường bù sở đoản, tránh sự phê bình, đừng so sánh, vì sao vậy? Vì 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        252/16 

thái độ phê bình, thái độ so sánh quả thật làm mất đi sự chân thành cung kính, tạo thành 

chướng ngại cho việc tu học của mình, không có lợi ích! 

Năm  năm  trước,  tôi  tham  quan  một  trường  đại  học,  hiệu  trưởng  đi  cùng  tôi,  nói 

rằng, trong trường có một môn học tên là So Sánh Tôn Giáo Học, có môn học như thế. 

Lúc đó tôi nghe xong liền nói với hiệu trưởng, Tôn giáo không thể so sánh. Ai có tư cách, 

ai có năng lực, ai có trí tuệ đứng ra so sánh Tôn giáo? Tôi nói trong các giáo thọ, trong 

số sinh viên có ai hơn Giê-su chăng? Có ai hơn Đức Phật Thích Ca chăng? Có ai hơn 

Muhammad chăng? Nếu không hơn các ngài, vậy làm sao so sánh được! Khi nghe tôi 

nói  xong, ông không  hề  nghĩ đến, liền  trở  lại hỏi tôi, vậy  phải  làm  sao?  Tôi kiến  nghị 

rằng, có thể học tập, nhưng mỗi Tôn giáo đều phải tôn trọng, đều phải chân thành cung 

kính, như vậy học tập mới có lợi ích. Nếu đem Tôn giáo ra so sánh, có nghĩa là quý vị 

cao hơn nó. Bài viết của học sinh, thầy giáo có thể so sánh, phê bình, người này giỏi nhất, 

người kia giỏi nhì. Còn như tác phẩm của Đức Phật, Giê-su, Muhammad, quý vị so sánh 

như thế nào? Phải dùng tâm chân thành cung kính để học tập, mới đạt được lợi ích chân 

thật.  Lúc  so  sánh  có  ý  phê  bình  nặng  nề  trong  đó,  tâm  cung  kính  không  có,  tâm  chân 

thành cũng không có. 

Chư vị học kinh giáo, thường khi học một bộ kinh, chọn chú giải của một bậc tổ sư 

đại đức, làm tư liệu tham khảo chủ yếu nhất, nhưng vẫn gặp khó khăn. Đoạn này, câu 

này không dễ hiểu, có thể tham khảo của người khác. Chỉ xem đoạn này, chỉ xem câu 

này,  nếu  dễ  hiểu  hơn  chúng  ta  có  thể  áp  dụng.  Chỉ  áp  dụng  câu  này,  đối  với  tôn  chỉ 

không  có  trở  ngại, như  vậy  thì  được.  Nếu  có  so  sánh,  có  phê  bình, đó  là  đại  bất  kính. 

Gây tổn hại nghiêm trọng cho việc tu hành của chúng ta, tạo thành rất nhiều ngộ nhận 

đối  với  người  nghe  giảng.  Vấn  đề  này  phải  chịu  trách  nhiệm  về  nhân  quả,  không  thể 

không biết. 

Bí quyết của tất cả pháp thế xuất thế gian, chính là chân thành cung kính, như vậy 

mới học được. Lời tổ sư Ấn Quang nói không phải giả, một phần thánh kính được một 

phần lợi ích, mười phần thánh kính được mười phần lợi ích. Đối với mọi người, mọi sự 

và tất cả vạn vật, phải dùng tâm cung kính bình đẳng, mới có thể được lợi ích. 

Tất cả pháp không lìa tự tánh, tất cả pháp đều là pháp bình đẳng, không có sâu cạn 

cao thấp. Bản thân được thanh tịnh bình đẳng giác, nhìn lại tất cả pháp, quả nhiên không 

giống trước, mỗi một pháp đều có thể giúp ta khai ngộ, mỗi một pháp đều có thể giúp ta 

nâng cao cảnh giới. 

“Đại sư Vọng Tây lại nói, ly dục tức là vô tham, thiện chánh niệm vô sân, tịnh tuệ 

vô si, đây gọi là phạm hạnh”. Câu này nói cũng rất hay, nói không giống nhau, đều rất 

tốt, đều có ích cho chúng ta. Tham sân si, Phật pháp đại thừa gọi là ba độc phiền não, 

đây  là  căn  bản  của  vô  lượng  vô  biên  phiền  não,  tất  cả  phiền  não  đều  từ  nó  sanh  ra. 

Chúng ta muốn đoạn phiền não, thật sự muốn đoạn phiền não, người thông minh đoạn từ 

gốc. Đoạn được gốc, tất cả phiền não đều không còn. 

Câu  kinh  văn  này  giúp  chúng  ta  đoạn  phiền  não  căn  bản,  ly  dục  đoạn  tận  tham. 

Chúng ta phải biết rằng, bất luận đối với vấn đề gì, chỉ cần có tâm tham tức phiền não 

này chưa đoạn, dục cũng chưa lìa, chúng ta nhất định phải cảnh giác điều này. Nếu ta có 

cảnh giác cao độ, mới đoạn thật sự, công phu sẽ đắc lực. Không có cảnh giác, đời này 

không thể đoạn được. Vì sao đời này không đoạn được? Vì ta không có tâm cảnh giác, 

không xem trọng điều này. 

Tham  luyến  pháp  thế  gian  là  tham, tham  Phật pháp cũng là tham. Là  dạy  ta đoạn 

tham, chứ không phải bảo đoạn đối tượng của tham. Quả thật đoạn tận tham sân si, cảnh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        253/16 

giới bên ngoài là sự sự vô ngại, cảnh giới của Kinh Hoa Nghiêm. Không có tham sân si 

mạn nghi là Bồ Tát trú thế. 

Thiện chánh niệm, trong kinh này nói là “thâm chánh niệm”, vô sân. Chánh niệm là 

nhẫn, là định, làm sao có sân hận? Tịnh tuệ, trí tuệ thanh tịnh không có ngu si, chính là 

không có hoài nghi. Gọi là ba loại tham sân si, trong này bao hàm có mạn, có nghi. Ngũ 

độc tham sân si mạn nghi đều xa lìa, đây gọi là phạm hạnh, Bồ Tát hạnh. 

Ta ở thế gian này là Bồ Tát, ta ở thế gian này là vì tất cả chúng sanh khổ nạn, làm 

gương tốt, thị hiện cho họ thấy, tự hành sau đó tự nhiên có thể hóa tha. 

Tiết học này hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 





Tập 262 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 03.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 317, hàng thứ ba từ dưới đếm lên, mời xem kinh văn. 

“Nguyện ngã trí tuệ quang, phổ chiếu thập phương sát, tiêu trừ tam cấu minh, minh 

tế chúng ách nạn, tất xả tam đồ khổ, diệt chư phiền não ám, khai bỉ trí tuệ nhãn, hoạch 

đắc quang minh thân, bế tắc chư ác đạo, thông đạt thiện thú môn, vi chúng khai pháp 

tạng,  quảng  thí  công  đức  bảo”.  Ba  câu  đầu  là  nói  đến  “trí  quang  diệu  dụng”,  hai  câu 

trước là nói về “trí quang phổ chiếu”. Bài kệ bên dưới nói, “trừ não tế nạn, khai tuệ đạt 

thiện”. Hai câu sau cùng là “khai tạng thí bảo”, công đức bố thí báu. 

Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão: “Đoạn trên”, ở trước nói, đoạn ở trước nói về 

vô lượng thọ, đoạn này chúng ta nói về vô lượng quang. “Vô lượng thọ là thể, vô lượng 

quang là tướng, là tác dụng. Từ thể- tướng- dụng này hiển lộ ra vô biên hóa đức hóa ích”. 

Hóa là giáo hóa, công đức giáo hóa, lợi ích giáo hóa. 

“Trong Định Thiện Nghĩa đại sư Thiện Đạo nói, mỗi một thệ nguyện vì chúng sanh, 

nay bài kệ tụng này  chánh hiển là tâm, nguyện ánh sáng trí tuệ của ta, chiếu soi mười 

phương cõi”. Danh hiệu của Phật A Di Đà, trong tiểu bổn Đức Thế Tôn nói rõ ý nghĩa 

cho chúng ta biết. Nói vắn tắt về hai loại, vô lượng thọ, vô lượng quang. Phật A Di Đà 

cũng gọi là Vô Lượng Thọ Phật, cũng gọi là Vô Lượng Quang Phật, đều là xưng Phật A 

Di Đà. 

Vô thượng thọ là từ thể mà nói, từ tánh thể mà nói, bất sanh bất diệt, cho nên dùng 

vô lượng thọ để biểu pháp. Quang là từ tướng mà nói, từ dụng mà nói, quang minh biểu 

trưng cho trí tuệ. Tác dụng là dùng ở việc giáo hóa chúng sanh, tự thọ dụng là dùng trí 

tuệ mới có thể đoạn tất cả phiền não, thành tựu quả vị diệu giác. Sau khi thành Phật, chỉ 

có một việc là giáo hóa chúng sanh. Giáo hóa chúng sanh có lý niệm và phương pháp, 

đây thuộc về đức. Chúng sanh tiếp thu giáo huấn của Phật, y giáo phụng hành, phá mê 

khai ngộ, lìa khổ được vui, đây là lợi ích. Kinh này nói đến ba loại chân thật, lợi ích chân 

thật, trí tuệ chân thật, từ thể mà nói là rốt ráo chân thật. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        254/16 

Trong Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật đại sư Thiện Đạo, nói về định thiện và tán 

thiện. Trong Định Thiện Nghĩa có nói rằng: “mỗi  một thệ nguyện đều vì chúng sanh”. 

Mỗi một thệ nguyện này là chỉ 48 nguyện, mỗi một nguyện trong 48 nguyện đều là vì 

chúng  sanh,  không  kèm  theo  bất  kỳ  điều  kiện  nào.  Phật  Bồ  Tát  giáo  hóa  chúng  sanh, 

hoàn toàn là do tánh đức viên mãn hiển lộ ra. Chỉ có một mục đích, giúp chúng sanh 

viên thành Phật đạo, ân đức này lớn biết bao. Chúng sanh dùng phương pháp gì để báo 

ân? Không có phương pháp gì. 

Ở trước chúng ta đã học 20 loại không trong Kinh Bát Nhã, chúng ta biết tâm Phật 

thanh  tịnh,  không  chút  nhiễm  ô.  Chúng  ta  nói  dùng  vật  chất  báo  ân  Phật,  ngài  không 

nhận. Dùng tinh thần để báo ân Phật, ngài cũng không tiếp nhận. Chúng ta tu hành thành 

Phật,  thành  Phật  nghĩa  là  vốn  là  Phật,  ta  trở  về  bản  lai  diện  mục  của  mình.  Chỉ  có 

phương pháp đó, sau khi thành Phật, giống như Phật vậy, dùng từ bi vô tận giúp tất cả 

chúng sanh phá mê khai ngộ, giúp tất cả chúng sanh viên thành Phật đạo, đây chính là 

báo ân Phật. Ngoài phương pháp này ra, Đức Phật không cần bất kỳ điều gì, vấn đề này 

là gì? Là bổn phận của người đó, cũng tức là bổn phận của chính mình, cần phải làm, 

pháp vốn như thế, giống như Phật vậy. 

Ba bài kệ này chính là hiển lộ tâm Phật. “Nguyện ngã trí tuệ quang, phổ chiếu thập 

phương sát”. Ánh sáng trí tuệ có hai nghĩa: “Thứ nhất, như Kinh Niết Bàn nói, quang 

minh gọi là trí tuệ. Kinh Siêu Nhật Minh Tam Muội lại nói, trí tuệ lớn phát ra bên ngoài, 

có thể chiếu  pháp giới, gọi  là  quang  minh. Xem  tường  tận chú  giải  ở trước về nguyện 

quang minh tuệ biện thứ 33”, ở trước chúng ta đã học. 

“Trí tuệ phát ra bên ngoài”, trí tuệ này có đối nội, có đối ngoại. Đối nội là chiếu soi 

20 loại không, dung hợp thành nhất thể với thật tướng các pháp, đây là nội chứng. Phát 

ra bên ngoài là lợi ích chúng sanh, có thể chiếu pháp giới. Chân tướng của pháp giới, 20 

loại không trong Kinh Bát Nhã nói rất rõ ràng, nói đến mọi phương diện. Không, chúng 

ta phải nhớ rằng, không không phải là vô, đại thừa nói về nghĩa không rất khó hiểu, ý 

nghĩa rất thâm sâu. Tuy là không vô sở hữu, nhưng có thể sanh vạn pháp, tuy sanh vạn 

pháp nhưng không đánh mất tánh không, vi diệu là ở chỗ này. Tất cả pháp, tướng có- 

tánh không, người tu hành từ trong tướng có, lãnh hội được tánh không, đây gọi là khai 

ngộ. Lục đạo phàm phu không như thế, họ cho rằng tướng là có thật, không biết bản chất 

của mọi hiện tượng, không biết. 

Giới khoa học cận đại, thành tựu của họ cũng rất đáng được người tán thán, họ đã 

phát  hiện  ra  bản  chất  của  vật  chất.  Vật  chất  có  rất  nhiều,  hình  tướng,  trạng  thái,  sắc 

tướng vô lượng vô biên, đều là ý niệm biến hiện ra. Biến hiện ra vì sao có nhiều chủng 

loại  không  giống  nhau?  Giới  khoa  học  nói  rằng,  do  tần  suất  chấn  động  của  nó  không 

giống nhau, không tương đồng. Đại khái tần suất chậm biến thành thể cứng, vật cứng. 

Tần suất nhanh một chút, biến thành vật mềm hơn. Nhanh hơn chút nữa liền biến thành 

thể lỏng, loại giống nước vậy. Nếu như càng nhanh hơn nữa liền biến thành hơi nước, 

tốc  độ  nhanh  hơn  nữa  biến  thành  ánh  sáng,  sóng  quang  và  sóng  điện  từ.  Cũng  có  nhà 

khoa học gọi hiện tượng này là định luật đàn hồi, để giải thích hiện tượng giữa vũ trụ. 

Có  thể  giải  thích  hiện  tượng  vật  chất,  hiện  tượng  tinh  thần  và  hiện  tượng  tự  nhiên. 

Nhưng theo giảng giải trong kinh điển, nói càng rõ ràng minh bạch hơn họ. Đức Phật nói 

ra căn nguyên có thể sanh vạn pháp, danh tự này gọi là tự tánh, cũng gọi là pháp tánh. 

Pháp  tánh  không  phải  vật  chất,  không  phải  tinh  thần,  cũng  không  phải  hiện  tượng  tự 

nhiên, nó không phải là gì cả, cho nên sáu căn chúng ta không duyên đến được. Nó tồn 

tại mọi lúc mọi nơi, nó bất sanh bất diệt, nó thanh tịnh không nhiễm ô, bình đẳng không 

dao động. Hết thảy vạn pháp đều từ nó mà sanh, từ nó mà hiện. Sự biến hóa của tất cả 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        255/16 

vạn pháp, là do vọng tưởng phân biệt. Nếu lìa vọng tưởng phân biệt chấp trước, tất cả 

pháp này chỉ có hiện tướng, không có biến hóa, biến hóa là thức. Trong giáo lý đại thừa 

Đức Phật nói, hết thảy vạn pháp trong vũ trụ là tâm hiện thức biến. Chư vị nhất định 

phải biết, tâm là chân tâm của mình, thức là A lại da của mình. Cảnh giới hiện ra đều là 

hư vọng, đều không phải chân thật. Đức Phật đưa ra ví dụ rất hay, như mộng huyễn bào 

ảnh, đây là thật không phải giả. Những hiện tượng này xa rời sự dao động của ý niệm, 

thì  nó  không  phải  là  gì  cả.  Như  kinh  điển  thường  nói,  tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh, 

chính là đạo lý này. 

Những kinh điển này, chúng ta phải đọc hằng ngày, phải giảng hằng ngày, vì sao 

vậy? Vì đối với chúng ta nó quá xa lạ. Chúng ta cũng coi như đọc không ít, giảng cũng 

không ít, nhưng không chuyển được cảnh giới. Như vậy nghĩa là sao? Nghĩa là chưa đủ, 

chúng ta nhận thức về nó chưa đủ. Nếu nhận thức đủ, cảnh giới lập tức chuyển. Khi cảnh 

giới chuyển, chính là minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ, tức là thành Phật. Đức Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  nhập  định  dưới  cội  bồ  đề  là  chuyển  cảnh  giới,  đại  sư  Huệ  Năng  ở 

trong phòng phương trượng của Ngũ tổ cũng đã chuyển cảnh giới, quý vị thấy chuyển 

nhanh  biết  bao?  Chỉ  trong  một  niệm.  Hiện  nay  chúng  ta  ngày  ngày  giảng,  ngày  ngày 

niệm  cũng  không  chuyển  được.  Ngộ  của  chúng  ta  là  giải  ngộ,  không  phải  chứng  ngộ. 

Giải ngộ giúp cuộc sống hằng ngày của chúng ta, xem nhẹ tất cả mọi sự tướng, đối với 

điều này có lợi ích. Có thể xem nhẹ một chút, chấp trước ít một phần. Vốn chúng ta đối 

với  những  sự  vật  này  chấp  trước  mười  phần,  bây  giờ  ta  còn  lại  bảy  phần  chấp  trước, 

giảm bớt hai ba phần, chưa đủ. Ngày ngày đọc, ngày ngày giảng, ngày ngày giảm nhẹ. 

Giảm nhẹ chỉ còn chấp trước một hai phần, công phu này không tệ, tam muội hiện tiền. 

Tiếp  tục  nỗ  lực,  rất  có  thể  hoát  nhiên  đại  ngộ,  là  đã  chứng  được.  Cảnh  giới  ta  chứng 

được, dùng kinh Phật để chứng minh, đối chiếu với kinh Phật, có giống nhau chăng? Rất 

giống, như  vậy  quý vị không  sai chút  nào. Phật tri  Phật kiến, chánh  tri  chánh  kiến, nó 

không phải tà kiến. Chưa chứng được, bản thân không đạt được lợi ích thật sự. Lợi ích 

thật sự là ra khởi mười pháp giới, không chỉ luân hồi lục đạo. Ta trở về tự tánh, được đại 

tự tại, khởi tác dụng không khác gì với Phật. 

Tất  cả  những  gì  trong  kinh  Phật  nói,  đều  là  việc  bổn  phận  của  mình,  là  việc  bổn 

phận. Phát tâm bồ đề giúp tất cả chúng sanh đau khổ, vẫn là việc bổn phận. Giống như 

cha  mẹ  từ  bi,  chăm  sóc  con  cái  của  họ,  là  bổn  phận,  không  có  bất  kỳ  điều  kiện  nào. 

Người thế gian còn có điều kiện: chúng là con cái của tôi. Đây là điều kiện. Tôi chăm 

sóc chúng thật tốt, tương lai chúng có thành tựu, tôi cũng được thơm lây. Đây là người 

thế gian, Phật không như vậy. Phật hoàn toàn không có những ý niệm này, chỉ toàn tâm 

toàn lực dốc hết sức mình, không hề nghĩ đến lợi ích cho riêng mình, không có. Nếu có ý 

niệm  này,  tâm  ngài  liền bị nhiễm  ô, đó  là  vô  minh  khởi  lên. Người  học  Phật  chúng ta 

phải  biết  điều  này,  phải  rèn  luyện  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  luyện  gì?  Luyện  không 

chấp trước không phân biệt, không khởi tâm không động niệm, đây gọi là chân công phu. 

Khó, không dễ chút nào. 

Đức Phật dạy chúng ta một phương pháp, chư vị đồng học dùng phương pháp gì để 

hóa  giải  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  của  mình?  Phương  pháp  của  Tịnh  tông  rất 

khéo léo, tức là dùng một câu A Di Đà Phật. Đại đức tông môn thường nói: “không sợ 

niệm  khởi, chỉ sợ giác  chậm”. Niệm  gì? Ý  niệm  chấp trước, ý  niệm  phân biệt, ý niệm 

khởi tâm động niệm. Tập khí mà! Ý niệm vừa khởi niệm thứ nhất, niệm thứ hai liền trở 

về  A  Di  Đà  Phật, đánh  tan  ý  niệm  thứ  nhất. Chỉ  cho  phép  trong  tâm  có  một  niệm.  Ta 

phân  biệt  nó,  chấp  trước  nó,  khởi  tâm  động  niệm  cũng  vậy,  chỉ  một  niệm  là  A  Di  Đà 

Phật, nhất tâm bất loạn. Vậy có phân biệt, có chấp trước rồi? Đúng, là có phân biệt, có 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        256/16 

chấp trước. Trong kinh Đức Phật dạy chúng ta: “chấp trì danh hiệu”, chấp nghĩa là chấp 

trước, chỉ được có chấp trước này. Cảm ứng của sự chấp trước này là gì, quả báo ở đâu? 

Ở thế giới tây phương Cực Lạc. Nó không tương ưng với lục đạo, cũng không tương ưng 

với thập pháp giới, nó tương ưng là thế giới tây phương Cực Lạc. Đây gọi là gì? Là đới 

nghiệp vãng sanh, mang theo nghiệp chấp trì danh hiệu vãng sanh. Trong tám vạn bốn 

ngàn pháp môn, các pháp môn khác không có. Không có thì rất khó, chúng ta làm sao 

thành  tựu?  Thù  thắng  bậc  nhất  của  thế  giới  Cực  Lạc,  chính  là  cho  phép  ta  mang  theo 

nghiệp  này,  không  phải  đem  theo  nghiệm  khác.  Mang  theo  nghiệp  chấp  trì  danh  hiệu, 

ngoài ra đều buông bỏ hết. Nghiệp này là tịnh nghiệp, gọi nó là tịnh, vì nó tương ưng với 

Tịnh  độ.  Nó  không  tương  ưng  với  lục  phàm,  lục  phàm  là  nhiễm.  Tứ  thánh  pháp  giới 

cũng là tịnh, nó không phải Phật A Di Đà. 

Đại trí có thể chiếu pháp giới, trí tuệ của Phật có thể chiếu pháp giới của vô lượng 

vô biên chư Phật, trí tuệ Phật A Di Đà  chiếu pháp giới. Đừng quên, chúng ta có thân 

pháp tánh, trong thường tịch quang gọi là thân pháp tánh, gọi là cõi pháp tánh. Chúng ta 

có, không khác gì với Phật. Trong kinh luận đại thừa Đức Phật thường nói: “tất cả chúng 

sanh vốn là Phật”, hiện nay có phải chăng? Phải, không hề thay đổi, phát tánh bất sanh 

bất  diệt,  vĩnh  hằng  bất  biến.  Mỗi  người  chúng  ta  đều  có,  vì  sao  hiện  nay  không  còn? 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  do  vì  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  mà  không  thể 

chứng đắc. Chúng ta phải thường hỏi chính mình, vì sao phải phân biệt, vì sao phải chấp 

trước, vì sao phải khởi tâm động niệm? Mỗi ngày siêng năng tự hỏi chính mình, rất có 

lợi ích, nâng cao cảnh giác của bản thân. Điều này giúp ta rất hiệu quả, làm giảm nhẹ sự 

phân  biệt  chấp  trước.  Lợi  ích  này  là  chân  thật, lợi  ích  này  rất  lớn.  Học  Phật  không  có 

tăng tiến, không có tiến bộ, nguyên nhân không gì khác chính là ta không buông được. 

Phân  biệt  chấp  trước  hình  như  giảm  nhẹ  hơn  trước  nhiều,  nhưng  vẫn  chưa  được,  vẫn 

không buông bỏ được. 

Hiện nay thiên tai dồn dập, nếu chúng ta gặp phải, ta có cảm nhận như thế nào? Nói 

rất hay, đến lúc đó đúng là một sự thử thách. Thiên tai xuất hiện, chỉ có một câu A Di Đà 

Phật, ngoài ra không còn bất kỳ ý niệm nào, như vậy sẽ vượt qua một cách bình an. Nếu 

thọ mạng đến thì về thế giới Cực Lạc, thọ mạng chưa đến sẽ được Phật lực gia trì. Quý 

vị biết vì sao không? Vì tâm ta và tâm Phật A Di Đà là cùng một tâm, tâm thanh tịnh, 

không hề bị vướng mắc. 

Lúc thiên tai hiện tiền, một hơi thở ra không thở vào lại. Ta vẫn còn vướng mắc, 

vẫn còn âu lo, vậy là đi vào lục đạo, lại trôi lăn trong luân hồi. Đương nhiên khó đoạn 

nhất là tình chấp, quả thật rất khó đoạn. Tiếp đến chính là kim ngân tài bảo, những gì ta 

thích, rất khó phân ly với chúng. Chỉ cần có một niệm, là lập tức đi vào lục đạo, nếu là 

niệm niệm không đáng sợ ư? Rất nhanh lại trở về luân hồi như cũ, đáng sợ biết bao. 

Nếu chúng ta nghĩ đến năm 2012, tức là sang năm, dự ngôn Maya nói vào ngày 21 

tháng 12. Chúng ta có thể trong thời gian ngắn ngủi này, luyện thành nhất tâm bất loạn 

chăng? Có thể luyện thành,  chẳng phải không thành. Những gì cần làm phải rút ngắn 

thời gian, nhanh chóng làm xong, sau đó buông bỏ vạn duyên, nhất tâm niệm Phật. Như 

cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  làm  gương  tốt  cho  chúng  ta,  sáu  tháng  cuối  cùng  ông  nói  với 

chúng tôi, mỗi ngày niệm 40 vạn câu Phật hiệu, niệm sáu tháng thì vãng sanh. Việc của 

riêng mình cố gắng buông bỏ, việc giúp đỡ chúng sanh đáng làm thì phải làm. 

Những năm tôi ở Úc châu, do nhân duyên của trường, nhiều lần đại diện cho trường 

tham gia hội nghị hòa bình của Liên Hiệp Quốc, còn làm một cuộc thí nghiệm ở tiểu trấn 

Thang  Trì.  Đây  là  từ  truyền  thống  văn  hóa  xưa,  có  thành  tựu  lớn  về  trí  tuệ,  lý  niệm, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        257/16 

phương pháp. Có hiệu quả đối với việc hóa giải xung đột, xúc tiến nền hòa bình an định 

cho xã hội. Đã thể hiện ra một mô phạm điển hình, như vậy là đủ. 

Hiện nay chúng tôi phát hiện, cuốn sách của Đường Thái Tông, tôi tin mỗi người 

làm việc chính trị đều muốn xem nó. Không chỉ là người theo chính trị, quý vị muốn làm 

người tốt, muốn có một sự nghiệp trong xã hội, bất luận ngành nghề nào đều rất hiệu quả. 

Mục đích  lý tưởng của họ, cuốn sách này giúp họ những gì? Giúp họ tu thân, tề gia, trị 

quốc, bình thiên hạ, về phương diện chính trị cần đến nó. 

Ngày nay công ty cũng là chính trị, vì sao vậy? Vì công ty lớn, công ty đa quốc gia, 

họ dùng phương pháp gì để quản lý? Quản lý một công ty không khác gì quản lý một 

quốc gia, đều cần đến. Chính trị hiện nay là chính trị dân chủ, nhân dân cũng cần, vì sao 

vậy? Họ biết chọn người nào để bỏ phiếu. Sau khi đọc xong cuốn sách này, sau khi học 

xong họ sẽ có tiêu chuẩn. Không phải bỏ phiếu một cách mù quáng, họ biết chọn người 

tốt. Bộ sách này, hiện nay chúng tôi đang in ấn, tháng tư năm nay là in xong, còn hai ba 

tháng nữa. Sau khi in xong, chúng tôi tặng cho mỗi quốc gia trên toàn thế giới. 

Cuốn sách này thứ nhất là tiếng Trung, thứ hai là thể văn cổ, tuy có được cuốn sách 

này cũng không thể dùng, cần phải thông qua phiên dịch. Phiên dịch, cần phải chú âm, 

chú giải cho bộ sách này, và dịch thành văn bạch thoại, sau đó mới dịch sang ngoại ngữ. 

Những việc này tôi không quan tâm, để hậu nhân làm, người của thời đại tiếp theo, là 

việc của quý vị, tôi đến đây là dừng. Tôi muốn đến cuối năm nay, hoàn thành những việc 

này, về sau chỉ nhất tâm niệm Phật, nhất tâm giảng kinh. Giảng xong Kinh Vô Lượng 

Thọ, tiếp theo giảng Kinh Hoa Nghiêm, không giảng các kinh khác. 

Tám  tông  phái  của  đại  thừa,  và  hai  tông  phái  tiểu  thừa,  làm  sao  để  phục  hưng 

những tông phái này, tôi nghĩ đây là việc của hậu nhân, không phải việc của tôi. Lớp trẻ 

cần phải nỗ lực, phải y giáo phụng hành. Nếu thực hành, quý vị là công thần của Phật Bồ 

Tát, tục Phật tuệ mạng, hoằng pháp lợi sanh. Quý vị là hậu duệ ưu tú của chư vị tổ tông 

thánh hiền, vì vãng thánh kế tuyệt học, vì thiên hạ khai thái bình, công đức này thật vô 

lượng. 

Lợi ích chân thật đối với việc học Phật, thầy Phương Đông Mỹ nói: “hưởng thụ cao 

nhất của đời người”, quý vị có thể hưởng thụ được. Sự nghiệp vĩ đại nhất của thế gian là 

dạy học! Giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, công đức này vô cùng thù thắng. Bản 

thân ta chưa khai ngộ, vậy làm sao giúp người khác khai ngộ? Tâm mình trôi nổi, làm 

sao giúp người khác được tam muội? Đây là những vấn đề thực sự nghiêm trọng. 

Vì sao không buông bỏ những tập khí này? Không có gì khác, do ta chưa giảm nhẹ 

tham sân si. Dù đọc kinh nhiều đến đâu, giảng nhiều đến đâu, nếu không giảm nhẹ tham 

sân si cũng vô ích. Như tôi thường nói, đó là ta đang nghiên cứu Phật học, không phải 

học Phật. Nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu, trong kinh Phật thường nói: “cần tu 

giới định tuệ, tức diệt tham sân si”, người này là thật sự đang học Phật, họ có thọ dụng. 

Họ không phải nghiên cứu Phật học, mà là đang học Phật. Học Phật chính là cần tu giới 

định tuệ, tức diệt tham sân si. 

Ngày nay nghiên cứu kinh điển, mỗi ngày giảng kinh dạy học, khuyên chính mình 

càng quan trọng hơn là khuyên người khác. Thời gian lâu, mới đầu ý niệm khuyên người 

khác nhiều, khuyên mình ít. Nhưng thời gian lâu dài, bản thân khế nhập khi nào không 

hay, được thọ dụng chân thật. 

Ở đây, có một nhân tố rất quan trọng, chúng ta cần phải học tập, chính là Thế Tôn 

dạy chúng ta: “lấy giới làm thầy”, và “lấy khổ làm thầy”. Trì giới còn dễ, chịu khổ rất 

khó! Nếu không chịu khổ được, trì giới là giả, chứ không phải thật. Đức Phật nói lấy khổ 

làm thầy, trong này có đạo lý lớn lao. Ngài thị hiện cho chúng ta thấy, suốt đời không hề 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        258/16 

thay đổi, ngày ăn một bữa, đêm ngủ dưới gốc cây, ba y một bát. Khi niết bàn ở trong 

rừng cây, không phải  ở  trong  phòng, mà  ở  nơi hoang vu. Đây  là dạy  điều gì?  Dạy  lấy 

khổ làm thầy. Khổ là chúng ta chịu khổ, còn Đức Phật thì sao? Đối với Phật niềm vui 

này không gì sánh được, có khi nào quý vị nhìn thấy tướng ngài đau khổ không? Mọi lúc 

mọi  nơi,  ta  đều  thấy  Thế  Tôn  mỉm  cười,  nhu  hòa  chất  trực.  Thánh  nhân  thế  gian  như 

Khổng phu tử, quý vị xem học trò của ông khen ngợi ông, ông biểu hiện ra bên ngoài là: 

“ôn  lương  cung  kiệm  nhường”,  là  cách  nhìn  của  học  sinh  đối  với  thầy.  Thầy  ôn  hậu, 

lương thiện, cung cẩn, đối với người cung kính, đối với việc cẩn thận, tiết kiệm, khiêm 

nhường. Đức hạnh này đáng được người khen ngợi. Trong đó tiết kiệm chính là lấy khổ 

làm  thầy.  Khiêm  nhường,  việc  tốt  xin  nhường  người  khác,  thật  sự  làm  được,  đối  với 

người không tranh, đối với thế gian không cầu. Cuộc sống này an vui biết bao, đó mới 

thật sự là hưởng thụ cao nhất của đời người. Hưởng thụ cao nhất đời người, hạnh phúc 

mỹ mãn, không phải có tiền, cũng không phải có địa vị, không hề liên quan đến những 

danh lợi này. Cuộc sống vật chất rất đơn giản, nhu cầu mỗi ngày rất ít, chỉ cần có thể ăn 

no mặc ấm, có một mái nhà nhỏ để che nắng che mưa, vậy là đủ, rất mãn nguyện, ngoài 

ra không cần thiết. Tuổi tác đã lớn_khi tôi còn trẻ, chỉ thích ở nhà nhỏ, vì sao vậy? Như 

vậy dễ dọn dẹp, không cần mất nhiều thời gian, nửa tiếng là dọn sạch sẽ. 

Tôi ở Mỹ cũng mua một căn nhà nhỏ, nói cho chư vị biết, một phòng ở một phòng 

khách, tôi mua căn nhà như thế, ở một mình cần nhà lớn để làm gì? Quá lớn dọn dẹp rất 

phiền,  để  người  khác  dọn  phiền  họ,  hà  tất  phải  như  vậy?  Vấn  đề  ẩm  thực,  hiện  nay  ở 

cùng với mọi người thì tùy duyên. Một mình tôi nấu cơm, hoàn toàn giống như thầy Lý, 

một nồi nhỏ có quai, nồi cũng là nó, bát cũng là nó, chỉ rửa một cái không rửa cái thứ hai, 

cơm rau nấu chung. Từ khi mồi lửa đến ăn xong, rửa sạch, chỉ nửa tiếng. Ngày ăn một 

bữa, quý vị nói tự tại biết bao, không hề phiền phức. 

Thầy Lý sống cuộc đời như thế, làm gương cho tôi noi theo. Hơn 30 tuổi ông bắt 

đầu học Phật, học Phật chưa bao lâu thì ăn ngày một bữa, suốt đời không thay đổi. 95 

tuổi mới cho hai vị đồng học đến chăm sóc, trước 95 đều tự chăm sóc mình. Tự tại biết 

bao, hạnh phúc biết bao! 

Tôi gặp được thầy làm gương cho tôi, đây nghĩa là có thể chịu khổ, thích sống như 

thế, suốt đời không cầu người. Cúng dường nhiều đem ra làm việc thiện, lợi ích xã hội 

đại chúng, bản thân hết sức tiết kiệm. Cổ nhân có câu: “vui làm điều thiện thích bố thí”. 

Thích  bố thí, thích kết  duyên  với tất cả  chúng  sanh, kết pháp duyên, như  vậy  là  đúng, 

tương lai thành tựu pháp duyên mới thù thắng. 

Đây là nói “trí tuệ chiếu pháp giới”. Tiếp theo nói.“Thứ hai, như bài kệ đại sư Đàm 

Loan, tán thán Phật A Di Đà nói rằng: Phật quang có thể phá bóng tối vô minh, cho nên 

đức Phật lại có hiệu là trí tuệ quang. Câu trên, nghĩa giống ở trước”, ý nghĩa giống với ở 

trước nói. “Câu dưới, tức biểu trưng trí tuệ quang là một trong thánh hiệu của Phật Di Đà, 

cũng là một trong 12 quang minh của Phật Di Đà”. Trí tuệ quang cũng là danh hiệu của 

Phật A Di Đà. Vô lượng thọ, vô lượng quang, trí tuệ quang đều là danh hiệu của Phật A 

Di Đà, một trrong các danh hiệu. Trong Đại Thế Chí Viên Thông Chương nói về thập 

nhị quang, đều là danh hiệu của Phật A Di Đà. 

“Nguyện trí tuệ quang của ta”, câu này là kinh văn của Tống Dịch, trong Đường 

Dịch là “nguyện đạt được vô lượng quang của Như Lai”, ý nghĩa tương đồng. “Căn cứ 

điều này thì trí tuệ quang tức là vô lượng quang. Tuy kể ra 12 danh hiệu Phật A Di Đà, 

thật ra thì trong mỗi danh hiệu đều viên nhiếp quang đức còn lại. Cho nên trí tuệ quang 

cũng vô lượng vô biên, vô ngại, vô đẳng, thường chiếu, thanh tịnh đẳng quang”. Cho nên 

câu bên dưới tức là phổ chiếu mười phương cõi. Đây là đại dụng công đức bổn nguyện 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        259/16 

của Phật A Di Đà, chiếu soi mười phương cõi Phật, địa cầu chúng ra cũng ở trong Phật 

quang. Tất cả chúng sanh trên địa cầu, đều nhờ Phật quang chiếu soi. Không chỉ là chư 

thiên, mà là con người, súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục những chúng sanh hữu tình này. Còn 

có loài chúng ta gọi là vô tình chúng sanh, trên thực tế nó vẫn là hữu tình. Cây cỏ hoa lá, 

sơn hà đại địa, cho đến hư không đều không ngoại lệ, đều trong Phật quang phổ chiếu. 

Vấn đề thật sự là chúng sanh nghiệp chướng quá nặng nề, nghiệp chướng là chính mình 

chướng ngại Phật quang chiếu đến. Chẳng phải Phật quang không gia trì, mà là ta cự 

tuyệt nó, không để nó chiếu đến, như vậy thì hết cách. Đức Phật không có sai lầm, lỗi 

lầm đều do mình, đúng là tự làm tự chịu. Tự mình có thể chịu trách nhiệm chăng? Điều 

gì chướng ngại? Là khởi tâm động niệm chướng ngại, phân biệt chấp trước nghiêm trọng 

chướng ngại. Người chấp trước càng nặng thì chướng ngại càng nặng, càng lớn. 

Chúng tôi đôi lúc cũng gặp đồng học, họ có thể thấy Phật. Có người tuy không thể 

thấy  Phật,  họ  có  thể  nghe  được  âm  thanh  Phật  nói,  nhà  Phật  gọi  là  thiên  nhãn  thông, 

thiên nhĩ thông. Cũng có người tuy không nhìn thấy, không nghe thấy, họ có thể cảm 

nhận  được.  Những  người  này  đều  thuộc  chướng  ngại  hơi  nhẹ,  nếu  họ  có  chấp  trước 

nghiêm trọng, không thể có những hiện tượng này. Do đó chúng ta biết, chỉ cần phiền 

não  nhẹ  một  chút,  những  năng  lực  này  là  bản  năng, không  có  gì  hy  hữu,  tất  cả  chúng 

sanh  đều  có.  Chướng  ngại  giảm  nhẹ  một  phần,  năng  lực  này  khôi  phục  một  phần. 

Chướng ngại giảm nhẹ hai phần, bản năng khôi phục hai phần. Khôi phục hoàn toàn, 

không có gì khác với Phật A Di Đà. 

“Trí tuệ quang minh trong tự tánh Phật Di Đà chiếu soi mười phương cõi”. Trí tuệ 

bát nhã vốn đầy đủ trong tự tánh chúng ta, không có gì khác với Phật, là một không phải 

hai. “Vô lượng quang, tức ngang biến thập hư”, thập hư chính là mười phương, thập hư 

là mười phương hư không. “Cho nên không có cõi nào không chiếu đến”. Ánh sáng trí 

tuệ  khác  với  ánh  sáng  nhật  nguyện,  ánh  sáng  nhật  nguyện  có  chướng  ngại  nó  không 

chiếu được. Phật quang có thể xuyên suốt, như XQ vậy, nó không có chướng ngại, bất 

kỳ vật thể nào nó cũng có thể xuyên suốt, làm gì có nơi nào không soi đến được? 

Nếu  tất  cả  chúng  sanh  không  có  chấp  trước,  không  có  phân  biệt  sẽ  được  lợi  ích. 

Trong tự tánh mình có trí tuệ bát nhã, đó là nhân, Di Đà phóng quang biến chiếu gia trì 

đó là duyên, nhân duyên này là gì? Có thể phát khởi trí tuệ trong tự tánh của chúng ta, 

đây chính là Phật A Di Đà giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ. Phá mê liền lìa khổ, 

thoát ly. Nếu giác ngộ, liền đạt được niềm vui, từ đó về sau, cuộc sống của mình là cuộc 

sống của trí tuệ, chưa khai ngộ cuộc sống của mình là cuộc sống của phiền não. Phiền 

não khổ! Trí tuệ vui. 

Mọi người từng đọc Luận Ngữ đều biết, lúc Nhan Hồi còn sống, cuộc sống vật chất 

thiếu thốn mọi bề, nhưng Nhan Hồi là học sinh xuất sắc nhất của Phu tử. Tuy ông nghèo 

khó, nhưng luôn an vui. “Học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”, Nhan Hồi làm được 

điều này. Ông ta “dùng bát tre ăn cơm, dùng gáo dừa uống nước”, sống cuộc sống như 

thế. Ăn cơm đến chén cũng không có, dùng gì ăn cơm? Lấy tre đan thành bát, bát tre, 

làm thành bát đựng cơm. Uống nước không có ly, dùng hồ lô làm gáo_ “đan thực biều 

ẩm”. Cuộc sống này, đối với người bình thường cảm thấy rất khổ, Nhan Hồi không cảm 

thấy khổ, rất tự tại, rất an vui. Khổng tử tán thán ông, bạn bè tôn trọng ông. Không có 

của cải, không có địa vị, nhưng ông thật sự có thể buông bỏ ngũ dục lục trần, niềm vui 

từ đây mà có. Cuộc sống người khác tốt hơn ông ta, còn cảm thấy khổ không kể xiết, vì 

sao? Vì dục vọng quá nhiều, dục vọng vĩnh viễn không thể làm cho vừa lòng người ta, 

cho  nên  người  đó  khổ  vô  cùng.  Trong  Phật  pháp nói:  “tri  túc thường  lạc”,  con  người 

không thể không biết đủ. Được một chút ít liền biết đủ, người này an vui nhất. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        260/16 

Bên dưới nói: “Quang minh ở đây tức là trí tuệ có thể chiếu soi phá trừ cấu uế, u ám 

vô minh của chúng sanh”. Tác dụng này rất lớn, là thật không phải giả. Vô minh là gì? 

Là mê hoặc, ngu si. Nhờ trí tuệ chiếu soi, nghi hoặc không còn, ngu si không còn, trí tuệ 

quang minh trong tự tánh hiển lộ ra. Họ có thể không tự tại sao? Họ có thể không an vui 

sao? Lúc này như trong kinh luận đại thừa thường nói, pháp hỷ sung mãn, thường sanh 

tâm hoan hỷ. Họ không có gì cả, không có ăn, không có mặc, nhưng an vui, vậy an vui 

từ  đâu  mà  có?  Thông  thường  người  ta  nhìn  thấy,  bảo  là  không  ra  sao  cả.  Đây  là  thật 

không phải giả. Ta không biết niềm vui của họ từ đâu mà có. Niềm vui từ trong tự tánh 

xuất  hiện  ra.  Trong  cảnh  giới  này,  điều  kiện  cuộc  sống  vật  chất  có  cần  chăng?  Không 

cần thiết, vì sao vậy? Vì ý niệm có thể chuyển cảnh giới, đầu tiên là chuyển cảnh giới 

của tự thân, tự thọ dụng. Mùa đông họ không lạnh, mùa hạ họ không nóng, họ chỉ cần 

một bộ y phục là đủ, đến thay giặt áo quần cũng không cần. 

Tôi từng thấy  pháp  sư  Lạc  Quán  và pháp  sư  Chử  Vân, viết báo  cáo về  Phật sống 

Kim Sơn. Đây là người thật việc thật, không phải giả. Phật sống Kim Sơn đích thực, rất 

giống như Tế Công viết trong tiểu thuyết, vô cùng luộm thuộm, mang trên người một bộ 

áo quần rách, đôi dày hư, quý vị cho ngài đồ tốt ngài không cần. Phật sống Kim Sơn suốt 

đời chưa từng tắm, một tuần hai tuần không ăn cơm cũng không sao, cũng không đói. 

Một bữa cơm ăn 20 bát 30 bát cũng chẳng hề chi, đều là biểu diễn cho mọi người thấy. 

Ngài  không  có  nhu  cầu  đối  với  cuộc  sống  vật  chất,  suốt  đời  không  tắm,  nếu  là  người 

bình thường mùi trên thân rất hôi hám, trên thân ngài tỏa ra hương thơm của hoa sen, 

mọi ngươi đều thích gần ngài. Trên thân tỏa ra mùi hương đó, ngửi còn có thể trị bệnh, 

đây không phải là người bình thường, người bình thường không làm được. Ngài thích 

lượm rác, lượm xong thế nào? Lượm được đều ăn hết, đến đồng hư sắt vụn ngài cũng ăn. 

Pháp sư Lạc Quán từng ở với ngài bốn tháng, là thật không phải giả. Đây nghĩa là sao? 

Là cảnh tùy tâm chuyển, ngài đã chứng minh cho chúng ta thấy, ý niệm của ngài có thể 

chuyển cảnh giới bên ngoài. Ngài biết được quá khứ vị lai, giúp không ít chúng sanh có 

nhân duyên, người ta xưng ngài là Phật sống Kim Sơn. Ngài là người xuất gia của chùa 

Kim Sơn, Trấn Giang Tô Châu, pháp hiệu là Diệu Thiện. Nhưng rất ít người gọi ngài là 

pháp sư Diệu Thiện, đều gọi là Phật sống Kim Sơn. 

Quan trọng  nhất  là giúp  chúng  sanh  phá vô  minh, cấu  là  nhiễm  ô, ám  là  ám  độn. 

Người này không có trí tuệ, ngu si, đây là gì? Đều là nghiệp chướng. Chiếu phá là giúp 

chúng sanh tiêu nghiệp chướng, nghiệp chướng tiêu trí tuệ liền tăng trưởng. 

“Cho nên bên dưới lại hiển lộ diệu dụng của ánh sáng trí tuệ, gọi là tiêu trừ cấu 

nhiễm, đen tối...”. Bên dưới nói tiếp: “Trong kinh văn nói, tiêu trừ tam cấu u minh, minh 

tế các ách nạn”. Tam cấu, chú giải bên dưới rất rõ ràng, là “tên khác của tam độc tham 

sân si”, nghĩa là tam độc. Danh từ này chúng ta phải nhớ, phải thường nhắc nhở. Ý niệm 

tham khởi lên, độc! Độc bệnh hiện tiền. Gặp một chút việc không như ý, tâm sân nhuế 

khởi lên, độc lại phát tác. Ngu si là mê hoặc đối với sự, không hiểu rõ chân tướng sự thật, 

thị phi tà chánh điên đảo, đây gọi là mê hoặc, ngu si. Đức Phật dùng giới định tuệ để đối 

trị, trì giới phá tham dục, tu định phá sân nhuế, trí tuệ khai mở là không ngu si, lìa ngu si. 

Tam học giới định tuệ chính là đối trị tam độc tham sân si, “cần tu giới định tuệ, tức diệt 

tham sân si”. Dùng phương pháp gì để đoạn tham sân si? Dùng giới định tuệ. Trong Bồ 

Tát lục độ, dùng bố thí và trì giới đối trị phiền não của tham, dùng nhẫn nhục và thiền 

định đối trị sân nhuế, dùng thiền định và bát nhã đối trị ngu si. Phương pháp hay! Nếu có 

thể tu tam học lục độ, tam học là giới định tuệ. Tam học lục độ có thể giúp ta nhổ sạch 

tam độc phiền não, đây là độc bệnh. Bạt trừ tam độc phiền não, thân tâm tự tại, thanh 

lương tự tại. Những thứ này mỗi một chúng sanh trong lục đạo đều có, đều biểu hiện 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        261/16 

ngay trong cuộc sống hằng ngày. Mỗi ngày dùng nó là không giác ngộ, không giác ngộ 

nghĩa là ngu si. 

“Minh, tam cấu minh, minh là vô tri. Câu Xá Luận Nhất nói: do các loại vô tri, có 

thể  che  nghĩa  chân  thật,  và  chướng  ngại  chân  kiến,  cho  nên  gọi  là  minh”.  Nghĩa  chân 

thật là gì? Là thật tướng các pháp. Khiến ta không biết gì về chân tướng của tất cả pháp, 

ta không  biết. Không  biết  chân  tướng  của  tất  cả  pháp, ta sẽ không buông bỏ  phân biệt 

chấp trước đối với tất cả pháp, không buông bỏ phân biệt chấp trước tức là tạo nghiệp. 

Trong  cuộc  sống hằng  ngày,  ứng  dụng tất  cả  pháp  mà  không  có  vọng tưởng phân biệt 

chấp  trước,  quý  vị  chính  là  Bồ  Tát.  Tất  cả  pháp  đó  đối  với  ta  có  chướng  ngại  chăng? 

Không chướng ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Chướng ngại từ đâu mà có? Chướng 

ngại  do  phân  biệt  chấp  trước  sanh  ra.  Bồ  Tát  dùng  nó,  không  phân  biệt,  không  chấp 

trước, cho nên không chướng ngại thanh tịnh bình đẳng giác của họ. Vọng tưởng phân 

biệt chấp trước, thì thanh tịnh bình đẳng giác không còn. Chấp trước, thanh tịnh không 

còn. Phân biệt, bình đẳng không còn. Vọng tưởng, giác không còn. Phải biết, thanh tịnh 

bình đẳng giác là chân tâm của chúng ta, là bản tánh của chúng ta. Vì vọng tưởng phân 

biệt chấp trước nên nó đã biết chất, biến thành tham sân si mạn nghi. 

“Có  thể  che  chân  nghĩa”,  che  là  che  đậy,  thật  tướng  các  pháp  không  còn,  không 

thấy. “Có thể chướng ngại chân kiến”, chân kiến là tri kiến chân thật, cho nên dùng chữ 

“minh”  để  hình  dung  nó.  Minh  là  đen  tối,  chúng  ta  ở  trong  bóng  tối,  ánh  sáng  nhật 

nguyệt đều không có, không thấy gì cả, ngu si giống như ở trong bóng tối vậy. 

“Minh là minh tế chúng ách nạn, minh tức là hiển, là bị, là thạnh, là thành”, nó có 

bốn nghĩa này_Hiển minh. “Tế” có nghĩa là độ, có nghĩa là cứu, cứu độ, cứu tế. Đây là 

hai chữ minh tế. “Trong Hội Sớ gọi là quảng tế, cho nên minh tế, nghĩa là rộng độ”. Cứu 

tế  rõ  ràng,  rộng  độ  chúng  sanh.  Lục  đạo  chúng  sanh  thật  đáng  thương,  đáng  thương  ở 

chỗ tham sân si. Người giàu có, họ vẫn còn tham sân si, chính là kẻ đáng thương. Ai là 

người thông minh, ai là người có trí tuệ? Người học Phật là người thông minh, người 

học Phật là người có trí tuệ, vì sao vậy? Trong kinh điển Đức Phật dạy họ: “cần tu giới 

định tuệ, tức diệt tham sân si”. Thật sự đoạn tận tham sân si, luân hồi lục đạo không còn, 

vượt thoát luân hồi lục đạo. Đây mới thật sự là minh tế chúng ách nạn, họ đã siêu việt. 

Thế gian đại phú đại quý, ở cõi trời làm  vua trời không có gì hy hữu. Trời có 28 

tầng, ngoài trời tứ không ra, 22 tầng đều có vua trời. Phước báo lớn nhất, vua trời ma hê 

thủ la, thiên chủ của trời tứ thiền, phước báo đó lớn biết bao. Họ hưởng hết phước, thọ 

mạng  đến,  vẫn  phải  trôi  lăn  trong  luân  hồi,  quý  vị  xem  có  ý  nghĩa  gì  đâu.  Tứ  thiền, 

phước báo lớn như vậy, sau khi chết đi về đâu? Họ đọa vào địa ngục, vì sao đọa vào địa 

ngục? Ngạn ngữ nói, trèo cao thì té nặng. Từ trời tứ thiền rơi xuống tận địa ngục, vì sao 

vậy? Vì hủy báng Phật, hủy báng pháp nên phải chịu tội này. Họ ở trong cảnh giới đó, 

tưởng rằng mình đã chứng được bát niết bàn, cho rằng bản thân đã thành Phật, họ không 

hiểu chân tướng sự thật. Họ là giả tướng trong thiền định, không phải thật. Nếu định mất 

đi, tập khí phiền não của họ liền hiện tiền, nghiệp chướng liền hiện tiền. Định chưa mất 

đi, định công chế phục phiền não, phiền não không khởi hiện hành, định là có hạn chế 

thời gian. 

Hủy báng Tam bảo, tội này rất nặng, nặng ở đâu? Tạo nên ấn tượng phản diện cho 

rất nhiều người. Người ta thấy quý vị học Phật, học Phật mà bị quả báo này, học Phật là 

giả không phải thật. Rất nhiều người nhìn thấy hiện tượng này đều thoái tâm, cho rằng 

Phật giáo là giả, tội này rất nặng. Quý vị gây ảnh hưởng càng nhiều người, thời gian ảnh 

hưởng càng dài, thì tội càng nặng, ta tạo nên ảnh hưởng phản diện. Nếu là ảnh hưởng 

chính diện, quý vị đã sanh lên cõi trời. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        262/16 

Nhan Hồi biểu diễn cho chúng ta thấy là chính diện, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị 

hiện cho chúng ta thấy cũng là chính diện. Quý vị thấy ngài khổ hạnh suốt đời, kết quả 

của ngài là gì? Là thành Phật. 49 năm giảng kinh thuyết pháp, khai trí tuệ, được lợi ích, 

chứng quả, không biết có bao nhiêu người, công đức này lớn biết bao. Ngày nay nói, sự 

cống hiến của ngài đối với xã hội lớn biết bao, đại phước báo! Phước báo của ngài nếu 

dùng thế giới tây phương Cực Lạc để nói, ngài sanh vào đâu? Sanh vào cõi thường tịch 

quang tịnh. Tự giác giác tha, giác hạnh viên mãn, đó không phải là thường tịch quang ư? 

Bồ Tát trong cõi thật báo, tự hành hóa tha vẫn chưa đạt đến viên mãn, ở trong cõi thật 

báo. Viên mãn không trú cõi thật báo, là thường tịch quang. 

Con người ở thế gian này, phải làm gương tốt cho xã hội đại chúng, điều này vô 

cùng  quan  trọng,  không  được  làm  gương  xấu.  Làm  gương  xấu,  sức  ảnh  hưởng  đó  lớn 

bao nhiêu, ta đều phải chịu trách nhiệm. Ảnh hưởng nhiều người, ảnh hưởng thời gian 

dài,  phiền  phức  đó  rất  lớn.  Nếu  là  gương  tốt,  ảnh  hưởng  thời  gian  càng  lớn,  thời  gian 

càng dài, phước báo đó càng lớn, nó đem đến phước báo cho quý vị. Còn như mặt trái, 

nó gây ra tai họa. 

Xã  hội  hiện  nay,  sức  ảnh  hưởng  lớn  nhất_trước  đây,  60  năm  trước,  thầy  Phương 

Đông Mỹ nói với tôi, ti vi! Đây không phải là thứ hay, sức ảnh hưởng quá lớn, đều làm 

con người hư hỏng, họ có thể không chịu trách nhiệm nhân quả ư? Ngày nay thế giới 

động loạn, địa cầu thiên tai dồn dập, do đâu mà có? Chính là do những ảnh hưởng này 

tạo nên. Ảnh hưởng tạo thành con người tham sân si mạn nghi, hoài nghi đối với giáo 

huấn của thánh hiền. Tạo ra tham sân si mạn nghi, mà tham sân si mạn nghi gây nên xã 

hội động loạn, tạo thành thiên tai thảm họa trên địa cầu, chính là như vậy. Ngược lại, nếu 

họ phát sóng những tiết mục này là chính diện, dạy trung dạy hiếu, dạy nhân dạy nghĩa, 

như vậy công đức của họ thật lớn lao, họ cứu vãn thế giới. Là mặt phụ, nó có thể hủy 

diệt thế giới. Là mặt chính, nó sẽ cứu vãn thế giới. Thế giới này còn có thể tiếp tục kéo 

dài, hay là qua vài năm như nhà dự ngôn gọi là tận thế, thế giới này không còn. Tất cả 

đều nằm trong sự chi phối của truyền thông, xem hướng phát triển của nó. 

Ngày xưa thời đại đế vương, không tự do như vậy. Thời đại đế vương, ngôn luận 

trái với luân lý đạo đức, là phải bị hình phạt quản thúc. Trước tác trái với luân lý đạo đức, 

những loại sách đó liệt vào sách cấm. Nghiêm trọng không những là tử hình, mà còn bị 

diệt tộc. Vị sao chịu tội nặng như vậy? Để người nhà quý vị giám sát quý vị, tuyệt đối 

không được làm gì trái với luân lý đạo đức. Quốc gia chịu trách nhiệm này. Chế độ đó 

rốt  cuộc  là  tốt  hay  là  xấu?  Người  bây  giờ  phản  đối  rằng,  không  có  tự  do  ngôn  luận, 

không có tự do xuất bản, đó là thời xưa. Hiện nay tự do dân chủ, những pháp luật này 

đều phế bỏ, tự do ngôn luận, tự do xuất bản, có lợi ích gì chăng? Ngày nay xã hội động 

loạn, nhân tâm không có nơi nương tựa, không có tín ngưỡng, đây là gì? Đây là tự do 

ngôn luận tạo thành. Ngày xưa, hủy báng thánh hiền, tội đó rất nặng, hiện nay hủy báng 

thánh hiền không có lỗi. Quý vị có thể phê bình, có thể phủ nhận họ. 

Có người hỏi tôi_trước đây tôi ở Singapore, có một hôm pháp sư Diễn Bối hỏi tôi, 

ông nói pháp sư Tịnh Không, thầy tán thành dân chủ hay là tán thành chuyên chế? Tôi 

nói tôi thích hoàng đế, không thích dân chủ, vì sao vậy? Vì hoàng đế có trách nhiệm, dân 

chủ không chịu trách nhiệm, nhiệm kỳ của họ rất ngắn. Hoàng đế hy vọng con cháu họ 

đều  làm  hoàng đế,  nhất định  phải  dạy  thật  tốt người kế  người.  Nếu  dạy  không tốt,  bị 

người khác lật đổ, coi như họ người chết nhà tan, vì thế họ rất có trách nhiệm, nỗ lực đào 

tạo hậu duệ của mình. Đối với vấn đề mất nước, đó là hoàng đế cuối thời đại, không tuân 

thủ  luật  pháp  của  tổ  tông,  họ  mới  bị  mất  nước.  Nếu  họ  thực  hành  theo  những  phương 

pháp tổ tông quy định, sẽ không bị mất nước. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        263/16 

Có  một  lần  thầy  Phương  Đông  Mỹ  nói  với  tôi,  luật  pháp  của  nhà  Chu  rất  tốt, 

phương pháp trị quốc_Chu Lễ, Chu Lễ là hiến pháp của thời nhà Chu, do Chu Công soạn, 

Khổng tử rất khâm phục, thiết tưởng không có chuyện nhỏ nào không đề cập đến, mỗi 

niệm đều nghĩ cho nhân dân. Thầy nói, đáng tiếc, những đế vương đời sau của nhà Chu 

không tuân thủ, vì thế mà mất nước. Giả như con cháu đời sau của nhà Chu đều y giáo 

phụng hành, tuyệt đối không làm trái, thầy nói hiện nay vẫn là nhà Chu. Ngữ khí kiên 

định như thế, không hề có chút hoài nghi nào, pháp chế quá hay. 

Nếu  khinh  mạn  cổ  thánh  tiên  hiền,  chúng  ta  có  được  đức  hạnh  của  Chu  Công  ư? 

Chúng ta có được trí tuệ của Chu Công ư? Không tử so với Chu Công còn tự than không 

bằng. Lo lắng suy tư của ông, ngôn luận của ông có sai lầm chăng? Chúng ta có thể phê 

bình ông chăng? Tư duy quan sát tường tận, ta mới có thể hiểu. Nhưng đối với người 

thời nay quá khó, hiện nay như thế nào? Tâm người mông lung, tự cho mình thông minh, 

xem thường cổ nhân. Sách tịch kinh điển của chư vị thánh hiền lưu lại đến hôm nay, mặc 

dù họ học, nhưng giống như bài kệ khai kinh trong kinh Phật nói. Bài kệ khai kinh nói: 

“Nguyện  hiểu nghĩa chân  thật  của  Như  Lai”.  Người  thời nay  thì sao?  Người thời nay 

phải sửa một chữ, hiểu sai nghĩa chân thật của Như Lai, hiểu lệch lạc nghĩa chân thật của 

Như Lai. Vì sao vậy? Vì xem thường Như Lai, cho đó là mê tín, không có gì tốt đẹp, cần 

phải đào thải. Quan niệm người bây giờ là như vậy, làm sao đây? Vậy thì đúng như lời 

dự ngôn của người phương tây nói, toàn bộ địa cầu bị hủy diệt rồi sau đó hình thành lại. 

Hình như ngoài phương pháp này ra, không tìm ra phương pháp nào hay hơn, đây là một 

thảm họa thảm khốc. Quý vị có thể nói không có ư? Nhưng năm lại đây thiên tai ngày 

càng nhiều, ngày càng dồn dập, ngày càng nghiêm trọng, hình như là thật. Chúng ta hy 

vọng nó không phải thật. 

Trong  Phật  pháp,  ứng  phó  với  những  thiên  tai  này,  Đức  Phật  nói  rất  hay:  “tất  cả 

pháp  từ  tâm  tưởng  sanh”.  Chỉ  cần  đoan  chánh  tâm  niệm,  có  thể  làm  cho  thiên  tai  này 

phát sinh chậm lại, giảm nhẹ, thậm chí là hoàn toàn không phát sinh_từ tâm tưởng sanh. 

Nếu không tin lời Phật, cho lời Phật nói là mê tín, không phải thật, không hợp với khoa 

học,  vậy  thì  hết  cách.  Cũng  may  các  nhà  khoa  học  cận  đại  cũng  khẳng  định  những  gì 

Phật nói trong kinh, là tương đồng với kết luận nghiên cứu của họ. Đây là một tín hiệu 

tốt, khiến những gì Phật nói trong kinh luận, được giới khoa học cận đại chứng minh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 









Tập 263 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 04.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 319, chúng ta bắt đầu xem từ câu thứ hai trong hàng thứ ba. 

Cho  nên  hai  câu  này  giải  thích  đơn  giản.  Hai  câu  này  chính  là  “tiêu  trừ  tam  cấu 

minh, minh tế chúng ách nạn”, là hai câu này. Hai câu này giải thích đơn giản là, tiêu trừ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        264/16 

cấu uế hôn ám của tam độc tham sân si cho chúng sanh, rộng cứu vô số thống khổ và 

thiên tai. Ách nạn nhiều vô số, cho nên gọi là chúng ách nạn. Tình trạng nói ở đây, hoàn 

toàn giống với hoàn cảnh của chúng ta hiện nay. 

Ánh sáng trí tuệ của Phật, đều có thể soi sáng cứu độ. Như Hội Sớ nói, tam cấu là 

tham sân si, ba thứ này cấu nhiễm tâm tánh, cho nên gọi là cấu. Khiến chúng sanh mù 

quáng,  cho  nên  gọi  là  minh.  Là  nhân  lưu  chuyển,  nhân  lưu  chuyển  sanh  tử,  nghĩa  là 

nguyên nhân chính của luân hồi sanh tử. Chúng ách nạn là quả của nó, gọi là lục thú tứ 


sanh, đây chính là luân hồi lục đạo. 

Quả thật chúng ta hiện nay, mỗi ngày thông qua ti vị, mạng internet, truyền thông 

đưa tin về thiên tai thảm họa. Mức độ không ngừng tăng cao, xu hướng thiên tai cũng 

ngày càng nghiêm trọng. Đây là nguyên nhân gì? Kinh điển dạy chúng ta rằng, là tam 

độc tham sân si của chúng sanh, và vô số ngôn hành bất thiện chiêu cảm nên. Có nhân 

tất có quả, có quả tất có nhân, nghiệp nhân quả báo không sai chút nào, chúng ta không 

thể không biết. 

Làm sao để có thể hóa giải thiên tai? Trong kinh cũng nói rất rõ ràng: “Phật chi trí 

quang, tất năng minh tế”. Nhân của luân hồi lục đạo, trong kinh điển Đức Phật dạy cho 

chúng  ta  rất  nhiều,  nói  chung  là  kiến  tư  phiền  não.  Nói  sơ  lược  về  kiến  tư  phiền  não, 

nghĩa  là  chúng  ta  đối  với  chân  tướng  của  nhân  sinh  vũ  trụ,  thấy  sai,  nghĩ  sai,  do  đó 

chúng  ta  làm  sai,  làm  sai  là  tạo  nghiệp. Nghĩ  sai,  thấy  sai  là  ý  nghiệp,  nói  sai  là  khẩu 

nghiệp, làm sai là thân nghiệp. Tam nghiệp thân khẩu ý gây ra, hiện nay là quả báo lưu 

chuyển  sanh  tử  trong  lục  đạo.  Ở  đây  đặc  biệt  thêm  vào  một  câu  là  “chúng  ách  nạn”, 

nghĩa là nói thiên tai nhiều vô số. Hôm nay chúng ta đọc câu kinh văn này cảm xúc rất 

sâu sắc, vì nó ở ngay trước mắt chúng ta. Hiện nay chúng ta đang gặp những điều này. 

Phật quang phổ chiếu, là nguyên nhân chính cứu khổ cứu nạn. Lại nói tiếp, “Phật 

quang phổ lưu”, có nghĩa là phổ chiếu. Đức thanh tịnh, hoan hỷ, trí tuệ, giúp chúng ta 

tiêu trừ ba chướng. Thanh tịnh tiêu trừ tham dục, hoan hỷ tiêu trừ sân nhuế, trí tuệ tiêu 

trừ ngu si. Thanh tịnh, hoan hỷ, trí tuệ là tánh đức, tiều trừ sự u tối của ba chướng tham 

sân si. 

Chúng ta rất may mắn, đời này được thân người, được nghe Phật pháp, chúng ta có 

tiêu  trừ  được  ba  chướng  chăng?  Ba  chướng  này  thường  gọi  là  nghiệp  chướng.  Chư  vị 

học Phật, tôi tin rằng mỗi người, đối với nghiệp chướng của mình, nghĩ mọi cách để tiêu 

trừ nó, vì sao không trừ được? Chúng ta tuân theo giáo huấn trong kinh điển, giáo hóa 

của Phật Bồ Tát, ngày ngày tu trì, tụng kinh, niệm Phật, bái sám, làm việc tốt, lợi ích xã 

hội, lợi ích đại chúng. Hình như đối với nghiệp chướng tiêu trừ không bao nhiêu, thậm 

chí nghiệp chướng còn có thể ngày càng tăng trưởng, quả thật là tham sân si mạn nghi 

đang tăng trưởng. Nguyên nhân gì vậy? Vì chúng ta tu học không như pháp, quả đức tu 

học không hiện tiền. Quả đức là gì? Là thanh tịnh, hoan hỷ, trí tuệ, thực tế chính là trên 

đề kinh này nói về thanh tịnh bình đẳng giác. Hoan hỷ là bình đẳng, trí tuệ là giác, chưa 

hiện tiền. Hay nói cách khác, chúng ta tu hành, không có được kết quả như ý, do đó hoài 

nghi đối với Phật pháp ngày càng nghiêm trọng. Trong xã hội ngày nay, rất nhiều người 

học Phật, đều cùng gặp vấn đề này. Chúng ta phải giải quyết như thế nào, ứng phó như 

thế  nào?  Không  thể  không  biết.  Tu  hành  xảy  ra  vấn  đề,  chỉ  đạo  của  Phật  là  chính  xác 

tuyệt đối, tam học giới định tuệ, không được bỏ qua thứ tự. Nhân giới sanh định, nhân 

định phát tuệ. Chúng ta cũng biết, cũng nói được, nhưng quả thật rất lơ là trên phương 

diện giới luật, không hạ công phu vào đây. 

Trong nhiều năm nay, chúng tôi đi qua rất nhiều nơi, gặp rất nhiều người học Phật. 

Tại  gia  lơ  là  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  không  chú  trọng  Thập  Thiện  Nghiệp,  không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        265/16 

phụng hành Thập Thiện Nghiệp. Vì thế công phu không đắc lực, nghiệp chướng không 

tiêu trừ. Còn người xuất gia lơ là Sa Di Luật Nghi, đó là giới căn bản của người xuất gia. 

Không giữ Sa Di Luật Nghi, chẳng phải hàng xuất gia đệ tử Phật. Không hành trì Thập 

Thiện  Nghiệp  Đạo,  chẳng  phải  hàng  đệ  tử  tại  gia  của  Phật.  Nói  cách  khác,  ngày  nay 

chúng ta gọi đệ tử nhà Phật, không phải thật, có danh không có thực. Làm sao bổ sung 

sự thiếu sót này, điều này rất quan trọng, nếu không nỗ lực bổ khuyết thì đời này trôi qua 

một cách vô ích. Bắt đầu bổ sung từ đâu? Tịnh Nghiệp Tam Phước là nguyên tắc chỉ đạo 

cao nhất của tu Tịnh độ, ta không thể không tuân thủ. Điều thứ nhất của Tam Phước là 

“hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”, bốn câu, 

16 chữ. Chư vị đại đức tổ sư dạy chúng ta, dùng truyền thống Nho và Đạo giáo làm nền 

tảng, đặt nền tảng giới  luật, căn bản hành  môn, dễ hơn so với học  tiểu  thừa. Nền tảng 

hành môn của Nho giáo chính là ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức, là bốn khoa mục 

này. 

Trong kinh điển tiểu thừa, Thế Tôn dạy chúng ta đặt nền tẳng, cũng là bốn căn bản, 

kinh điển tiểu thừa gọi là luân lý, đạo đức, nhân quả. Ngày nay chúng ta không học tiểu 

thừa, dùng Đệ Tử Quy của Nho giáo, Đệ Tử Quy chỉ có 1080 chữ, một câu ba chữ, tổng 

cộng có 360 câu. Mọi người quan sát tường tận, 1080 chữ này, phải chăng nói đến ngũ 

luân ngũ thường, tứ duy bát đức? Đúng vậy! Đó chính là nền tảng căn bản của giới luật, 

người xưa học từ nhỏ, gia giáo, do cha mẹ dạy cho chúng. Nền tảng này vững chắc biết 

bao, vì thế họ học Phật không hề khó khăn. 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên của Đạo giáo, toàn nói về nhân quả, thiện có thiện 

quả, ác có ác báo. Phân lượng cũng không nhiều, tổng cộng chỉ nói 195 trường hợp, nó 

dùng ví dụ để chứng minh. 195 trường hợp, đều nói cho chúng ta biết về báo ứng thiện 

ác. Trong Tam Phước, “từ bi bất sát” là nhân quả. 

Dùng hai mục này, làm cơ sở cho Thập Thiện Nghiệp của Phật giáo, như vậy Thập 

Thiện Nghiệp đạo sẽ rất vững vàng, và vô cùng kiên cố. Chúng ta thử nghĩ có đúng như 

vậy chăng? Hiện nay khuyết điểm của chúng ta là gì? Không học Đệ Tử Quy, không học 

Cảm  Ứng  Thiên, vì  thế  Thập  Thiện  Nghiệp  cũng  không khởi tác dụng. Nếu  có  Đệ  Tử 

Quy  và  Cảm  Ứng  Thiên,  Thập  Thiện  Nghiệp  lập  tức  khởi  tác  dụng.  Dù  không  được 

thanh tịnh giống như A la hán, cũng thanh tịnh hơn nhiều so với đại chúng trong xã hội. 

Ta được thọ dụng của tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh sanh trí tuệ. Tâm thanh tịnh ít sanh 

tiểu trí tuệ, tâm thanh tịnh nhiều sanh đại trí tuệ. Vấn về của chúng ta là đây. 

Học Phật bắt đầu học từ đâu? Bắt đầu học từ việc nghiêm trì giới luật, có nền tảng 

ưu việt này, tiếp tục học lục ba la mật của Bồ Tát. Buông bỏ tham dục, đó là đức của bố 

thí.  Buông  bỏ  ác  hạnh,  là  đức  của  trì  giới.  Buông  bỏ  sân  nhuế,  là  đức  của  nhẫn  nhục. 

Buông bỏ giải đãi, biếng nhác, là đức của tinh tấn. Buông bỏ tâm mông lung, là đức của 

thiền định. Buông bỏ ngu si, là đức của trí tuệ, tâm hoan hỷ hiện tiền. Tâm hoan hỷ là gì? 

Là pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ, thân tâm tự tại, tức là lìa khổ được vui, 

có thể hóa giải thiên tai. Đây là Phật quang phổ chiếu, Phật quang gia trì chúng ta, quả 

thật đã giúp chúng ta. 

Bên dưới nói: “tập nhân đã diệt, nghĩa là tiêu diệt nhân tập đế của khổ đế”. Tứ đế: 

khổ tập diệt đạo, khổ là quả, tập là nhân của khổ. Tập là kết tập, thông thường chúng ta 

gọi là tích lũy, phàm phu tích lũy những gì? Phiền não, tập khí. Mỗi ngày, hiện nay đặc 

biệt  rõ  ràng,  tiếp  thu  sự  nhiễm  ô  của  môi  trường.  Nhiễm  ô  của  môi  trường  vật  chất, 

nhiễm ô của môi trường tinh thần, khổ không sao kể xiết! Nếu diệt được nhân của tập, 

không còn bị nhiễm ô nữa, khiến chúng ta sống tốt trong đại thừa, được chăng? Trong 

hoàn cảnh hiện nay, có thể làm được chăng? Có thể, chỉ cần ta cảm thấy thích làm. Tôi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        266/16 

không tiếp xúc với thông tin hiện nay, không xem ti vi, không nghe tin tức, cũng không 

dùng mạng internet. Những sách báo tạp chí người bây giờ xuất bản, tôi đều cự tuyệt hết. 

Chỉ tiếp thu giáo huấn của Phật Bồ Tát, tiếp thu giáo huấn thánh hiền của các chủng tộc 

trên  thế  gian  này.  Vấn  đề  này  chúng  ta  có  thể  làm  được,  chẳng  phải  không  làm  được. 

Làm được thì nhân của tập đã diệt,  tập nhân đã diệt rồi, quả báo tự nhiên không còn nữa. 

Đây là chư vị thánh hiền, chư Phật Bồ Tát “quảng tế”, quảng tế là phổ độ chúng 

sanh. Tôi cũng là một trong các chúng sanh được chư Phật Bồ Tát độ, không khó, tôi 

nguyện tiếp thu. Không chịu tiếp thu mới khó, không muốn buông bỏ mọi nhiễm ô của 

thế gian này, như vậy khó mà tiếp thu được Phật pháp. Vì sao vậy? Vì những thứ đó là 

đến để phá hoại chánh pháp, cũng chính là phá hoại thanh tịnh bình đẳng giác của chính 

mình. Nó đến để phá hoại, nếu không lìa xa, nhất định ta bị ảnh hưởng. 

Bên dưới nói tiếp: “xả bỏ tam đồ khổ, diệt các phiền não ám”, câu này là tiếp theo ở 

trên. Tiêu trừ tam độc tức là lìa ba đường ác, chưa ra khỏi luân hồi lục đạo, nhưng tuyệt 

đối không đọa vào ba đường ác. Câu này không thể không ghi nhớ. Tham, ý niệm của 

tham là nghiệp nhân hàng đầu của đường ngạ quỷ, tham tâm là đường ngạ quỷ. Tham 

Phật  pháp  cũng  không được, tham  Phật  pháp  quả  báo cũng  trong  đường ngạ  quỷ. Đức 

Phật dạy chúng ta đoạn tham sân si, không phải dạy đổi đối tượng tham sân si. Vốn ta 

tham  tài  sắc  danh  thực  thùy,  bây  giờ  buông  bỏ  nó,  quay  lại  tham  Phật  pháp,  như  vậy 

cũng sai. Đức Phật từ bi, trong Kinh Kim Cang ngài dạy chúng ta rằng: “Pháp còn phải 

xả, huống gì phi pháp”. Pháp là Phật pháp, Phật pháp cũng phải xả bỏ, sao có thể tham 

được? Ta phải tôn trọng Phật pháp, vì nó giúp ta đoạn tham sân si, ta phải tôn trọng. Nếu 

khởi tham ái với nó, lại đọa vào ba đường ác. Điều này Đức Phật nói rất rõ ràng minh 

bạch,  sai  lầm  là  do  ta,  Phật  Bồ  Tát  không  sai,  chư  vị  tổ  sư  cũng  không  sai,  kinh  điển 

cũng không sai, sai ở chỗ chúng ta không buông bỏ vạn duyên. Mặc dù đoạn rồi, cũng 

như cổ nhân nói cây đoạn mà rễ còn dây dưa. Hình như là đã buông bỏ, nhưng tập khí 

vẫn chưa quên, luôn khởi hiện hành. Đây  chính là nguyên nhân người học Phật không 

thể ra khỏi lục đạo. 

Chúng ta ngày ngày học pháp đại thừa, không thật sự hiểu, khi nào mới thật hiểu? 

Đại sư Chương Gia nói, thật buông bỏ tức là thật hiểu, thật hiểu nhất định buông bỏ. Có 

một chút chưa buông bỏ, nó đều chướng ngại ta được định, chướng ngại ta khai ngộ. Có 

chướng  ngại  việc  vãng  sanh  chăng?  Có  thể.  Phải  xem  vận  mệnh  khi  lâm  chung,  vận 

mệnh tốt, gặp thiện hữu ở bên cạnh nhắc nhở, ta dùng Phật hiệu khống chế, như vậy sẽ 

vãng  sanh.  Nếu  vận  mệnh  không  tốt,  khi  lâm  chung  không  có  ai  nhắc  nhở,  ta  còn  lưu 

luyến thế gian này, lưu luyến, lại tiếp tục trôi lăn trong luân hồi lục đạo. Công phu phải 

thực hành trong cuộc sống hằng ngày, sát na khi lâm chung mới có hiệu quả. Nếu không, 

sát na khi lâm chung đó sai lầm, suốt đời đều sai lầm, quả thật đáng tiếc. 

“Tiêu trừ tam độc”, nghĩa là đoạn kiến tư phiền não, “tức lìa ba đường ác”. Nếu thật 

sự  đoạn tận  tham  sân si  mạn, không  chỉ lìa  ba  đường  ác, luân  hồi lục đạo  cũng không 

còn. Tham sân si mạn nghi là tư hoặc; thân kiến, biên kiến, giới thủ kiến, kiến thủ kiến, 

là kiến hoặc, nghĩa là ta thấy sai. Đoạn tận kiến hoặc tuyệt đối không đọa ba đường ác, 

đoạn tư hoặc vượt thoát luân hồi lục đạo. 

Bên  dưới  nói:  “Tam  đồ  cực  khổ”.  Chúng  ta  hiện  nay  tuy  ở  cõi  người,  chịu  khổ 

không thua gì ba đường ác. Cái khổ của tam đồ bây giờ đang xuất hiện tại nhân gian, con 

người khởi tâm động niệm không bằng súc sanh, không bằng ngạ quỷ, chính là như vậy. 

Từ quả chúng ta thấy nhân_làm người, tiêu chuẩn điều kiện của con người là luân 

thường đạo đức, người bây giờ có nói đến luân thường đạo đức chăng? Nói cũng không 

có, đương nhiên càng không có người thực hành. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        267/16 

tương phản 108 độ với luân thường đạo đức, trái nghịch với tánh đức, quả báo chính là 

tam đồ. Trong ba đường ác tiêu ác nghiệp của họ, tiêu hết ác nghiệp họ hiểu ra, khởi tâm 

sám hối, khởi tâm hổ thẹn, thoát ly ác đạo, lại đến nhân gian. Đến nhân gian, nếu không 

gặp được giáo dục luân lý đạo đức, lại học điều xấu, học điều xấu thì sao? Hết thọ mạng 

đời này, lại đọa vào ba đường ác. Trong Kinh Địa Tạng nói rất rõ ràng, quỷ vương của 

ba đường ác nhìn thấy, thoát ra chưa được bao lâu sao lại trở lại? Thông thường người ta 

nói, hiện tượng này là do tập khí phiền não chi phối, không vượt qua được sự mê hoặc 

của môi trường xấu. Khi nào mới có thể đào thải hết tập khí phiền não? Thông thường 

mà nói, thời gian ta ở trong ba đường ác rất dài, mới có thể mài sạch những tập khí này. 

Khi  thật  sự  cảm  nhận  hết  nổi  khổ, không  muốn  tiếp  tục  chịu  những  khổ  nạn  này  nữa, 

nghe đến Phật pháp tự nhiên sanh tâm hoan hỷ. Nghe đến thế giới tây phương Cực Lạc, 

liền sanh tâm hy hữu, như vậy là được cứu. 

Bên dưới nói tiếp: “Ánh sáng trí tuệ của Phật như nhật”, như mặt trời. “Phật trí có 

thể chiếu phá vô minh phiền não”. Phật trí chiếu phá như thế nào? Đức Thế Tôn dùng 

hai phương pháp, một là thân giáo, làm gương cho chúng sanh noi theo. Tư tưởng kiến 

giải của ngài chính là kinh luận, ngôn đàm cử chỉ của ngài là giới luật. Diễn xuất tam 

tạng 12 phần giáo ngay trong cuộc sống hằng ngày, thể hiện ra, đây là thân giáo. Thứ hai 

là ngôn giáo, giảng giải cho chúng ta nghe. Người nhãn căn sắc bén thấy là hiểu ngay, 

người nhĩ căn sắc bén cũng vừa nghe là hiểu. Đây chính là chiếu phá vô minh phiền não, 

thân hành ngôn giáo. 

“Như mặt trời phá trừ bóng tối, cho nên gọi là diệt trừ bóng tối các phiền não. Khai 

bỉ mắt trí tuệ, đạt được thân quang minh”. “Bỉ” này là chỉ chúng sanh, chúng sanh tiếp 

thu giáo huấn của Phật, mắt trí tuệ sanh khởi. “Tác dụng của mắt là thấy, cho nên thường 

lấy mắt biểu trưng cho cái thấy. Thường ví dụ rằng, bát nhã như con mắt, các độ khác 

như mù”. Điều sau cùng của lục độ là bát nhã, năm độ trước là bố thí, trì giới, nhẫn nhục, 

tinh tấn, thiền định. Nếu không có trí tuệ, tất cả thiện pháp tu từ năm độ trước, là thiện 

pháp thế gian, không thể xuất thế. Nếu trong năm độ trước đều có trí tuệ, phước đức biến 

thành công đức, công đức có thể giúp ta vượt thoát lục đạo. Điều này nói rõ, trong Phật 

pháp thường dùng con mắt tượng trưng cho cái thấy. 

Tông  môn  thường  nói:  “Tham  phương tu  cụ tham  phương  nhãn,  khán giáo-  xem 

giáo lý nghĩa là xem kinh, đọc kinh- tu cụ khán giáo nhãn”, đều là dùng con mắt biểu 

trưng cho chánh kiến của bát nhã. Chúng ta phải nghi nhớ điều này. Trí tuệ quan trọng 

biết bao. Phiền phức của chúng ta ngày nay là không có trí tuệ, khi sáu căn tiếp xúc với 

cảnh giới sáu trần, đạt được những gì? Là tri thức, không phải trí tuệ. Vì ta không có trí 

tuệ, cho nên  những gì  đạt được toàn  là tri  thức. Nếu như  có trí  tuệ, ta đạt được trí tuệ 

giống như chư Phật Bồ Tát, thấy được thật tướng các pháp, thành tựu công đức chân thật 

của việc độ chúng sanh. 

Trí  tuệ  là  gì?  Là  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  không  phân  biệt  không  chấp 

trước chính là trí tuệ. Nếu còn khởi tâm động niệm, còn phân biệt chấp trước, hoàn toàn 

là tình thức đang làm chủ. Đó không phải công đức, Phật pháp gọi là phước đức. Phước 

đức không thể ra khỏi luân hồi, công đức có thể ra khỏi luân hồi. Công đức và phước 

đức khác nhau, người tu phước rất nhiều. Tu phước đến đâu để hưởng? Không nhất định. 

Ngoại trừ địa ngục A tỳ không có phước, ngoài ra đều có phước báo. Trong Phật pháp 

gọi đây là mãn nghiệp. Ta đầu thai đến bất kỳ đường nào gọi là dẫn nghiệp, dẫn dắt ta 

đến đường đó. Đây là nghiệp chúng ta tự tạo, phân thành hai loại lớn. Chúng ta đến được 

nhân  gian,  dẫn  nghiệp  của  chúng  ta  tương  đồng.  Dẫn  nghiệp  này  là  gì?  Là  ngũ  giới, 

trung phẩm thập thiện, dẫn dắt ta đến nhân gian. Nếu tu lục độ, tứ nhiếp pháp, đó là mãn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        268/16 

nghiệp.  Đến  nhân  gian  giàu  nghèo  sang  hèn  không  giống  nhau,  đây  là  thuộc  về  mãn 

nghiệp. Tuy mãn nghiệp không giống nhau, người hiểu Phật pháp có cách bù đắp. Trong 

đời quá khứ không tu tài bố thí, bây giờ có thể bù đắp. Trong đời quá khứ ít tu trí tuệ 

cũng có thể bù đắp. Thậm chí tượng mạo không đẹp, thân thể nhiều bệnh, tu bố thí vô úy 

cũng có thể bù đăp, quả thật không thể nghĩ bàn! Trong kinh điển Đức Phật dạy chúng ta, 

chúng  ta  học  xong  phải  biết  vận  dụng.  Áp  dụng  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  áp  dụng 

trong công việc, trong xử sự đối nhân tiếp vật. Giàu có, thông minh trí tuệ, mạnh khỏe 

sống lâu, tất cả đều nhờ tu mà có, toàn là bố thí. Tu như thế nào? Tu bố thí, tu tài bố thí, 

tu pháp bố thí, tu bố thí vô úy, càng thí càng nhiều. Đây là Phật dạy chúng ta về chánh 

kiến của bát nhã. 

Xem tiếp bên dưới: Phẩm ly thế gian trong Kinh Hoa Nghiêm lại nói về thập nhãn. 

Thập nhãn này, trừ ngũ nhãn ở trước_ngũ nhãn thường nói đến, gồm có nhục nhãn, thiên 

nhãn, tuệ nhãn, pháp nhãn, Phật nhãn, đây là thường nói đến. Chúng sanh dục giới, cõi 

người trở xuống đều có nhục nhãn, thiên nhân cõi dục họ có thiên nhãn. Ba loại nhãn 

còn lại, phải người tu hành mới có thể đạt được. A la hán có tuệ nhãn, Bồ Tát có pháp 

nhãn, Như Lai có Phật nhãn. 

Ngoài ngũ nhãn ra còn có thập nhãn, trong Kinh Hoa Nghiêm nói như vậy. 

Loại thứ sáu là trí nhãn, thấy các pháp. Thấy các pháp nghĩa là gì? Thấy thật tướng 

của các pháp. Trí nhãn thấy tướng chân thật của tất cả pháp. 

Giới khoa học phương tây, họ nhờ sự giúp đở của máy móc khoa học cao cấp. Như 

Max Planck người Đức, ông nhìn thấy hiện tượng vật chất, vật chất rốt cuộc là gì, ông ta 

đã nhìn thấy, ông nhờ máy móc mới nhìn thấy. Bồ Tát không cần đến máy móc, thấy 

còn rõ hơn ông ta, đó chính là trí nhãn. 

Thứ  bảy  là  quang  minh  nhãn,  quang  minh  thấy  Phật.  Họ  có  thể  thấy  được  Phật 

quang, Phật quang phổ chiếu. Muôn sự muôn vật khắp biến pháp giới hư không giới, đều 

nằm trong Phật quang phổ chiếu. Phàm phu chúng ta không thấy được, Bồ Tát có quang 

minh  nhãn nên  họ nhìn  thấy.  Trong  Phật  quang  có  hóa  Phật,  trong  Phật quang  có cõi 

nước. Không phải Phật quang không có gì cả, nó đầy đủ vạn pháp. 

Thứ tám là xuất sanh tử nhãn, thấy niết bàn. Niết bàn tức là tự tánh, xuất sanh tử 

nhãn nghĩa là sao? Thiền tông gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, là loại nhãn 

này. Thấy được tự tánh thanh tịnh viên minh thể, thấy niết bàn. 

Thứ chín là vô ngại nhãn. Không có chướng ngại. Đại sư Thanh Lương phân Kinh 

Hoa Nghiêm thành tứ vô ngại, bốn loại. Lý vô ngại, sự vô ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô 

ngại. Bốn loại không có chướng ngại, đây là Bồ Tát trong Kinh Hoa Nghiêm. Bồ Tát 

trong Kinh Hoa Nghiêm như vậy, Bồ Tát của thế giới Cực Lạc cũng như vậy, cho đến 

người ở cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh của thế giới Cực Lạc cũng như 

vậy. Vì sao vậy? Vì họ được oai thần 48 nguyện của Phật Di Đà gia trì. Một phần tập khi 

phiền não họ cũng chưa đoạn, nhưng trí tuệ của họ, đức năng của họ, tướng hảo của họ 

không có gì khác với A Duy  Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí là bát địa trở lên, viên 

chứng tam bất thoái. Viên là viên mãn, chứng được tam bất thoái một cách viên mãn. 

Bát địa là bất động địa, cái thấy không có chướng ngại. Thấy được tam tế tướng của A 

lại da, không cần đến máy móc khoa học họ cũng nhìn thấy, gọi là vô ngại nhãn. 

Thứ mười là nhất thiết trí nhãn, lại gọi là phổ nhãn, thấy được pháp giới của phổ 

môn, quả thật không thể nghĩ bàn. Phổ là phổ biến, môn nghĩa là thông suốt, không có 

chướng ngại, họ nhìn thấy khắp biến pháp giới hư không giới. Sanh trí tuệ, không sanh 

phiền não. Đối với bản thân mà nói, thành Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Trong 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        269/16 

Kinh Hoa Nghiêm gọi là quả vị Diệu giác Như Lai. Khởi tác dụng đối với bên ngoài, 

phổ độ tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hư không giới, đều thành Phật đạo. 

Nay nói trí tuệ nhãn, trong kinh này gọi là trí tuệ nhãn. Có thể giải thích là tuệ nhãn 

và trí nhãn trong thập nhãn. Hoàn toàn giải thích trên phương diện sự tướng, trong thập 

nhãn có trí nhãn và tuệ nhãn. Cũng có thể giải thích thành trí tuệ đức tướng của Như Lai 

mà chúng sanh vốn có, cũng tức là Phật nhãn. Có thể nói như vậy. 

Trong kinh điển đại thừa nói về ngũ nhãn, thập nhãn không phải chỉ Như Lai mới 

có, phải hiểu điều này. Nó vốn có trong mỗi một chúng sanh, chỉ là hiện nay ta có vọng 

tưởng chấp trước mà không thể chứng được. Hay nói cách khác, nếu như buông bỏ được 

vọng tưởng chấp trước, là chứng được. Đây là thật, không phải giả. 

Kinh điển dạy rằng, buông bỏ kiến tư phiền não, tức là chấp trước, không còn chấp 

trước đối với tất cả pháp thế xuất thế gian, tuệ nhãn liền hiện tiền. A la hán là chứng 

được tuệ nhãn. Buông bỏ trần sa phiền não, nghĩa là không còn có tâm phân biệt đối với 

tất cả pháp, như vậy là khôi phục pháp nhãn. Bồ Tát chứng được. Tiến thêm bước nữa, 

sáu căn ở  trong  cảnh  giới sáu trần,  thật  sự  đạt đến  không  khởi  tâm  không  niệm,  Phật 

nhãn liền xuất hiện, chính là trí tuệ đức tướng của Như Lai mà tất cả chúng sanh vốn đầy 

đủ lập tức hiện tiền. 

Tình hình của chúng ta hiện nay, vì có vô minh, có trần sa phiền não, có kiến tư 

phiền não, những thứ này là chướng ngại. Khiến thập nhãn vốn có của chúng ta, bây giờ 

chỉ  còn  lại  nhục  nhãn,  ngoài  ra  đều  không  khởi  tác  dụng.  Không  phải  không  có,  có 

nhưng tạm thời không khởi tác dụng. Khi nào giác ngộ, buông bỏ chướng ngại, ngũ nhãn 

và thập nhãn đều khôi phục như thường. 

Do vô minh che lấp. Vô minh phiền não. Che lấp, giống như mắt mù, mắt mọc lên 

một chướng ngại rất dày, khiến ta không nhìn thấy. Đâu là ví như trần sa phiền não và 

kiến tư phiền não. Vọng cho là hôn mê mù quáng, sự hôn mê mù quáng của phàm phu 

không phải thật, chỉ cần phá bỏ chướng ngại nó liền khôi phục. Bây giờ đang sống trong 

sự  hôm  mê  mù  quáng,  cho  rằng  Chư  Phật  Như  Lai  có  Phật  nhãn,  cho  rằng  ngài  có, 

chúng ta không có. Nhận mình là người mù, sai lầm này do mình, không do người khác. 

Phật quang phổ chiếu, khai tuệ nhãn vốn có trong tâm chúng sanh, diệt trừ bóng tối từ vô 

thỉ đến nay, cho nên gọi là khai vỉ chúng sanh. Đây là Phật đối với tất cả chúng sanh, tất 

cả chúng sanh này phải thêm vào hai chữ_chúng sanh có duyên, điều này rất quan trọng. 

Nhà Phật thường nói, Phật không độ người không có duyên. Ai là người có duyên, ai là 

người không có duyên? Chúng ta không thể không biết điều này. Nếu bằng lòng tiếp thu 

chính là có duyên, còn như cự tuyệt tiếp thu tức là không có duyên. Nhân duyên không 

phải ở chỗ Phật, mà ở chỗ mình. Thái độ tiếp thu của chúng ta không giống nhau, nhiệt 

tình tiếp thu không giống nhau, lý giải tiếp thu không giống nhau, lợi ích tiếp thu đương 

nhiên không giống nhau, khác nhau quá lớn. Tiếp thu như thế nào chúng ta mới đạt được 

lợi ích chân thật? Đại sư Ấn Quang nói rất hay, tâm chân thành cung kính, tín giải chấp 

trì sẽ đạt được. Quan trọng nhất là tâm chân thành cung kính, không những đối với Phật 

pháp, mà đối với pháp thế gian cũng như vậy. Học tập bất kỳ điều gì, có thể đạt đến cảnh 

giới ra sao, then chốt đều ở tâm chân thành cung kính. Không liên quan đến người khác, 

tất cả đều do mình. Đúng là một phần cung kính được một phần lợi ích, mười phần cung 

kính được mười phần lợi ích, hoàn toàn do mình quyết định. Phải biết, đối với người, đối 

với pháp, đối với tất cả cảnh duyên đều không liên quan. Không thể không hiểu đạo lý 

này. 

Cấm kỵ nhất là thái độ hoài nghi, nếu có thêm thái độ phê bình, như vậy thì càng tệ. 

Thái độ hoài nghi còn được, chỉ là bản thân không được lợi ích. Phê bình tạo tội nghiệp, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        270/16 

quả báo phải tự mình gánh chịu. Nếu như phê bình sai, tương lai bị quả báo là ngu si, bất 

luận đầu thai vào đường nào cũng bị ngu si, không có trí tuệ. Quý vị phải biết, ngu si rất 

dễ tạo nghiệp, tạo nghiệp thì không thể không chịu quả khổ trong ba đường ác, quý vị 

xem điều này rắc rối biết bao. 

Bên dưới giải thích rất rõ ràng. Chúng sanh ngu muội mù quáng vô tri, không biết 

vốn đầy đủ Phật nhãn. Thập nhãn đều đầy đủ trong tự tánh chúng ta. Trái lại tự nhận 

mình mù quáng, đem Phật nhãn đẩy về bên Phật. Cho rằng chỉ có Phật có, mình không 

có. Nay vì Phật quang phổ chiếu, khai mở ánh sáng trí tuệ nhãn vốn có trong tâm chúng 

sanh, mà tiêu diệt bóng tối mê muội. Then chốt là chính chúng ta tự tiếp thu, điều kiện 

chịu tiếp thu đầu tiên, là tôn trọng cung kính chư vị thánh hiền, điều này rất quan trọng. 

Dùng chí thành cung kính đến học tập với họ, ta có thể đạt được lợi ích chân thật, thọ 

dụng chân thật. Vì sao vậy? Vì một thật tất cả đều thật, vì tất cả biến pháp giới hư không 

giới, là bản thân tâm hiện thức biến. Nếu dùng chân tâm, pháp pháp đều thật. Còn dùng 

tâm nghi, mọi pháp đều nghi. Ta dùng vọng tâm, các pháp đều vọng, từ tâm tưởng sanh! 

Đây là chân tướng sự thật, thật tướng các pháp, ta không thể không biết. 

Xem tiếp bên dưới. Thân quang minh. Tam Tạng Pháp Số Thập Tam nói, có ba loại 

quang minh. 

Thứ nhất, ngoại quang minh, quang minh của nhật, nguyệt, hỏa, châu...có thể phá 

trừ bóng tối. Ngoại nghĩa là nói đến bên ngoài thân, có thể giúp ta soi sáng. 

Thứ hai, pháp quang minh, diệu pháp có thể trừ bóng tối của vô minh. Pháp quang 

minh chính là trí tuệ. Thế Tôn dạy chúng ta những phương pháp này, đều thuộc về pháp 

quang minh. Ngài dùng thân mình biểu pháp, chúng ta gọi là biểu diễn, cuộc sống hằng 

ngày của ngài đều là thể hiện cho chúng ta thấy, là pháp quang  minh. Ngôn giáo của 

ngài, chúng sanh nghe được có thể khai ngộ. Đức Phật không còn tại thế, hàng Thanh 

văn, Bồ Tát đem kinh điển Đức Phật nói trong suốt một đời, dùng văn tự ghi chép lại, 

biên tập thành kinh điển, lưu truyền cho hậu thế. Hàng hậu thế có duyên gặp những kinh 

điển này, có thể sanh khởi tâm cung kính, tâm chân thành, có thể tin, có thể hiểu, y giáo 

phụng hành, cũng có thể phá mê khai ngộ, được lợi ích chân thật. Đây đều thuộc về pháp 

quang minh. 

Ngày nay nhân duyên chúng ta vô cùng thù thắng, gặp được Kinh Hoa Nghiêm, gặp 

được Kinh Pháp Hoa, gặp được Kinh Lăng Nghiêm, Kinh Bát Nhã, Kinh Đại Thừa Vô 

Lượng  Thọ.  Học  tập  từ  những  kinh  điển đại  thừa  này,  học  tập  thời  gian  dài.  Bây  giờ 

chúng ta có thể cảm nhận được toàn thể vũ trụ, tình và vô tình đều đang phóng quang. 

Mọi lúc mọi nơi, sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần bên ngoài, thường có cảm nhận. 

Nếu không học tập những kinh điển đại thừa này, sáu căn chúng ta tiếp xúc với cảnh giới 

sáu  trần,  không  có  cảm  nhận  như  vậy.  Cảm  thọ  đó  sẽ  như  thế  nào?    Quý  vị  xem  tác 

phẩm văn học của cổ kim trong ngoài, đó chính là cảm thọ của chúng sanh. Cùng lắm 

như hiện nay nói là tác phẩm nghệ thuật thôi, trong đó không thể thoát ly tình chấp, đây 

là cảm nhận của họ. Không thể giống như Phật Bồ Tát, cảm thọ của Phật Bồ Tát là ngộ, 

giác ngộ, biết những chân tướng này là như thế nào. Sau khi ngộ này khởi phát, dần dần 

mở rộng ra bên ngoài, giống như ngọn lửa cháy lan trong rừng vậy, ngày càng mạnh. 

Trong lúc dạy học thường nói: vừa tiếp xúc là thông, một nghe ngàn ngộ. Họ có sự hiểu 

biết này. 

Thứ ba, thân quang minh, thân chư Phật Bồ Tát và chư thiên...có quang minh, có 

thể trừ bóng tối. Thân quang, có chăng? Có thật. Chúng ta xem niên phổ của hòa thượng 

Hư Vân, trong đó có một đoạn nghi chép, cũng vào khoảng sắp hết năm, chắc là lúc gần 

giao thừa. Hòa thượng ở nhà tranh, nhà tranh cách chùa một đoạn đường, không xa lắm. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        271/16 

Theo tưởng tượng của chúng tôi thì không quá ba dặm đường, vì lương thực phải dựa 

vào chùa. Sắp hết năm, phải đến chùa lấy một ít lương thực, dầu muối, rau. Sau khi lấy 

xong trở về, chắc vào lúc hoàng hôn, Hòa Thượng không đi nhanh, chúng ta thấy Hòa 

Thượng, đi đứng ngồi nằm đều trong định, nhất định đi về rất chậm. Nửa đường gặp hai 

người, đều quen biết, người xuất gia, họ từ bên ngoài đi về chùa, trên tay cầm đèn lồng. 

Trên đường gặp Hòa Thượng, hỏi rằng: trời tối như thế sao Hòa Thượng không cầm đèn? 

Hòa thượng nghe như vậy, quả thật trời đột nhiên tối đen. Khi họ chưa hỏi như thế, trời 

vẫn sáng, đây là ánh sáng gì? Đây là ánh sáng tam muội. Hòa thượng đang ở trong định, 

không có phân biệt sáng tối. Ngài không khởi tâm phân biệt này, không có chấp trước 

này, cho nên không cảm thấy trời tối, thấy rất rõ ràng. Nhưng người ta vừa nhắc đến thì 

sao? Ngài liền khởi phân biệt chấp trước, trời lập tức thay đổi. Trong kinh nói: “phàm sở 

hữu tướng giai thị hư vọng”, chớ cho là thật. Phàm phu vướng vào những phiền phức 

này, nghĩa là xem những thứ này là thật. 

Bên dưới nói, như kinh nói, trên đỉnh đầu đều có quang minh chiếu diệu. Thân có 

quang minh, là giải thích sơ về quang minh thân, ý này không sâu sắc. Nói thêm bước 

nữa, đạt được ba nghĩa khác của thân quang minh. Thứ nhất, như Kinh Thiên Thủ Đà La 

Ni nói, nên biết người này là quang minh tạng, quang minh của tất cả Như Lai đều chiếu 

đến. Có thể giải thích rằng, hòa thượng Hư Vân gặp là cảnh giới này, bản thân chính là 

đại quang minh tạng. Những người đã học Kinh Hoa Nghiêm, chắc không hoài nghi đối 

với cách nói này, có thể tiếp thu. Vì sao vậy? Trong kinh Phật thường nói: “Tất cả chúng 

sanh vốn là  Phật”,  chúng  ta  thường nghe  đến  câu này.  Vốn  là  Phật,  Phật chính là  đại 

quang minh tạng. Phật trú trong cõi thường tịch quang. Thường là bất sanh bất diệt, vĩnh 

hằng  bất  biến.  Tịch  là  cực  kỳ  thanh  tịnh,  không  có  chút  nhiễm  ô  nào.  Minh  là  quang 

minh, biến chiếu pháp giới, là quang minh của tự tánh. Cho nên dùng thường tịch quang 

để hình dung, bản chất của tất cả chúng sanh là thường tịch quang. Tất cả vạn pháp từ 

thường tịch quang biến hiện ra, thể của nó là thường tịch quang. Ở đây nói,  tức là quang 

minh tạng, ánh sáng của tất cả Như Lai đều chiếu đến. Do Phật quang phổ chiếu, chúng 

sanh cấu diệt thiện sanh. Tuệ nhãn khai minh, tịnh tâm trì niệm. Do đó quang minh của 

mười  phương  Như  Lai  hộ  chiếu,  tự thân hành giả  tức  thành  quang  minh tạng.  Đây  là 

nghĩa thứ nhất. 

Do Phật quang phổ chiếu, nghĩa là gì? Là vì mê thất tự tánh, hiện nay cần người 

giác mà không mê giúp chúng ta, giúp phá mê khai ngộ. Giáo huấn của tất cả Như Lai, 

chính là Phật quang phổ chiếu. Chúng ta có thể lễ kính mười phương Như Lai, tức là tiếp 

thu ánh sáng của tất cả Như Lai chiếu đến. Nếu chúng ta không tin Phật, Phật quang có 

chiếu đến chăng? Chiếu, nhưng ta không tiếp nhận, ta có chướng ngại. Còn như không 

có chướng ngại, nó thật sự có thể giúp ta khai ngộ. 

Chúng sanh cấu diệt thiện sanh, thiện đây không phải là thiện của thiện ác, là thiện 

trong câu nhân tánh bổn thiện. Chữ này chính là trí tuệ đức tướng của Như Lai, đây mới 

đúng là thiện. Như Lai là tự tánh, tự tánh chúng ta vốn đầy đủ trí tuệ đức tướng, dần dần 

hiển lộ ra bên ngoài. Ta đối với tất cả tánh- tướng, lý- sự, nhân- quả, khắp biến pháp giới 

hư không giới, dần dần đều thông đạt thấu triệt. Bây giờ chúng ta không thể thông đạt, 

không thể thấu triệt, then chốt ở đâu? Chính là ở chữ cấu, đại danh từ của phiền não. 

Chữ cấu này trong kinh điển thường gọi là vọng tưởng phân biệt chấp trước. Phiền não 

nhiều đến đâu, cũng không ngoài ba loại lớn, ba loại lớn này bao gồm tất cả mọi phiền 

não. Vấn đề là phải buông bỏ những thứ này, chúng ta học tập trong kinh giáo, biết đây 

không phải là điều hay. Toàn là chướng ngại, toàn là hư huyễn không thật, không phải 

chân. Mọi hiện tượng vật chất là giả, hiện tượng tinh thần cũng không phải thật, hiện 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        272/16 

tượng tự nhiên vốn cũng không có. Ba loại hiện tượng này cũng bao hàm hết tất cả pháp 

thế xuất thế gian. Phàm những gì có tướng đều là hư vọng, vì sao phải chấp trước? Vì 

sao phải phân biệt? Vì sao phải khởi tâm động niệm? Chính là vì khởi tâm động niệm 

phân biệt chấp trước, chúng ta mới biến thành như ngày hôm nay, chịu những khổ nạn 

oan uổng này. Lục đạo, mười pháp giới đều là mộng huyễn bào ảnh, ngay cả cõi thật báo 

của chư Phật Như Lai cũng không phải thật. 

Chúng ta mỗi ngày đích thực là nhắc nhở mình, đề xuất những vấn đề này, vì sao 

tôi phải chấp trước? Vì sao phải phân biệt? Vì sao phải khởi tâm? Vì sao phải động niệm? 

Trong tự tánh vốn không có điều này. Vốn không có, hiện nay chúng ta có, mà còn chấp 

trước kiên cố, điều này rất phiền phức. Vấn đề không do  người khác, không liên quan 

đến bất kỳ ai, không liên quan đến chư Phật Bồ Tát, không liên quan đến thiên địa quỷ 

thần, không liên quan đến tất cả chúng sanh, cũng không liên quan đến cảnh duyên mình 

gặp. Hiểu rõ ràng minh bạch, chúng ta mới khẳng định gọi là tự làm tự chịu. Giải thoát 

phải dựa vào chính mình, ngoài bản thân ra ai cũng không giúp ta được. Làm sao để giải 

thoát? Buông bỏ là giải thoát. Buông bỏ chấp trước, liền chứng quả A la hán, tâm thanh 

tịnh hiện tiền. Buông bỏ phân biệt, là thành Bồ Tát, tâm bình đẳng hiện tiền. Buông bỏ 

khởi tâm động niệm, liền đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, đây 

gọi là cấu diệt thiện sanh. 

Phật quang phổ chiếu đem đến cho chúng ta lợi ích vô cùng thù thắng, khiến chúng 

ta giác ngộ. Biết chính mình vốn không có gì khác với chư Phật Như Lai, ngày nay biến 

thành như thế, đây là tội nghiệp của mình. 

Tuệ nhãn khai minh, dùng tâm thanh tịnh để trì niệm. Tâm thanh tịnh chính là chân 

thành cung kính, trì danh niệm Phật, do đó ánh sáng của mười phương Như Lai hộ chiếu. 

Hộ là bảo hộ, người xưa gọi là phù hộ. Chiếu là chiếu soi, ánh sáng này chiếu trực tiếp 

đến chúng ta, khiến ta cảm nhận được, chính là ý này. Đây là sự gia trì của Phật. 

Câu bên dưới là tự thân chúng ta tiếp nhận. Tự thân hành giả tức thành quang minh 

tạng. Phật quang khiến quang minh trong tự tánh chúng ta, chính là trí tuệ bát nhã vốn có 

trong tự tánh, dẫn phát ra. Dẫn phát như thế nào? Trường hợp rõ ràng nhất, là Lục Tổ 

Huệ Năng trong phương trượng của Ngũ tổ Hoằng Nhẫn, nghe Ngũ tổ giảng đại ý Kinh 

Kim Cang. Nghe đến câu: “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, ngài liền hoát nhiên đại ngộ. 

Ngũ tổ giảng kinh cho ngài nghe, đó là quang minh của mười phương Như Lai chiếu soi 

gia hộ. Lúc này tự thân ngài Huệ Năng, thành tựu thân quang minh tạng. Chúng ta muốn 

hỏi, vì sao ngài Huệ Năng tức thời thành tựu thân quang minh tạng? Chúng ta đọc Kinh 

Kim Cang vì sao không được quang minh tạng? Đây là gì? Nguyên nhân ở đây đều viết 

rất rõ ràng, ngài Huệ Năng, “cấu diệt thiện sanh, tuệ nhãn khai minh, tịnh tâm trì niệm”. 

Thử nghĩ xem 12 chữ này, phải chăng ngài đều đầy đủ? 12 chữ này bình thường chúng 

ta gọi là chân thành cung kính, vì thế ngài vừa tiếp xúc lập tức khai ngộ. 

Chúng ta ngày nay cấu chưa diệt, nghĩa là chưa đoạn tận vọng tưởng phân biệt chấp 

trước.  Thiện  của  chúng  ta  chưa  sanh,  chúng  ta  vẫn  là  nhục  nhãn,  không  có  tuệ  nhãn. 

Trong tâm vẫn còn nghi hoặc, vẫn có tạp niệm, như vậy không được. Quý vị muốn hỏi 

nguyên nhân gì? Nguyên nhân là đây vậy. 

Bây giờ đã hết giờ rồi, chúng ta học đến đây. 

 

 

 





Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        273/16 

Tập 264 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 04.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 320, hàng sau cùng, bắt đầu xem từ đoạn giữa. 

“Thứ hai, như Luận Chú nói, Phật quang minh là tướng trí tuệ, cho nên thân quang 

minh và trí tuệ nhãn không hai. Trí tuệ nhãn khai, hoàn toàn kiến tánh, thân quang minh 

lập tức thành tựu”. Đây là nghĩa thứ hai đạt được thân quang minh, trong Luận Chú có 

một đoạn nói như vậy. 

“Phật quang minh là tướng trí tuệ, cho nên thân quang minh và trí tuệ nhãn là một 

không không phải hai”, cùng một vấn đề. “Trí tuệ nhãn khai, hoàn toàn kiến tánh”, câu 

này  nói  rất  rõ  ràng,  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật.  Thành  tựu  thân  quang 

minh, thân quang minh tức là thân Phật. Thành Phật cũng chính là nói thật sự buông bỏ 

tất cả vọng tưởng phân biệt chấp trước, tất cả pháp thế xuất thế gian hiện ra ngay trước 

mắt. Tất cả đều là “phi”, tất cả đều là “thị”, tánh tướng nhất như, sự lý không hai, là cảnh 

giới như vậy. 

Trong Phật giáo đại thừa, người nào, địa vị nào có thể chứng được? Biệt giáo sơ địa 

trở lên, viên giáo sơ trụ trở lên, trong Kinh Hoa Nghiêm 41 vị pháp thân đại sĩ, họ chứng 

được. Phật giáo đại thừa, tông môn gọi là minh tâm kiến tánh, giáo môn gọi là đại khai 

viên giải, Tịnh độ tông gọi là lý nhất tâm bất loạn. Danh xưng khác nhau, cảnh giới hoàn 

toàn tương đồng, không phải người bình thường có thể chứng được. 

Ngày xưa có, quả thật thời kỳ tượng pháp, Phật pháp truyền đến Trung quốc. Thế 

Tôn  diệt  độ  1000  năm,  Phật  pháp  truyền  đến  Trung  quốc.  1000  năm  trước  khi  chưa 

truyền đến Trung quốc, là thời kỳ chánh pháp của Phật, trì giới có thể chứng quả. Thông 

thường quả vị này đều là chỉ A la hán và Bích Chi Phật. 

1000 năm thứ hai là lúc Phật pháp vừa truyền đến Trung quốc, thời tượng pháp, 

thời kỳ tượng pháp thiền định thành tựu. Lúc đó thiền tông rất hưng thịnh, đạo tràng của 

Thiền tông khắp toàn quốc. 

Thời kỳ  mạt  pháp  10  ngàn  năm, hiện nay  đã qua 1000 năm, 10 ngàn năm  đã  qua 

1000 năm đầu tiên. 1000 năm đầu tiên tu thiền khai ngộ rất ít, vẫn còn người được định. 

Nhưng sau 1000 năm đầu tiên, chưa đến 1000 năm thứ hai, giai đoạn sau cùng của 1000 

năm đầu tiên. Trong 100 năm này, chúng tôi từng trải qua, tông môn có một số đại đức 

như hòa thượng Hư Vân, đều được định, chưa đại triệt đại ngộ. Hòa Thượng Hư Vân 

sanh lên cõi trời đâu suất, thân cận Bồ Tát Di Lặc. Tương lai nơi Long Hoa Tam  Hội, 

các ngài cũng giống như đệ tử thường tùy của Thế Tôn vậy, thuộc những nhân vật như 

Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên. 

Đức Phật dạy rằng, thời kỳ mạt pháp Tịnh độ thành tựu, người niệm Phật vãng sanh 

không kể xiết. Từ thời đại Đông tấn, lúc đó là thời kỳ tượng pháp. Đại sư Huệ Viễn ở Lô 

Sơn Giang Tây, thành lập đạo tràng niệm Phật đầu tiên, niệm Phật đường Đông Lâm, có 

123 người đồng tu, mỗi người đều thành tựu. Thời đại đó kinh luận của Tịnh độ không 

đầy đủ, Tịnh độ tam kinh chỉ có Kinh Vô Lượng Thọ dịch sang tiếng Trung. Kinh Di Đà 

và Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật_Vãng Sanh Luận thì càng không cần nói, đều chưa 

dịch sang tiếng Trung. Niệm Phật đường đầu tiên của đại sư Huệ Viễn, hoàn toàn y theo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        274/16 

giáo huấn trong Kinh Vô Lượng Thọ tu hành, người người đều thành tựu. Người vãng 

sanh trước đều theo Phật A Di Đà đến tiếp dẫn người vãng sanh sau. Khi vãng sanh gặp 

Phật, đều thấy những người đồng tu trong liên xã theo bên cạnh Phật, thù thắng biết bao! 

Phật pháp thật sự có sai biệt giữa chánh pháp, tượng pháp và mạt pháp ư? Đức Thế 

Tôn nói pháp môn bình đẳng, không có cao thấp. Vậy là chúng ta biết, quả thật không có, 

ba loại sai biệt này là Phật phương tiện nói. Căn cứ vào đâu để nói? Căn cứ vào căn tánh 

của chúng sanh, điều này chúng ta có thể lý giải. Càng vào thời thượng cổ nhiễm ô càng 

nhẹ, càng vào thời cận đại nhiễm ô càng nặng. Điều này ngay trong đời chúng ta, chúng 

ta cũng thể nghiệm ra được. 

Lúc tôi còn nhỏ, khoảng mười mấy tuổi, xã hội chưa đến nỗi nào, nhân tâm vẫn còn 

trung hậu. Thời kỳ kháng chiến, lúc đó quốc gia gặp thảm họa lớn, người Nhật bản phát 

động chiến tranh xâm lược Trung quốc. Nếp sống xã hội rất thuần hậu. Lúc đó chúng tôi 

là học sinh lưu vong, mười lăm mười sáu tuổi chưa đủ tư cách làm lính. Chưa đủ tuổi, đi 

lính  phải  18 tuổi  trở lên, chúng tôi  chưa đủ  tư  cách  làm  lính. Thật  may  mắn, quốc  gia 

thương xót số học sinh lưu vong này, thành lập rất nhiều trường trung học. Vốn quốc gia 

chỉ thành lập trường đại học, trung học và tiểu học là chính phủ địa phương thành lập. 

Cho nên lúc đó tỉnh thành lập trường trung học, huyện thành lập trường tiểu học. Không 

như hiện nay, quý vị thấy xã hội ngày nay, huyện cũng thành lập trường đại học. Trong 

thời kỳ kháng chiến, chúng tôi học trường trung học quốc lập. Quý vị biết, trường trung 

học quốc lập toàn là học sinh lưu vong, không có nhà để về. Trường học là nhà, thầy cô 

giáo chính là cha mẹ, không đơn giản chút nào! Lúc đó chúng tôi đối với trường học có 

cảm tình rất sâu sắc, đối với thầy cô quả thật giống như cha mẹ, đồng học giống như anh 

em chị em vậy. Quan tâm lẫn nhau, chăm sóc lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau. Thời gian chạy 

nạn đi đến một nơi xa lạ, đất khách quê người, nhưng gặp ai họ cũng đều giúp đở, đều 

đồng  tình  với  hoàn  cảnh  khó  khăn  của  chúng  tôi,  quan  tâm  việc  ăn  ở  cho  chúng  tôi. 

Không như xã hội bây giờ, hiện nay không còn. Nghĩa là nói lúc đó có nhiễm ô, nhẹ, 

không nghiêm trọng lắm. Bảy tám mươi năm nay, có thể nói sự nhiễm ô của xã hội ngày 

càng nghiêm trọng. Cứ quan sát mười năm, mười năm thì rất rõ ràng, khoa học kỹ thuật 

phát đạt, nhưng đạo đức con người hiện nay không còn nữa. Đây chính là vì sao Phật 

pháp có chánh pháp, tượng pháp, mạt pháp. Nó căn cứ theo 1000 năm 1000 năm mà nói. 

Xã hội hiện tại của chúng ta, cuộc đời của tôi thấy, cứ mỗi mười năm là có sự biến 

hóa rất lớn. Biến hóa đến nay, sự thay đổi bây giờ không cần mười năm, khoảng ba năm, 

rút ngắn, ngày càng rút ngắn. Ba năm là có sự thay đổi lớn lao. Thêm một vài năm nữa, 

tôi tin chỉ cách một năm là có đại biến hóa, rất rắc lớn rồi! 

Chúng ta may mắn gặp được Phật pháp, sống trong môi trường Phật pháp, chúng ta 

cảm thấy môi trường này rất tốt, vì sao vậy? Vì nó khiến chúng ta lúc nào cũng đề cao 

tính  cảnh  giức, không thể  không tinh tấn tu  học. Mức  độ thiên  tai quá  cao, tai  hại quá 

nghiêm  trọng, chúng  ta không  có phước báo  lớn. Gặp  được  pháp  môn  Tịnh độ, phước 

báo này không thể nghĩ bàn! Gặp pháp môn này, trong thời đại này, ta tìm ra được một 

con đường thoát khổ, chính là con đường lìa khổ được vui, con đường này chắc chắn đi 

đến nơi. Biết khổ nạn, cũng biết phải buông bỏ, phát tâm bồ đề, phát tâm bồ đề là gì? Là 

tâm thoát khỏi luân hồi lục đạo, vãng sanh thế giới Cực Lạc, đây chính là tâm bồ đề thật 

sự. Trong tam kinh nhất luận Thế Tôn nói, chúng ta phải siêng năng học tập, để níu kéo 

tư tưởng suy nghĩ của chúng ta lại. Không còn nghĩ đến lục đạo, quay lại niệm niệm nghĩ 

đến thế giới Cực Lạc. Bồ Tát Đại Thế Chí dạy chúng ta, nhớ Phật niệm Phật hiện tại 

tương lai nhất định thấy Phật. Tịnh tông kiến Phật và những gì nói trong đoạn kinh văn 

này, hoàn toàn tương đồng. Ta thấy Phật, trí tuệ nhãn khai phát, hoàn toàn kiến tánh, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        275/16 

được  thân  quang  minh,  quả  là  không  thể  nghĩ  bàn.  May  mắn  hơn  nhiều  so  với  tượng 

pháp và chánh pháp. 

Đại sư Ngẫu Ích dạy chúng ta, vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc đừng nghĩ 

đến phẩm vị. Phàm thánh đồng cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh, là tôi rất mãn nguyện rồi, 

lời này là đại sư Ngẫu Ích nói, thật sự mãn nguyện. Vì sao vậy? Vì đều làm A Duy Việt 

Trí  Bồ  Tát, quý  vị  còn  chưa  mãn  nguyện  ư?  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát  trong  Thiền  tông 

chính là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Cũng chính là ở đây nói, trí tuệ nhãn 

khai, hoàn toàn kiến tánh, đây là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Ở tây phương Di Đà Tịnh độ, 

cõi đồng cư hạ hạ phẩm là đạt được rồi. Không phải công phu đoạn chứng của chính 

mình đạt được, mà là 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì mà đạt được. 

Chúng ta xem tiếp bên dưới: “Thứ ba, như Tư Ích Kinh nói, thân Như Lai, tức là 

tạng quang minh vô lượng”. Đây nghĩa là gì? Đây là thường tịch quang, thân Như Lai 

diệu giác quả vị, thân pháp tánh. Cõi tịnh Như Lai trú là cõi pháp tánh. Trong kinh luận 

đại thừa Thế Tôn nói với chúng ta, thân và cõi là một không phải hai, có tướng chăng? 

Tướng đó chính là vô lượng quang minh, thường tịch quang. Không có hiện tượng vật 

chất, cũng không có hiện tượng tinh thần, đến hiện tượng tự nhiên cũng không có, ở đâu? 

Nó tồn tại mọi lúc mọi nơi. Nếu chứng được, nó ngay tại đây, ngay lúc này, vì sao vậy? 

Vì  thời gian và không  gian  đều không có,  thời gian và  không gian là  giả. Quý vị xem 

Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận  sẽ  biết,  thời  gian  và  không  gian  được  xếp  vào  trong  bất 

tương ưng hành pháp. Bất tương ưng hành pháp tổng cộng có 24 loại, thời gian và không 

gian  là  hai  loại  trong  đó.  Thế  nào  gọi  là  bất  tương  ưng?  Nói  như  hiện  nay  gọi  là  khái 

niệm trừu tượng, nó không có sự thật cụ thể, hoàn toàn là khái niệm trừu tượng. Không 

gian không có, mười phương sẽ không có. Thời gian không có, trước sau cũng không có. 

Cái gì trước cái gì sau? Không có trước sau, đúng là bình đẳng, quả thật gọi là nhất như. 

Như Lai, Như Lai thân là Diệu giác Như Lai. Đẳng giác trở xuống, 41 vị pháp thân 

đại sĩ có tướng, nghĩa là họ vẫn còn hiện tướng. Diệu giác Như Lai không có hiện tướng, 

hoàn  toàn  trong  suốt,  gọi  là  đại  quang  minh  tạng.  Ánh  sáng  này  nhục  nhãn  chúng  ta 

không nhìn thấy, phải biết năng lực của nhục nhãn rất có hạn, không nhìn thấy rất nhiều 

thứ! Ánh sáng này vĩnh hằng bất diệt, nếu thấy được ánh sáng này tức là kiến tánh, thấy 

thường tịch quang tức đã kiến tánh. 

“Nguyện tất cả chúng sanh đều nhờ trí tuệ chân thật mà chứng pháp thân Như Lai”. 

Trí tuệ chân thật là vốn có trong tự tánh, pháp thân Như Lai cũng là tự tánh vốn có, đây 

mới thật là cứu cánh viên mãn. 

Khi đại sư Huệ Năng khai ngộ đã nói ra năm câu, mỗi câu đều không thể nghĩ bàn, 

mỗi câu đều là thường tịch quang. Tuy nói năm câu, năm câu là một không phải hai, cho 

nên  nó không thể nghĩ  bàn. Người  thường  như  chúng  ta  rất  khó  lãnh  hội, chỉ lãnh  hội 

được sự thô thiển của vỏ bề ngoài. Ngài nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, chúng 

ta  có  lãnh  hội  được  thanh  tịnh  chăng?  Không  lãnh  hội  được,  vì  chúng  ta  chấp  tướng. 

Chúng ta nghe nói đến thanh tịnh, đại khái là không có ô nhiễm. Chúng ta luôn nghĩ đến 

tính tương đối, nhiễm tịnh là một cặp, ta luôn luôn nghĩ như thế. Không phải vậy, nó 

không phải nhiễm tịnh, thanh tịnh này không phải thanh tịnh của nhiễm tịnh. Không liên 

quan đến nhiễm tịnh, nhiễm tịnh đều bất tịnh. “Dâu ngờ tự tánh vốn không sanh diệt”. 

Nó  bất  sanh  bất  diệt,  không  có  sanh  diệt,  chúng  ta  không  thể  tưởng  tượng.  Ngày  nay 

chúng  ta  lãnh  hội  được  sự  sanh  diệt_Vì  tần  suất  quá  cao,  tốc  độ  quá  nhanh,  chúng  ta 

không thể lãnh hội được sanh diệt của nó, cho nên gọi là bất sanh bất diệt, thật ra nó vẫn 

có sanh diệt. Mà trong tự tánh, nó thật sự không có sanh diệt. Ngay cả Bồ Tát Di Lặc nói, 

một khảy móng tay là 32 ức 100 ngàn niệm đều không có. Đó là trong tự tánh. Vốn tự 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        276/16 

đầy đủ, vốn không dao động, năng sanh vạn pháp. Vạn pháp sanh như thế nào? Là bất 

sanh  bất  diệt  sanh  ra,  bất  sanh  bất  diệt  sanh,  bất  sanh  bất  diệt  diệt,  không  thể  tưởng 

tượng. Cho nên ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt. Đức Phật nói một câu rất thực: 

“Chỉ có chứng mới biết”, chỉ có tự mình chứng được mới có thể thấu triệt, chưa chứng 

thì đều không nói được. Nói còn không nói được, làm sao có thể nghe hiểu? Đâu có đạo 

lý này! Tông môn gọi là hướng lên trên một bậc. Không thể suy nghĩ luận bàn, không 

thể dùng tư tưởng, không thể dùng ngôn ngữ, mới thực sự có thể chứng được. Đó gọi là 

chân như, gọi là tự tánh. 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói: “tự tánh thanh tịnh viên minh thể”. Minh là quang 

minh, viên tức là tánh đức viên mãn, nó không thiếu thứ gì. Có khiếm khuyết là không 

viên  mãn,  nó  không  khuyết  điều  gì  cả.  Nên  nhớ,  nó  không  phải  hiện  tượng  vật  chất, 

không có hiện tượng vật chất, không có hiện tượng tinh thần, cũng không có hiện tượng 

tự nhiên. Tám thức 51 tâm sở của chúng ta, đều không đạt được. Buông bỏ tám thức 51 

tâm sở, liền thấy được. Tám thức 51 tâm sở là chướng ngại. 

Giới khoa học  có  phương  pháp nào để phán đoán  được  chăng?  Không phán đoán 

được. Buông bỏ liền chứng được, đây là tất cả chúng sanh, cũng chính là trí tuệ chân thật 

trong tự tánh của mình, mà chứng được pháp thân Như Lai trong tự tánh. Đức Phật nói, 

tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai, pháp thân là đức tướng. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới, câu bên dưới: “Bế tắc chư ác đạo. Ác đạo, trong Kinh 

Địa Trì nói, đi theo hạnh ác gọi là ác đạo. Tức đi theo con đường hành ác, cũng gọi là ác 

thú, chính là địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh....” 

Ác  đạo  từ  đâu  mà  có?  Trong  kinh  điển  đại  thừa  Đức  Phật  dạy  rằng,  tất  cả  pháp 

không lìa tự tánh. Như vậy chúng ta biết, ác đạo vẫn là do tự tánh biến hiện ra, duy tâm 

sở hiện, duy thức sở biến. Duy tâm sở hiện, nếu không có duy thức, đó chính là cõi thật 

báo trang nghiêm của chư Phật Như lai. Ở đây nói chư Phật Như Lai, chư vị đồng học 

nhất định phải lãnh hội được, chư Phật Như Lai bao gồm chính mình trong đó. Đức Phật 

nói rất hay, tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai. Như Lai này không 

phải  Như  Lai  của  chính  mình,  vậy  là  Như  Lai  của  ai?  Như  Lai  tức  là  tự  tánh,  tự  tánh 

chính là Như Lai, mình và người không hai. Phạm vi của chữ người rất lớn, trên bao 

hàm tất cả hư Phật Bồ Tát, dưới bao gồm vô tình  chúng sanh, tình và vô tình đều bao 

hàm hết. “Dâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”, vạn pháp hoàn toàn bao hàm trong đó, 

biến pháp  giới hư không giới  với chính  mình  cùng  một  tự tánh. Hay  nói  cách  khác,  là 

cùng  một  bản  thể,  đây  là  danh  từ  triết  học,  cùng  một  thể.  Nói  cùng  một  thể,  là  có  lỗi 

trong ngôn ngữ, chính là nhất thể, biến pháp giới hư không giới với chính mình là nhất 

thể. 

Cõi báo của Phật Bồ Tát, do tâm hiện, vì sao gọi nó là nhất chân pháp giới? Cảnh 

giới nó hiện ra vĩnh hằng bất biến. Mười pháp giới biến hóa từng sát na, mười pháp giới 

bao  gồm  lục  đạo.  Vì  sao  biến  hóa?  Vì  thức  biến,  thức  là  niệm  niệm  không  trú,  niệm 

trước diệt niệm sau liền sanh, niệm niệm không trú. Ý niệm nhanh đến mức độ nào? Như 

Bồ Tát Di Lặc nói, chúng ta dùng lời của Bồ Tát Di Lặc. Cách nói của ngài so với khoa 

học hiện nay, khoa học hiện nay dùng giây làm đơn vị thời gian, chúng ta dùng giây làm 

đơn vị. Một giây nó có bao nhiêu lần biến hóa? Ít nhất là 1600 triệu! Niệm trước diệt 

niệm sau sanh, mỗi niệm là một pháp giới. Pháp giới này có giống nhau chăng? Không 

giống nhau, niệm niệm đều không giống nhau. 

Chúng ta thấy cảnh giới tướng, là tướng tương tục của mỗi niệm. Như ta xem phim 

vậy, phim ngày xưa_phim bây giờ dùng kỷ thuật số, không dễ nhận ra. Cuộn này là film 

nhựa ngày xưa, đặt vào trong máy chiếu, một giây phát ra 24 tấm, tốc độ của nó có 24 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        277/16 

tấm, khi ta nhìn trên màn hình không nhận ra nó là giả. Bây giờ quý vị thử nghĩ xem, 

nếu giống như cuộn film này, một giây có bao nhiêu tấm? Một giây có 1600 triệu tấm, 

có thể nhận ra nó là giả chăng? Nó ở ngay trước mắt, chính là sáu căn tiếp xúc với cảnh 

giới sáu trần. Nó sanh diệt từng sát na, không trú, sát na không trú, đây gọi là chân tướng 

sự thật. Thông qua tốc độ của film, chúng ta rất dễ lãnh hội được. Trong kinh nói niệm 

niệm  không  trú,  ta  hiểu  được  điều  đó.  Quý  vị  xem  loại  film  đèn  chiếu  này,  từng  tấm 

chiếu lên trên màn hình. Mở ống kính ra, một tấm film chiếu lên màn hình, đóng lại tiếp 

tục chiếu ra tấm thứ hai. Tấm thứ hai không phải tấm thứ nhất, tấm thứ ba không phải 

tấm thứ hai, không giống nhau, na ná như nhau. Na ná đó quả thật không thể nghĩ bàn. 

Quý vị xem sự biến hóa của toàn thể vũ trụ, biến hóa từng sát na. Toàn bộ hệ mặt trời 

biến hóa, hệ ngân hà biến hóa. Nếu mở rộng đến hư không, vô lượng vô biên tinh cầu 

đều đang biến hóa, biến hóa quá lớn! Đức Phật dạy chúng ta, tất cả sự biến hóa này đều 

là giả, không phải thật. Thật thì như thế nào? Thật thì không có biến hóa. Cho nên nói: 

“Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Đối với chân tướng sự thật này cần phải hiểu thật 

triệt để, có thể như như bất động trong cảnh giới này, là công phu không tệ. Vì sao vậy? 

Vì nó biến ta bất biến, biến là giả, bất biến là thật. Biến hóa không thể quấy nhiễu bất 

biến, bất biến có năng lực khống chế biến hóa. Trong biến hóa có thiện có ác. 

Trong mười pháp giới, có mười loại biến hóa không giống nhau. Cõi trời trở lên, 

niệm thiện nhiều, niệm ác ít. Cõi người trở xuống, niệm thiện ít, niệm ác nhiều. Đường 

địa ngục, chỉ có ác niệm không có thiện niệm. Phật pháp giới thì sao? Phật pháp giới chỉ 

có  thiện  niệm,  không  có  ác  niệm,  vấn  đề  là  như  vậy.  Pháp  giới  Phật  trong  mười  pháp 

giới, thiện niệm 100%. Bồ Tát pháp giới 99% thiện niệm, còn có một phần bất thiện. Địa 

ngục  A  tỳ  100%  ác  niệm,  không  có  thiện  niệm  nào.  Như  địa  ngục  bát  hàn  bát  nhiệt, 

khoảng 99% ác niệm, họ còn có một phần thiện niệm. Nhân gian thiện niệm nhiều hơn 

bất  thiện,  nhưng  nhân  gian  ngày  nay  rất  phiền  phức.  Nhân  gian  ngày  này  thiện  niệm 

ngày  càng  xuống  dốc, ác  niệm  đi  lên. Hiện  tượng  của  nhân  gian này  không  còn giống 

nhân gian nữa. Chúng  ta  đọc những  tác  phẩm  văn  học của  cổ nhân, họ  miêu  tả xã hội 

thời cổ đại an lành biết bao, gọi là thái bình thạnh thế. Đích thực con người hưởng thụ 

được hạnh phúc mỹ mãn, hiện nay hạnh phúc mỹ mãn chỉ là hữu danh vô thực. Xã hội 

thời cổ đại, quả thật thể hiện ra được nét chân thiện mỹ tuệ. Xã hội như thế, cuộc sống 

như thế rất đáng để người hướng đến, đáng để người ta lưu luyến, hiện nay không còn 

nữa. 

Không cần nói đâu xa, người xưa nói một giáp là 60 năm, 60 năm trước và 60 năm 

sau  của  ngày  hôm  nay  không  giống  nhau,  khác  nhau  hoàn  toàn!  60  năm  trước,  giữa 

người với người giữ được tình người rất nồng hậu. Con người có tâm đồng tình, có tâm 

lân mẫn. Con người biết quan tâm đến người khác, đặc biệt những người đáng thương. 

Biết cách quan tâm, biết cách giúp đở họ, bây giờ không còn. Trước đây, 60 năm trước, 

không hề nghe nói đến có người tự sát, rất ít! Hiện nay hiện tượng tự sát rất nhiều, đến 

học sinh tiểu học cũng tự sát, đây là thế gian gì vậy! Vì sao họ tự sát? Đối với thế gian 

này quá thất vọng. Thế gian này chỉ có đau khổ, không có hạnh phúc, không có an vui, 

nghĩa là sống không bằng chết, họ mới tự sát. Thế giới này về sau, nếu không tìm lại 

những giáo huấn của chư vị thánh hiền, để thế giới này tiếp tục phát triển như vậy, thì 

không thể tưởng tượng được! 

Thật may mắn, vào thế kỷ trước, tiến sĩ Townenbe hiểu được điều này. Trong tâm 

chúng tôi rất khâm phục và cảm kích ông ta, ông ta nói rằng, giải quyết vấn đề xã hội 

của thế kỷ 21, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và Phật giáo đại thừa_Phật pháp đạt thừa 

cũng có ở đất nước ta. Chúng ta tư duy, nghiền ngẫm tường tận câu nói này, rất có lý, là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        278/16 

thật không phải giả. Tư tưởng của chư vị thánh hiền xưa, là một con đường lớn của nhân 

sinh. Hy vọng thế gian đời này thù thắng hơn đời trước, đời này hạnh phúc hơn đời trước, 

đời này mỹ mãn hơn đời trước, đây là tư tưởng người xưa. Mà không phải riêng mình 

hưởng tận phước báo trong một đời, đây không phải là tư duy của người xưa, họ muốn 

lưu lại phước báo cho con cháu mình, lưu lại cho hậu thế. Đây là cách quan tâm  con 

cháu. Họ lưu lại những gì? Họ lưu lại là trí tuệ, lưu lại phương pháp, là kinh nghiệm, là 

thành quả họ sáng tạo được từ đời này qua đời khác. Họ lưu lại cho hậu thế thành quả 

của đại đồng thạnh thế. Chúng ta không thể không biết điều này. Những thứ này đều ghi 

chép lại trong điển tịch, thù thắng nhất là làm sao để truyền lại? Họ phát minh ra văn tự, 

phát minh văn cổ, dùng phương pháp này để truyền lại, quá tuyệt diệu! Họ biết ngôn ngữ 

sẽ có biến hóa, không đáng tin, phát minh văn ngôn, văn ngôn vĩnh viễn không thay đổi. 

Bất luận ngôn ngữ biến  hóa như  thế nào,  văn  ngôn đều không  thay  đổi. Dùng phương 

pháp này, đem trí tuệ, phương pháp, kinh nghiệm, thành quả của mình truyền cho hậu 

thế. 

Học tập văn ngôn không khó, đầu năm dân quốc, sách của học sinh tiểu học_trước 

đây tôi có mười mấy cuốn, bao nhiêu năm nay thường xuyên dọn chỗ ở, bây giờ không 

biết để đâu, hiện nay  chỉ  còn  hai cuốn. Tôi  nghe nói  Tịnh tông học  hội  Hoa  Tạng Đài 

Bắc, đã ấn tống nó. Không cần in nhiều, in khoảng 1000 cuốn, cho những người đồng 

học có duyên xem thử, không khó. Lúc đó trình độ chẳng qua cũng chỉ là tác phẩm của 

các  em  nhỏ khoảng  mười  tuổi  thôi. Ngày  nay  các  em  mười  tuổi, có  viết được  như  thế 

chăng? Nếu chịu học, nhất định không thua, không học thì hết cách. 

Học  thánh  hiền,  tư  duy  của  thánh  hiền,  quan  sát  của  thánh  hiền,  cuộc  sống  của 

thánh hiền, phẩm vị của thánh hiền, đây đúng là cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. 

Trong lục đạo rất phức tạp, những gì Đức Phật nói, là chỉ đưa ra cương lĩnh mà thôi, 

không thể nói tường tận. Con người đích thực có vận mệnh, gia có gia vận, quốc có quốc 

vận, toàn bộ thế giới có thế vận, rất phức tạp. Vận mệnh này từ đâu mà có? Tự mình tạo 

nên. Đức Phật phân ra thành hai loại lớn, một loại là dẫn nghiệp, hai là mãn nghiệp. 

Dẫn nghiệp là dẫn dắt ta đầu thai vào đường nào đó, chúng ta đến nhân gian, dẫn 

nghiệp  của  mình  là  tương  đồng.  Nhưng  thân  thể  chúng  ta,  tình  trạng  sức  khỏe  không 

giống nhau, tướng mạo không giống nhau, nhân duyên trong đời không giống nhau, giàu 

nghèo sang hèn không giống nhau, đây thuộc về mãn nghiệp. 

Đức Phật dạy rằng, bất luận loại nghiệp nào, đều không tách rời ý niệm. Ý niệm có 

nhiễm tịnh, tịnh niệm sanh Tịnh độ, tức là tứ thánh pháp giới: Thanh văn, Duyên giác, 

Bồ Tát, Phật, bốn tầng trên của mười pháp giới. Tâm địa không thanh tịnh, có tự tư tự lợi, 

có danh văn lợi dưỡng, có thất tình ngũ dục. Đây là mãn nghiệp của lục đạo chúng sanh, 

tất cả đều từ tâm tưởng sanh. 

Chúng ta hiểu đạo lý này, tự mình có thể thay đổi vận mệnh của mình. Vận mệnh 

cá nhân có thể thay đổi, vận mệnh gia đình cũng có thể thay đổi, vận nước cũng có thể 

thay đổi, bao gồm thế vận của toàn bộ thế giới cũng có thể thay đổi. Dùng phương pháp 

gì? Các bậc tổ tông biết: “kiến quốc quân dân, tu thân vi bổn, giáo học vi tiên”, dựa vào 

giáo dục. Sau đó nói cho quý vị biết, thánh hiền do dạy mà ra, Phật Bồ Tát cũng do dạy 

mà ra, tu la hay la sát cũng do dạy mà ra. Xem quý vị dạy như thế nào, mới có thể thay 

đổi hiện trạng trước mắt. Nếu có tham sân si mạn nghi, liền có địa ngục, ngạ quỷ, súc 

sanh, bên dưới còn có tu la, la sát, họ đều từ những thứ này biến hiện ra. Nếu như học 

tập trì giới, thiền định, trí tuệ, lục hòa, lục độ, con đường mình đi là hạnh phúc, là mỹ 

mãn, đường lớn của nhân thiên thánh hiền! Những thứ này không phải do ai tạo ra cho 

chúng ta, không phải. Không phải người khác kiến lập, không liên quan đến bất kỳ ai, do 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        279/16 

ý niệm mình biến hiện ra. Trong giáo lý đại thừa nói không biết bao nhiêu lần rằng: “duy 

tâm  sở  hiện, duy  thức  sở biến”, “tất  cả pháp  từ  tâm  tưởng  sanh”. Quý vị  nghĩ như  thế 

nào, nó liền hiện ra như thế. Nếu muốn đến thế giới Cực Lạc làm Phật, vậy ta phải nghĩ 

đến thế giới Cực Lạc, nghĩ đến Phật A Di Đà, mới có thể mãn nguyện. 

Chúng ta muốn gia đình hòa thuận, xã hội an định, thế giới hòa bình, vậy thì không 

thể  không  nghĩ  đến  luân  lý.  Luân  lý  là  gì?  Là  mối  liên  quan  giữa  con  người  với  con 

người, mối quan hệ bình thường. “Phụ tử hữu thân, phu phụ hữu biệt, quân thần hữu biệt, 

trưởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín”, đây gọi là mối quan hệ bình thường. Chung sống 

như thế nào? Áp dụng ngũ thường, tứ duy, bát đức, đây là tiêu chuẩn để giao tế với tất cả 

đại chúng. Trong Phật pháp là ngũ giới, thập thiện. Thịnh thế trong lịch sử, nhất định 

xuất hiện ngay trong thời hiện đại. 

Con người bây giờ coi trọng pháp trị, người xưa cũng coi trọng, chẳng phải không 

coi trọng. Họ nói: “pháp là trị chi đoan vậy”, là phương pháp trị nước quan trọng nhất. 

Nhưng  ở sau họ nói thêm  một câu, pháp không thể độc lập. Người biết vận dụng, thì 

pháp sẽ tồn tại, mới có thể phát triển mạnh mẽ. Người không biết vận dụng, thì pháp này 

diệt vong, hoặc là chỉ có hình thức bên ngoài. 

Là  ai?  Là  thánh  hiền  quân  tử,  người  lãnh  đạo  quốc  gia  là  thánh  nhân.  Đại  thần, 

giống như thứ trưởng, bộ trưởng, những người lãnh đạo quốc gia này là hiền nhân. Lớp 

cán bộ bên dưới là quân tử. Do thánh hiền quân tử vận dụng, pháp này mới đem đến hiệu 

quả.  Nếu  người  không  biết  vận  dụng,  pháp  dù  tốt  đến  đâu,  cũng  chỉ  đặt  một  bên  xem 

chơi, mỗi người hành động theo cách của mình. Xã hội động loạn, nhân dân cực khổ, rất 

đáng thương! 

Cổ nhân lại nói:  “Quân tử là nguồn gốc của pháp”. Con người là căn nguyên của 

pháp, pháp  lìa khỏi  căn  nguyên  không thể  sinh tồn độc lập, lời  này  nói  rất  hay. Trong 

mắt các bậc cổ thánh tiên vương, thứ họ cầu đầu tiên là cầu hiền. Có hiền nhân quân tử 

giúp họ trị lý quốc gia, giúp họ chấp pháp. 

Thế  pháp  và  Phật  pháp  giống  nhau,  đều  là  đóng  lại  các  đường  ác.  Câu  này  với 

những gì Khổng tử nói trong Luận Ngữ: “300 bài thơ, một lời bao trùm tất cả, gọi là tư 

vô tà”. Đóng cửa các đường ác tức là tư vô tà. Hay nói cách khác, phàm những gì dẫn 

dắt chúng sanh vào tà tri tà kiến, những ngôn luận trước thuật này đều phải cấm chỉ. Vì 

sao vậy? Vì nó đang dẫn dắt, khiến những tập khí chủng tử bất thiện trong A lại da của 

chúng sanh, đều dẫn dắt ra, thật đáng sợ! Dẫn dắt ra rồi sao? Khiến họ tạo ác nghiệp, tạo 

sát đạo dâm vọng, gây động loạn cho xã hội. 

Khổng tử làm tư khấu ba tháng tại nước Lỗ, ông làm một việc. Đem Thiếu Chánh 

Mão, trong mắt người thời nay gọi là tài tử, giết chết người này. Vì sao ông giết người 

này?  Nếu là thời đại  này, Khổng  tử  tuyệt  đối  không dám  giết.  Ngày  nay  nói  đến nhân 

quyền, tự do ngôn luận. Thiếu Chánh Mão là người thông minh tuyệt đỉnh, nói năng sắc 

bén,  biện  tài  vô  ngại.  Đem  những  điều  bất  thiện  đều  nói  thành  thiện  pháp,  đem  thiện 

pháp thánh hiền phê bình không đáng một xu, rất lẻo mép. Hạng người này tồn tại trong 

xã hội, là khơi nguồn của sự động loạn. Tội danh là gì? Chính là tội danh này, bèn giết 

ông ta. Xã hội ngày nay tuyệt đối không cho phép làm như thế, ngày nay tự do ngôn luận, 

tự do xuất bản. Ngày xưa, đế vương đối với ngôn luận và xuất bản, họ có trách nhiệm 

phải bảo vệ, bảo đảm nền an định hòa bình cho xã hội. Hiện nay người phản đối vấn đề 

này rất nhiều, nhiều vô kể. Do vậy Phật Bồ Tát không đến, đến đều bị người bài xích. 

Thánh hiền cũng không đến, ai đến? Yêu ma quỷ quái đều đến, họ thích như thế. Yêu ma 

quỷ quái đều xuất hiện, xã hội này không tồn tại được lâu, chỉ sợ là phải chịu sự trừng 

phạt của ông trời. Trừng phạt của trời thông thường gọi là tận thế, thế giới này phải bị 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        280/16 

hủy diệt sau đó làm mới lại. Đây không phải là điều chúng ta muốn nhìn thấy, như vậy 

phải làm sao? Chúng ta không  ảnh hưởng được đại chúng, tự mình cố gắng tu, còn có 

vài người cùng chung chí hướng. 

Đại sư Huệ Viễn làm gương cho chúng ta, lúc đó ngài có 123 người cùng chí hướng. 

Thành lập một niệm Phật đường tại Đông Lâm Lô Sơn, cùng nhau tu Tịnh độ. Lấy Hổ 

Khê làm ranh giới, mọi người không ra khỏi phạm vi đó. Giống như bế quan vậy, sống 

trong nhà tranh, buông bỏ vạn duyên, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, người người 

đều thành tựu. 

Chúng ta đối với xã hội có giúp ích gì chăng? Nhất định có, nơi có đạo tràng thánh 

hiền tồn tại, nơi này mặc dù nhiều người làm điều bất thiện, thiên tai xảy ra cũng không 

lớn, có thể bình an vượt qua. Vì sao vậy? Vì ở đây có chánh pháp. Không dám nói đến 

thánh hiền, nhưng có người y theo chánh pháp tu hành. Ngạn ngữ xưa có câu, một người 

có phước, ảnh hưởng đến cả nhà, mọi người đều hưởng phước của họ. Dù không thể hóa 

giải thiên  tai, nhưng khiến  giảm  nhẹ  rất  nhiều, đó là thật. Có  câu:  “người  phước  ở đất 

phước, đất phước người có phước ở”, người này thật sự muốn tu phước. 

Chúng ta học Tịnh độ nhiều năm như vậy, trong tâm đã khẳng định, không còn có 

hoài  nghi,  nó  là  pháp  môn  hàng  đầu  mà  tất  cả  Chư  Phật  Như  Lai  trong  ba  đời  mười 

phương, độ chúng sanh thành Phật đạo. Chúng ta gặp được, hiểu rõ ràng minh bạch, có 

nhận  thức.  Tiếp  theo  là  quyết  một  lòng,  thâm  nhập  một  môn,  chắc  chắn  vãng  sanh. 

Trong thời đại này, sống đời sống đơn giản rất dễ, duy trì không khó. Được ăn no mặc 

ấm, có một đạo tràng nhỏ để cùng nhau tu học, phước báo này lớn biết bao! Thành tựu 

vô cùng thù thắng. 

Chúng ta xem tiếp: “Ở trên gọi là ba đường ác, cũng có thêm vào tu la, gọi là bốn 

ác thú”. Các bậc cổ đức có cách nói này, đường thiện thật sự là hai cõi người và trời. “Bế 

là đóng, cũng có nghĩa là tắc”, bế tắc. “Khiến chư chúng sanh không đọa vào ách nạn ba 

ác thú hoặc bốn ác thú, là giải thích sơ về đóng lại các đường ác”, đây là nói đơn giản. 

Bốn ác thú, nếu thêm vào la sát, cũng đều là ác đạo, yêu ma quỷ quái. Trong ác đạo 

rất phức tạp, toàn là tà tri tà kiến, tham sân si của chúng sanh tạo thành. Nếu không ngăn 

chặn những điều này, xã hội vĩnh viễn không an ninh, vĩnh viễn không hòa bình. Vì sao 

vậy?  Vì  những  ác  đạo  này  tồn  tại  ở  thế  gian,  quả  thật  là  dùng  vô  số  thủ  đoạn  phương 

pháp để mê hoặc chúng sanh, dẫn dắt tất cả tham sân si mạn nghi trong mỗi người ra bên 

ngoài. Làm tăng trưởng tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng của ta, người bây giờ gọi là cạnh 

tranh, cạnh tranh, lên thêm nữa là đấu tranh, từ đấu tranh phát  triển  thành  chiến  tranh. 

Đây không phải là đạo lưu chuyển, là con đường tử vong, chúng ta có thể không biết 

chăng? 

Bởi vậy không thể không đọc kinh sách, kinh sách là “sanh sanh chi đạo”. 

“Hội Sớ giải thích thêm bước nữa, lục đạo đều là ác đạo”. Hội Sớ là chú giải của 

bậc cổ đức người Nhật, tức là chú giải Kinh Vô Lượng Thọ. Ngài nói rất hay, lục đạo 

đều là ác đạo. “Sớ nói, lục đạo tức là những con đường từng lưu chuyển, cho nên gọi là 

ác đạo”. Đời đời kiếp kiếp lưu chuyển trong đó, nếu tạo thiện nghiệp, sanh vào ba đường 

lành, hưởng hết phước báo trong ba đường lành, chủng tử ác nghiệp còn sót lại trong A 

lại da lại khởi hiện hành, như vậy lại đọa vào ba đường ác. Chỉ cần ở trong lục đạo, chắc 

chắn thời gian ở trong ba đường ác dài, thời gian trong ba đường lành ngắn, nhất định là 

như vậy. Vì sao vậy? Quan sát từ phương diện nhân quả, chúng ta nói một cách đơn giản, 

rất  nhiều  đồng  học  đều  đã  đọc  Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận  của  Tướng  tông, trước  tác 

của Bồ Tát Thiên Thân. Bồ Tát Thiên Thân căn cứ Du Già Sư Địa Luận để nói, quy nạp 

tất cả pháp thành 100 điều, gọi là bách pháp, là phương tiện để dạy hàng sơ học. Trong 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        281/16 

Du Già Sư Địa Luận nói đến 660 pháp, quá nhiều, không tiện cho hàng sơ học, ngài quy 

nạp nó thành 100 pháp. Trong 100 pháp này nói về thiện tâm sở và ác tâm sở, tỷ lệ khác 

nhau quá lớn. Thiện tâm sở chỉ có 11 điều, ác tâm sở có 26 điều. Bởi vậy con người khởi 

tâm động niệm, niệm ác nhiều, niệm thiện ít, nguyên nhân gì? Vì thiện tâm sở ít, ác tâm 

sở nhiều. Lại xem nhân duyên bên ngoài, thiện duyên ít. Thiện duyên là giáo huấn của 

thánh  hiền  và  Chư  Phật  Bồ  Tát,  đây  là  thiện  duyên,  ít,  ngày  càng  ít.  Duyên  bất  thiện 

nhiều,  bất  thiện  là  gì?  Là  dạy  ta  tự  tư  tự  lợi,  dạy  ta  tổn  người  lợi  mình,  tranh  lợi  với 

người. Nghĩa là nhắc nhở ta nhất định phải tranh, không tranh là không có, đây là sai lầm! 

Nếu hiểu đạo lý nhân quả, ta sẽ biết tranh không được. Khi số mạng có cuối cùng cũng 

có, số mạng không có tranh cũng không được. Chúng ta phải tin, số mạng không có, cầu 

có được chăng? Được, đệ từ nhà Phật, có cầu tất ứng. Nó có đạo lý, vì sao ta cầu được? 

Đó chính là nói cho ta biết, số mạng có là có như thế nào, số mạng không có là vì sao 

không có, nói cho quý vị hiểu rõ đạo lý này. Thông thường gọi đây là mãn nghiệp. Số 

mạng không có của, trong đời quá khứ không tu tài bố thí, cho nên đời này không có của 

cải. Số  mạng  không  có  mà  đạt  được, họa  hại liền theo đến, không  phải  bệnh  hoạn, thì 

cũng gặp tai nạn, khiến số tiền tài này, tiền tài có được bằng thủ đoạn bất chính, đều tiêu 

vào đó, quý vị thấy có oan uổng chăng? Nếu đạt được bằng thủ đoạn bất chính, ta không 

gặp  tai  họa  còn  hưởng  thụ  bình  thường,  chứng  tỏ  số  mạng  quý  vị  có.  Nhưng  nếu  đạt 

được bằng phương pháp không chính đáng, khiến của cải vốn có trong số mạng bị giảm 

mất. Ví dụ số mạng ta có một ức, nếu dùng thủ đoạn bất chính đạt được, chỉ đạt được 

một nửa. Còn tự cho rằng mình rất giỏi, kiếm được nhiều tiền. Thật ra, so với số mạng 

mình có thì không đáng, thua thiệt rất nhiều! Cùng một đạo lý, số mạng không có địa vị 

cao như vậy, nếu ta đạt được địa vị đó, tai họa liền đến. Đã là số mạng có, nhân tâm ổn 

định, không tranh, biết như thế nào? Không tranh được. Nếu có thể tranh được, Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni đã dạy chúng ta tranh từ lâu, các bậc cổ thánh tiên vương cũng dạy 

chúng ta tranh. Không tranh được. Làm sao để đạt được? Nhờ bố thí, nhẫn nhường mà 

đạt được. Càng thí càng nhiều, càng nhường càng thù thắng, quý vị xem hoàn toàn tương 

phản. Đây là chân lý, đây là chánh đạo. 

Làm sao để đạt được địa vị? Nhờ tích đức, tích lũy công đức. Vì xã hội, vì chúng 

sanh phục vụ. Nếu tích lũy công đức này, địa vị của quí vị sẽ không ngừng đi lên. Có thể 

ngồi địa vị cao trong xã hội, đều nhờ đức tích tập từ đời trước. Nhiều của cải là nhờ đời 

trước làm việc bố thí, thông minh trí tuệ là đời trước tu pháp bố thí, nó đều có nhân. Nếu 

như không có, là do đời trước không tu. Bây giờ tu được chăng? Được, bây giờ tu vẫn 

không muộn. Chúng ta biết, trẻ tuổi biết tu, lúc lớn tuổi được phước báo. Không cần đợi 

đời sau, đời này phước báo hiện tiền. Tuy không có địa vị, nhưng trong xã hội này đều 

được người tôn kính.  Đó chính là quả báo ta đạt được nhờ phục vụ đại chúng, không 

phải mình mong cầu, nó tự nhiên đến. 

Trong thời đại này, dân chủ tranh cử, nếu quý vị muốn tham gia tranh cử, nhất định 

đắc cử. Vì sao vậy? Vì mọi người đều biết, quý vị vì đại xã hội mà phục vụ, vì đại chúng 

mà phục vụ. Nhân dân đương nhiên muốn chọn quan viên như vậy, chọn lãnh đạo như 

vậy. Số  mạng không có cũng có thể cầu được, đây là cầu một cách chính đáng như lý 

như pháp, không trái với lý. Pháp thế xuất thế gian đều không lìa lý này, kiết hung họa 

phước đều không ngoài lý này. Con người phải hiểu lý, làm việc họ mới có nguyên tắc. 

Bên dưới nói:  “Trong Hội Sớ nói, có căn cứ theo kinh điển”, trong kinh điển  có 

cách nói này. “Ngụy Dịch nói, cắt đứt năm ác thú, lấy tu la phân nhập dư thú, cho nên 

lục thú trở thành ngũ thú. Kinh nói, ngũ ác thú tức trong Hội Sớ giải thích, lục thú đều 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        282/16 

gọi là ác thú. Là dùng cách ngăn chặn chư ác thú, tức là đoạn trừ con đường chúng sanh 

luân hồi trong lục thú, khiến ra khỏi biển sanh tử”. Ý này nói rất sâu sắc! 

Lục đạo khổ biết bao, trong kinh điển đại thừa Đức Phật thường nói bát khổ, tam 

khổ. Bát khổ chuyên nói về dục giới, có sanh, lão, bệnh, tử, cầu bất đắc, ái biệt ly, oán 

tắng hội, ngũ ấm xí thạnh. Tám loại khổ này, chúng sanh dục giới không ai tránh khỏi. 

Tuy sắc giới, sắc giới là thiền định, tứ thiền bát định, bát khổ không còn, nhưng họ có 

hoại khổ. Vô sắc giới, đến nhục thân vật chất họ cũng không cần, có thể nói hoàn toàn là 

thế giới tinh thần. Do đó họ không có hoại khổ, nhưng họ có hành khổ. Hành khổ nghĩa 

là, cảnh giới của họ không thể duy trì vĩnh viễn, họ vẫn còn tính thời gian. Khi nào định 

công mất đi, hoại khổ của họ liền xuất hiện, vẫn  không ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Vấn đề này, mỗi chúng sanh đều đã trãi qua. Nếu thật sự gặp được thầy thôi miên 

cao minh giúp ta thôi miên, khiến ta trở về quá khứ, mấy ngàn năm, mấy vạn năm. Có 

thể  phát  hiện được, trước  đây  ta từng trú trong  trời  sắc  giới, từng trú  trong  trời vô  sắc 

giới, cũng rất có thể từng làm vua trời. Chưa rời khỏi lục đạo, bất kỳ đường nào trong 

lục đạo đều đã trải qua. Hiện nay ta quên hết tất cả, không hề hay biết. 

Đức Phật nói lục đạo thống khổ, trong Kinh Pháp Hoa nói rất hay, tam giới thống 

khổ, đây là nói rõ, dục giới có bát khổ, sắc giới có hoại khổ, vô sắc giới có hành khổ. 

Cho nên ví dụ nói: “Tam giới như nhà lửa”, giống như ta đang ở trong ngôi nhà lửa vậy, 

bị  lửa  lớn  đốt  cháy.  Tuy  chưa  đốt  cháy  đến  thân  thể,  nhưng  cũng  không  tránh  được, 

không thoát ra được. 

Phật Bồ Tát hy vọng giúp lục đạo chúng sanh, vĩnh viễn thoát ly luân hồi lục đạo, 

đây mới là ý nghĩa ngăn chặn chư ác đạo thật sự. Thoát ly luân hồi lục đạo nói thì dễ lắm! 

Luân hồi lục đạo hình thành như thế nào? Do kiến tư phiền não biến hiện ra. Đoạn tận 

kiến tư phiền não, lục đạo tự nhiên không còn. Quả thật giống như giấc mộng vậy, đoạn 

tận phiền não là ta tỉnh lại. Phiền não chưa đoạn, vĩnh viễn ở trong ác mộng, quý vị nói 

đáng thương biết bao! Bồ Tát thấy lục đạo chúng sanh gọi là kẻ đáng thương! Rất đáng 

thương, gọi không thức tỉnh. Chỉ có như thế nào? Chỉ có tiếp tục đợi, đợi đến khi họ chịu 

hết nổi thống khổ trong lục đạo. Khi nào giác ngộ, không muốn chịu khổ nữa, lúc này 

Bồ Tát sẽ đến. Ta có một niệm cảnh giác, tôi không muốn tiếp tục trôi lăn trong luân hồi, 

niệm  này  là  cảm,  Phật  Bồ  Tát  liền  ứng,  cảm  ứng  đạo  giao  không  thể  nghĩ  bàn.  Nếu 

chúng ta còn tham luyến đối với lục đạo, muốn thoát khỏi lục đạo, ý niệm lại không kiên 

cố. Ở trong lục đạo, tham sân si mạn vừa mê hoặc, lập tức khởi hiện hành. Vì thế người 

học Phật thì nhiều, nhưng ít người thành tựu. Người niệm Phật nhiều, người vãng sanh ít, 

nguyên nhân chính là đây. Không phải không hiệu quả, là do ta không thắng được sự 

cám dỗ. Những điều này bản thân phải ngày ngày nỗ lực phản tỉnh, thời kinh tối chính là 

phản tỉnh. Nhất định  phải nhắc nhở  mình, vì sao  tôi  không thắng  được  sự  cám  dỗ?  Vì 

sao không buông bỏ được? Không buông bỏ chấp trước nghĩa là không buông bỏ luân 

hồi, còn muốn trôi lăn trong luân hồi lục đạo. Thật sự không muốn trôi lăn trong luân hồi 

lục  đạo  nữa,  đối  với  tất  cả  pháp,  không  còn  chấp  trước  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian. 

Chẳng  những  không  chấp  trước,  tâm  phân  biệt  cũng  phải  nhạt  phai.  Tâm  phân  biệt 

không nhạt phai, cũng có thể chướng ngại ta ra khỏi lục đạo. Vượt thoát lục đạo, chủ yếu 

nhất  là  kiến  tư  phiền  não,  phân  biệt  là  trần  sa  phiền  não.  Nó  thật  sự  chướng  ngại,  là 

chướng  ngại  ta  ra  khỏi  mười  pháp  giới.  Chúng  ta  vượt  thoát  luân  hồi  lục  đạo  đến  tứ 

thánh pháp giới, đây là Phật giúp ta viên mãn giai đoạn đầu tiên. Giai đoạn thứ hai là tứ 

thánh pháp giới, tứ thánh pháp giới là thế giới thanh lương, là Tịnh độ, là một nơi tốt đẹp. 

Nếu  như  có ý  tham  luyến  nơi  này, không  thể  ra  khỏi  mười  pháp  giới, không  thể  minh 

tâm kiến tánh. Rất có thể ta lại mất rất nhiều thời gian ở đây, mới có thể xa lìa. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        283/16 

Gặp được Tịnh độ, đó là vận ta may mắn, đúng là quá may mắn. Pháp môn Tịnh độ 

là thấu triệt một vấn đề thì tất cả đều thấu triệt. Tôi vượt thoát lục đạo, đồng thời cũng 

vượt thoát mười pháp giới, sanh đến thế giới Cực Lạc tức là vượt thoát. Điều này có thể 

không làm ư? 

“Nay bản hội tập”, chính là cuốn kinh này. “Phẩm thứ 32 cũng nói, cắt đứt ngũ thú, 

ác đạo tự nhiên ngăn chặn”. Hay quá! Tự nhiên ngăn chặn, ác đạo tự nhiên không còn. 

Cơ duyên đời này của chúng ta rất khó được, trong kệ khai kinh nói: “trăm ngàn vạn 

kiếp khó gặp được”, chúng ta đã gặp được. Cư sĩ Bành Tế Thanh nói: “Là ngày hy hữu 

khó gặp từ vô lượng kiếp đến nay”, ngày này chúng ta đã gặp được. Nếu có thể trân quý, 

cuộc đời này ta đã giải quyết được tất cả vấn đề, then chốt là gì? Có thể tin, khó, không 

dễ chút nào. Có thể tin, tiếp theo là có thể hiểu, có thể giác ngộ, có thể buông bỏ, có thể 

phát nguyện vãng sanh Tịnh độ. Ta có rất nhiều cái có thể như thế, Phật A Di Đà liền 

đến tiếp dẫn. Chúng ta không thể không biết điều này, không thể không tinh tấn nỗ lực. 

Làm bất kỳ điều gì cũng không thoát ly được luân hồi lục đạo, không thể không biết điều 

này. Chỉ có niệm Phật vãng sanh Tịnh độ thì tất cả đều viên mãn, không trở ngại tâm từ 

bi của mình. Đến thế giới tây phương Cực Lạc, được 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, 

bất kỳ lúc nào cũng có thể đến mười phương thế giới. Giúp chúng sanh có nhân duyên 

với mình trong quá khứ, ta dều có thể độ họ, ta biết quán cơ. Người này có duyên với ta, 

bây giờ họ đã thành thục, ta có thể tiếp dẫn họ đến thế giới Cực Lạc. Nếu họ chưa thuần 

thục, ta có trí tuệ, biết phải dùng phương tiện thiện xảo như thế nào để giúp họ. Giúp họ 

quay đầu, giúp họ giác ngộ, giúp họ niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, công đức của ta đã 

viên mãn. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





Tập 265 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian: 05.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  321,  hàng  thứ  ba  từ  dưới  đếm  lên.  “Thông  đạt  thiện  thú 

môn”, bắt đầu xem từ đây, câu này là kinh văn. 

“Thông  đạt  là  thông  suốt  vô  ngại”,  không  có  chướng  ngại.  “Môn,  đầy  đủ  có  hai 

nghĩa, thứ nhất là sai biệt, hai là thú nhập. Đại Thừa Nghĩa Chương Nhất nói, môn biệt 

khác nhau, cho nên gọi là môn. Nghĩa là phân môn biệt loại, như bộ môn, môn loại. Lại 

có  thể  thông  nhập  thú  nhập  gọi  là  môn”.  Ý  nghĩa  hòa  toàn  tương  đồng  với  ở  trước. 

“Pháp có vô số sai biệt, tức là có vô số môn, đều có thể khiến người thú nhập niết bàn”. 

Câu  này  rất  quan  trọng,  đây  là  nghĩa  của  môn,  tức  là  môn  nghĩa.  “Cho  nên  chỉ  pháp 

trong  kinh  là  môn”,  pháp  môn,  có  tám  vạn  bốn ngàn pháp  môn,  vì  sao  vậy?  “Vì  mỗi 

pháp môn đều có thể thông nhập niết bàn”. Đều có thể thông đến niết bàn, cho nên pháp 

môn bình đẳng, không có cao thấp, chính là ý này vậy. 

Môn  tuy  thông,  nhưng  căn  tánh  chúng  sanh  không  tương  đồng.  Do  đó  cửa  mà 

người khác đi được, chưa chắc chúng ta cũng đi được. Cửa này chúng ta đi thông suốt, 

biết đâu người khác đi không thông. Ví dụ Thiền tông là đi cửa giác, thật ra vô lượng vô 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        284/16 

biên pháp môn, quy  nạp đến sau cùng là minh tâm kiến tánh. Chỉ có ba cửa, cửa giác, 

cửa chánh, cửa tịnh, ba cửa chánh giác tịnh. Trong tám tông phái của Phật giáo đại thừa, 

có hai tông đi giác môn. Thiền tông đi giác môn, Tánh tông đi giác môn, là những người 

như thế nào? Là hàng thượng thượng căn, chúng ta gọi là thiên tài, họ có năng lực đi con 

đường này. Ba căn thượng trung hạ không đi được cửa này, mới biết cửa này rất khó. 

Thứ hai là chánh môn, căn tánh thượng trung hạ đều đi được. Đại khái hàng thượng 

căn có thể đi thông suốt, hàng trung hạ căn cũng có lợi ích, nhưng không thể khế nhập 

niết bàn. Giống như đi học vậy, từ tiểu học, trung học, đại học, học hành đều không tệ, 

nhưng chưa tốt nghiệp, tốt nghiệp đó là kiến tánh. Phải hàng thượng căn mới có thể tốt 

nghiệp, hàng thượng trung hạ căn có thể học đến đại học, một hai năm thì nghỉ, không 

thể tiếp tục tiến lên nữa. 

Thứ ba là tịnh môn, tu tâm thanh tịnh, cũng có thể minh tâm kiến tánh. Đây cũng có 

hai tông, Tịnh độ tông và Mật tông. Chư vị phải biết, Mật tông cũng tu tâm thanh tịnh, 

sự thanh tịnh của Mật tông còn thù thắng hơn Tịnh độ. Tịnh độ tông là viễn ly ô nhiễm 

mà được thanh tịnh, lìa nhiễm tôi được thanh tịnh. Mật tông không phải vậy, Mật tông ở 

trong nhiễm họ cũng không nhiễm, đó gọi là chân tịnh. 

Do đây có thể biết, Mật tông khó hơn Tịnh độ, họ không lìa ô nhiễm, họ có bản lĩnh 

này.  Trong  ô  nhiễm  tâm  họ  không  nhiễm  ô,  thật  thanh  tịnh.  Nhưng  Tịnh  độ  tông,  có 

công đức siêu việt chánh giác tịnh. Điều này quả thật không thể nghĩ bàn, điều này đúng 

là không có gì sánh được. Chúng ta học Kinh Vô Lượng Thọ mới biết, đó là đới nghiệp 

vãng sanh. Sanh đến thế giới Cực Lạc, được 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Quý vị 

muốn hỏi họ, họ sanh đến thế giới Cực Lạc, mang theo một thân tội nghiệp, nhưng họ 

thật sự đã vãng sanh. Vãng sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc là như thế nào? Quý 

vị  đọc  48  nguyện,  đó  chính  là  tình  hình  họ  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  quá  thù  thắng!  Thiền 

thông, Tánh tông, Tông môn, Giáo môn, đến Mật tông cũng không sánh bằng họ, quý vị 

mới biết pháp môn này thù thắng vô cùng. Chúng ta gặp được nó, nếu không nắm  bắt 

thật chặt, trong đời này chắc chắn thành tựu, như vậy là sai lầm của chúng ta. 

Tôi thường khuyên chư vị đồng học, trong tâm chúng ta chỉ có một vị Phật A Di Đà. 

Phật A Di Đà tức là tâm tôi, tâm tôi tức là Phật A Di Đà. Trong Hệ Niệm Pháp Sự, thiền 

sư Trung Phong khai thị cho chúng ta như vậy. Lời này là thật, không phải giả, chúng ta 

không được xem thường, nó rất quan trọng. Tương ưng với điều này, ở đây tức là Tịnh 

độ, Tịnh độ tức là ở đây, ý này càng sâu sắc. Khi nào ta chứng được? Trong tâm toàn là 

Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra dù chỉ một hạt bụi cũng không dính mắc. Quý vị 

đã nhìn thấy, ngay ở đây nhìn thấy thế giới Cực Lạc. Đây chính là Bồ Tát Đại Thế Chí 

nói,  nhớ  Phật  niệm  Phật,  hiện  tại  tương  lai  nhất  định  thấy  Phật,  không  tuyệt  vời  ư? 

“Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, chỉ có pháp này là thật, nó không phải hư vọng. 

Ở đây chúng ta phải đặc biệt chú trọng, thú nhập đại niết bàn, đây gọi là pháp môn. 

Tứ Giáo Nghĩa Tam, Tứ Giáo Nghĩa có bốn quyển, trong quyển thứ ba nói: “Môn, 

lấy năng thông làm nghĩa”, nghĩa là thông đạt không có chướng ngại. “Phật giáo sở toàn 

chánh tứ cú pháp”. Đây chính là tứ pháp, Đức Phật dạy tất cả chúng sanh. 

Thứ nhất là giáo pháp, phương pháp dạy học, ngày nay chúng ta  gọi là ngôn ngữ 

văn tự. Ngôn giáo, thân giáo đều thuộc về phương pháp dạy. 

Thứ hai là lý pháp, tức là y cứ lý luận trong dạy học, y cứ lý luận gì? Tự tánh thanh 

tịnh viên minh thể, quốc sư Hiền Thủ nói cho chúng ta biết, đây là y cứ luận lý chư Phật 

Thế Tôn giảng kinh dạy học, giáo hóa tất cả chúng sanh. Ngày nay chúng ta thường gọi 

là chân lý, vĩnh hằng bất biến, bất sanh bất diệt. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        285/16 

Thứ ba là hành pháp, hành pháp là phương pháp tu hành. Phương pháp tu hành rất 

nhiều! Vô lượng hành môn, mỗi pháp môn đều thông đến niết bàn. Pháp môn này khế 

hợp căn tánh của chúng ta, nghĩa là rất dễ tu, cũng dễ thành tựu. Không khế hợp căn tánh 

của chúng ta, sẽ cảm thấy rất khó khăn, không dễ tu học. 

Nhìn  từ  trên những nhân duyên  này, Tịnh  độ  quá  thù  thắng. Tịnh  độ  đầy  đủ  điều 

kiện là đơn giản nhất, gọi là ba tư lương, ba phương pháp tu hành quan trọng. Thứ nhất 

là  ta có thể  tin. Thứ hai là  muốn vãng sanh thế  giới  Cực  Lạc,  thân  cận  Phật  A  Di Đà. 

Điều kiện thứ ba là chân thành niệm Phật, luôn để Phật A Di Đà trong tâm. Trong tâm 

chỉ có Phật A Di Đà, ngoài ra đều không có, như vậy là được. Quý vị xem điều kiện đơn 

giản như vậy, ba căn thượng trung hạ đều có thể làm được. Gọi là tam căn phổ bị, lợi 

độn toàn thâu, không có người nào tu Tịnh độ mà không thành tựu. Chúng ta muốn hỏi, 

bây giờ nhiều người tu Tịnh độ, vì sao người thành tựu ít? Ba điều kiện này không đầy 

đủ, họ không thể vãng sanh. 

Cổ  nhân  lại  thêm  vào  đây  một  chữ, gọi  là  tin  thật, nguyện  thiết, thực  hành. Thực 

hành là gì? Là y giáo phụng hành! Tin thật, nguyện thiết, thực hành. Ngày nay chúng ta 

như thế nào? Có tin chăng? Tin, có tin thật chăng? Không thâth, sao biết không thật? Có 

quá nhiều việc phải vướng bận, chưa buông bỏ. Chúng ta học Tịnh độ cần phải biết, thật 

buông bỏ! 

Từ ngày đầu tiên tôi vào cửa Phật, chưa xuất gia, gặp đại sư Chương Gia, năm đó 

tôi  26  tuổi. Câu đầu tiên đại sư  dạy  tôi, chính  là  “nhìn  thấu, buông  bỏ”. Tôi  không  hề 

hoài nghi, tôi tưởng rằng  mình đã hiểu, thực tế thì không hiểu, chỉ hiểu  một cách đại 

khái mà thôi. Sư thể nghiệm được từ câu này, ngày càng sâu sắc hơn. Đến nay đã 60 

năm, tôi mới biết câu này là chân thật nghĩa. 

Chúng ta sống trong thời đại này, thời đại này chúng sanh khổ nạn rất nhiều. Đối 

với  người  tu  Tịnh  độ  mà  nói,  đây  là  nghịch  tăng  thượng  duyên  tốt,  vì  sao  vậy?  Vì  nó 

khiến ta không tham luyến đối với thế gian này, dễ buông bỏ. 

Đại sư Chương Gia nói rằng, cuộc đời của tôi là Phật Bồ Tát sắp đặt giúp tôi, dạy 

tôi đừng bận tâm gì cả, tôi nghe lời. Phật Bồ Tát sắp xếp đưa tôi đến Úc châu, ở Úc châu 

gặp  hiệu  trưởng  đại  học  Griffith  và  đại  học  Queensland.  Muốn  tôi  giúp  đoàn  kết  Tôn 

giáo, giúp xã hội này hóa giải xung đột, xúc tiến nền an định hòa bình. Việc này cần làm 

chăng? Làm cũng được, không làm cũng được. Nhưng nhìn thấy rất nhiều chúng sanh 

khổ nạn, đúng là không tìm được lối ra. Họ có muốn tìm chăng? Muốn tìm, nhưng tìm 

không ra. 

Chúng ta học Phật nhiều năm như vậy, đọc sách cổ không nhiều, biết sơ lược về chỉ 

thú giáo hóa chúng sanh của chư vị thánh hiền. Hiểu một chút tông chỉ, phương hướng. 

Tuy hiểu không nhiều, nhưng đối với ngày nay cũng rất đáng quý, dùng nó để giúp thế 

gian này. Đặc biệt là tôi nhận lời mời của họ, đại diện cho trường tham gia hội nghị hòa 

bình của Liên Hiệp Quốc. Tham gia mấy lần, dần dần hiểu được rồi. Nghe được câu nói 

của tiến sĩ Townenbe người Anh, tôi cảm thấy rất có đạo lý. Truyền thống văn hóa xưa, 

không những cứu được quốc gia dân tộc mình, còn có thể cứu vãn thế giới, có thể hóa 

giải mọi xung đột trên toàn thế giới, có thể giúp thế giới trở về với nền hòa bình an định. 

Chúng ta tận chút sức lực của mình, đến nay tôi cảm thấy công đức viên mãn. Những gì 

tôi biết đều nói ra, những gì làm được tôi đều làm. Việc sau cùng là in ấn những cuốn 

sách cổ, tặng cho khắp thế giới, mỗi quốc gia, mỗi dân tộc. Bản thân chúng tôi ngừng 


mọi  hoạt  động,  ngừng  tất  cả  mọi  hoạt  động  trong  nước  cũng  như  nước  ngoài,  chuyên 

tâm tu tịnh nghiệp, nhất tâm cầu sanh Tịnh độ. Như vậy mới không cô phụ giáo huấn của 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        286/16 

thầy, không cô phụ tình thương yêu của thầy. Chỉ có vãng sanh mới là phương pháp báo 

ân chân thật nhất. Chúng ta phải hiểu đạo lý này! Hiểu rồi thì phải thực hành. 

Hiện nay thể lực của tôi, mỗi ngày giảng kinh bốn tiếng cũng không thành vấn đề. 

Kinh Vô Lượng Thọ tôi dự đoán, khoảng tháng 7 tháng 8 năm nay có thể giảng viên 

mãn, đây là sự công hiến nhỏ nhoi của tôi cho những người học Tịnh độ. Sau khi giảng 

xong kinh này, nếu tôi vẫn còn ở thế gian, tôi muốn tiếp tục giảng hết Kinh Hoa Nghiêm. 

Còn có người mời tôi giảng Kinh Lăng Nghiêm, Kinh Pháp Hoa, sợ rằng điều này tôi 

lực  bất  tòng  tâm.  Hy  vọng  hiện  nay,  các  vị  đại  đức  trẻ  tuổi  hãy  nỗ  lực,  trách  nhiệm 

hoằng dương những đại kinh đại luận này, nằm trên đôi vai của quý vị. 

Bộ kinh này, một câu sáu chữ danh hiệu này, trực tiếp, nhanh chóng, vững chãi đi 

đến đại bát niết bàn, là pháp môn hàng đầu trong tất cả pháp môn. Chúng ta đã nhận thức, 

hiểu rõ, hoàn toàn là sự thật. 

Điều thứ tư của tứ cú pháp là quả pháp, quả chính là đại niết bàn. Giáo, lý, hành 

đều thông đại bát niết bàn. Kinh Hoa Nghiêm là Diệu giác vị. 

Quý vị thấy pháp môn này trực tiếp biết bao, đơn giản biết bao, dễ dàng biết bao, 

vững  chắc  biết  bao, nhanh  chóng biết bao, có  thành  tựu thù  thắng như  vậy. Ta  đã  gặp 

được, nghĩa là phước báo vô cùng lớn lao, người có phước báo lớn nhất trong thế xuất 

thế  gian,  mới  có  thể  gặp  được.  Gặp  được  nhưng  không  tin,  tin  mà  không  nguyện,  có 

nguyện không chịu hành, chịu hành không đắc lực, đều là chưa đủ phước báo. Người đủ 

phước báo, như các bà cụ ở nông thôn, họ không biết gì cả, không có gì cả, chỉ niệm rốt 

ráo  một  câu  Phật  hiệu.  Khi  vãng  sanh  biết  trước  giờ  chết,  đứng  vãng  sanh,  ngồi  vãng 

sanh, rất tiêu sái, rất tự tại, họ đến thế giới Cực Lạc làm Phật. Giáo, lý, hành của họ nhập 

vào trong quả đại bát niết bàn. Chúng ta khát ngưỡng, chúng ta ngưỡng mộ, lấy họ làm 

gương, học tập theo họ. 

“Người tu hành thông đến lý chân tánh thật tướng”, câu này tức là đại bát niết bàn, 

cho nên gọi là môn. “Ở sau chính là nghĩa trong kinh này”. Tức là thông nhập, chân tánh 

là tự tánh, minh tâm kiến tánh. Lý của thật tướng chính là bát niết bàn. 

Bên dưới nói: “Thiện thú, thông thường chỉ ba đường lành trong lục đạo”. Đây là 

cách  nói  thông  thường,  ba  đường  lành.  Thiện  thú  chính  là  đường  lành,  ác  thú  tức  là 

đường ác, đều là chỉ ba đường lành trong lục đạo. “Nhưng ở đây tương phản với nghĩa 

trong kinh này”, tương phản như thế nào? Ở trước chúng ta đã học. Ở trước đã nói: “Ở 

trên đã nói lục thú đều gọi là ác thú, cho nên cõi trời người...không thể gọi là thiện thú”. 

Lục  đạo  đều  bất  thiện,  mặc  dù  sanh  đến  trời  sắc  giới,  trời  vô  sắc  giới,  sau  khi  mạng 

chung vẫn trôi lăn trong luân hồi. Luân hồi đương nhiên bao gồm ba đường ác, như vậy 

sao có thể gọi là đường lành? 

“Cho nên biết thiện thú môn, không phải hướng đến cửa nhân thiên”. Nhân thiên 

không phải thiện pháp thật sự, là ở trong lục đạo chịu khổ ít hơn một chút, không phải 

thuần  thiện.  “Mà  là  nơi  thượng  thiện  đều  hướng  đến,  cho  nên  gọi  là  thiện  thú  môn”. 

Thượng  thiện  là  ai?  Trong  Kinh  A  Di  Đà  Đức  Phật  dạy  rằng,  cư  dân  ở  thế  giới  tây 

phương  Cực  Lạc,  “là  nơi  câu  hội  của  hàng  thượng  thiện”.  Vậy  chúng  ta  biết,  hàng 

thượng thiện là người niệm Phật vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, người đó gọi là hàng 

thượng thiện. Chúng ta có làm được chăng? Được. Tôi thường nói, chỉ cần để Phật A Di 

Đà trong tâm, ngoài ra đều buông bỏ hết, ta chính là bậc thượng thiện. Tâm chúng ta chỉ 

có Phật A Di Đà, chỉ có Kinh Vô Lượng Thọ. Kinh Vô Lượng Thọ chính là Phật A Di 

Đà, Phật A Di Đà chính là Kinh Vô Lượng Thọ. 

Chư vị Phật tử tại gia có con cái, quý vị dạy họ tụng Kinh Vô Lượng Thọ, từ nhỏ 

học  thuộc  nó,  họ  chính  là  bậc  thượng  thiện.  Chúng  học  thuộc,  sau  này  đến  năm  mươi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        287/16 

mấy tuổi, quý vị khuyên chúng nghe Kinh Vô Lượng Thọ, chúng vừa nghe là hiểu, tự 

nhiên chúng nhập vào cảnh giới thượng thiện. Quý vị xứng đáng đối với con cái, tương 

lai con cái thành tựu cảm ân, nhất định phẩm vị của quý vị tăng cao. Đây là giúp tất cả 

chúng  sanh,  thành  tựu  tất  cả  chúng  sanh  hướng  đến  thượng  thiện  môn,  phương  pháp 

tuyệt diệu! 

Bên dưới nói rất rõ ràng: “Không phải hướng đến nhân thiên môn, mà là nơi hàng 

thượng thiện hướng đến, cho nên gọi là thiện thú môn. Như  Hội Sớ nói, bồ đề là nơi 

hàng thượng thiện đi vào, cho nên gọi là thiện thú môn. Gọi là vào pháp môn bồ đề diệu 

giác,  mới  là  thiện  thú  môn”.  Câu  này  nói  càng  cụ  thể, vào  pháp  môn  bồ  đề  diệu  giác. 

Diệu giác là quả vị Phật, cao hơn Đẳng giác, không còn cao hơn. Diệu giác chính là Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, đây là chứng nhập quả vị cao nhất của đại thừa, đến 

quả vị cứu cánh. 

Bây  giờ  chúng  ta  truy  cứu  điều  này  trong  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  trong  vô 

lượng pháp môn, khó, rất khó. Ta nhận thức nó đã khó rồi, hiểu nó càng khó hơn. Ở đây 

chúng ta không thể không cảm kích Phật A Di Đà, nếu không phải ngài khai pháp môn 

Tịnh độ, đời này chúng ta không thể thành tựu. Bất luận ta dụng công như thế nào, nỗ 

lực ra sao, dõng mãnh tinh tấn, ngày đêm không giải đãi, vẫn không thể thành tựu. Vì 

sao vậy? Vì chưa trừ sạch tập khí phiền não. Chỉ cần ta quan sát tường tận xung quanh, 

sau đó quay lại quan sát chính mình, quý vị mới thấy khó khăn, quan sát xung quanh ta 

mới có thể hiểu được mình. Không biết tập khí phiền não của mình, nó khởi hiện hành 

khi nào không hay biết, tức là tạo nghiệp. Khởi hiện hành gọi là tạo nghiệp, tạo nghiệp 

liền  có  quả  báo.  Chúng  ta  thấy  bản  thân  mình  khó,  thấy  người  khác  dễ.  Thấy  tập  khí 

phiền não của người khác, quay lại nghĩ đến bản thân, kiểm điểm lại liền phát hiện sai 

lầm  của  mình,  bằng  không  khó  mà  phát  hiện  được.  Người  khác  tạo  tội  nghiệp,  từ  họ 

chúng ta phát giác ra chính mình, người đó là Bồ Tát thị hiện cho chúng ta thấy, cần phải 

cảm ân họ. Nếu không nhờ họ thị hiện, làm sao ta phát hiện ra khuyết điểm của mình? 

Không phải việc đơn giản. Sau khi phát hiện, điều đáng quý nhất là sửa đổi, không sửa 

đổi cũng vô ích, phát hiện phải lập tức sửa đổi ngay. 

Liễu Phàm Tứ Huấn nói rất hay, ngày ngày phát hiện lỗi lầm của mình, ngày ngày 

có thể sửa đổi lỗi lầm này, ba năm quý vị chính là hiền nhân. Chúng ta dùng cách nói 

của Nho giáo, ba năm quý vị thành quân tử, bảy năm thành hiền nhân, chín năm thành 

thánh  nhân,  đi  lên từng bước.  Thánh hiền,  quân  tử đều  do dạy  mà  ra,  đều do học mà 

được. Mỗi người đều có phần, chỉ cần ta chịu thực hành. Mỗi ngày đọc sách thánh hiền 

là  tiếp  thu  giáo  huấn  thánh  hiền,  ngày  ngày  thấy  lỗi  lầm  của  người  khác  là  nhắc  nhở 

chính mình, đều là thầy của mình, bản thân hằng ngày sửa đổi. Con đường học tập của 

Nho  giáo,  nếu  chúng  ta  y  giáo  phụng  hành,  đúng  là  ba  năm  thành  quân  tử,  bảy  năm 

thành hiền nhân, chín năm thành thánh nhân. 

Xã hội hiện nay, vì không có thánh hiền, quân tử, nên thế xã hội hổn loạn vô cùng. 

Thời thạnh thế là thánh hiền, quân tử tạo ra, thánh hiền quân tử ở đâu? Cầu người chi 

bằng  cầu  mình, pháp  thế  xuất  thế gian  khó  nhất  là  cầu  người. Cổ  nhân  nói, cầu  người 

khó, lên trời khó, lời họ nói không sai chút nào. Thánh hiền quân tử không cầu người, 

chỉ cầu chính mình, mình thành tựu mới giúp được người khác. 

Chúng ta xem tiếp phần kinh văn bên dưới: “Cánh cửa này chỉ có phát tâm bồ đề, 

bậc thượng thiện, mới có thể vào đó, mở toang cánh cửa này, cho nên gọi là thông đạt 

thiện thú môn”. Cánh cửa này, trong bộ kinh này, chính là cánh cửa lớn của thế giới Cực 

Lạc, thế giới Cực Lạc là thiện thú. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        288/16 

Thế nào gọi là phát tâm bồ đề? Trong Kinh Di Đà Yếu Giải, đại sư Ngẫu Ích nói rất 

hay. Thật sự phát tâm cầu sanh Tịnh độ, đây chính là tâm vô thượng bồ đề, người này 

chính là bậc thượng thiện. Ở đây tôi nói với quý vị càng rõ ràng cụ thể hơn, nếu có thể 

đọc thuộc Kinh Vô Lượng Thọ, tốt nhất là thuộc lòng. Trên năm sáu mươi tuổi, trí nhớ 

suy thoái, không cần thuộc lòng. Nếu học thuộc, chỉ cần thuộc phẩm nói về 48 nguyện là 

được. Người trên 60 tuổi, hy vọng quý vị thuộc làu phẩm này. Người trên 50 tuổi, thời 

kinh sáng tụng 48 nguyện, thời kinh tối tụng từ phẩm 32 đến phẩm 37, như vậy là được. 

Trước 50 tuổi, tốt nhất là học thuộc Kinh Vô Lượng Thọ. Kinh Vô Lượng Thọ chính là 

tâm  của  chúng  ta,  tâm  chúng  ta  chính  là  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  tâm  này  tức  là  tâm  vô 

thượng bồ đề. 

Ta niệm Phật, mỗi câu A Di Đà Phật đều tương ưng với Kinh Vô Lượng Thọ. Một 

câu Phật hiệu là một bộ kinh, một bộ kinh rút gọn thành một câu Phật hiệu. Tâm là tâm 

của Phật, nguyện là nguyện của Phật, đức là đức của Phật, hạnh là hạnh của Phật. Xin 

chúc mừng, quý vị nhất định vãng sanh Tịnh độ, phẩm vị không phải hạ phẩm hạ sanh, ít 

nhất  cũng  là  thượng tam  phẩm  vãng  sanh  trong  cõi  đồng  cư. Quý  vị  phải biết, thượng 

tam phẩm là thượng thượng phẩm, thượng trung phẩm, thượng hạ phẩm, thượng bối tam 

phẩm. Người vãng sanh vào thượng bối tam phẩm, đều biết trước giờ chết, mà còn sanh 

tử tự tại. Tự tại là gì? Nghĩa là muốn vãng sanh khi nào thì vãng sanh, muốn ở lại thế 

gian này thêm vài năm cũng đơn giản, không vấn đề gì, họ có công phu như vậy. Trung 

bối trở xuống không có khả năng đó, thượng bối mới được đại tự tại! 

“Cánh cửa của thế giới Cực Lạc mở rộng”, hoan nghênh mọi người trở về, “cho nên 

gọi là thông đạt thiện thú môn”. Ở sau nói: “mở rộng như thế nào? Tức chỉ có thành tựu 

cõi Tịnh, pháp môn Tịnh độ phổ nhiếp quần sanh”. Câu này nói quá hay, chỉ cho ta thấy 

một cách rõ ràng minh bạch. Cánh cửa này là Di Đà pháp môn, Di Đà thành tựu cõi Tịnh 

phổ nhiếp quần sanh. Ta nghe xong hiểu rõ ràng minh bạch, và thực hành, không hổ thẹn 

là hàng đệ tử chơn chánh của Phật A Di Đà. Cho nên cánh cửa của nước Cực Lạc vì 

chúng ta mà mở rộng. 

Xem tiếp câu sau: “Vì chúng mở pháp tạng, là nói tiếp theo câu trên”. Ở trên nói: 

“ngăn chặn chư ác đạo, đều khiến ra khỏi biển sanh tử”. Tức là ra khỏi mười pháp giới, 

không chỉ ra khỏi luân hồi lục đạo, nên biết rằng họ vượt thoát mười pháp giới, đây là 

khiến tất cả đều ra khỏi sanh tử. 

Tiếp theo nói: “thông đạt thiện thú môn, tất cả đều chứng đến bờ niết bàn”. Chứng 

bờ niết bàn  tức là  chứng bát  niết  bàn, khế  nhập thường tịch quang. Những lời này  nói 

không giống nhau, nhưng ý nghĩa hoàn toàn tương đồng. Đây là một vòng tuần hoàn lớn, 

quả thật quý vị đã trở về điểm xuất phát. Diệu giác là điểm xuất phát, trở về với tự tánh, 

tự tánh là điểm ban đầu. 

“Vì thực hiện nguyện này, trước tiên phải khai thị tri kiến của Phật, cho nên gọi là 

vì chúng khai pháp tạng”. Đây là nói rõ vì sao nói câu này? Vì sao có câu này? Đều đã 

nói ra rồi. 

“Rộng diễn diệu pháp, khiến chúng ngộ nhập, dẫn về Cực Lạc, cứu cánh bồ đề, cho 

nên nói rộng bố thí công đức bảo”. 

Bên dưới giải thích cho chúng ta: “Chúng, chỉ cho cửu giới chúng sanh, bao gồm 

Bồ tát, Duyên giác, Thanh văn và tất cả chúng sanh trong lục đạo”, trên thực tế còn bao 

gồm cả Phật. Đây là nói đến tứ thánh pháp giới, vì sao không nói đến Phật? Bao gồm 

trong  Bồ  Tát,  vì  sao  vậy?  Vì  Phật  trong  tứ  thánh  pháp  giới  chưa  kiến  tánh,  chưa  kiến 

tánh không phải chân Phật. Đại sư Thiên Thai gọi họ là tương tự tức Phật, họ rất giống 

Phật, không phải thật. Phàm phu chúng ta không nhận ra, pháp thân Bồ Tát có thể nhận 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        289/16 

ra. Sự khác biệt của phàm phu và Phật là gì? Khác ở chỗ dùng tâm. Dùng chân tâm gọi 

họ là Phật, dùng vọng tâm gọi họ là phàm phu. Cho nên Bồ tát, Thanh văn, Duyên giác 

cũng gọi là phàm phu. Trong Phật pháp đại thừa, phàm phu có nội và ngoại. Trong lục 

đạo gọi là nội phàm, nghĩa là phàm phu bên trong lục đạo. Bên ngoài lục đạo là tứ thánh 

pháp giới, Thanh văn, Duyên giác, Bồ tát, Phật gọi là ngoại phàm, phàm phu bên ngoài 

lục đạo. Đại thừa nói rất nghiêm khắc. Họ cần phải xả bỏ vọng tâm, dùng chân tâm. 

Trong  Pháp  Tướng  Duy  Thức  nói  một  cách  rõ  ràng  minh  bạch,  dễ  hiểu,  gọi  là 

chuyển  bát  thức  thành  tứ  trí,  bát  thức  là  vọng  tâm.  Chuyển  vọng  tâm  thành  chân  tâm, 

chân  tâm  gọi  là tứ  trí. Chuyển  thức  thành  trí đó là  Phật  thật, không  phải  là phàm  phu. 

Chuyển bằng cách nào? Pháp tướng tông nói, thức thứ sáu và thứ bảy chuyển về nhân. 

Chúng ta muốn chuyển thức thành trí, chuyển từ đâu? Chuyển thức thứ sáu và thức thứ 

bảy. Thức thứ năm và thức thứ tám_Tiền ngũ thức nhãn nhĩ tỷ thiệt thân, tiền ngũ thức 

và A lại da thức chuyên về quả. Nhân đã chuyển, quả tự nhiên cũng chuyển, đây nói lên 

điều gì? Dụng công phu chuyển thức, tiền ngũ thức và A lại da thức không dùng công 

phu được, không thể chuyển được nó. Chỉ có thức thứ sáu và thức thứ bảy. Thức thứ sáu 

thức thứ bảy là gì? Thức thứ bảy là chấp trước, thức thứ sáu là phân biệt. Sáu căn tiếp 

xúc với cảnh giới sáu trần, không còn phân biệt tức là chuyển thức thứ sáu, không chấp 

trước là chuyển thức thứ bảy. Chuyển thức thứ sáu gọi là diệu quan sát trí, diệu quan, 

giáo lý đại thừa gọi là chỉ quán. Chỉ quán chưa từng học, hoàn toàn áp dụng. Chỉ cần 

trong tất cả cảnh giới, không có tâm phân biệt, tức là diệu quan. Chuyển thức thứ bảy thì 

sao? Chuyển thức thứ bảy là diệu trí, không còn chấp trước. Tất cả đều không chấp trước 

là diệu trí, tất cả đều không phân biệt là diệu quan. 

Quý vị thấy trong Hoàn Nguyên Quán, sau cùng cung cấp cho chúng ta nguyên tắc 

tu hành cao nhất, ngũ chỉ lục quán. Ngũ chỉ là diệu chỉ, lục quán là diệu quan. Lục quan 

chính là chuyển đệ lục ý thức thành diệu quan sát trí, ngũ chỉ tức là chuyển đệ thất mạt 

na thức thành bình đẳng tánh trí. 

Chúng ta dùng phương pháp gì? Chúng ta dùng một câu Phật hiệu, dùng khi nào? 

Dùng trong thời gian sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần, dùng vào lúc này. Vừa khởi 

tâm, vừa động niệm, liền chuyển nó thành A Di Đà Phật, tuyệt vời! Người học Tịnh tông, 

diệu chỉ là A Di Đà Phật, dừng lại nơi A Di Đà Phật. Diệu quan cũng là A Di Đà Phật, 

quán Phật A Di Đà. Quý vị thấy pháp môn này vi diệu biết bao, đơn giản biết bao, vững 

chắc biết bao, dễ dàng biết bao, thành tựu không có gì sánh bằng. Vừa vãng sanh liền trở 

thành A Duy Việt Trí Bồ Tát, quá tuyệt đúng không? A Duy Việt Trí trú trong cõi báo, 

nghĩa là họ ở trong cõi thật báo trang nghiêm. Họ không trú trong lục đạo, cũng không 

trú trong mười pháp giới. Những đạo lý này chúng ta không thể không biết, không thể 

không lưu ý điều này. Hiểu rõ ràng minh bạch rồi thì phải thực hành, hiểu rõ ràng minh 

bạch mà không thực hành, nguyên nhân là gì? Chưa buông bỏ tình chấp, phiền não này 

thâm căn cố đế. Gốc rễ sâu chừng nào? Từ vô lượng kiếp đến nay, đời đời kiếp kiếp, tình 

chấp đó đời này nghiêm trọng hơn đời trước, vì thế không ra khỏi luân hồi lục đạo. Gặp 

Phật A Di Đà, Phật A Di Đà cũng hết cách, đây gọi là tâm Phật chúng sanh, tam vô sai 

biệt. Ta không chịu buông bỏ tình chấp trong tâm, Phật cũng không giúp được. Ân huệ 

của Phật đối với chúng ta không có gì khác, chính là giảng kinh thuyết pháp dạy chúng 

ta. Chúng ta nghe xong giác ngộ, hiểu rõ. Đối tượng giáo hóa của Phật là mười pháp giới, 

chúng sanh có duyên trong mười pháp giới, có duyên nghe được Phật pháp, có thể tin, có 

thể hiểu, có thể hành, có thể chứng, họ đạt được lợi ích chân thật. 

Giáo dục phổ thế trong Phật pháp là kinh tiểu thừa, nội dung trong đó là pháp thế 

gian,  nói  về  luân  lý,  đạo  đức,  nhân  quả,  báo  ứng,  khiến  ta  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        290/16 

trong luân hồi lục đạo. Nếu như ta thông đạt thấu triệt, có thể thực hành, biểu diễn ra, 

thông thường gọi đây là thánh hiền thế gian. Cổ đức chúng ta dạy, thánh hiền quân tử là 

thánh hiền thế gian, họ tu phước tu tuệ tích lũy công đức, đây là việc tốt. Tu dưỡng đạo 

đức đến trình độ nhất định, rất dễ chuyển phàm thành thánh. Chỉ cần họ chuyển, tuyệt 

đối không phải tiểu thừa. Nói cách khác họ không chuyển thành A la hán hay Bích Chi 

Phật.  Họ  chuyển  không  phải  Phật  cũng  là  Bồ  Tát.  Hiền  nhân  quân  tử  rất  khó  chuyển, 

thánh  nhân  chuyển  rất  dễ.  Theo  tôi  đây  cũng  là  vì  sao  chư  vị  tổ  sư  đại  đức  xưa  nay 

buông bỏ tiểu thừa, dùng Nho và Đạo giáo thay thế, có thể là do nguyên nhân này vậy. 

Nho  và  Đạo  giáo  đạt  đến  thượng  tầng,  ba  bậc  thượng  trung  hạ,  đạt  đến  thượng  tầng. 

Chuyển được chính là Phật Bồ Tát của đại thừa, thù thắng hơn tiểu thừa! 

“Khai tức là khai tri kiến Phật, cũng thường dùng nghĩa là khai thị”. Khai là mở, thị 

là chỉ thị. Trong kinh này nói: “vì chúng khai pháp tạng”, tạng là chỗ cất chứa, trong kho 

cất giữ bảo tạng  vô  tận. Chẳng những chúng sanh  chưa  từng  thấy,  mà  cũng  chưa  từng 

nghe, bảo tạng này trong tự tánh vốn đầy đủ. 

Đức Phật xuất hiện ở thế gian, không gì khác ngoài mục đích giúp chúng ta mở bảo 

tạng của tự tánh. Hạng thượng căn vừa nhìn đã hiểu, hàng thượng thượng căn. Hiểu thì 

sao? Hiểu là đã kiến tánh. Ba căn thượng trung hạ không được, họ nhìn thấy vẫn không 

biết. Cần phải chỉ thị cho họ, nói rõ mọi thứ cho họ biết, họ thấu hiểu, đây gọi là thị. Nếu 

không chỉ điểm, không giảng giải rõ ràng cho họ_ví dụ, chúng ta đi tham quan viện bảo 

tàng Cố Cung, ở đây cất giữ rất nhiều trân bảo, những vật của thời thượng cổ. Quý vị 

nhìn thấy không sanh tâm hoan hỷ. Thông thường chúng ta thích gì? Thích ngọc khí thời 

Minh Thanh, ta thấy ở đây bày la liệt, hoan hỷ vô cùng. Để quý vị đi xem đồng hư sắt 

vụn của ba thời đại Hạ Thương Chu, bày ra ở đó, những thứ này có lợi ích gì? Không 

biết giá trị đó so với những trân bảo kia nhiều hơn gấp bao nhiêu lần, không biết giá trị! 

Vì thế cần có người giải thích cho quý vị biết, có người giới thiệu cho ta biết giá trị của 

những văn vật này, nó có nguồn gốc ở đâu, thuộc niên đại nào. Không có người giảng 

giải, ta hoàn toàn không biết. 

Trong  tự  tánh  chúng  ta  cất  giữ  trân  bảo,  bản  thân  không  biết.  Đức  Phật  là  người 

hướng dẫn, giải thích từng vấn đề, giới thiệu mỗi sự việc cho chúng ta, đây là khai thị. 

“Pháp tạng, lại gọi là Phật pháp tạng và lý thể của pháp tánh”. Điều này rất quan 

trọng, lý thể của pháp tánh. Câu tiếp theo càng quan trọng hơn: “cũng tức là đương nhơn 

đầy đủ tạng tánh của Như Lai”. Khai pháp tạng, khai cho ai? Khai Phật pháp tạng, Phật 

là  ai?  Phật  là  chính  mình,  không  phải  người  khác.  Kinh  Hoa  Nghiêm  Đức  Thế  Tôn 

thường nói: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Đó là khai pháp tạng của Phật Thích Ca, 

khai pháp tạng của Phật Di Đà, không liên quan đến chúng ta, như vậy là ta khai sai rồi. 

Chư Phật Bồ Tát đến khai pháp tạng, là khai của chúng ta, đương nhơn tức là chính mình, 

trực tiếp thừa đương. Là khai tạng tánh Như Lai vốn đầy đủ trong tự tánh mình, hai chữ 

Như Lai này chính là tự tánh. Đương nhơn vốn đầy đủ tự tánh tạng tánh, ý là như vậy. 

Tạng tánh của chúng ta không có gì khác với Phật Thích Ca, với Phật Di Đà và với tất cả 

chư Phật Như Lai. Họ có, mình cũng có. Trong tạng tánh của họ không thiếu một pháp 

nào,  trong  Như  Lai  tạng  tánh  của  mình  cũng  không  thiếu  một  pháp  nào,  không  có  gì 

khác. 

Câu  tiếp  theo  nói:  “Pháp  tánh  hàm  chứa  vô  lượng  tánh  đức,  cho  nên  gọi  là  pháp 

tạng”. Câu này chính là khi đại sư Huệ Năng khai ngộ, câu thứ ba ngài nói: “đâu ngờ tự 

tánh vốn tự đầy đủ”, ngài nói khi khai ngộ. Đâu ngờ tự tánh, nói như bây giờ là không 

ngờ  rằng  tự  tánh,  vốn  tự  đầy  đủ,  tức  không  thiếu  thứ  gì.  Đầy  đủ  điều  gì?  Trong  Kinh 

Hoa  Nghiêm  Đức  Phật  nói  rất  rõ  ràng,  ngài  nói  tất  cả  chúng  sanh  đều  có  trí  tuệ  đức 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        291/16 

tướng của Như Lai. Câu này hoàn toàn tương đồng với đại sư Huệ Năng nói_vốn tự đầy 

đủ. Như Lai đem tánh đức, quy nạp vô lượng tánh đức thành ba loại lớn. Loại thứ nhất là 

trí tuệ, vô lượng trí tuệ. Thứ hai là đức, tức là đức năng, bao gồm ngày nay chúng ta gọi 

là tài nghệ, cũng là vô lượng vô biên. Thứ ba là tướng hảo, tướng hảo, ngày nay chúng ta 

gọi là sự tốt đẹp, vẫn là vô lượng vô biên. Quy nạp thành ba loại lớn này, tất cả chúng 

sanh vốn bình đẳng với Phật. 

Đức Phật khai pháp tạng cho chúng ta, khai như thế nào? Chính là tuyên nói đức 

năng vốn có trong tự tánh với chúng ta, để chúng ta biết rằng chúng ta đều có. Bây giờ 

chúng ở đâu? Bây giờ vẫn còn, chẳng những còn, mà ngày ngày dùng nó. Phật Bồ Tát 

dùng nó, quý vị dùng nó, tôi cũng dùng nó. Phật Bồ Tát dùng nó biết nó là báu, chúng ta 

dùng nó không biết nó là báu, hiểu sai về nó, xem châu báu như đồng hư sắt vụn, gọi là 

mê thất tự tánh. Biến thành như thế nào? Biến thành không nhận ra giá trị của châu báu. 

Mê thất trí tuệ, trí tuệ vốn có trong tự tánh trở thành ngu si, trở thành hoài nghi. Vạn đức 

vạn năng vốn có trong tự tánh, không tin mình có năng lực, cho rằng mình rất vụng về, 

ngu si, không biết gì. Đây là biến thành gì? Gọi là mất đi lòng tự tin. Không biết tự tánh 

vốn đầy đủ tướng hảo, rõ ràng nhất là thân thể tôi không tốt, tướng mạo xấu xí, nhiều 

bệnh nhiều khổ, ngày ngày nghĩ đến điều này. Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, nghĩ gì nó 

liền hiện ra như thế, tự tánh rất vi diệu. Nghĩ đến vụng về, ngày càng vụng về hơn. Nghĩ 

đến khổ, ngày càng khổ hơn. Nghĩ mình không được mạnh khỏe, thân thể ngày càng tệ. 

Như vậy là sao? Từ tâm tưởng sanh. Câu nói này, suốt 49 năm giảng kinh dạy học không 

biết  Đức  Phật  đã  nói  bao  nhiêu  lần,  chúng  sanh  nghe  rất  quen  thuộc,  cũng  biết  nói, 

nhưng không biết dùng. Nếu biết dùng, họ đã trở thành Phật Bồ Tát, họ không còn là 

phàm  phu.  Không  biết  dùng  vẫn  là  phàm  phu,  vẫn  chịu  khổ  chịu  nạn,  vẫn  trầm  luân 

trong luân hồi lục đạo, quý vị xem có oan uổng chăng? 

Điều đầu tiên Đức Phật đem đến cho chúng ta, không có gì khác, chính là lòng tin. 

“Niềm tin là mẹ của công đức”. Ta tin Phật cũng vô ích, phải tin chính mình mới có tác 

dụng. Điều này do đại sư Ngẫu ích nói, trong Kinh Di Đà Yếu Giải đại sư Ngẫu Ích nói 

về tín nguyện hạnh. Đối với tín ngài đưa ra sáu loại, nói sáu loại tín. Trong sáu loại tín 

này, thứ nhất là tin chính mình, như vậy mới thật sự được thọ dụng. Nếu không tin mình, 

sáu loại tín ở sau ta đều không có. Giống như xây nhà lầu vậy, tín thứ nhất là tầng thứ 

nhất, tín thứ hai là tầng thứ hai. Không có tầng thứ nhất, làm gì có tầng thứ hai, thứ ba? 

Cho thấy lòng tự tin rất quan trọng. Người đủ lòng tự tin, họ làm việc không có gì không 

thành công. Người hoài nghi chính mình, chắc chắn họ  thất bại. Đầu tiên là tin chính 

mình. 

Thứ hai là tin người, người là ai? Là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, là Phật A Di Đà. 

Chỉ nói suông tôi tin Phật A Di Đà, tin Phật Thích Ca Mâu Ni, mà không tin chính mình, 

thì  đức  Phật  cũng  hết  cách,  không  giúp  gì  được  chúng  ta.  Phật  không  độ  chúng  sanh 

không có duyên, thế nào gọi là không có duyên? Người không có lòng tin gọi là không 

có duyên, người có lòng tự tin tức là có duyên, như vậy tin Phật mới có tác dụng. Người 

không tự tin mà tin Phật, trong chữ Phật đó không biết đặt bao nhiêu dấu hỏi, không phải 

tin thật. 

Thứ ba là tín lý, thứ tư tín sự, thứ năm tín nhân, thứ sáu tín quả. Tự tha, lý sự, nhân 

quả không phải giả. Đức Phật dạy chúng ta đều dùng lý luận làm căn cứ, không phải tùy 

tiện nói, trong Phật pháp ta không tìm ra chút gì gọi là mê tín. 

Trước đây thầy Phương giới thiệu Phật pháp cho tôi, thầy nói rằng Phật pháp là triết 

học cao cấp. Nguyên văn thầy nói là: triết học Phật giáo là triết học đỉnh cao nhất trên 

toàn thế giới. Chúng tôi đã học suốt 60 năm, mấy năm gần đây thấy báo cáo của các nhà 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        292/16 

khoa học, chúng tôi có thể nói giáo dục của Đức Phật là khoa học đỉnh cao nhất trên toàn 

thế giới. Đây  là  nói đến  điểm  cứu  cánh  của  Phật pháp, đỉnh  cao nhất  của khoa học  và 

triết học. Vấn đề nan giải của triết học và khoa học, vấn đề không giải quyết được, đều 

có trong Phật pháp. Ngày nay giới khoa học đã chứng minh nó, không đơn giản. 

Pháp tạng là tánh đức của chính mình. “Pháp tạng lại là giáo pháp mà Như Lai nói, 

giáo pháp hàm chứa nhiều nghĩa, cho nên gọi là pháp tạng”. Một nghĩa khác của pháp 

tạng, chính là giáo pháp mà Đức Phật nói. Những giáo pháp này, thông qua hàng đệ tử 

của ngài, họ chỉnh lý rồi viết thành văn tự, kiết tập thành kinh điển, lưu truyền cho hậu 

thế. 2000 năm trước bắt đầu truyền đến Trung quốc, trước sau 800 năm, từ Đông Hán 

đến Bắc Tống, thời gian 800 năm này, bản phiên dịch thành tiếng Trung, kinh điển tiếng 

Trung, cổ nhân sắp xếp phân loại, biên tập thành một bộ tùng thư, gọi là Đại Tạng Kinh, 

đây chính là giáo pháp Như Lai nói. Nội dung Đại Tạng Kinh rất phong phú, sum la vạn 

tượng, cho nên gọi là pháp tạng. 

“Nhiều  pháp  tích  tập,  cho  nên  lại  gọi  là  pháp  uẩn”.  Uẩn  có  nghĩa  là  kết  tập,  rất 

nhiều thứ hội tập lại một nơi, gọi là pháp uẩn. “Số lượng của nó có tám vạn bốn ngàn”. 

Tám  vạn  bốn  ngàn  không  phải  là  một  con  số  cố  định,  là  Phật  phương  tiện  nói.  Tuy 

phương tiện nói, nó thật sự có tám vạn bốn ngàn điều, không thiếu điều nào. Từ Giáo 

Thừa  Pháp  Số, từ  Phật  Học  Từ  Điển  quý vị đều  có thể  tra được, đúng  là tám  vạn  bốn 

ngàn điều. Thực tế thì sao? Thực tế là vô lượng vô biên, không cùng tận, đó là thật. Do 

đây có thể biết, tám vạn bốn ngàn vẫn là quy nạp của tất cả pháp, quy nạp thành tám vạn 

bốn ngàn loại. 

Phẩm Hiện Bửu Tháp trong Kinh Pháp Hoa nói: “giữ tám vạn bốn ngàn pháp tạng, 

vì  người  diễn  nói”.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  tạng  là  tượng  trưng  cho  Đại  Tạng  Kinh, 

cũng là tượng trưng cho tất cả kinh điển, chính là ý này. Vì người diễn, vì người nói, 

diễn là biểu diễn, diễn trước, thể hiện ra, làm ra sau đó mới nói, người ta mới tin. Nếu 

nói  được  mà  không  làm  được,  gây  sự  hoài  nghi  cho  người  khác.  Vì  thế  Phật  Bồ  Tát 

thuyết pháp, trước tiên là dùng thân giáo, thân hành sau đó mới đến ngôn giáo, như vậy 

có thể nhiếp thọ người. Để người khác nghe lời họ nói mà quan sát hành vi của họ, nghe 

quý vị nói, thấy quý vị thực hành nó, họ tin ngay, đây là thật không phải giả. Nghe họ 

nói quan sát hành vi của họ, lời nói và hành động không đi đôi với nhau. Người ta nói 

quý vị là giả, đang gạt người, họ không sanh khởi lòng tin đối với quý vị. Sự khác biệt 

của thánh hiền quân tử và người bình thường là đây. Thánh nhân, Phật Bồ Tát, họ nhất 

định là làm trước nói sau, họ chưa nói, làm trước đã. Làm được sau đó mới nói, thánh 

nhân. Hiền nhân quân tử nói được nhất định làm được, nói mà không làm, cổ nhân nói 

họ  là  tiểu  nhân,  nói  được  không  làm  được.  Hai  chữ  tiểu  nhân  này  dùng  rất  hay,  hàm 

nghĩa rất sâu sắc, không tổn thương người khác. Tiểu nhân là gì? Là trẻ con, trẻ con nói 

chúng có thể làm được chăng? Chúng mới ba tuổi nói, tôi hiếu thuận cha mẹ, chúng hiếu 

thuận  thật  ư?  Đến  khi  cha  mẹ  già,  chúng  có  hiếu  thuận  chăng?  Không  đáng  tin!  Tiểu 

nhân chính là ý này, lời trẻ con nói sao ta có thể xem là thật được? Bất luận chúng nói 

thiện hay nói bất thiện đều chớ cho là thật, gọi là trò đùa. Những ý nghĩa này chúng ta 

đều phải hiểu. Hai chữ diễn thuyết này có tầm rất quan trọng. 

Câu  Xá  Luận lại  nói:  “giáo hóa hữu tình, có  tham  sân...tám  vạn  phiền  não. Vì để 

đối trị, Thế Tôn nói tám vạn pháp uẩn”. Tám vạn là số  lớn, lược bớt số lẻ, kinh điển 

thường nói tám vạn bốn ngàn. Chúng sanh có tám vạn bốn ngàn phiền não, vì để đối trị 

phiền não, Thế Tôn nói tám vạn bốn ngàn tế hạnh. Tám vạn bốn ngàn từ đâu mà có? Nói 

cho chư vị biết, Thập Thiện Nghiệp Đạo chính là mười điều. Phật pháp triển khai mười 

điều này thành tám vạn bốn ngàn điều, đây là đối với Bồ Tát đại thừa. Đối với tiểu thừa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        293/16 

triển khai thành ba ngàn, gọi  là 3000 oai nghi. Tiểu thừa  chính là 3000 pháp  môn, đại 

thừa có tám vạn bốn ngàn pháp môn. Căn bản chính là Thập Thiện Nghiệp Đạo, quý vị 

dám xem thường thập thiện này chăng? Cùng một đạo lý, có thể xem thường Đệ Tử Quy 

chăng? Trong Đệ Tử Quy nói về 113 vấn đề. Thập thiện là nói đến mười điều, triển khai 

mười điều này có thể biến thành tám vạn bốn ngàn điều. Triển khai 113 điều đó, có thể ít 

hơn tám vạn bốn ngàn ư? Không thể. Quý vị sẽ biết đây là pháp đại thừa, thánh nhân thế 

gian cũng không ngoại lệ, gọi là khai hợp. Triển khai ra nó sâu rộng như thế, vi tế như 

thế, quy nạp lại chỉ có mấy câu, quy nạp lại có thể là một câu. Trong Phật pháp, mười 

phương ba đời, quá khứ, vị lai, tất cả pháp vô lượng vô biên chư Phật nói, chúng ta dùng 

một  câu  nói  bao  gồm  tất  cả  được  chăng?  Được.  Câu  nào?  Một  câu  A  Di  Đà  Phật  bao 

gồm tất cả. A Di Đà Phật là nguyện thứ 18 trong 48 nguyện, triển khai mở rộng nguyện 

thứ 18 chính là 48 nguyện, triển khai 48 nguyện chính là bộ Kinh Vô Lượng Thọ, triển 

khai Kinh Vô Lượng Thọ chính là Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm, triển khai 

Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm chính là tất cả kinh. Trái lại, quy nạp tất cả 

kinh  chính là  Kinh Hoa  Nghiêm, quy  nạp  Kinh  Hoa  Nghiêm  chính  là  Kinh  Vô  Lượng 

Thọ,  quy  nạp  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  chính  là  48  nguyện,  quy  nạp  48  nguyện  chính  là 

nguyện thứ 18, nguyện thứ 18 chính là A Di Đà Phật. Đây không phải tôi nói, là chư vị 

tổ  sư  đại  đức  thời  Tùy  Đường  nói,  công  đức  Di  Đà  không  thể  nghĩ  bàn,  người  bình 

thường làm sao biết được? 

Thời  đại  Càn  Long  nhà  Thanh,  pháp  sư  Từ  Vân  Quán  Đảnh  dạy  chúng  ta,  nếu 

chúng ta có ngày đó, ngày gặp đại thiên tai, thiên tai này hiện tiền, tất cả kinh pháp đều 

không cứu được. Pháp sám  hối như  thế nào, cũng không sám  trừ  được nghiệp  chướng 

của quý vị. Sau cùng vẫn còn một pháp, chính là “nam  mô A  Di Đà Phật”, có thể hóa 

giải thiên tai mà tất cả kinh pháp không hóa giải được, câu danh hiệu này có thể hóa giải. 

Trước đây khi mới học Phật, nghe nói như vậy không thể tin được, luôn cho rằng nói 

quá khoa trương, không phải thật. Bây giờ chúng tôi tự thân trải nghiệm, thông qua 60 

năm học tập, chúng tôi khẳng định lời ngài nói, hoàn toàn là thật, không phải giả. Khẳng 

định pháp sư Quán Đảnh là bậc tái sanh, không phải là người bình thường, vì sao vậy? 

Vì đây là diễn thuyết, ngài nhất định chứng được mới có thể nói ra. Nếu không thật sự 

chứng được, sao ngài có thể nói ra được lời này! Chúng tôi trải qua thời gian dài huân tu, 

đối với giáo lý đại thừa hầu như ngày ngày không gián đoạn. 60 năm huân tu chúng tôi 

có thể ngộ, có thể ngộ sâu sắc, khẳng định câu này là thật, rất hiệu quả. 

Bên dưới nói: “Là nguyện vì vô lượng chúng sanh, khai hiển pháp tánh chân thật, 

lại hiển lộ ra tám vạn bốn ngàn diệu pháp, đối trị phiền não của chúng sanh”. Câu này 

hiển thị chư Phật Bồ Tát, giáo hóa chúng sanh, dụng ý là gì? Có dụng ý gì? Có mục đích 

gì? Người bây giờ thích hoài nghi, không có mục đích, không có ý đồ, vì sao người đó 

làm chuyện ngu ngốc này? Nói cho chư vị biết, quả thật không có mục đích, không có ý 

đồ, cũng không có dụng ý. Quý vị muốn hỏi vì sao họ làm việc này? Họ chỉ trả lời một 

câu: “Pháp vốn như thế”. Nếu như ta muốn minh tâm kiến tánh, muốn thành Phật, thành 

Bồ Tát, sẽ giống như họ vậy. Đến lúc đó ta mới hoát nhiên đại ngộ, mới biết ta hoài nghi 

họ, không tin họ, hoàn toàn do tập khí phiền não của mình chi phối. Phật Bồ Tát có ý gì 

chăng? Họ có ý đồ chăng? Có mục đích chăng? Nếu họ khởi tâm niệm này, họ liền đọa 

lạc vào trong phàm phu lục đạo. Lục đạo phàm phu mới có tập khí phiền não này, Phật 

Bồ Tát đã đoạn tận từ lâu rồi. Cổ nhân có câu thành ngữ nói rằng: “lấy dạ tiểu nhân đo 

lòng quân tử”, chính là ý này. Ta thấy sai hoàn toàn, nghĩ sai hoàn toàn. Thấy sai, nghĩ 

sai này, liên quan rất lớn đến chính mình. Liên quan gì? Đời này mình gặp Phật Bồ Tát 

sẽ có cơ duyên thành Phật, thành Bồ Tát. Nhưng sự hoài nghi này khiến ta đánh mất cơ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        294/16 

duyên, Phật Bồ  Tát không tổn thất, đúng  là như như  bất động. Gây  ra  tổn thất lớn  lao 

cho mình, tổn thất không gì sánh được, sai lầm lớn rồi! 

Chẳng những siêu việt Phật, Bồ Tát, Thanh văn, Duyên giác của thế gian, ngay cả 

thánh hiền thế gian, họ khởi tâm động niệm vì quốc gia, vì dân tộc, vì tất cả chúng sanh, 

toàn tâm toàn ý phụng hiến, không cầu cho riêng mình, không cầu danh văn lợi dưỡng 

cho mình. Hiền nhân của thế gian đều có thể làm được, huống gì đại thánh đại hiền xuất 

thế gian. 

Trong giáo lý đại thừa nói, nghi chính là hoài nghi, nghi hoặc là chướng ngại lớn 

nhất của Bồ Tát, chướng ngại gì? Chướng ngại việc tu thiện, chướng ngại việc tích đức, 

chướng ngại chứng tam muội, chướng ngại sự khai ngộ, chướng ngại ta chứng quả. Vì 

thế  chữ  nghi  này  liệt  vào  một  trong  sáu  loại  căn  bản  phiền  não,  tham  sân  si  mạn,  sau 

cùng là nghi. Không được hoài nghi, hoài nghi là sai. Trong thế pháp, Phật pháp cũng có 

câu: “đại nghi đại ngộ, tiểu nghi tiểu ngộ, không nghi không ngộ”. Nghi đó là nghi tình, 

không phải hoài nghi, không phải hoài nghi giáo huấn thánh hiền. Cùng là một chữ, phát 

âm  giống  nhau,  ý  nghĩa  không  tương  đồng,  không  được  nhầm  lẫn.  Đối  với  giáo  huấn 

thánh hiền tuyệt đối không hoài nghi, nếu cho rằng nó có vấn đề, ta có thể đặt một dấu 

chấm hỏi, đây gọi là nghi tình, ta không được phủ định nó, vì sao vậy? Vì chưa hiểu triệt 

để chân tướng, sau khi hiểu triệt để chân tướng, mới có thể quyết định. 

Chư Phật Bồ Tát không hoài nghi đối với tất cả pháp thế xuất thế gian, vì sao vậy? 

Vì họ hiểu rõ chân tướng sự thật. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 



Tập 266 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 05.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 223, hàng thứ ba, bắt đầu từ chữ thứ ba. 

“Nhưng trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, duy nhất Tịnh độ là diệu pháp, có thể 

ban cho lợi ích chân thật, khiến tất cả hàm linh đều được độ thoát. Nên biết, hàng đầu 

của khai pháp tạng chính là kinh này”. Đây là kết luận cuối cùng đối với vấn đề vì chúng 

khai pháp tạng, tư tưởng này của Niệm Lão hoàn toàn tương đồng với tư tưởng của tôi. 

Từ những kinh luận trích dẫn ở trên chúng ta biết được, mục tiêu rốt ráo thành Phật, 

chính là giúp tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hư không giới vô điều kiện.  Ở đây 

nói là “khiến tất cả hàm linh”, nghĩa là tất cả chúng sanh, “đều được độ thoát”. Thoát ly 

biển khổ sanh tử, sanh tử có hai loại. Thứ nhất là phân đoạn sanh tử, thứ hai là biến dịch 

sanh tử, hai loại sanh tử đều đã thoát ly. Đây là ai? Là Diệu giác quả Phật. Đẳng giác Bồ 

Tát vẫn còn một lần biến dịch sanh tử, Diệu giác vị không còn nữa, cứu cánh viên mãn 

chứng được Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Dụng ý của chư Phật Như Lai là như 

vậy,  là  mục  đích  này.  Giúp  ta  thành  Phật,  giúp  họ  thành  Phật,  giúp  tất  cả  chúng  sanh 

thành Phật. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        295/16 

Tám vạn bốn ngàn pháp môn, mỗi pháp môn đều giúp chúng sanh thành Phật. Kinh 

Bát Nhã nói: “Pháp môn bình đẳng, không có cao thấp”. Vì sao có nhiều pháp môn như 

thế? Vì căn tánh chúng sanh không tương đồng, không phải một pháp môn có thể khiến 

tất  cả  chúng  sanh  đều  thành  tựu,  mà  trên  thực  tế  cũng  thật  sự  có  pháp  môn  như  vậy. 

Không đối với căn cơ chúng sanh, chúng sanh không tin, không muốn tiếp thu, Đức Phật 

liền đổi pháp môn khác. Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, quý vị thích tu pháp 

môn nào, ngài liền dạy pháp môn đó. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy, 53 lần tham bái của Thiện Tài Đồng Tử, đó 

chính là 53 pháp môn. Trên thực tế, 53 lần tham bái là 53 loại lớn. Vị dụ tham bái vị thứ 

nhất là tùy kheo Kiết Tường Vân, vị này là tu pháp môn niệm Phật. Thiện Tài Đồng Tử 

đến tham bái, ngài liền nói 21 pháp môn niệm Phật khác nhau. 21 không phải chữ số, nó 

là biểu pháp. Mật tông, Kinh Hoa Nghiêm là hiển mật viên dung, không có giáo nghĩa 

của  tông  phái  nào  không  liên  quan  đến  Hoa  Nghiêm,  không  tìm  thấy.  Hoa  Nghiêm  là 

pháp luân căn bản của Phật pháp, thầy Phương Đông Mỹ xem Kinh Hoa Nghiêm là khái 

yếu triết học Phật giáo, cho nên nó bao hàm tất cả Phật pháp. Vì thế triển khai 21 loại đó, 

có thể bao hàm tất cả pháp môn. 21 biểu trưng sự viên mãn, trong hiển giáo, bảy biểu 

trưng  sự  viên  mãn.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  đều  dùng  số  bảy,  Kinh  Hoa  Nghiêm  lấy  số 

mười biểu trưng sự viêm mãn. Cho nên trong Kinh Hoa Nghiêm ta thấy số mười là nhiều 

nhất,  nó  biểu  trưng  cho  sự  viên  mãn,  nó  không  phải  chữ  số.  Tám  vạn  bốn  ngàn  biểu 

trưng  đại  viên  mãn,  tám  vạn  bốn  ngàn  không  nhiều,  nó  cũng  là  biểu  pháp,  không  thể 

xem nó như chữ số, là biểu trưng đại viên mãn. Chỉ cần khế cơ, pháp môn này nhất định 

có thể giúp chúng sanh quay đầu, giúp chúng sanh buông bỏ, chứng được quả vị Diệu 

giác. 

Trong tất cả pháp môn, đích thực chỉ có phương pháp trì danh niệm Phật của Tịnh 

tông, “năng huệ chân thật chi lợi”, huệ là ban cho, ban cho lợi ích chân thật. Lợi ích chân 

thật này, chính là giúp ta chứng được quả vị cứu cánh viên mãn, đây mới gọi là lợi ích 

chân thật. 

“Khiến tất cả hàm linh”, bây giờ chúng ta đã hiểu, điều gì không phải hàm linh? 

Không  có, không  tìm  thấy.  Linh  là  gì? Các  nhà  khoa  học  gọi  là  tin tức, Phật  pháp  đại 

thừa gọi là linh tánh. Ở trước chúng ta đã học, chính là nói vi điểm của một sợi lông mảy 

trần. Một sợi lông một hạt bụi rất nhỏ, một sợi lông là trên đầu của sợi lông. Một hạt vi 

trần vẫn còn rất lớn, tiếp tục phân nó ra để quan sát, nó là huyễn tướng do rất nhiều vi 

điểm hợp thành. Như hiện nay các nhà lượng tử học gọi là lượng tử. Vi điểm đó, điểm 

nhỏ bé đó, vi điểm, nó là hiện tượng vật chất, có hiện tượng tinh thần chăng? Có, bản 

chất của nó là tinh thần, bản chất là ý niệm, niệm chính là linh, bây giờ chúng ta gọi nó 

là hiện tượng tinh thần, nó không phải hiện tượng vật chất. Hiện tượng vật chất là do ý 

niệm biến hiện ra, cho nên tất cả vật chất đều hàm linh. 

“Đều được độ thoát”, trong Kinh Hoa Nghiêm nói như vậy, nói rằng: “tình và vô 

tình, đồng viên chủng trí”. Tình là hữu tình, ngày nay chúng ta gọi là hàm linh, đa phần 

mọi người đều cho rằng hữu tình là hàm linh, hữu tình là động vật. Cho rằng thực vật, 

khoáng vật không phải hàm linh. Kinh Hoa Nghiêm nói, thực vật và khoáng vật cũng là 

hàm linh. Hiện nay các nhà khoa học đã chứng minh, hiện tượng vật chất là ý niệm tạo 

thành, không có ý niệm tức không có vật chất. Các nhà khoa học khẳng định giữa vũ trụ 

chỉ có ba loại, thứ nhất là năng lượng, thứ hai là tin tức, thứ ba là vật chất. Trong Phật 

pháp nói ba thứ này là một, là nhất thể, đều từ năng lượng biến hiện ra. Năng lượng từ 

đâu mà có? Là bản năng của tự tánh, trong Phật pháp đại thừa nói_chúng ta dùng lời của 

đại sư Huệ Năng, chư vị dễ hiểu hơn. Trong Pháp Bảo Đàn đại sư Huệ Năng nói: “đâu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        296/16 

ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, vốn tự đầy đủ trong đó có năng lượng. Nó có thể sanh vạn 

pháp, nó có thể sanh ra hiện tượng tinh thần, có thể sanh hiện tượng vật chất. 

Khiến tất cả hàm linh, bao gồm cả hư không trong đó. Trong bất tương ưng hành 

pháp cũng hàm linh ư? Trong bất tương ưng hành pháp có không gian, có thời gian, hai 

pháp này thuộc về bất tương ưng. Chúng ta hỏi, nó có hàm linh chăng? Chúng ta tin rằng 

nó hàm linh. Nếu nó không hàm linh, sao nó có thể truyền tin tức? Chúng ta tin hàm linh 

mới có thể truyền tin tức, nó không hàm linh làm sao truyền tin tức được? 

Một  người,  ý  niệm  vừa  khởi,  khắp  biến  pháp  giới  hư  không  giới  đều  nhận  được. 

Nên  nhớ!  Biến  pháp  giới  hư  không  giới,  không  có  xa  gần.  Tất  cả  đều  nhìn  thấy,  đều 

nhận được tin tức này. Tần suất chấn động của vật chất vừa động, tin tức này cũng là chu 

biến pháp giới. Trong Hoàn Nguyên Quán nói rất rõ ràng, chúng ta khởi tâm động niệm, 

ngôn ngữ tạo tác, quý vị nói không ai biết, quả là nực cười, như vậy là quý vị sai hoàn 

toàn. Khởi tâm động niệm, bất luận niệm thiện niệm ác niệm, hay là niệm vô ký, đều chu 

biến pháp giới. Nếu nó không chu biến pháp giới, chu biến thứ hai không thể thành lập, 

chu biến thứ hai là gì? Là xuất sanh vô tận. Đây là gì? Đây là sự biến hóa. Tất cả mọi 

hiện  tượng  đều  chuyển  biến  tùy  theo  ý  niệm,  ý  niệm  chúng  ta  mỗi  niệm  không  giống 

nhau, cảnh giới bên ngoài chuyển theo nó, biến theo nó. 

Trong mười pháp giới, không có thứ gì là thật, thật là gì? Nó bất biến, đó là thật. 

Không tìm thấy dù chỉ một thứ. Tìm thấy sự bất biến, chỉ có ở cõi thật báo trang nghiêm. 

Ta có thể tìm thấy những hiện tượng này, những hiện tượng này có thể dừng lại, nó bất 

động, nó bất biến. Vì sao nó bất biến? Người trú trong cõi thật báo không có phân biệt 

không có chấp trước, không có khơi tâm động niệm. Cho nên ở đó ba loại hiện tượng, 

hiện  tượng  tự  nhiên,  hiện  tượng  tinh  thần,  hiện  tượng  vật  chất  hình  như  đều  bất  biến. 

Tuy bất biến, nhưng đến lúc nào đó đột nhiên không thấy nữa, không còn. Khi nào? Đến 

khi thành Phật. Đại chúng trú trong cõi thật báo là 41 vị pháp thân đại sĩ, cảnh giới của 

họ  hiền  tiền  là  dựa  vào  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh.  Tập  khí  vô  thỉ  vô  minh  còn,  thì  hiện 

tướng của họ còn. Đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, tướng của họ không còn. Cho nên 

“phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, cũng bao gồm cõi thật báo trang nghiêm,  đức 

Phật không nói cõi thật báo trang nghiêm là ngoại lệ, không nói như vậy. 

Thật sự  bất biến  chỉ có thường  tịch quang, thường  tịch  quang  là  Diệu  giác chứng 

được, là cõi pháp tánh, thân pháp tánh thật sự. Cõi pháp tánh và thân pháp tánh, có một 

danh xưng như thế,  thực  tế  thì sao?  Thực  tế  thì  không tìm  thấy.  Cõi pháp tánh là gì? 

Thân pháp tánh là gì? Đến Đẳng giác Bồ Tát cũng không tìm được. Ai tìm được? Đoạn 

tận tập khí vô thỉ vô minh là chứng được, trong kinh điển nói câu này đúng là chân thật 

bất hư, “chỉ có chứng mới biết”. Ta không chứng không biết được, chứng liền thấu triệt, 

“chỉ có chứng mới biết”. 

Pháp  thân  Bồ  Tát  biết  là  nghe  Phật  nói,  ngày  nay  chúng  ta  cũng  biết  tin  tức  này 

cũng  là  nghe  Phật  nói.  Tuy  chúng  ta  nghe  Phật  nói,  nhưng  còn  nghi  hoặc,  không  thể 

hoàn toàn tiếp thu. Pháp thân đại sĩ nghe xong, họ không có nghi hoặc, hoàn toàn tiếp 

nhận, vì họ đến rất gần điểm chứng đắc. Họ đoạn tận vô thỉ vô minh, chỉ còn tập khí, địa 

vị  càng  cao  tập  khí  càng  nhạt.  Đến  Đẳng  giác  Bồ  Tát  chỉ  còn  lại  hai  phẩm,  phẩm  sau 

cùng của 41 phẩm. Đoạn tận phẩm này họ chứng được thường tịch quang, hoàn toàn trở 

về tự tánh. 

Ở đây nói khiến cho tất cả hàm linh, phạm vi này lớn cỡ nào? Biến pháp giới hư 

không giới. Đều được độ thoát, tức Kinh Hoa Nghiêm nói đồng viên chủng trí. Chủng trí 

là  Phật  chứng  được,  A  la  hán  chứng  được  là  nhất  thiết  trí,  Bồ  Tát  chứng  được  là  đạo 

chủng trí, Phật chứng được là nhất thiết chủng trí. Đều được độ thoát. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        297/16 

Pháp tạng mở ra, trong pháp tạng nhiều, vô lượng vô biên pháp đều là pháp tạng. Ở 

đây nói là tám vạn bốn ngàn pháp môn, trong tứ hoằng thệ nguyện nói: “pháp môn vô 

lượng thệ nguyện học”, cho thấy không chỉ tám vạn bốn ngàn. Chủ yếu trong vô lượng 

pháp môn, pháp môn hàng đầu là gì? Chính là kinh này. Đây là nói với chúng ta địa vị 

của kinh này, trong tất cả kinh giáo mà tất cả chư Phật ba đời mười phương nói, nó được 

xếp hàng đầu. Phương pháp tu hành của nó rất tuyệt diệu, chỉ một câu danh hiệu nam mô 

A Di Đà Phật. Chỉ cần ta chịu niệm, khi niệm không có hoài nghi, không xen tạp, không 

gián đoạn, vậy là thành công. Nhanh nhất, một ngày là được, qúi vị thấy trong Kinh Di 

Đà nói rất rõ ràng! Nếu một ngày, nếu hai ngày, nếu ba ngày, sau cùng nếu bảy ngày. Ở 

trước, một hai ba bốn năm sáu là chữ số, số bảy ở sau không phải chữ số, bảy là viên 

mãn, nghĩa là bất định số. Ngày nào ta niệm viên mãn, thì coi như là con số bảy này, bảy 

tượng trưng sự viên mãn. Phải biết chữ số ở trước là thật, nó không phải biểu pháp. Một 

ngày có thể thành công chăng? Có thể. Chúng tôi chưa từng nghe, nhưng từng nghe nói 

niệm ba ngày thành công. Trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Vãng Sanh Truyện có, chúng 

tôi còn tự thân chứng kiến một trường hợp. Trước đây tôi ở Mỹ, Hoa Phủ Phật Học Hội, 

gặp một hoa kiều bên đó, ông Chu Quảng Đại, suốt đời không có tín ngưỡng Tôn giáo, 

bị bệnh ung thư, khi lâm mạng chung. Bác sĩ nói với người nhà, tình trạng bệnh của ông 

đã hết cách trị liệu, từ bỏ trị liệu, để người nhà đem về, nói ông ta thích ăn gì thì cứ cho 

ăn, thọ mạng của ông không dài. Lúc này gia đình họ rất nôn nống, đúng là “bệnh gấp 

cuống tìm thầy”, đi cầu bất kỳ Tôn giáo nào, xem có cách nào cứu ông ta. Họ tìm đến 

Hội Phật Học Hoa Phủ. Có một vài đồng học đến thăm ông, biết được người này rất tốt, 

rất trung hậu. Tuy không có tín ngưỡng Tôn giáo, con người rất lương thiện, liền khuyên 

ông niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Ông nghe xong rất hoan hỷ, kêu người nhà đừng tìm 

thầy trị liệu cho ông, từ bỏ việc này, cả nhà đều niệm Phật giúp ông vãng sanh. Niệm 

được ba ngày ba đêm, ông thật sự ra đi, đi một cách an tường. Ông ta đầy đủ điều kiện, 

điều này rất khó được. Thứ nhất, khi lâm mạng chung đầu óc tỉnh táo, ông không mê 

hoặc, đây là điều kiện quan trọng nhất. Điều kiện thứ hai, gặp được thiện hữu nhắc nhở, 

khuyên bảo, ông nghe xong lập tức tiếp nhận, thật sự phát tâm cầu sanh thế giới Cực Lạc. 

Phát tâm này chính là phát tâm bồ đề, sau đó niệm Phật theo, nhất hướng chuyên niệm. 

Kinh  này  nói, phát tâm  bồ  đề, nhất  hướng  chuyên  niệm,  ông  ta  phù  hợp  với điều kiện 

này. Một phương hướng, một mục tiêu, chuyên niệm Phật A Di Đà, ngoài ra đều buông 

bỏ hết, ba ngày là thành công. 

Cư  sĩ  Hoàng  Trung Xướng ở  Thẩm  quyến làm  thí nghiệm  cho  chúng ta thấy,  ba 

năm, anh ta bế quan. Thấy cổ nhân niệm Phật, rất nhiều người ba năm vãng sanh. Anh ta 

cũng nghe tôi giảng, ba năm công phu thành tựu, còn thọ mạng chăng? Còn, không cần 

nữa, tôi muốn vãng sanh ngay bây giờ, anh ta vãng sanh thật. Hai năm mười tháng, biết 

trước giờ chết, anh ta đã vãng sanh. Anh ta làm chứng chuyển cho chúng ta, trong tam 

chuyển pháp luân anh ta làm chứng chuyển, chứng minh là thật không phải giả. 

Ngày nay chúng ta niệm Phật đã mấy mươi năm, hỏi quý vị khi nào vãng sanh, vẫn 

chưa có tin tức, nguyên nhân là gì? Vì ta không biết niệm, không có ý vãng sanh, còn 

tham luyến thế gian này. Đây là thật, không phải giả. Nếu nhất tâm chuyên niệm, vấn đề 

liền được giải quyết. Chúng ta chưa hành trì câu này, hiện nay chưa làm được phát tâm 

bồ đề. Nếu thật sự làm được, thì không khó. Pháp môn này, đại sư Thiện Đạo nói, vạn 

người tu vạn người đi, không sót bất kỳ ai. Chúng ta thấy trong điển tịch ghi chép lại, đại 

sư Huệ Viễn thời Đông Tấn, thành lập niệm Phật đường tại Lô Sơn, 123 người đều vãng 

sanh!  Đại  sư  Thiện Đạo  thời  nhà  Đường  nói,  vạn người  tu vạn  người  đi,  đó  là  ví  dụ, 

không sót người nào. Đạo tràng này thù thắng biết bao! Đạo tràng thành tựu, đạo tràng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        298/16 

này  một  người  vãng  sanh  chính  là  một  vị  Phật,  đưa  đi  một  vị  Phật.  Vãng  sanh  mười 

người, đạo tràng này thành tựu mười vị Phật, thật tuyệt vời! 

Từ xưa đến nay, đạo tràng của các tổ sư Tịnh độ tông, chúng ta có lý do tin rằng, 

đạo tràng của họ không thua gì đại sư Huệ Viễn, đến đạo tràng của cư sĩ cũng vô cùng 

thù thắng. Phật giáo liên xã Đài Trung, do thầy Lý sáng lập, hơn 30 năm. Tuy bản thân 

nói một vạn người niệm Phật, vãng sanh chỉ có một hai người. Hơn 30 năm, một năm 

hai  ba  người,  mười  năm  hai  ba  mươi  người,  30  năm  không  phải  hơn  300  người  sao? 

Trong đạo tràng cư sĩ này cũng thành tựu hơn 100 vị Phật, thật vi diệu, không phải giả. 

Chúng ta ghi nhớ điều này, mới biết pháp môn này, đúng là pháp môn hàng đầu để 

độ chúng sanh thành Phật đạo. Chúng ta gặp được có thể không thực hành chăng? Thực 

hành điều kiện rất đơn giản, chính là buông bỏ vạn duyên, vì nó là gì? Nó là chướng ngại. 

Buông bỏ chướng ngại, tất cả đều thuận lợi, cũng như Kinh Hoa Nghiêm ta chứng được 

tứ vô ngại: lý vô ngại, sự vô ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Thật sự buông bỏ, buông 

bỏ triệt để. Nhu cầu trong cuộc đời chúng ta chính là bộ kinh này, là câu Phật hiệu này. 

“Rộng bố thí, là bố thí khắp tất cả”. Bố thí khắp cả, bố thí phổ khắp, không kèm 

theo bất kỳ điện kiện nào. Nhưng người tiếp nhận, người tu hành cần phải đầy đủ ba điều 

kiện,  tin  sâu,  nguyện  thiết,  hành  trì.  Như  vậy  nhất  định  thành  công,  mà  còn  rất  nhanh 

chóng. 

Bộ kinh này đối với người tu theo pháp môn niệm Phật, có thể xem nó như cuốn 

sách  bảo  đảm  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  không  sai  chút  nào!  Khởi  tâm  động  niệm, 

ngôn  ngữ  tạo  tác  không  trái  với  kinh  giáo,  hiện  tại  quý  vị  chính  là  hàng  thượng  thiện 

nhơn rồi. Tôi nói là khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, không trái với giáo nghĩa 

kinh này, quý vị chính là thượng thiện nhơn. Thượng thiện là đầy đủ điều kiện vãng sanh, 

thế giới tây phương Cực Lạc hoan nghênh quý vị. Người bây giờ gọi là di dân, chúng ta 

di dân đến thế giới Cực Lạc, chúng ta đầy đủ điều kiện di dân. Cuốn sách này rất quan 

trọng! 

Bằng chứng chính là một câu A Di Đà Phật, ta là đệ tử chơn chánh của Phật Di Đà. 

Vãng sanh thế giới Cực Lạc, là trở về quê hương của mình, trở về ngôi trường xưa, nếu 

chúng ta xem thế giới Cực Lạc như trường học. Đời này thành tựu viên mãn. Thế nên bố 

thí cho khắp tất cả. 

Tiếp theo nói, “phổ lợi tất cả chúng sanh, cho nên gọi là rộng thí. Vật bố thí là báu 

của  công  đức”.  Đức  Phât  cho  chúng  ta  điều  gì?  Công  đức.  “Công  đức,  trong  Nhân 

Vương  Kinh  Sớ  Thượng  của  Thiên  Thai”,  chú  thích  của  đại  sư  Trí  giả.  Nhân  Vương 

Kinh Sớ quyển thượng nói: “Bố thí vật gọi là công, quy cho mình gọi là đức”. Phải hiểu 

rõ ràng hai chữ công đức này. Rất nhiều người sanh ngộ nhận, cho rằng trong Phật giáo 

quyên một ít tiền tức là làm công đức. Sai lầm, không hề liên quan đến công đức, quý vị 

tu là phước đức hữu lậu. 

Trong  Phật  giáo  tu  đại  bố  thí,  nổi  tiếng  nhất  là  Lương  Võ  Đế.  Lương  Võ  Đế  lấy 

thân phận tôn quý  của  quốc vương học  Phật, làm  đại  hộ pháp  cho Phật giáo. Kiến  tạo 

480  ngôi  chùa,  hộ  trì  mấy  mươi  vạn  người  xuất  gia.  Lúc  đó  tổ  sư  Đạt  Ma  đến  Trung 

quốc  truyền  pháp  và  gặp  ông,  đây  là  một  bậc  cao  tăng  từ  Ấn  độ  đến.  Ông  rất  đắc  ý, 

muốn tổ sư Đạt ma chứng minh cho ông, ông đã làm nhiều Phật sự cho Phật giáo như 

thế, công đức có lớn chăng? Tổ sư Đạt ma trả lời ông rằng: không có công đức. Lương 

Võ Đế nghe vậy quả thật không vui nói: “Tiễn khách!” Đuổi ngài đi. Sau đó ngài đến 

Thiếu  Lâm  Tự  diện  bích,  diện  bích  chín  năm  mới  gặp  được  Huệ  Khả,  đợi  được  một 

người đến. Huệ Khả tuổi trẻ, đến xin cầu pháp. Ngài không quan tâm, vẫn ở trong đó 

nhập định, dù cầu như thế nào ngài cũng không để ý đến. Mùa đông tuyết rơi, tuyết lên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        299/16 

đến đầu gối, ngài cũng không quan tâm. Sau cùng Huệ Khả cũng rất hay, cầm đao lên 

chặt đứt cánh tay  mình cúng dường ngài, chặt tay cúng dường. Lúc này, tổ sư Đạt Ma 

mới mở mắt hỏi: ông đến đây vì điều gì, có việc gì mà đến tìm ta? Huệ Khả thưa: tâm 

con bất an, xin ngài an tâm cho con. Đến cầu an tâm. Tổ sư Đạt Ma đưa tay ra_quý vị 

thấy hiện nay rất nhiều tượng tổ sư đều đưa một tay ra. Ngài đưa tay ra nói: “ngươi đưa 

tâm ra đây, ta an tâm cho”. Câu này nhắc nhở Huệ Khả, Huệ Khả sững thật lâu mới nói: 

“Con tìm tâm mà không thấy”. Tổ sư Đạt Ma trả lời rằng: “Ta đã an tâm cho ngươi rồi”, 

ta đã an tâm cho ngươi, ngài liền hoát nhiên đại ngộ, khai ngộ. Tổ sư Đạt Ma truyền y 

bát cho ngài, làm tổ thứ hai của Thiền tông. Từ chỗ này cho thấy ngài khai ngộ như thế 

nào?  Huệ  Khả  đối  với  tổ  sư  Đạt  Ma  chân  thành  đến  tột  cùng,  đứng  trong  tuyết,  đứng 

trong tuyết chặt tay tượng trưng tâm chân thành của ngài, tâm ở đâu? Tổ sư vừa hỏi, ngài 

hồi quang phản chiếu. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm, Phật hỏi ngài A Nan tâm ở đâu, A Nan tìm khắp nơi, ở 

trong, ở ngoài, ở giữa. A Nan rất có bản lĩnh, tìm bảy nơi, nhưng bị đức Phật Thích Ca 

Mâu  Ni phủ  định hết. Tâm  ở  đâu?  Không  tìm, thì  ngay  tại  đây, ta  liền nhìn thấy. Nếu 

muốn tìm, càng tìm càng không thấy. Buông bỏ tất cả, nó liền hiện tiền. Tìm tâm liễu bất 

khả đắc, không tìm, không tìm liền giác ngộ. Tìm là gì? Là vọng niệm, ta chưa buông bỏ. 

Buông bỏ vọng niệm, không phân biệt không chấp trước, không khởi tâm không động 

niệm, không phải kiến tánh rồi sao? Kiến tánh thành Phật. 

Tổ sư Đạt Ma đến Trung quốc độ được một người, về sau nhị tổ Huệ Khả độ tam tổ 

Tăng Xán. Đến ngũ tổ Hoằng Nhẫn đều đơn truyền, suốt đời chỉ độ một người. Đến đời 

lục tổ Huệ Năng, ngài rất tuyệt vời, suốt đời ngài độ được 43 người, minh tâm kiến tánh, 

đại triệt đại ngộ, 43 người, chưa từng có trong lịch sử. Trước Lục tổ không có tình hình 

hưng  thịnh  này,  sau  Lục  tổ  cũng  không  có.  Có  người  độ  được  một  hai  người,  nhưng 

giống như ngài, trong hội có 43 người khai ngộ, trường hợp này không có. 

Then chốt là ở chỗ buông bỏ, không buông bỏ, vĩnh viễn không vào được cửa, đây 

là gì? Là cửa đại bát niết bàn, không giống với Tịnh độ tông, rất khó! Tịnh độ vãng sanh 

là nhập môn, vãng sanh dễ, đại triệt đại ngộ quả thật rất khó. Rốt cuộc cảnh giới đại triệt 

đại ngộ nó như thế nào? Các bậc cổ đức nói: “một kinh thông, tất cả kinh đều thông”. 

Tất  cả  kinh  điển  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói,  bất  kỳ  cuốn  nào  họ  đều  thông  đạt, 

không có gì không thông. Đại sư Huệ Năng không biết chữ, ngài không xem kinh được 

nhưng ngài biết nghe, quý vị đọc cho ngài nghe, ngài giảng cho quý vị nghe. Tỳ kheo ni 

Vô Tận Tạng suốt đời thọ trì Kinh Niết Bàn, phân lượng Kinh Niết Bàn rất lớn. Có hai 

loại bản dịch, một loại 40 quyển, một loại 36 quyển. Cô ấy chỉ đọc tụng, không hiểu ý 

nghĩa kinh. Cô tụng Kinh Niết Bàn, Lục Tổ ở bên cạnh nghe, tụng xong Lục Tổ giảng 

cho cô ấy nghe, ý nghĩa trong kinh mà cô vừa tụng. Cô ta nghe xong giật mình, liền cầm 

kinh đến thỉnh giáo ngài. Đại sư Huệ Năng nói rằng, tôi không biết chữ. Ngài không biết 

chữ, sao lại có thể nói ra những đạo lý hay như vậy? Lục Tổ nói, vấn đề này không liên 

quan đến có biết chữ hay không, không liên quan. Tỳ kheo ni Vô Tận Tạng khâm phục 

sát đất, sanh khởi tâm chân thành cung kính. Cô ta ngày ngày tụng kinh này, đại sư Huệ 

Năng ngày ngày giảng cho cô ta, nhờ vậy mà khai ngộ. Đây là một trong số 43 người 

khai ngộ mà đại sư Huệ Năng độ. Then chốt là gì? Là sự chân thành cung kính, không 

hoài nghi, không xen tạp, nhờ vậy mà có chỗ ngộ. Ngày nay khó khăn nhất, là chúng ta 

có hoài nghi, lòng tin không đủ. Hoài nghi Phật, hoài nghi giáo pháp, hoài nghi thiện tri 

thức, vì thế không sanh khởi tâm chân thành cung kính. 

Chúng ta ở đây mười năm, quý vị có biết chăng? Thế giới này có bao nhiêu người 

đến cúng dường quý vị, chúng ta không có tâm cảm ân đối với những thí chủ này, bởi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        300/16 

vậy không có thành tựu. Tâm chân thành hiển lộ ra liền có cảm ân, không biết cảm ân! 

Trong đời này của chúng ta, khi lâm mạng chung nếu rất may mắn, đầu óc tỉnh táo. Có 

những đồng học này đến trợ niệm, rất có thể được vãng sanh. Nếu khi lâm mạng chung 

nghiệp chướng hiện tiền, không buông bỏ được, ta phải tiếp tục trôi lăn trong luân hồi 

lục đạo. Như cổ đức nói: “đời này không hiểu đạo, mang lông đội sừng mà trả”. Chúng 

ta nhận thí chủ cúng dường cũng phải trả nợ. Hiện nay nhận sự cúng dường rất dễ, tương 

lai trả nợ mới phiền phức. Chúng ta tuyệt đối không được coi lời dạy của chư vị tổ sư là 

mê tín, như vậy là sự sai lầm tuyệt đối. Mỗi một câu đều chân thật bất hư. 

Phật  Bồ  Tát  an lập  chúng  ta nơi  đạo  tràng  này, có  rất nhiều  thiện hữu  đến hộ trì, 

chúng ta dùng cái gì để báo đáp? Phải dùng công đức chân thật chính mình tu được để 

báo đáp. Những người này họ không mong cầu gì đối với chúng ta, chỉ hy vọng chúng ta 

có thể thành Phật, có thể thành Bồ Tát, tương lai rộng độ chúng sanh giống như chư Phật 

vậy. Chúng ta phải thật sự làm được. Nếu như còn có vọng niệm, không có chánh niệm, 

vậy là sai. Thời đại ngày nay, tôn sùng dân chủ, tự do, không được can thiệp. Ngày xưa 

không có những tri kiến này, cha mẹ quản giáo con cái, con cái chỉ biết vâng lời. Thầy 

giáo giáo giới học sinh, đệ tử, cũng chỉ biết nghe theo, dễ dạy! Bây giờ không dạy được, 

dạy là tổn thương nhân quyền, người ta tố cáo quí vị, còn phải bị ngồi tù. Ai dám dạy? 

Không dám dạy nữa. 

Tình hình của Trung quốc tôi không rõ lắm, ở nước ngoài, quý vị còn nhỏ, cha mẹ 

dạy dỗ, mắng quí vị, đánh quý vị. Hàng xóm sẽ đến hỏi, phải chăng cha mẹ bạn ngược 

đãi bạn? Nếu ngược đãi thì gọi điện báo cảnh sát. Cảnh sát đến điều tra, tra ra đây là sự 

thật, cha mẹ phải ngồi tù, phải chịu xử phạt, quý vị dám dạy chăng? 

Ngày  nay  xã  hội  động  loạn,  địa  cầu  thiên  tai  thảm  họa  liên  miên,  đều  có  nguyên 

nhân,  chẳng  phải  không  có  nguyên  nhân.  Cha  mẹ  dạy  là  vì  tốt  cho  con, thầy  giáo  dạy 

cũng vì tốt cho học sinh. Không phân biệt tốt xấu. Đó là gì? Đó chính là ngu si, mê hoặc. 

Quý vị xem xã hội này đáng sợ biết bao! Phật Bồ Tát còn có thể đến chăng? Các ngài 

không thể đến. Phật Bồ Tát đến đều phải đi ngồi tù, đều bị xử phạt, như vậy còn ra thể 

thống gì! Tội nặng biết bao nhiêu, cho nên Phật Bồ Tát không đến. Các ngài đến, đối với 

quý vị không có lợi ích. Không đến, có lợi cho quý vị, lợi ích gì? Quý vị không tạo tội 

hủy báng Tam bảo, vì thế các ngài không đến. Nếu họ đến, quý vị sẽ báng Phật, báng 

pháp, báng tăng. Họ là người xuất gia chơn chánh, là tỳ kheo chơn chánh, nghiệp báo 

của quý vị ở trong địa ngục A tỳ. Phật từ bi biết bao! Đến cũng vì lòng từ bi, không đến 

cũng là lòng từ bi, người như vậy rất đáng cho ta tôn kính. 

Ngày nay chúng ta học Phật, xuất gia rồi, đối với những đạo lý này, đối với những 

chân tướng sự thật này, không thể không hiểu. Phải tinh tấn nỗ lực tu hành, cần phải đặt 

ba  nền  tảng  thật  vững  chắc.  Không  có  ba  nền  tảng  này  chính  là  giả,  không  phải  thật. 

Xuất gia phải hành trì Sa Di Luật Nghi, Sa Di Luật Nghi kiến lập trên ba nền tảng này. 

Không có ba nền tảng căn bản này, Sa Di Luật Nghi là giả. 

Cổ nhân dạy, cổ nhân học thật, hành trì. Bây giờ ngay người dạy cũng không có, vì 

sao vậy? Vì không dám dạy. 

Tôi ở Đài Trung mười năm, mời thầy Lý giảng kinh, một lần thầy đồng ý, thầy sẽ 

giúp  ta  thực  hiện  được  ý  nguyện. Tôi  mời  thầy  giảng  Lễ  Ký, tôi  nhớ  mời  đến  bảy  lần 

thầy mới đồng ý. Vì sao vậy? Thầy nói, tôi giảng rồi ai học? Không ai thực hành, vậy 

giảng nó làm gì. Lễ Ký, thầy chỉ giảng cho chúng tôi hai bài, bài thứ nhất là Khúc Lễ. 

Khúc Lễ có hai quyển thượng hạ, nội dung tương đồng với Đệ Tử Quy. Tôi nhớ tôi có 

ghi chép lại, hình như bút ký cũng có người in ấn lưu thông. Tôi nhớ rất đơn giản, đó là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        301/16 

giới luật của Nho giáo. Hậu nhân căn cứ những tư liệu này biên tập thành Đệ Tử Quy, 

biên tập rất hay. 

Phật  A  Di  Đà  kiến  tạo  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  không  phải  để  riêng  mình 

hưởng thụ, mà cho tất cả chúng sanh có duyên khắp mười phương, cúng dường họ, thí 

vật là công, “quy về mình gọi là đức”. Nhiều người ở thế giới Cực Lạc thành tựu, đây là 

đức lớn của Di Đà. Không có ngài thí công, sao có nhiều người thành tựu như thế được. 

Trong  kinh  điển  Đức  Phật  dạy  chúng  ta, điều  này  người  thế  gian đều  thích.  Bao 

nhiêu năm nay chúng tôi đi qua rất nhiều quốc gia, tiếp xúc với các dân tộc khác nhau, 

Tôn giáo khác nhau, hỏi họ có thích giàu có chăng? Đều thích. Có thích thông minh trí 

tuệ chăng? Có thích mạnh khỏe sống lâu chăng? Đều cần! Đều thích. Ở Mỹ, hàng xóm 

là tín đồ đạo Cơ đốc, hỏi họ thích không? Thích. Họ hỏi chúng tôi làm nghề gì? Tôi nói 

chúng tôi ngày ngày cầu ba thứ này. Có cầu được chăng? Được, có thể cầu được, quý vị 

thấy chúng tôi an vui biết bao. Tôi nói, quý vị cũng có thể đến, quý vị là tín đồ Cơ đốc, 

chủ nhật đến giáo đường làm lễ, thứ bảy đến chùa cầu phát tài, cầu thông minh trí tuệ, 

cầu mạnh khỏe sống lâu. Họ đến thật, họ đến học Phật. Học Phật và Đạo cơ đốc có xung 

đột chăng? Không có xung đột. Đạo cơ đốc, thượng đế là cha của quý vị, là chủ của quý 

vị. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là thầy của quý vị, không có xung đột. Quý vị ở nhà có 

cha mẹ, ở trường có thầy giáo. Họ đều hiểu, rất hoan hỷ, không có xung đột. Đến chùa 

học những gì? Học phát tài, học thông minh trí tuệ, học bố thí. Phát tài như thế nào? Bố 

thí tài được của cải, thí tài là công, của cải trong số mạng của mình là đức. Đức ta không 

nhìn thấy, nhưng nó ở trong kho tài của ta. Trong kho ta có của, bất luận kinh doanh sự 

nghiệp gì, nhất định kiếm được tiền. Của cải thuộc về đức không phải hiện kim, kho của, 

không thể nghĩ bàn! Nghĩa là số mạng ta có của cải. Bố thí pháp được thông minh trí tuệ. 

Bố thí vô úy được mạnh khỏe sống lâu. 

Chúng tôi ở Đồ Văn Ba, bệnh viện tư của Đồ Văn Ba, họ có đến thăm tôi. Còn có 

trung tâm lâm chung quan hoài, cũng đến đây thăm tôi. Tôi cũng đến thăm họ, họ mời 

tôi đi. Chúng tôi đến đây, tự động cung cấp tiền thuốc cho bệnh viện, một năm 12 vạn, 

đã 10 năm rồi. Đạo cơ đốc thành lập trung tâm an ninh này, mỗi năm chúng tôi cũng ủng 

hộ 12 vạn, đã được 7 năm. Chúng tôi là người ủng hộ lâu dài của họ. Đây là gì? Là bố 

thí vô úy. Quả báo là gì? Là mạnh khỏe sống lâu. Hiện nay hai việc này đều dùng danh 

nghĩa của học viện. Ban đầu tiền đều do tôi xuất, tôi dùng danh nghĩa học viện, tứ chúng 

đồng tu trong học viện đều tu được công đức. Những người đồng tu này, trên thực tế ai 

xuất tiền? Từ chư vị hộ pháp khắp mười phương, nhờ họ hộ trì. Không có những người 

hộ trì này, đạo tràng này có tồn tại được chăng? Đạo tràng này không có tổ chức kinh 

sám Phật sự, không hề đi quyên góp. Quý vị nên biết, tất cả đều do các nơi tự động tự 

phát cúng dường, bố thí tịnh tài. Đương nhiên họ bố thí tài họ có công đức, công đức 

chân thật. Ở đây chúng ta tu ba loại bố thí, ba loại công đức họ đều có phần. Đức Phật 

dạy chúng ta như lý như pháp. Thứ mà đạo tràng chúng ta thiếu là giải môn và hành môn, 

có sự thiếu thốn này. Hy vọng phải tăng cường, tăng cường ở phương diện giải môn và 

hành môn. Chúng tôi đến đây, một ngày giảng kinh bốn tiếng, đây là giải môn. Mỗi ngày 

mọi người niệm Phật trong niệm Phật đường. Tam thời hệ niệm Phật sự, âm dương đều 

lợi  ích,  đây  thuộc  về  hành  môn.  Quan  trọng  nhất  trong  hành  môn,  ngày  xưa  là  những 

buổi thảo luận nhỏ, phương thức này đạo tạo pháp sư. Chúng tôi ở đây mười năm, đồng 

học  nào  ở  đây  trong mười  năm  này,  mỗi  ngày, không  cần  nhiều, nửa  tiếng,  một  tiếng. 

Mười năm không gián đoạn, họ trở thành đại pháp sư. Hiểu thông suốt, nhất định ta sẽ 

biết tu hành, vì sao vậy? Vì ta đã hiểu. Công phu tu hành không đắc lực là do hiểu biết 

nửa vời, không hiểu thật sự. Thật sự thấu triệt, làm gì có đạo lý không thực hành. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        302/16 

Trong  Học  Ký  nói:  “Bảy  năm  tiểu  thành,  chín  năm  đại  thành”.  Phật  giáo  cũng 

không ngoại lệ. Chư vị pháp sư giảng kinh xưa nay trong Phật giáo, gọi là nghĩa học sa 

môn. Trong Cao Tăng Truyện có mục này, tức là phân loại có loại này, đều học được từ 

những lần giảng lại. Khởi nhân ban đầu là ai? Là tôn giả A nan, kết tập kinh tạng không 

phải  là  giảng  lại  ư?  Đương  thời  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giảng  kinh  không  có  ghi 

chép, sau khi đức Phật diệt độ, tôn giả Ca Diếp chủ trì hoạt động này, tôn giả A nan đảm 

nhiệm  việc  tuyên  giảng  lại,  500  A  la  hán  làm  chứng.  Sau  khi  A  nan  giảng  xong,  mọi 

người đồng ý, không còn nghi vấn lập tức ghi chép lại, nhờ vậy mới trở thành kinh điển 

lưu truyền cho hậu thế. Cho nên giảng lại là khởi nguồn từ ngài A nan, mấy ngàn năm 

nay  không  hề  thay  đổi.  Đào  tạo  giảng  sư  như  thế  nào?  Chính  là  đạo  tạo  bằng  phương 

pháp này, không phải ở học viện nào, hay lớp học Phật nào, không phải. Pháp sư giảng 

kinh được thường xuyên giảng kinh, trong thính chúng có người phát tâm học giảng kinh, 

thì người này giảng lại, học thành tựu bằng cách như vậy. Phát tâm giảng kinh, pháp sư 

xuất gia cũng được, cư sĩ tại gia cũng được, không phân biệt nam nữ, không phân biệt 

người tại gia hay xuất gia, tất cả đều có thể học. 

Sáu mươi năm nay, chúng tôi giảng rất nhiều kinh luận, hiện nay có VCD, có CD. 

Trước đây có ghi âm, không có ghi hình, những tư liệu này đều có. Bởi vậy học viện 

Tịnh tông này, có thể sắp xếp khóa trình. Ngày xưa nhiều thứ như vậy, mọi người đều có 

thể  học,  đều  có  thể  giảng  lại.  Cơ  duyên  này  thù  thắng  biết  bao,  khó  được  biết  bao. 

Nhưng chúng ta hiện nay, không thấy đồng học nào giảng lại. 

Trong  chế  độ  của xã  hội  hiện nay, chúng  tôi không thể  miễn cưỡng  quý vị, miễn 

cưỡng quý vị đi kiện cáo. Nếu tôi trở ngại nhân quyền của quý vị, thì rất phiền phức. 

Chúng ta học Phật nhất định phải tuân thủ pháp lệnh quy chương của quốc gia, tuân thủ 

pháp  luật.  Chỉ  được  khuyên  mọi  người,  quý  vị  phải  tự  động  tự  phát,  tự  mình  học  tập. 

Hơn nữa phải thế nào? Có tâm chân thành cung kính. Khi giảng lại không được thêm ý 

của riêng mình, thêm ý mình vào không gọi là giảng lại. 

Đương thời tôn giả A nan đăng tòa giảng lại, hoàn toàn là từ kim khẩu Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni nói ra, ngài thêm vào chữ nào đều bị loại, vì sao vậy? Vì giảng lại là 

thành tựu tam học giới định tuệ cho chúng ta. Giữ quy củ là trì giới, không tăng không 

giảm là tu định, định thời gian lâu sẽ khai ngộ. Cho nên pháp sư giảng kinh gọi là đại 

khai viên giải, đó là khai ngộ. Ta học giảng lại bài của thầy, tự mình thêm vào một vài tư 

tưởng, như vậy là phá hoại tam học giới định tuệ. Thiệt thòi là chính mình, chứ không 

phải người khác. Trước đây thầy quản thúc ta nghiêm khắc, nghĩa là sao? Là thành tựu 

giới  định  tuệ  cho  ta,  học  sinh  cảm  ân  thầy  vô  tận.  Người  thời  nay  không  hiểu,  tự  cho 

rằng mình giảng còn hay hơn thầy. Đúng vậy, chắc chắn có ngày này, nhưng trong vòng 

mười năm tuyệt đối không có. Mười năm sau quý vị khai ngộ, chắc chắn có thể vượt qua 

thầy, màu xanh xuất phát từ màu lam mà đẹp hơn màu lam. Nếu không có nền tảng của 

tam học giới định tuệ, tuyệt đối không thể sánh bằng thầy. 

Đây là chúng ta đứng trên phương diện của thời cận đại, để xem tình hình tu học 

Phật pháp, bất luận tại gia hay xuất gia, đời này không như đời trước. Nguyên nhân gì 

vậy? Trèo cao té nặng, tự cho mình hơn người, đây là tự mình gây chướng ngại. Mười 

năm  đúng  ra  có  thành  tựu  lớn,  bảy  năm  tiểu  thành  là  được  tam  muội,  mười  năm  đại 

thành  là  khai  ngộ. Không  thể  giống  như  đại sư  Huệ  Năng, đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm 

kiến tánh, chắc chắn cũng được đại ngộ. Đại ngộ, ngày xưa thầy Lý nói với tôi, triệt ngộ 

là thông tất cả kinh điển, đại ngộ có thể thông một tông phái, các kinh điển tương đương 

như thế ta đều thông suốt. Khi thông suốt bộ kinh này, ít nhất những kinh luận thuộc 

Tịnh độ tông ta đều thông, chưa học đến cũng thông. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        303/16 

Khi  tôi  học  kinh  giáo  ở  Đài  Trung,  thầy  Lý  dạy  cho  tôi  điều  này.  Căn  tánh  của 

chúng ta, thiên bẩm của chúng ta không bằng cổ nhân. Đại triệt đại ngộ chúng ta không 

làm  được,  đại  triệt  đại  ngộ  là  gì?  Thông  giáo  lý,  nghĩa  là  tất  cả  các  kinh  đều  thông. 

Chúng ta không làm được, bất đắc dĩ mới cầu thứ hai, cầu thứ hai là sao? Là thông giáo 

nghĩa. Lý hoàn toàn thông rồi, giáo nghĩa là thông có giới hạn, một bộ phận. Tám tông 

phái đại thừa, ta thông suốt một tông, đây là giáo nghĩa. Phương pháp dạy học ngày xưa 

là dạy điều này, không phải nói học bộ kinh nào là chỉ biết bộ kinh đó, như vậy không có 

hiệu quả. Hiểu một bộ kinh, rất nhiều kinh khác ta đều hiểu, đây mới gọi là thiện giáo 

thiện học. Nhưng ở đây, điều kiện đầu tiên là học sinh phải chăm học, phải phát tâm, đầy 

đủ điều kiện của một học sinh, điều kiện làm học sinh, Sa Di Luật Nghi chính là điều 

kiện của một học sinh, Đệ Tử Quy là điều kiện của một học sinh, Cảm Ứng Thiên là tài 

liệu bổ sung quan trọng. Ta không làm được, như vậy thành tựu trong đời này rất có giới 

hạn, không thể không biết. Ta thật sự tu công, sau đó thật sự có đức. 

Thắng Man Bảo Quật Thượng nói: “Ác tận gọi là công, thiện mãn gọi là đức”. Đây 

là một cách nói khác, đoạn ác là công phu, tu thiện là tích đức. Tiêu chuẩn của thiện ác 

chính là giới luật, trong kinh này có, từ phẩm 32 đến phẩm 37 kinh này, nói tường tận về 

ngũ giới thập thiện. Hoàn toàn ứng dụng ngũ giới thập thiện trong cuộc sống hằng ngày, 

để ta biết khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, đâu là thiện, đâu là bất thiện. Sáu phẩm 

kinh này, là Kinh Vô Lượng Thọ nói về giới luật, 48 nguyện là kinh này nói về phát tâm 

bồ đề. Phải nhận thức rõ ràng về hai chữ công đức này. 

“Lại đức là được vậy”. Đức của công đức cùng một nghĩa với được của được mất. 

“Tu công đạt được, cho nên gọi là công đức”. Nếu không tu công, thì không có đức, tu 

công mới có đức. 

Lương Võ Đế bỏ tiền bỏ sức, xây dựng đạo tràng, tự viện tùng lâm, thuộc về bố thí 

ngoại tài. Bản thân không tự đi làm, vì thế bản thân ông không  tu công. Tu công là gì? 

Là đoạn ác tu thiện. Bản thân ông chưa đoạn ác, quý vị xem vẫn còn tâm danh lợi, thích 

người khác khen ngợi mình. Tổ sư Đạt Ma nói thật ông không thích, lập tức tiễn khách. 

Ông cũng không tiếp tục hỏi xem, thỉnh giáo tổ sư Đạt Ma xem công đức là gì, tổ sư 

nhất định giải thích cho ông. Con làm việc này không có công đức, vậy là gì? Là phước 

đức. Nếu Lương Võ Đế hỏi, phước của con lớn chăng? Tổ sư Đạt Ma nhất định khen 

ngợi nói rất lớn, ông tu được phước đức lớn, không phải công đức. Công đức là gì? Là 

đoạn ác tu thiện. Đoạn phiền não là công, chứng bồ đề là đức, phải hiểu điều này.Tu ba 

loại bố thí không chấp tướng, không cầu quả báo, đó chính là đức. Tôi làm việc tốt, là hy 

vọng mình có lợi ích. Đây là phước báo, đây là phước đức, không phải công đức. Công 

đức nhất định phải tương ưng với tánh đức. Nếu như vẫn có cầu, chính là vẫn còn tự tư 

tự lợi, vẫn còn danh văn lợi dưỡng, còn tồn tại ý niệm này. Quý vị làm việc tốt gì, cũng 

đều là nghiêng về phước đức, hoàn toàn không có công đức. Con người thật sự buông bỏ 

tự tư tự lợi, buông bỏ danh văn lợi dưỡng, buông bỏ tham ái của ngũ dục lục trần, đó là 

công đức chân thật. 

Vào năm 90, tôi ở Singapore, học viện Tịnh tông cách Viện Đảm Bồ rất gần, đi bộ 

khoảng ba phút là đến. Đó là nơi trước đây đại sư Hoằng Nhất từng ở, đạo tràng của hòa 

thượng  Quảng  Hiệp.  Hòa  thượng  với  tôi  rất  có  nhân  duyên,  khi  tôi  giảng  kinh  ở 

Singapore, sư thường đến nghe giảng. Sư kể cho tôi nghe về một vài câu chuyện về đại 

sư Hoằng Nhất, chúng tôi rất cảm động. Khi đại sư Hoằng Nhất còn trẻ không học Phật, 

tư cách rất ngạo mạn, cao ngạo. Đối với người rất nghiêm túc, không tha thứ người khác. 

Lúc du học ở Nhật bản, hẹn với bạn học tám giờ, đến thăm ngài. Người ta đến trễ ba bốn 

phút, ngài đứng trên sân thượng mắng cho họ một trận, đuổi đi. Hẹn tám giờ, phải đúng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        304/16 

tám giờ, sớm một phút không mở cửa, trễ một phút cũng không gặp, rất khắt khe. Sau 

khi học Phật, tuổi lớn, khi ở Singapore, sự nhu hòa, khiêm tốn, hoàn toàn không có phân 

biệt  chấp  trước,  đoạn  tận  phiền  não.  Ngài  là  khách  quý,  là  tân  khách,  pháp  sư  Quảng 

Hiệp sai hai đệ tử của mình chăm sóc sinh hoạt cho ngài, rất đơn giản. Có khi pháp sư 

Quảng Hiệp cùng ăn cơm với ngài, món ăn đó quá mặn, ngài nói thế nào, ngài nói mặn 

có vị của mặn. Món ăn đó lạt, lạt có vị của lạt. Sao cũng được, không chút chọn lựa, như 

vậy nghĩa là sao? Đây là tu công có đức. Ngài buông bỏ tất cả phân biệt chấp trước thời 

trẻ, đối với bản thân, đối với người khác, sự yêu cầu khắc khổ đó không còn. Hoàn toàn 

thay đổi thành một con người khác, khiến người khác nhìn thấy ngài sanh lòng tôn kính, 

thích  tiếp  cận.  Thật  sự  làm  được  hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức.  Pháp  sư 

Quảng Hiệp nói với tôi, ngài từng ở Singapore một thời gian, cuộc sống hằng ngày rất 

đơn giản. Việc gì tự mình làm được đều làm hết, không phiền người khác. Chúng ta biết, 

sức khỏe đại sư Hoằng Nhất không tốt, người vừa ốm lại nhiều bệnh. Lúc trẻ chưa xuất 

gia rất khó hầu hạ, sau khi học Phật đã thay đổi. Đây tức là ác tận gọi là công, tu công. 

“Thiện mãn gọi là đức”. Thông qua đại sư Hoằng Nhất, chúng ta thấy ngài tu công tích 

đức. 

Bên dưới nói tiếp: “Hai thuyết ở trên”, chúng ta xem hai cách nói ở trên. “Tức lợi 

sanh và trừ ác gọi là công”, đối với chính mình đoạn ác gọi là công, đối với người khác 

là làm sao lợi ích mọi người. Trong lợi ích quan trọng nhất là giúp người phá mê khai 

ngộ. Chư Phật Bồ Tát ứng hóa tại thế gian, họ làm những gì? Họ chuyên làm những việc 

này. Ngôn hành thân giáo, từng giờ từng phút đều giúp chúng sanh giác ngộ, vì sao vậy? 

Vì tất cả khổ nạn đều sanh ra từ mê hoặc. Gốc rễ của luân hồi lục đạo là mê, ngày nay 

chúng ta tạo ra tất cả gốc rễ của ác nghiệp, cũng là mê hoặc. Không mê sao có thể tạo tội 

nghiệp, chỉ có mê họ mới tạo tội nghiệp. Người giác ngộ, ngôn hành của họ, ý niệm của 

họ, nhất  định  tương  ưng  với  tánh  đức,  vì  sao  vậy?  Niệm  niệm  không  quên  đoạn  ác  tu 

thiện, nâng cao linh tánh của mình. Đối với Tịnh độ mà nói, nâng cao phẩm vị vãng sanh 

của mình, nhất định như vậy, đó chính là công đức. Người mê thất tự tánh mới tự tư tự 

lợi, mới đam mê danh văn lợi dưỡng, tham luyến tài sắc danh thực thùy, đây là ngũ dục 

lục trần. Tạo tội nghiệp, họ không biết! Nhưng nhân quả không tha người, ta phải vào 

trong tam đồ để thọ báo. Nếu hại người phải đền mạng, nợ tiền phải trả tiền, quý vị dám 

làm việc hại người chăng? Bởi vậy hại người quả thật là hại mình, người khác có bị hại 

chăng? Không có. Ta giết người đó, ta có thật sự giết họ chăng? Không có, ta chỉ giết 

thân thể của họ, linh tánh bất diệt, linh hồn bất diệt. Họ không chết, họ vĩnh viễn sống ở 

đó. 

Quý vị xem đây là vấn đề của hơn hai ngàn năm trước, 2100 năm trước, đại đế Tát 

Khải La Mã, phái một binh đoàn đến xâm lược Trung quốc, hơn mười vạn người. Tổng 

chỉ huy quân đoàn, là con trai thứ ba của ông, tam vương tử. Cánh quân này đến Trung 

quốc đều chết hết, chết tại đất Cam Túc. 2100 năm rồi mà cho đến ngày nay, những linh 

hồn này vẫn nhập vào người khác, rất linh hoạt. Khi nhập vào người khác, họ đem câu 

chuyện năm đó, nói cho chúng ta nghe. 

Hiện nay cư sĩ Tề Tố Bình, xây cho họ một ngôi miếu tai Cam Túc. Họ đến tìm tôi, 

là thật không phải giả. Điều này không phải là người đồng bóng có thể biểu diễn được. 

Thật sự có người nhập thật, từng nói chuyện với tôi, đây là tam vương tử, còn có quân sư 

của ông ta, đại đế Khải Tát cũng có nói chuyện với tôi, ông ta cũng chết tại Trung quốc. 

Tháng 6 năm ngoái đúng lúc tôi đi phỏng vấn tại Vatican La Mã, đặc biệt chú ý, lưu 

ý đến câu chuyện của Khải Tát, tôi đều đi xem. Khải Tát bị giết, người bị giết đó là thế 

thân của ông, không phải thật, là người hầu cận ông. Lúc đó mang y phục của ông, đi ra 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        305/16 

ngoài và bị giết, còn ông chạy thoát. Ông ta cùng hoàng hậu, và một cô con gái, công 

chúa thứ tư, cũng trốn đến Trung quốc. Khải Tát đến Trung quốc sống thêm 11 năm, sau 

đó chết tại Trung quốc. Nơi ông bị thích sát, nơi đó vẫn còn giữ lại, còn tồn tại. 

Sau khi câu chuyện này xuất hiện, lịch sử phải viết lại, là thật không phải giả. Bởi 

vậy họ không chết, không chết vấn đề này rất nghiêm trọng, họ đến đòi nợ quý vị. Nếu 

giết họ, họ đến đòi mạng, vấn đề này rất phức tạp. Hiện nay các nơi trên thế giới, đều có 

những sự việc tương tự này, nhập xác. Nhập xác rất nhiều, ngày càng nhiều. 

Ở nước ngoài những năm gần đây, bác sĩ tâm lý áp dụng thuật thôi miên. Trong lúc 

thôi miên cũng phát hiện được, oan oan tương báo, đúng là không bao giờ dứt. Sao có 

thể khởi tâm hại người, sao có thể gạt người, sao có thể đoạt danh lợi của người. Đây là 

sai lầm lớn! Đại cấm kỵ. 

Thọ mạng con người ở thế gian này rất ngắn ngủi, chưa đến 30 tuổi đã chết, không 

biết có bao nhiêu người. Cổ nhân nói rất hay: “nhân sanh thất thập cổ lai hy”, từ xưa đến 

nay, có  thể  sống  hơn  70  tuổi  không  nhiều. Ngày  nay  mọi  người  cho  rằng  y  thuật  phát 

triển, thọ mạng con người sẽ kéo dài. Quý vị thử quan sát tường tận xem, y thuật phát 

triển, thọ mạng con người rút ngắn, quý vị có tin không? Bị bệnh vào bệnh viện, không 

đáng chết, không vào bệnh viện không chết, vào bệnh viện lại chết. Ai nói với tôi điều 

này? Bác sĩ nói cho tôi biết, bác sĩ trong bệnh viện nói với tôi, chữa bệnh làm họ chết. 

Toàn thế giới này đều rất hỗn loạn, căn nguyên động loạn là mê thất tự tánh, đánh 

mất truyền thống giáo dục, truyền thông giáo dục rất quí báu! Kết tinh trí tuệ mấy vạn 

năm của tổ tông, kết tinh của kinh nghiệm, lưu lại phương pháp tốt đẹp, những phương 

pháp này là chân lý, vượt thời gian, vượt không gian, bất luận áp dụng vào đâu đều có 

hiệu quả, đều mang lại lợi ích. Nếu ta đào thải nó, nếu nói điều này lạc hậu, không theo 

kịp thời đại. Tội lỗi này, quý vị đáng phải gánh chịu. Điều hay lẽ phải không cần, muốn 

phát minh cái mới, phát minh cái mới đều tốt ư? So với cái cũ có hơn được chăng? Thứ 

có thể vượt qua rất có hạn, thứ không hơn được quá nhiều. 

Ở đây nói về lợi sanh, thế nào là lợi ích chân thật? Đây là lợi ích chúng sanh, như 

thế nào là lợi ích giả? Trừ ác, thế nào là ác thật? Thế nào là ác giả? Nếu không hiểu rõ 

ràng, nhất định rất dễ điên đảo, ta đem bỏ điều tốt, lưu lại điều xấu, vì sao vậy? Vì không 

nhận thức được. Những trường hợp này trong xã hội hiện nay rất nhiều, không nhận thức 

được giá trị của nó! 

Ngay trước mắt chúng ta, chính tôi cũng từng gặp khổ nạn này, cũng may là gì? 

Tam  bảo  gia  trì,  ngày  ngày  giảng  kinh,  nếu  không  thân  thể  này  từ  lâu  đã  không  còn. 

Thân thể vốn không tốt, nhiều bệnh tật, dinh dưỡng cần thiết bản thân không biết. Bao 

nhiêu năm lại đây, rất nhiều đồng học tặng thuốc bổ cho tôi, không dám dùng, tất cả đều 

đem  tặng  người  khác.  Tôi  thường  nói,  đừng  tặng  gì  cho  tôi  cả,  tôi  vốn  không  dùng 

những thứ đó. 

Bây giờ bác sĩ chẩn đoán cho tôi, đó là nhu cầu bức thiết của tôi, không biết. Ở lâu 

năm tại hải đảo, ở gần bờ biển, thể chất là tánh mát, tánh hàn, thấp hàn, vì thế bệnh tật 

đều từ đây sanh ra. Cần điều gì? Cần bổ sung nhiệt năng. Quý vị thấy, trước đây không 

dám ăn đậu phộng, thích đậu phộng cũng không dám ăn, ăn vài hạt là miệng mọc mụn. 

Không dám ăn ớt, bất kỳ món ăn nào thuộc về nướng, chiên đều không dám đụng đến. 

Bây giờ bác sĩ nói với tôi, những món này đều là thứ tôi cần bổ sung năng lượng nhiệt, 

như vậy mới có sức khỏe. Trước đây không dám dùng nhân sâm, tất cả đều đem tặng 

người  khác,  bây  giờ  bác  sĩ  nói  phải  dùng  nhiều  mới  được.  Thông  qua  những  phương 

pháp trị liệu đơn giản, hiện nay ăn thử, không sao. Trước đây không dám ăn ớt, bây giờ 

ăn ớt vào mỗi bữa cơm đều ăn, phải ăn gừng tươi thật nhiều. Còn nói với tôi, những thứ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        306/16 

như hồng sâm, sâm cao ly, tánh nhiệt, đều phải ăn nhiều. Ăn thử một hai tháng, hình như 

có chút hiệu quả. Điều này nghĩa là sao? Không biết giá trị của nó, cần thiết cho thân thể 

lại cho rằng không cần thiết, vứt bỏ. Không cần thiết, tánh hàn, lại cố sức mà ăn. Rau 

xanh, trái cây đều thuộc tính thấp hàn, thân thể cũng thuộc tính thấp hàn, ăn nhiều những 

thứ  này  cho  nên  thân  thể  và  tinh  thần  ngày  càng  tệ.  Nói  cho  tôi  biết,  không  được  ăn 

những thứ này. Trái cây cũng phải chọn loại thuộc tính nhiệt, không được ăn loại thuộc 

tính mát. Quý vị xem, ngộ nhận suốt bao nhiêu năm, người ta nói với tôi quả nhiên rất có 

lý. Chúng ta tin, áp dụng, thay đổi phương thức ẩm thực, nhờ vậy mà được mạnh khỏe. 

Đây là đưa ra một ví dụ, ví dụ rất nhiều, nói không hết, không học sao biết được? Không 

học đều không biết, làm sai hoàn toàn lại tưởng mình làm đúng, mình chính xác. 

Hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



 



 

Tập 267 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 06.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 323, hàng thứ sáu từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ chữ“bảo 

giả”. 

“Bảo là chữ bảo ở cuối đoạn này, sâu sắc dễ thấy, thành này là nét bút vẽ rồng điểm 

mắt”. Hai câu sau đoạn kinh văn này. “Vì chúng khai pháp tạng, rộng thí công đức bảo”. 

Niệm Lão dạy chúng ta, phải đặc biệt chú ý chữ “bảo” này. 

Bên dưới ông nói: “Khai pháp tạng, sự khai hiển đó chính là bảo này”, khai pháp 

tạng là khai bảo này, những gì hiển thị ra cũng chính là chữ bảo này. “Chữ bảo này lại có 

ba nghĩa”, là ý nghĩa bao hàm của chữ này. 

Thứ  nhất  là  “mỹ  xưng”,  tức  là  khen  ngợi.  “Như  tôn  kính  Phật  mà  xưng  là  Bảo 

Vương Như Lai”, Bảo Vương là khen ngợi, tán thán đối với Như Lai. “Khen ngợi niệm 

Phật tam muội gọi là Bảo Vương Tam Muội”. Chữ bảo này toàn là ý nghĩa khen ngợi. 

“tôn kính ấn khế  của Phật Bồ Tát gọi là bảo ấn”. Ân khế tức Phật Bồ Tát ấn chứng cho 

chúng ta, chứng minh cho chúng ta. Chúng ta không nghĩ sai, không thấy sai, không nói 

sai, không làm sai. Phật Bồ Tát ấn chứng cho chúng ta gọi là bảo ấn. Đây đều là ý nghĩa 

thứ nhất, nghĩa là khen ngợi. 

Thứ hai, “bảo dịch sang tiếng Phạn gọi là ma ni”. Tiếng Phạn là ma ni, dịch sang 

tiếng Trung nghĩa là bảo. Cho nên trong kinh điển, chúng ta nhìn thấy ma ni bảo, ma ni 

bảo châu, thấy những từ này, phiên dịch này là Phạn Hoa hợp dịch. Ma ni là tiếng Phạn, 

Bảo là tiếng Trung, ý nghĩa tương đồng. Cho nên đặt chữ bảo sau chữ ma ni, gọi là ma ni 

bảo. 

Nhân Vương Kinh Lương Bôn Sớ nói: “tiếng Phạn gọi là ma ni, ở đây dịch là bảo. 

Hội ý dịch rằng, như ý bảo châu, tùy ý sở cầu đều được viên mãn”. Nếu ta được như ý 

bảo châu, tất cả sở cầu đều được mãn nguyện. Thế gian có như ý bảo châu chăng? Chưa 

chắc có. Trong Phật pháp gọi là như ý bảo châu, đều là hình dung diệu pháp. Nếu đạt 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        307/16 

được diệu pháp, giống như đạt được ma ni bảo châu vậy. Đặc biệt là pháp đại thừa, thật 

sự đạt được, đích thực_một người tu học được tam muội, khai ngộ là đạt được ma ni bảo 

châu. Khai ngộ là gì? Là khai phát trí tuệ đức tướng Như Lai vốn có trong tự tánh. Như 

Lai là tự tánh, trí tuệ đức năng tướng hảo trong tự tánh, là thật, điều này không phải giả, 

mà còn là vô tận. Thành ngữ có câu: “lấy không hết, dùng không tận”, đây là bảo thật. 

Dùng ma ni bảo châu để hình dung nó, ví dụ cho nó. 

Bảo này chỉ có chư Phật Như Lai biết, cho nên họ có thể đem tinh lực một đời, thời 

gian một đời siêng năng học tập. Y theo con đường của chư vị thánh hiền, con đường mà 

tất  cả  Bồ  Tát  thành  Phật,  là  giới  định  tuệ.  Do  giới  sanh  định,  nhân  định  phát  tuệ,  bảo 

tạng ma ni liền xuất hiện. Đây là mục đích tu học thật sự trong nhà Phật. 

Khai trí tuệ cũng có ba phẩm thượng trung hạ. Thượng phẩm đại triệt đại ngộ, minh 

tâm kiến tánh, thành Phật, đây là thượng phẩm. Trung phẩm là Bồ Tát, cũng có thể nói là 

đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, chưa đoạn tận tập khí. Tiếp đến, được định, cũng 

khai ngộ, chứng quả A la hán, vượt thoát luân hồi lục đạo, chưa ra khỏi tứ thánh pháp 

giới. Đây là nói trên phương diện quả đức tu học Phật pháp, có ba bậc thượng trung hạ, 

đều có thể gọi là ma ni bảo. 

Bên dưới trích dẫn trong Kinh Niết Bàn, cửu là quyển thứ chín nói: “Ma ni châu, 

đặt vào trong nước đục, nước lập tức trong xanh”. Trong Di Đà Sớ Sao, đại sư Liên Trì 

nói: “Minh châu đặt vào trong nước đục, nước đục không thể không trong xanh. Phật 

hiệu đặt vào loạn tâm, loạn tâm không thể không có Phật”. Đây là dùng ma ni châu ví 

với Phật hiệu. Tâm phàm phu rất loạn, có nhiễm ô, dơ bẩn. Niệm Phật giống như thanh 

thủy  châu  vậy,  khiến  tâm  nhiễm  ô  tạp  loạn  khôi  phục  sự  thanh  tịnh.  Chân  tâm  vốn  là 

thanh tịnh, vốn là bình đẳng, vốn là giác mà không mê, vì sao bây giờ lại trở thành thế 

này? Chỉ một câu Đức Thế Tôn nói rõ được vấn đề này, vì vọng tưởng chấp trước mà 

không có chứng đắc. Nói vọng tưởng, chấp trước, trong đó còn lược bớt một thứ phân 

biệt. Vì vọng tưởng phân biệt chấp trước mà không thể chứng đắc. Thật ra, chân tâm làm 

gì có ô nhiễm, đâu có đạo lý này? Trong chân tâm sao có thể có xen tạp? Có xen tạp, có 

nhiễm ô không thể gọi là chân. Chân tâm vĩnh viễn là chân, mặc dù đọa lạc vào trong địa 

ngục A tỳ, nó cũng không bị nhiễm ô. Vậy Đức Phật nói lời này nghĩa là gì? Chúng ta 

phải  biết  nghe,  phải  hiểu.  Nguyện  hiểu  nghĩa  chân  thật  của  Như  Lai,  phải  hiểu  ý  ngài 

muốn nói. Phải biết, vọng tưởng phân biệt chấp trước là vọng tâm, không phải chân tâm. 

Trong giáo lý đại thừa gọi là A lại da, A lại da còn gọi là ý nhiễm ô. Vọng tâm, không 

phải  chân  tâm,  nhưng  chúng  ta  mê,  mê  trong  vọng  tâm.  Chân  tâm  thì  sao?  Quên  mất 

chân tâm, thời gian lâu ngày cảm thấy xa lạ. Đức Phật nói về chân tâm, chúng ta nghe 


thấy rất ngạc nhiên, thế nào gọi là chân tâm? Chân tâm ở đâu? Vọng tâm có sanh có diệt, 

chân  tâm  không sanh  không  diệt, khác  nhau!  Chúng  ta  buông bỏ vọng  tâm, khôi phục 

bản lai diện mục, dùng chân tâm, không dùng vọng tâm, tức là thành Phật, thành Bồ Tát. 

Bồ Tát này không phải Bồ Tát bình thường, mà là A Duy Việt Trí Bồ Tát. 

A Duy Việt Trí Bồ Tát, trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là pháp thân đại sĩ. Không phải 

Bồ  Tát  trong  thập  pháp  giới,  là  Bồ  Tát  trong  cõi  thật  báo  Như  Lai.  Vấn  đề  được  giải 

quyết, ta thật sự chứng được như ý bảo châu, đã đạt được. Ta được đại tự tại, ta đạt được 

sự giải thoát chân thật, đại tự tại. 

Trong cảnh giới này không có vọng tâm, không có vọng tâm nghĩa là nói không có 

khởi  tâm  động  niệm,  không  có  phân  biệt  chấp  trước.  Nó  khởi  tác  dụng,  vạn  đức  vạn 

năng, vô lượng trí tuệ, vô lượng tướng hảo. Dùng đức năng tướng hảo này, giáo hóa tất 

cả chúng sanh khổ nạn khắp biến pháp giới hư không giới. Chúng sanh khổ nạn chính là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        308/16 

mê mà không giác, giác rất khó! Không chịu buông bỏ phân biệt chấp trước, như vậy tức 

là không giác. Đây là thật, không phải giả. 

Trước đây đại sư Chương Gia từng nói với tôi không chỉ một lần, Phật giáo khó 

hiểu dễ hành, hiểu tức là giác ngộ. Trong Phật pháp thật sự giác ngộ rất khó. Hành dễ. 

Khi giác  ngộ, phàm  phu thành  Phật chỉ trong  một  niệm, quý vị  xem  dễ  dàng biết bao. 

Nhất niệm giác mà không mê tức thành Phật, nhất niệm giác, niệm niệm giác, viên thành 

Phật đạo. 

Vì sao phải chấp trước? Vì sao cứ chấp chặt cái tôi không chịu buông bỏ? Trong 

Phật pháp không có cái tôi, đến quỷ thần đều biết. Còn chúng sanh kiên cố chấp trước 

thân này là tôi, chết cũng không chịu buông, quý vị xem đáng thương biết bao. Nếu có 

thật, quý vị chấp trước là đúng, không sai, đằng này nó không phải thật, nó là giả. 

Tịnh tông thật vi diệu, quá tuyệt diệu. Tịnh tông dạy chúng ta chấp chặt A Di Đà 

Phật, khẳng định Phật A Di Đà chính là tôi, tôi chính là Phật A Di Đà. Sự chấp trước này 

quá tuyệt, chấp trước này có thể đến thế giới Cực Lạc. Đến thế giới Cực Lạc, gặp Phật A 

Di  Đà  liền hoát  nhiên đại  ngộ,  đoạn tận tất  cả  vọng  tưởng phân biệt chấp trước. Như 

tông môn nói: hít thở cùng một lỗ mũi với Phật A Di Đà. 

Chúng ta làm sao đối trị tâm tán loạn, đối trị tâm nhiễm ô của chúng ta? Niệm Phật. 

Nên biết rằng, ngày  nay xã hội khắp địa cầu đều rất hỗn loạn, do loạn tâm chiêu cảm. 

Trên địa cầu thiên tai dồn dập, là tâm nhiễm ô chiêu cảm. Tự tư tự lợi là nhiễm ô, tham 

sân si mạn nghi là nhiễm ô. Thiên tai trên địa cầu do nhiễm ô chiêu cảm, hổn loạn trong 

xã hội do vọng tưởng tạp niệm của chúng ta quá nhiều. Đúng như cổ nhân nói: “Thần 

không giữ nhà”. Họ không có nhà thì giữ như thế nào? Vì sao tạo thành như vậy? Vì vứt 

bỏ giáo dục. Cổ nhân dạy chúng ta, con người do dạy mà nên, người tốt do dạy mà được, 

người thiện cũng dạy mà ra, thánh hiền cũng dạy mà ra, Phật Bồ Tát cũng là dạy mà ra. 

Chúng ta thử nghĩ xem, người thời nay tiếp thu nền giáo dục gì, thì sẽ hiểu được thôi. 

Người bây giờ tiếp thu giáo dục, trẻ con từ khi sanh ra đã nằm bên cạnh ti vi, mở mắt ra 

chúng liền nhìn thấy, chúng đang học, A lại da thức của chúng ghi lại ấn tượng này. Khi 

lớn lên đi học, lớp một tiểu học chúng bắt đầu dùng vi tính, chúng xem tin tức trên vi 

tính. Vi tính dạy chúng những gì? Ti vi dạy chúng những gì? Hoàn toàn tương phản với 

đạo đức luân lý, giáo dục thánh hiền! Giáo dục này, dạy chúng thành người như thế nào? 

Chính là xã hội ngày nay, là địa cầu ngày nay, những người này gây sự hỗn loạn cho xã 

hội, dẫn đến địa cầu thiên tai thảm họa. Truy cứu nguồn gốc là do nền giáo dục gây nên. 

Dạy như thế nào, kết quả sau đó đã xuất hiện rồi. 

Nếu dạy là giáo dục thánh hiền, tương ưng với tánh đức, thế gian này bình an, hòa 

thuận. Giữa người với người tương thân tương ái, hợp tác lẫn nhau, thái bình thạnh thế! 

Trên địa cầu không hề xảy ra bất kỳ thiên tai nào, mưa thuận gió hòa, sông núi vững 

vàng. Đó là tâm thiện, hành thiện chiêu cảm. 

Xã hội ngày nay, từ gia đình, giáo dục gia đình, giáo dục học đường, giáo dục xã 

hội. Hiện nay như thế nào? Phải thêm vào giáo dục Tôn giáo. Đều là mặt phụ, không có 

chính  diện,  có  thể  không  xảy  ra  thiên  tai  chăng?  Có  thể  may  mắn  thoát  khỏi  thiên  tai 

chăng?  Thiên  tai,  biết  khi  nào  có.  Người  trên  toàn  thế  giới  đều  cầu  nguyện,  hóa  giải 

được thiên tai. Thiên tai hóa giải khiến mọi người đặt nghi vấn, cho rằng như thế nào? 

Việc cầu nguyện này là mê tín, căn bản không có thiên tai. Sự phủ nhận này lại trở về 

chuyện mình mình làm, có thể còn trở thành nghiêm trọng hơn, tạo ác nghiệp càng nặng, 

hậu quả là thiên tai thảm họa càng nặng. Cầu nguyện hóa giải thiên tai, chúng ta không 

phải không tán thành. Biết nó có hiệu quả, nhưng cũng có tác dụng phụ, tác dụng phụ rất 

đáng sợ. Giống như trị bệnh vậy, nhìn bên ngoài giống như lành bệnh, nhưng chưa trừ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        309/16 

sạch gốc bệnh. Kéo dài thêm vài năm càng nghiêm trọng hơn, cuối cùng hết cách trị liệu. 

Đạo lý này mọi người rất dễ hiểu, cho nên trị bệnh phải trị tận gốc. Cầu nguyện không 

thể trừ tận gốc, từ tận gốc là sao? Trừ tận gốc nghĩa là phải dùng giáo dục thánh hiền, 

nền giáo dục tương ưng với tánh đức. Đây là trị gốc, là nhổ tận gốc. 

Trong Phật pháp nói rất đơn giản, bảo châu tức là câu Phật hiệu, con người có tin 

chăng?  Câu  Phật  hiệu  này  người  người  đều  biết  niệm,  mấy  người  niệm  có  kết  quả? 

Trong ngàn vạn người chỉ có một, tín tâm không sanh khởi! Người nào niệm, người đó 

thật sự giải quyết được vấn đề, mọi người mới tin. 

Con người thời nay niệm Phật không có cảm ứng, tức ở đây Niệm Lão tận tâm tận 

lực chỉ ra ý nghĩa chữ bảo này cho chúng ta thấy. Chữ bảo này “sâu sắc dễ thấy, thành 

này là nét bút vẽ rồng điểm mắt”. Nhắc nhở chúng ta, chúng ta có hiểu chăng? Nói cho 

chư vị biết, thấu triệt bộ Kinh Vô Lượng Thọ, ta mới nhận thức được chữ bảo này. Chưa 

thấu triệt Kinh Vô Lượng Thọ, chữ này ta biết, biết đọc, cũng biết giảng giải, nhưng vĩnh 

viễn không hiểu được nghĩa chân thật của nó. 

Ai hiểu được? Người chí thành cung kính hiểu. Tâm chí thành cung kính, niệm một 

câu Phật hiệu, tương ưng với Phật A Di Đà. Chư vị cổ đức nói, một niệm tương ưng một 

niệm Phật, niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật, đó là chân thành cung kính. Ngày nay 

chúng ta niệm Phật hiệu, mặc dù một ngày niệm mười vạn câu, nhưng không tương ưng, 

Vì sao vậy? Vì tâm không chân, không thành, không kính. Đặt rất nhiều dấu chấm hỏi 

đối với câu Phật hiệu này, đó chính là nghi. Có rất nhiều vọng tưởng, tạp niệm xen vào, 

đó là không thành, không kính, vì thế không sanh cảm ứng. Người ta niệm một ngày, có 

thể cảm ứng được Phật A Di Đà đến. Chúng ta niệm mấy mươi năm, đến cái bóng của 

Phật A Di Đà cũng không có, càng niệm càng hoài nghi. Sau cùng cho rằng, có thể đây 

là giả, không phải thật, không cần nữa, từ bỏ, tiếp tục trôi lăn trong luân hồi. Khởi hoài 

nghi nghiêm trọng đối với pháp bảo đại thừa, từ bỏ nó không cần nữa, đây là tội gì? Tội 

địa ngục A tỳ. Đều do ta tự tạo, đừng trách người khác. Rất linh! Do ta không có tâm 

chân thành cung kính. 

Đức Phật dạy chúng ta, do giới sanh định, nhân định phát tuệ, niệm Phật là khai trí 

tuệ người niệm. Trước khi niệm Phật, không có nền tảng của giới, không có căn bản của 

tuệ, cho nên niệm không có hiệu quả. Do đây có thể biết, tu học định tuệ không phải là 

mục  đích, mà  là  một  phương  tiện. Mục đích của  phương tiện này  là  gì?  Mục đích của 

phương tiện này là khôi phục tâm chân thành cung kính của chính mình. Tìm lại nó. Sau 

đó học pháp môn sẽ rất nhanh chóng, hiệu quả còn vượt ngoài sức tưởng tượng. Đây là 

“dùng bảo châu ví với Phật hiệu”. 

Chúng ta xem tiếp đoạn thứ ba. Thứ ba. Đại Trí Độ Luận tứ thập thất nói:  “trong 

các loại bảo, pháp bảo là thật bảo, đời nay đời sau cho đến niết bàn đều được lợi ích”. 

Câu này trong Đại Trí Độ Luận nói rất hay, tất cả pháp trong thế xuất thế gian, pháp bảo 

này là chỉ cho Phật pháp, là chỉ cho đại thừa. Tất cả pháp trong thế xuất thế gian, pháp 

bảo của Phật pháp đại thừa là chân thật. 

Vì sao nói nó chân thật? Đời này ta được lợi ích, đời sau kiếp sau cũng được lợi ích, 

thậm chí ta tu hành tương lai chứng được đại bát niết bàn, vẫn được lợi ích của nó, đây 

gọi là chân thật. Lợi ích ta đạt được là vĩnh hằng. Kim ngân tài bảo thế gian có thể lợi 

ích đời này của chúng ta, không thể lợi ích đời sau. Sau khi thân thể này chết đi, không 

mang theo được một thứ gì. Không mang theo được cần phải buông bỏ, cần gì phải truy 

cầu gian khổ đến thế! 

Trong kinh điển Phật Bồ Tát thường dạy chúng ta, người thông minh cần truy cầu 

thứ có thể mang theo được. Không mang theo được nên buông bỏ, buông bỏ tất cả, vậy 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        310/16 

là đúng. Công đức mang theo được, phước đức cũng có thể mang theo. Phước đức, đời 

sau bất luận ở đường nào đều có thể hưởng thụ, phước đức. Công đức giúp ta vượt thoát 

luân hồi lục đạo, ra khỏi mười pháp giới. Công đức giúp ta vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Người niệm Phật không được quên lời khai thị của Bồ Tát Đại Thế Chí: “Đô nhiếp 

lục căn, tịnh niệm tương tục”, đây là bảo trong các loại bảo! 

Trong chú giải, bên dưới nói: “Những pháp nói ra là pháp bảo chân thật, pháp này 

chí diệu vô thượng, cho nên ví là bảo. Pháp này có thể viên mãn các nguyện, cho nên ví 

là như ý bảo. Nếu chỉ rõ bảo này, chính là pháp trì danh”. Câu này chỉ ra rõ ràng minh 

bạch pháp bảo chính là niệm Phật. 

Chúng ta phải nhớ, hiện nay địa cầu thiên tai dồn dập. Mấy ngày nay chúng ta thấy, 

gió bão thuộc khu vực duyên hải. Lũ lụt, động đất, sóng thần, thêm vào độc bệnh, gọi là 

ôn dịch. Nếu chúng ta gặp, phải như thế nào? Thứ nhất tâm phải định, không sợ không 

hãi,  tâm  sẽ  định,  phải  sanh  khởi  tín  tâm.  Câu  Phật  hiệu  này  có  thể  giúp  chúng  ta  giải 

quyết vấn đề, có thể giúp chúng ta hóa giải thiên tai. Nếu thọ mạng hết, vậy thì di dân 

đến thế giới Cực Lạc, tốt thôi! Đến thế giới Cực Lạc làm Phật. Nếu như thọ mạng chưa 

đến, chưa đến thì chưa đáng chết. Trong kiếp nạn có thể giữ được thân thể này, phải tiếp 

tục niệm Phật, làm tấm gương tốt cho những chúng sanh không biết niệm Phật, khuyên 

họ niệm Phật. Nếu còn có thời gian, phải đem pháp môn này giảng giải tường tận giới 

thiệu cho mọi người. Đây chính là sứ mạng và nhiệm vụ ta còn lưu lại trong kiếp nạn, 

chúng ta có duyên với chúng sanh  ở thế gian này, còn một số chúng sanh nhờ đây  mà 

được độ. Bây giờ chúng ta bình an vượt qua kiếp nạn này, lưu lại thế gian này không 

phải tham đồ hưởng thụ thế gian, sự hưởng thụ ở thế gian này thua xa thế giới Cực Lạc. 

Đến thế giới Cực Lạc cũng không phải tham đồ hưởng thụ thế giới Cực Lạc, mà là đến 

đó  để  tiếp  thu  giáo  huấn  của  Phật  A  Di  Đà.  Nghe  nói  thế  giới  Cực  Lạc  tốt,  tham  đồ 

hưởng thụ ở đó, nếu có tâm này thì không thể vãng sanh. Phải đoạn tận tham sân si mạn 

nghi. 

Ở trước chúng ta đã học, hàng thượng thiện nhơn mới có thể vãng sanh. Trong Phật 

pháp thường gọi là thượng phẩm thập thiện, đây là hàng thượng thiện nhơn. Ngày nay 

chúng ta đến hạ phẩm thập thiện đều có vấn đề, cách thượng phẩm thập thiện một đoạn 

quá xa. Chúng ta cần phải kéo nó gần lại, ngay đây tại lúc này, phải dũng mãnh tinh tấn. 

Kéo lại bằng cách nào? Những năm lại đây, ngày ngày chúng tôi khuyên mọi người học 

tập Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp, Sa Di Luật Nghi. Siêng năng học 

tập bốn mục này, kéo gần được khoảng cách. Ta có thể trong thời gian ngắn, đạt được 

thượng phẩm thập thiện, đủ điều kiện vãng sanh thế giới Cực Lạc. Hàng thượng thiện 

niệm Phật, họ có thể không khởi cảm ứng với Phật chăng? Chắc chắn có! Có bốn nền 

tảng này, thêm Kinh Vô Lượng Thọ nữa là đủ. Nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu. 

Ta sẽ niệm đến sự nhất tâm bất loạn, niệm đến lý nhất tâm bất loạn. Sự nhất tâm bất loạn 

là đại ngộ, lý nhất tâm bất loạn là đại triệt đại ngộ, vì sao không đi con đường này? 

“Chí diệu vô thượng”, đây đều là khen ngợi trì danh niệm Phật, chí diệu vô thượng. 

“Pháp này có thể viên mãn các nguyện”. Nguyện này tức là 48 nguyện của Phật A Di Đà. 

Dùng  phương  pháp  gì  khiến  mình  viên  mãn  nguyện?  Phật  A  Di  Đà  phát  48  nguyện, 

mình  cũng  phát 48 nguyện.  48  nguyện  của  Phật  Di  Đà  năm  kiếp  viên  mãn,  ngày  nay 

chúng ta dùng phương pháp gì, trong thời gian ngắn có thể viên mãn 48 nguyện? Niệm 

Phật.  Niệm  Phật  được  Phật  lực  gia  trì,  mới  có  thể  viên  mãn,  cho  nên  pháp  môn  niệm 

Phật được ví như bảo như ý. 

Chúng ta xem tiếp. “Tâm ấn niệm Phật này, kiên cố bất hoại, có như kim cang, cho 

nên gọi là bảo”. Tâm ấn niệm Phật, ấn là gì? Là ấn chứng của Phật A Di Đà. Phật A Di 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        311/16 

Đà dạy chúng ta niệm Phật, chúng ta thực hành, cho nên “một niệm tương ưng một niệm 

Phật”, tương ưng tức là tâm ấn. Tâm ta và Phật A Di Đà là một tâm, tâm này kiên cố bất 

hoại. Vì sao vậy? Vì nó là tự tánh. Phật A Di Đà là đức hiệu của tự tánh, tự tánh không 

sanh không diệt, câu danh hiệu này cũng là không sanh không diệt. “Như kim cang, cho 

nên gọi là bảo”. 

“Như Phẩm  Quán Phật Mật Hạnh trong Kinh Quán Phật Tam Muội nói”. Đây là 

một câu chuyện ngắn, chúng ta đọc qua một lượt. “Ví như có người nghèo, nhờ ăn mặc 

của người giàu”. Có một người nghèo, nhờ hào môn quý tộc để sống qua ngày. “Gặp lúc 

có một vị vương tử đi du ngoạn, cầm bình báu lớn, trong bình chứa vương bảo ấn”, bảo 

ấn của Vua cất trong bình báu này. “Người nghèo giả đến thân cận”, người nghèo này 

biết trong bình có bảo vật, liền đến thân cận. “Lấy bình báu chạy đi”, đây là hành vi trộm 

cắp, lấy được bình báu này liền trốn đi. “Vương tử phát giác, sai sáu đại binh”, kỵ chính 

là kỵ binh, sáu kỵ binh. “Sáu con voi đen đuổi theo. Người trộm bình báu đi vào trong 

đầm nơi hoang vắng, rắn độc từ bốn phương đến, muốn cắn người trộm bình này, quá  

sợ hải  mà chạy bên này sang bên kia. Thấy trong đầm vắng có  một gốc cây sầm uất”, 

gốc cây này rất tươi tốt. “Đội bình báu trên đầu mà leo lên cây”, anh ta leo lên cây. Lúc 

này sáu kỵ binh cũng đến nơi. “Lập tức đến dưới gốc cây. Người nghèo này nhìn thấy 

liền nuốt vương bảo ấn, lấy tay che mặt. Sáu con voi đen dùng vòi quật ngã gốc cây”. 

Sức voi rất mạnh, đẩy ngã gốc cây này. “Người nghèo này rơi xuống đất, thân thể tan nát. 

Chỉ  có  kim  ấn  trong  bình  báu  phóng  quang,  rắn  độc  thấy  ánh  sáng  đều  giải  tán  hết”. 

Đương nhiên những kỵ binh đuổi theo này, đem bình đựng vật báu này trở về. 

“Đức Phật nói với tôn giả A nan, người trú trong niệm Phật, tâm ấn bất hoại, cũng 

lại như thế”. Dùng bình báu, bảo ấn để ví với niệm Phật, ý nghĩa này rất rõ ràng. Nếu 

chúng ta gặp những thiên tai này, điều đầu tiên ta phải tin, không tin thì đành chịu. Bất 

kỳ  thiên  tai  thảm  họa  nào  hiện  tiền,  buông  bỏ  vạn  duyên,  niệm  câu  Phật  hiệu  này,  rất 

hiệu quả, vô cùng thù thắng! Nếu không thể buông bỏ tình chấp, còn lưu luyến thế gian 

này. Đức Phật rất từ bi, trong Kinh Vô Lượng Thọ nói, nhất tâm niệm Bồ Tát Quán Thế 

Âm, Quán Âm từ bi sẽ đến cứu chúng ta, khiến ta vượt qua thiên tai này. Hai phương 

pháp này đều có thể dùng, niệm Bồ Tát Quán Âm, cầu thân thể này còn lưu lại thế gian. 

Niệm Phật A Di Đà, không có ý niệm này, chỉ nhất tâm cầu sanh Tịnh độ. Nếu bình an 

vô sự vượt qua, đó là Phật muốn ta lưu lại thế gian này, còn có nhiệm vụ. Chúng sanh ở 

thế gian này có duyên với mình, ta lưu lại thế gian này chịu khổ thay chúng sanh, giúp 

chúng sanh khổ nạn, đây là Phật A Di Đà tạm thời không tiếp dẫn chúng ta đến thế giới 

Cực Lạc. Tự mình phải rõ ràng minh bạch. 

Đoạn kinh văn này trong ngoặc đơn có giải thích: “Kinh văn ở trên, trong quyển 95 

Tông Kính Lục có chú thích, ở đây không trích dẫn”. Muốn hiểu tường tận ý này, đọc 

Tông Kinh Lục sẽ thấy. Nhưng ở đây nên trần thuật lại, tức ở sau đoạn này nói: “Phật 

nói với tôn giả A nan, người trú trong niệm Phật, tâm ấn bất hoại, cũng đều như thế”. 

Mấy câu này cần nói sơ lược một chút. “Nên biết pháp môn niệm Phật là pháp bảo chân 

thật bất hoại”. Pháp môn niệm Phật, thật sự có thể tiêu trừ nghiệp chướng túc thế, hiện 

đời của chúng ta. Then chốt là chúng ta có biết niệm câu này hay không, biết niệm rất có 

hiệu quả, không biết niệm là phá hoại công phu niệm Phật của mình. Không phải người 

khác phá hoại, là tự mình phá hoại. Nên nhớ rằng, biết niệm nghĩa là chân thành cung 

kính.  Không  chân  thành  cung  kính,  trong  Phật  hiệu  có  hoài  nghi,  có  xen  tạp,  đây  là 

nguyên nhân phá hoại công phu niệm Phật. Không tương ưng với những gì Bồ Tát Đại 

Thế Chí nói. Bồ Tát dạy chúng ta: “Đô nhiếp lục căn”, câu này chưa làm được. “Tịnh 

niệm  tương  tục”,  chưa  làm  được  tịnh  niệm,  cao  nhất  chỉ  đạt  được  tương  tục.  Câu  này 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        312/16 

tiếp  câu  kia,  có  thể  làm  được  điều  này,  một  ngày  mười  vạn  câu  Phật  hiệu  không  gián 

đoạn, làm được. Nhưng không làm được tịnh niệm, không làm được đô nhiếp lục căn. Vì 

sao có người niệm Phật hiệu quả, có người niệm Phật không hiệu quả? Then chốt là đây 

vậy. 

Trong  Kinh  Địa  Tạng  có  một  ví  dụ,  Bà  la  môn  nữ  niệm  Phật  rất  hiệu  nghiệm. 

Nguyên nhân là gì ta phải hiểu rõ ràng. Chí thành cung kính! Chí thành cung kính không 

phải là lúc niệm Phật mình phải chí thành cung kính, không niệm Phật tâm liền tán loạn, 

đây là công phu chưa rốt ráo. Niệm Phật, nếu miễn cưỡng cũng không miễn cưỡng được, 

tất  cả  đều  rèn  luyện  từ  trong  cuộc  sống  hằng  ngày.  Trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  dùng 

tâm chân thành cung kính đối với chính mình, đây là điều đầu tiên. Đối với mình không 

có tâm chân thành cung kính, đối với người khác càng không cần nói. Chúng ta gọi là 

thương mình, người biết thương mình mới biết cách thương người. Người không thương 

mình,  làm  sao  họ  biết  thương  người!  Đây  là  điều  kiện  đầu  tiên.  Người  thật  sự  thương 

mình, người này trong đời nhất định vãng sanh, nhất định có thể thành Phật. Tự thương 

mình  là  thương gì? Là  yêu  tánh đức  của  mình,  yêu  linh  tánh  của  mình,  không  ngừng 

nâng  cao  lên. Yêu  trí  tuệ  của  mình, yêu  đức  hạnh  của  mình, yêu  tướng  hảo  của  mình, 

đây là yêu thật, sau đó mới có thể yêu người. Yêu người như yêu mình, yêu nước như 

yêu nhà, tình yêu này mới có thể tiên lên, mới có thể rộng lớn. Nếu không có, lấy gì để 

tiến lên, lấy gì để mở rộng? Rốt cuộc điên đảo hết, đều là tự tư tự lợi, đều là danh văn lợi 

dưỡng. 

“Diệu pháp niệm Phật này, tâm tác tâm thị, toàn tánh khởi tu, toàn tu tại tánh”. Bốn 

câu này không thể nghĩ bàn, diệu pháp niệm Phật này, diệu ở chỗ nào? Đều là lời Đức 

Phật nói trong kinh luận đại thừa. “Thị tâm tác Phật, thị tâm thị Phật”, tâm tất cả chúng 

sanh vốn là Phật, bây giờ mê, trở thành phàm phu. Nhưng phàm phu ngày nay giác ngộ, 

họ lại muốn phát tâm làm Phật, niệm Phật chính là làm Phật. Vì sao vậy? Đức Thế Tôn 

thường  nói,  tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh.  Niệm  Phật  không phải  chính  là  trong tâm 

nghĩ đến Phật sao? Niệm Phật A Di Đà là nghĩ đến Phật A Di Đà, Phật A Di Đà liền xuất 

hiện,  xuất  hiện  ở  đâu?  Xuất  hiện  trên  hình  tướng  của  thân  thể  này.  Chư  vị  phải  nhớ, 

tướng tùy tâm chuyển! 

Phật A Di Đà là gì? 48 nguyện là Phật A Di Đà, Kinh Vô Lượng Thọ là Phật A Di 

Đà. Câu A Di Đà Phật này khiến chúng ta toàn tâm, toàn thân hiển hiện ra 48 nguyện. 

Thân tâm ngay lúc này chính là chân thân của Phật A Di Đà, Phật  Di Đà hiển hiện ra 

trong thân tâm chúng ta. Trong Hệ Niệm Pháp Sự, thiền sư Trung Phong nói: “tâm ta tức 

là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm ta. Ở đây tức là Tịnh độ, Tịnh độ tức là ở đây”. 

Chính  là  ý  này.  Là  thật,  không  phải  giả.  Chư  vị  tổ  sư  đại  đức  thường  nói,  quý  vị  biết 

chăng? Quý vị biết niệm chăng? 

“Toàn  tánh  khởi  tu”.  Tánh  là  tánh  đức,  tánh  đức  viên  mãn.  Trong  một  câu  danh 

hiệu, hiển thị ra một cách viên mãn, không thiếu không dư, thông thường gọi là tương 

ưng. Câu Phật hiệu này chính là tự tánh viên mãn, tự tánh viên mãn tức trong một câu 

danh hiệu này. 

“Toàn tu tại tánh”, tánh tu là một không phải hai. Tánh là lý, tu là sự, lý sự không 

hai. Tánh là thể, tu là tướng, tánh tướng nhất như. Trong tánh có tướng, trong tướng có 

tánh, tánh tướng là một không phải hai. Chúng ta có thể quán như thế, quán chính là tu, 

tập khí phiền não tự nhiên nhạt dần. Nhạt dần từng ngày, nhạt dần từng năm, cảnh giới 

nâng cao lúc nào không hay biết. Không cố định gặp nhân duyên gì tác động, ta liền triệt 

ngộ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        313/16 

“Tự  tâm  khởi  niệm,  hoàn  niệm  tự  tâm,  lấy  quả  giác  của  Phật  làm  nhân  tâm  của 

mình, cho nên khiến nhân tâm đốn đồng quả giác”. Mấy câu này không nhiều, nói thấu 

triệt về nguyên lý niệm Phật. “Tự tâm khởi niệm”, tâm này là chân tâm, không phải vọng 

tâm. Chân tâm khởi niệm tương ưng với quả đức của Phật Di Đà, quả đức đơn giản mà 

cụ thể chính là 48 nguyện. “Hoàn niệm tự tánh”, biến 48 nguyện của Phật A Di Đà thành 

48 nguyện của mình. Biến Kinh Vô Lượng Thọ của Phật nói thành Kinh Vô Lượng Thọ 

hiển lộ ra từ tự tánh. Dùng quả đức tu hành năm kiếp của Phật A Di Đà, thành tựu thế 

giới Cực Lạc, thành tựu mười phương cõi nước, vô lượng vô biên chúng sanh viên thành 

Phật đạo, công đức này lớn biết bao! Ngày nay chúng ta lấy quả giác này, làm nhân địa 

của chúng ta, nhân quả là một không phải hai. “Cho nên nhân tâm đốn đồng quả giác”, 

nhân quả không hai, nhân quả đồng thời. Trong Phật pháp thường dùng hoa sen làm biểu 

pháp, không phân biệt tông phái, không phân hiển mật, cũng không phân biệt đại thừa 

hay tiểu thừa, tất cả đều dùng hoa sen làm biểu pháp. Hoa sen biểu trưng điều gì? Biểu 

trưng nhân quả không hai. Trong tất cả các loại thực vật, các loại hoa cỏ, chỉ có hiện 

tướng của hoa sen là viên mãn nhất. Quý vị thấy hoa sen nở, hạt đã có trong đó. Hoa là 

nhân, hạt là quả, hoa quả đồng thời, lấy ý này. 

“Trú trong niệm Phật, tâm ấn bất hoại, vật báu của công đức, chính là tâm này”. 

Trong này quan trọng nhất là chữ “trú”, Phật phải trú trong tâm, an trú trong tâm. Trong 

tâm không có tạp niệm, chỉ có Phật, ngoài Phật ra không có gì cả. Niệm từ tâm khởi, âm 

thanh ra từ miệng, lại nghe từ tai. Các bậc cổ đức dạy chúng ta phương pháp nhiếp tâm 

niệm Phật, Phật sanh khởi từ tâm, niệm ra từ miệng, tai nghe vào lại, tiếp tục trở về tâm. 

Tâm  ấn  này  tương  ưng  với  tánh  đức,  tánh  đức  bất  hoại, đương  nhiên  tâm  ấn  cũng  bất 

hoại. “Vật báu của công đức, chính là tâm này”. Tâm này bất sanh bất diệt, thanh tịnh, 

đầy đủ tất cả, bất động, năng sanh vạn pháp, có thể thành tựu vạn pháp. “Cho nên tâm ấn 

này, gọi là bảo ấn, đại nguyện Di Đà, phổ độ chúng sanh thành Phật”. Câu này rất quan 

trọng, đây đúng là tâm đại bồ đề, chúng ta có ý niệm này chăng, là có thật hay là giả có? 

Phổ  độ  chúng  sanh  thành  Phật  là  đại  nguyện  của  Phật  Di  Đà.  Nếu  đệ  tử  Di  Đà 

không có nguyện này, là không tương ưng với tâm của Di Đà. Tất cả chư Phật khi còn ở 

nhân địa đều phát nguyện, tứ hoằng thệ nguyện. Thứ nhất là “chúng sanh vô biên thề 

nguyện độ”, độ ở đâu? Độ như thế nào? Ở sau nói thêm ba điều, tự hành hóa tha, đoạn 

phiền não, học pháp môn, thành Phật đạo, tự tha không hai. 

Đại nguyện Phật Di Đà nói đến tận cùng là “phổ độ chúng sanh thành Phật”, đương 

nhiên mình phải thành Phật trước. Mình chưa thành Phật, không thể phổ độ chúng sanh 

thành Phật. Pháp môn Tịnh tông, tự mình thành Phật như thế nào? Niệm Phật thành Phật, 

được chăng? Được. Căn cứ vào đâu? Đức Phật từng nói, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. 

Tâm tưởng của tôi là A Di Đà Phật, thành Phật, thành Phật chính là thành Phật A Di Đà. 

Thế giới tây phương Cực Lạc có Phật A Di Đà, tâm tôi có Phật A Di Đà, là hòa thành 

nhất thể với Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc. Chư vị Bồ Tát khắp mười phương thế giới 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, cũng là đồng một nguyện với Phật A Di Đà, phổ độ 

chúng sanh thành Phật. Đều thành nhất thể với Phật A Di Đà, đồng tâm đồng nguyện, 

đồng đức đồng hạnh với Phật. Pháp thân Phật Di Đà biến pháp giới hư không giới, báo 

thân và ứng thân cũng như vậy, vô cùng thù thắng trang nghiêm. 

“Vì thực hành đại nguyện này, cho nên đại khai pháp tạng, rộng thí vô tận công đức, 

là vật báu trang nghiêm vô thượng”. Vì thực tiễn nguyện này, cho nên đại khai pháp tạng. 

Rộng thí, không có điều kiện, không có đối tượng cố định đặc biệt, tất cả chúng sanh. 

“Vô tận công đức là báu trang nghiêm vô thượng”, đây là chỉ kinh điển đại thừa. Những 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        314/16 

người học Phật đều biết, pháp bảo vô thượng trong kinh luận đại thừa, Kinh Đại Phương 

Quảng Phật Hoa Nghiêm, Kinh Diệu Pháp Liên Hoa, mọi người đều biết. 

Thời đại Tùy Đường là thời kỳ hoàng kim của Phật giáo, quốc gia hộ pháp, quốc 

vương, đại thần đều quy y Phật, hoằng hộ chánh pháp. Mười tông phái của đại thừa và 

tiểu  thừa  đều  thành  lập  vào  thời  đó, rất  thù  thắng  trang  nghiêm. Chư  vị  tổ  sư  đại  đức, 

chúng ta tin rằng họ là người tái sanh, không phải phàm phu. Biết hậu nhân chúng ta đối 

với những kinh điển này có nghi hoặc, có phân biệt, có chấp trước, làm chướng ngại cho 

việc tu học, họ chuẩn bị trước cho chúng ta. Trong tất cả kinh giáo này, kinh điển nào 

đứng hàng đầu? Trước tiên chọn ra thứ nhất, kinh nhất thừa, còn cao hơn cả đại thừa. 

Kinh Pháp Hoa nói: “Như Lai xuất thế, chỉ nói pháp nhất thừa, không hai cũng không ba, 

trừ Phật phương tiện nói”. Mấy câu này rất quan trọng. Pháp nhất thừa, chư vị tổ sư cao 

tăng công nhận, chỉ có ba bộ kinh là pháp nhất thừa. Thứ nhất là Kinh Hoa Nghiêm, thứ 

hai  là  Kinh  Pháp  Hoa,  thứ  ba  là  Kinh  Phạm  Võng.  Kinh  Phạm  Võng  chưa  truyền  đến 

Trung quốc, Kinh Hoa Nghiêm và Kinh Pháp Hoa đã truyền đến rồi. Kinh Phạm Võng 

chỉ truyền đến một phẩm, phân lượng bộ kinh này rất lớn, phẩm Bồ Tát Tâm Địa Giới đã 

truyền đến_Kinh Phạm Võng Bồ Tát giới. 

Nhất thừa là nói thành Phật, đại thừa là nói thành Bồ Tát, không phải cao nhất, nhất 

thừa  là  cao  nhất.  Pháp  Hoa,  Hoa  Nghiêm  đến  sau  cùng,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  thập  đại 

nguyện  vương  quy  về  Cực  Lạc,  khiến  chúng  ta  trong  những  kinh  luận  này,  nhận  thức 

được Kinh Vô Lượng Thọ. Kinh Vô Lượng Thọ là tối thượng của đại thừa, vô thượng 

chi bảo chính là chỉ Kinh Vô Lượng Thọ. Cho nên câu sau này nói: “đây tức là pháp bảo 

chân thật của tín nguyện trì danh”, tức chỉ bộ kinh này. Không riêng Đức Phật Thích Ca 

Mâu  Ni  khuyên  chúng  ta  phải  tin,  mà  mười  phương  Chư  Phật  Như  Lai,  dị  khẩu  đồng 

thanh  khuyên  chúng ta  tín  nguyện  trì  danh. Điều  này  không  tìm  thấy  trong  tất  cả  kinh 

luận, chỉ có kinh này có. Cho nên kinh này là vô thượng chi bảo, pháp bảo chân thật. 

“Người  trú  trong  niệm  Phật,  tâm  ấn  bất  hoại,  đúng  là  con  mắt  của  nhất  đại  tạng 

giáo”.  Chúng ta trì danh  không  có hiệu quả,  là  không  có nhận  thức đối với  kinh này, 

không biết nó là chư Phật Như Lai đại khai pháp tạng, là bảo vô thượng trong rộng thí 

vô tận công đức, không biết! Vì thế không coi trọng bộ kinh này, cũng xem thường pháp 

môn  niệm  Phật  này.  Người  niệm  Phật  biểu  hiện  không  thích  đáng,  khiến  xã  hội  đại 

chúng  sanh  ngộ  nhận  rất  nghiêm  trọng.  Quý  vị  niệm  Phật  không  có  hiệu  quả.  Thông 

thường đại chúng do không nghiên cứu đối với kinh giáo. Toàn nhờ vào đệ tử của Tịnh 

tông,  đặc  biệt  là  hàng  đệ  tử  xuất  gia.  Quý  vị  thể  hiện  ra  một  tấm  gương  tốt  cho  mọi 

người noi theo, khiến mọi người nhìn thấy thật sự khâm phục, thật sự tôn trọng, thật sự 

khen ngợi, thật tâm muốn học tập với quý vị, đây mới là đệ tử của Phật Di Đà. 

Chúng ta rất hổ thẹn, chưa làm tròn trách nhiệm của mình, không toàn lực học tập 

kinh giáo, đây là thật. Phật pháp suy thoái đến cực độ, không có thiện tri thức, đúng là 

đời này không như đời trước, tạo thành hiểu lầm nghiêm trọng cho xã hội đại chúng. 

“Khi trì danh niệm Phật, tức là lúc tâm ấn phóng quang”. Chúng ta trì danh niệm 

Phật, tâm ấn có phóng quang chăng? Nếu tâm ấn phóng quang, nhất định có sức mạnh 

nhiếp thọ chúng sanh. Vì sao tâm ấn chúng ta không phóng quang? Chúng ta niệm Phật 

không dùng chân tâm, chân tâm niệm Phật tự nhiên phóng quang. Cũng có người chân 

tâm niệm Phật, chúng ta từng thấy, từng nghe, cảm động sâu sắc. Đó chính là sức mạnh, 

năng  lượng  họ  phóng  quang,  khiến  người  khi  nghe  thấy  đều  cảm  động.  Không  có  gì 

khác, chính là dùng chân tâm. “Cho nên nói, một tiếng Phật hiệu một tiếng tâm”, tức là 

tâm quang. “Mỗi tiếng Phật hiệu mỗi tiếng tâm”, đây là quang minh trong tự tánh phổ 

chiếu. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        315/16 

“Đại Tập Kinh nói, như người niệm Phật A Di Đà, tức vô thượng thâm diệu thiền”. 

Câu này Đức Thế Tôn nói trong Kinh Đại Tập, chư vị phải tham cứu tường tận. Niệm 

Phật không bằng thiền ư? Chư vị thử nghĩ xem, pháp vận của đức Phật là 12 ngàn năm, 

bắt đầu tính từ lúc đức Phật diệt độ. 1000 năm đầu tiên gọi là thời kỳ chánh pháp, căn 

tánh chúng sanh thuần hậu, trì giới có thể thành tựu. Nương theo giới luật tu hành, có thể 

chứng quả A la hán. Đến 1000 năm thứ hai, căn tánh chúng sanh dần dần chậm lụt, trì 

giới  không  thể  thành  tựu,  phải  tu  thiền  định.  Thời  kỳ  tượng  pháp  chỉ  tương  tự,  không 

chân thật như trước, thiền định thành tựu. Phật pháp truyền đến Trung quốc, chính là bắt 

đầu của thời tượng pháp, 1000 năm sau khi Phật diệt độ. 1000 năm thứ hai Phật pháp 

truyền đến Trung quốc, vì thế giai đoạn này Thiền tông cực kỳ hưng thịnh. Trong Đại 

Tập Kinh nói như vậy, dự ngôn của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã thành hiện thực. Tu 

thiền định có thể khai ngộ, có thể chứng quả. Nhưng qua thêm 1000 năm nữa, 3000 năm 

sau, vào thời kỳ mạt pháp, chúng ta hiện nay là thời kỳ mạt pháp. Mà thời mạt pháp, mạt 

pháp 10 ngàn năm đã qua 1000 năm, căn tánh chúng sanh ngày càng ngu muội, tu thiền 

không  thể  thành  tựu.  Dùng  phương  pháp  gì?  Niệm  Phật.  10  ngàn  năm  thời  mạt  pháp, 

niệm Phật thành tựu. Thử nghĩ xem, chúng ta là người trong thời đại này, giới không thể 

thành tựu, thiền cũng không thành tựu, niệm Phật có thể thành tựu. Giống như bị bệnh, 

người sống trong thời kỳ chánh pháp bệnh rất nhẹ, dùng giới luật trị họ lành ngay. Người 

trong thời kỳ tượng pháp bệnh nghiêm trọng hơn, phương thuốc giới luật này không còn 

hiệu quả, dùng phương thuốc thiền định, được, có thể giúp họ. Thời kỳ mạt pháp, bệnh 

tình nguy kịch, hết cách cứu chữa. Phương pháp giới luật, phương pháp thiền định đều 

không được, niệm Phật có thể cứu, quý vị nói phương thuốc nào vi diệu? Vẫn là niệm 

Phật,  niệm  Phật  mới  là  diệu  bảo  vô  thượng, cứu  được  chúng  sanh  thời  mạt  pháp.  Nếu 

gặp thời kỳ chánh pháp, tượng pháp, họ có thể không thành tựu ư? 

Lúc Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, khuyên phụ vương mình, Đức Phật nói 

pháp gì cho vua cha? Nói pháp môn niệm Phật. Đó là thời kỳ chánh pháp, lúc Phật tại 

thế, ngài  không  dạy  vua  cha  pháp  môn  khác, dạy  vua  cha  tu pháp  môn  niệm  Phật  cầu 

sanh Tịnh độ. 

Chúng ta phải tĩnh tâm, quan sát tường tận mới biết, pháp môn này vượt qua tất cả 

các pháp môn. Trong vô lượng vô tận pháp môn, pháp môn niệm Phật đứng hàng đầu. 

Vì thế vào thời Càn Long, pháp sư Từ Vân Quán Đảnh, trong chú giải Kinh Quán Vô 

Lượng Thọ Phật nói rằng, nếu chúng ta gặp thiên tai thảm họa lớn, tất cả kinh điển pháp 

môn đều không cứu được, đều không có hiệu quả. Sau cùng vẫn còn một pháp môn chắc 

chắn cứu được, là pháp môn gì? Là chân thật niệm Phật. Câu sáu chữ hồng danh này có 

thể cứu độ mọi ách nạn, hiệu quả thù thắng hơn bất kỳ phương pháp kinh sám Phật sự 

nào. Đáng tiếc tuyên dương chưa rốt ráo, xã hội đại chúng rất ít người biết. Họ gặp thiên 

tai liền lạy sám, lạy Lương Hoàng Sám, lạy Thủy Lục Sám, pháp hội Thủy Lục. Đại sư 

Quán Đảnh nói với chúng ta, những nghi thức sám hối này đều không có hiệu quả, pháp 

môn niệm Phật có hiệu quả. 

Bởi vậy chúng ta mới biết, thiền sư Trung Phong biên tập Tam Thời Hệ Niệm Pháp 

Sự, đó là dụng ý gì? Mọi nghi thức sám hối đều mất hiệu quả, phương pháp niệm Phật 

được. Lấy Kinh Di Đà, và một câu Phật hiệu làm chủ! Câu Phật hiệu này, dùng thiền để 

nói là vô thượng thâm diệu thiền. 

“Đối với lời nói tối thượng, có thể tín thọ”. Niệm Lão nói, nếu có thể tin, có thể tiếp 

nhận, “tức nhờ thâm ân của Phật”, ta nhờ ân huệ của Phật. “Mở con mắt trí tuệ cho ta, 

được thân quang minh”. Điều này không phải tương lai, không phải đến thế giới Cực 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        316/16 

Lạc, đạt được ngay  hiện tại!  Trí  tuệ nhãn  tức  không  còn  mê  hoặc, thân quang  minh  là 

không gặp bất kỳ thiên tai thảm họa nào. 

“Ngôn  ngữ  tâm  ấn  trên,  cũng tức  là  ấn  Như  Lai  tâm  tâm  tương  ấn”.  Điều  này  ở 

trước nói rất nhiều, chúng ta niệm câu Phật hiệu này, là tâm tâm tương ưng với Phật A 

Di Đà. “Chư tổ lấy tâm truyền tâm, nghe bảo ấn này, dù tan thân cũng khó báo đáp”. 

Chư Phật Như Lai, tổ sư đại đức, có cần ta báo ân chăng? Không cần. Chư Phật Như Lai, 

chư vị tổ sư đại đức cùng một tâm nguyện với Phật, phổ độ chúng sanh thành Phật. 

Chúng ta phải chân tâm thật thà niệm Phật, đời này chắc chắn vãng sanh, vãng sanh 

nhất định thành Phật, đây là cách báo ân Phật triệt để nhất. Nói cách khác, đời này chúng 

ta không thể vãng sanh, tức là cô phụ ân đức Phật tổ. Có được nhận thức này không dễ, 

nhất định phải biết quý trọng, phải y giáo phụng hành. 

Thôi, hôm nay hết giờ rồi. 



 







Tập 268 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 06.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 325, bắt đầu xem từ hàng thứ sáu. Kinh văn, hàng thứ sáu 

kinh văn. 

“Như Phật vô ngại trí, sở hành từ mẫn hành, thường tác thiên nhơn sư, đắc vi tam 

giới hùng, thuyết pháp sư tử hống, quảng độ chư hữu tình, viên mãn tích sở nguyện, nhất 

thiết giai thành Phật”. Hai bài kệ này, hai câu trước là nói “bi trí như Phật”, sáu câu sau 

là “thuyết pháp như Phật”. Phật A Di Đà từ bi thuyết pháp. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Lão.“Hai bài kệ trên”,  hai bài kệ chúng ta 

đọc ở trước. “Nguyện cầu Phật đức, nguyện phước đức của mình đồng với Như Lai”. 

Đây là học Phật, đặc biệt là tu Tịnh độ, hy vọng tương lai vãng sanh tây phương Cực 

Lạc, không thể không có đại nguyện. Phật phước báo viên mãn, trí tuệ cũng viên mãn. 

Khi chúng ta đọc Tam quy y thường đọc đến: “Quy y Phật, lưỡng túc tôn”. Túc nghĩa là 

viên  mãn, lưỡng  là hai  loại, hai  thứ  viên mãn. Thứ  nhất  là trí  tuệ viên  mãn, thứ  hai  là 

phước báo viên mãn. Từ đây có thể biết, vì sao phải học Phật, học Phật có lợi ich gì, 

mục  đích  học  Phật  là  gì.  Trả  lời  vấn  đề  này,  chúng  ta  nghĩ  rằng  không  có  người  nào 

không cần đến. Chúng sanh mười pháp giới, chủng tộc khác nhau, văn hóa khác nhau, 

tín ngưỡng bất đồng, nhưng nói đến trí tuệ và phước báo mọi người đều cần, không có 

giới hạn, người người đều cần. Phước tuệ viên mãn chỉ học được trong Phật pháp. Phật 

pháp  không  phải  Tôn  giáo,  phải  hiểu  rõ  điều  này.  Phật  pháp  thừa  nhận  giữa  vũ  trụ  có 

thần,  nhưng  không  tế  phụng  thần,  không  học  theo  thần.  Chẳng  những  không  học  theo 

thần, trái lại thần còn học theo Phật, vì sao vậy? Vì họ muốn cầu trí tuệ viên mãn, phước 

đức viên mãn. Hai thứ này chỉ có Phật mới có, thần không có, vì thế thần phải đến chỗ 

Phật cầu phước tuệ. Phật pháp là sư đạo, phải biết điều này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        317/16 

Thế giới Cực Lạc, quý vị xem chúng ta đã học nhiều như vậy. Nước Cực Lạc, nói 

có nước Cực Lạc, không nói đến quốc vương, chứng tỏ trong nước Cực Lạc không có 

quốc vương, trong nước Cực Lạc cũng không có đại thần. Trong cõi nước này chỉ có hai 

hạng người, một là thầy, hai là học sinh. Phật là thầy, Bồ Tát là học sinh. Rất giống một 

trường học, nó lại không phải trường học. Vì sao không phải trường học? Vì trường học 

bất luận là xưa hay nay, luôn có ba cương lĩnh chấp sự. Tức là phân công, nó có tổ chức. 

Thế giới Cực Lạc không có tổ chức, giống điều gì? Giống tư thục. 

Lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, những gì làm trong suốt 49 năm, rất giống thế giới 

Cực Lạc. Đệ tử ngài rất đông, trong kinh điển chúng ta thấy, chúng thường tùy có 1255 

người.  Phật  đi  đến  đâu  họ  theo  đến  đó,  chưa  từng  rời  xa,  tổng  cộng  có  1255  người. 

Không phải đệ tử thường tùy, đột xuất đến tham gia, thử nghĩ xem, có thể ít hơn 1255 

người ư? Nhất định nhiều hơn, không thể ít hơn. Vậy tăng đoàn của Phật, chúng tôi dự 

đoán chắc phải có 3000 người. Đoàn thể 3000 người này không có tổ chức, không chia 

thành đại đội, tiểu đội, trung đội, không hề, mỗi ngày tiếp thu giáo huấn của Phật. Ngoài 

giảng kinh dạy học ra, đương nhiên Đức Phật còn giải đáp thắc mắc. Bây giờ chúng ta 

gọi là chia sẻ của đồng học, Thế Tôn giải đáp, có điều này. Quý vị xem kinh luận, trong 

luận vấn đáp rất nhiều. Bất kỳ ai cũng có thể đưa ra câu hỏi, Phật giải đáp, hoặc Bồ Tát 

giải đáp, chư vị đồng tu giải đáp, chúng ta thấy rất nhiều. 

Cõi nước này của Phật, trong quốc độ này rất giống học đường, lại không có hình 

thức của trường học. Quý vị nói nó là một quốc gia, nó không có tổ chức của quốc gia, 

quả thật là đại tự tại. Nó không giống quân chủ, cũng không giống dân chủ. Người trong 

này, khi Thế Tôn giới thiệu nói rất hay: “là nơi các bậc thượng thiện nhơn câu hội”. Các 

hàng thượng thiện nhơn này, cần người khác quản lý họ ư? Cần người duy trì trật tự ư? 

Họ vốn chỉnh tề như vậy rồi. Điều này thể hiện cho chúng ta thấy một xã hội viên mãn 

nhất, người thế gian không làm được. Nghĩa là nói, tố chất tu dưỡng không cao như vậy, 

nên không làm được. Tố chất đến mức độ đó, con người không cần người khác quản lý, 

cũng không cần quản người khác, đúng là được đại tự tại, mỗi người phước tuệ đều viên 

mãn. 

“Câu đầu tiên, như trí vô ngại của Phật”. Trí là trí tuệ, trí tuệ không có chướng ngại. 

Đại sư Thanh Lương phân Kinh Hoa Nghiêm là tứ vô ngại, bốn loại. Thứ nhất là lý vô 

ngại, thứ hai là sự vô ngại, thứ ba là lý sự vô ngại, thứ tư là sự sự vô ngại. Thế giới tây 

phương là pháp giới không chướng ngại, người người đều khế nhập cảnh giới tứ vô ngại. 

Nhiều  người  câu  hội  một  nơi  như  vậy,  người  ở  thế  giới  Cực  Lạc  vô  lượng  vô  biên, 

không thể tính kể. Rất có trật tự, chỉnh tề không chút lẫn lộn, làm sao biết được? Chúng 

ta thấy thế giới Cực Lạc, sơn hà đại địa, cỏ cây hoa lá, hoàn toàn không hỗn loạn. Quý vị 

sẽ biết nhân dân ở đó, nếu cư dân loạn, y báo sẽ loạn. Y báo không loạn, chỉnh tề, chánh 

báo tuyệt đối ngay ngắn, y báo chuyển theo chánh báo mà. Là quy luật tự nhiên, không 

có ai miễn cưỡng, không có ai sắp đặt, chỉ huy, không có. 

“Cầu cho mình được trí tuệ của Như Lai”, câu này là “như Phật vô ngại trí”. Cầu trí 

tuệ của mình được giống như Phật vậy. “Trí tuệ vô ngại, tức chỉ thông đạt không ngưng 

trệ, trí tuệ của Phật tự tại dung thông”. Thông đạt biến pháp giới hư không giới, quá khứ, 

hiện tại, vị lai. Không có pháp nào ngài không biết, không có pháp nào ngài không thông 

đạt, đây là trí tuệ cứu cánh viên mãn. 

Hiện nay trên địa cầu này, các nhà vật lý học cầu trí tuệ, nhưng trí tuệ của họ có 

thiên lệch không viên mãn. Hiện nay giới vật lý học, họ phát triển về hai phương hướng, 

đều là chuyên nghiên cứu. Vũ trụ vĩ quan, chuyên nghiên cứu về hư không. Hư không 

lớn chừng nào? Có biên tế chăng? Có bao nhiêu tinh hệ? Không thể tính bằng tinh cầu, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        318/16 

mà tính bằng tinh hệ. Tiêu chuẩn của tinh hệ là lấy hệ ngân hà làm đơn vị, giữa vũ trụ có 

bao nhiêu hệ ngân hà. Đây là vũ trụ vĩ quan, đi theo phương hướng này, muốn hiểu rõ 

ràng minh bạch về nó. 

Thứ hai là phương hướng ngược lại, quan sát thế giới vi quan, quan sát gì? Quan sát 

nguyên  tử, điện tử, hạt  căn bản, hạt vi  lượng. Hiện nay  gọi  là  lượng tử, tiểu  quang  tử. 

Trong kinh luận đại thừa cũng nói đến hai điều này, rất gần với những gì các nhà khoa 

học  hiện  đại  nói.  Nhưng  giới  khoa  học  chưa  có  định  luận  cuối  cùng  của  hai  loại  này, 

chưa có kết luận sau cùng, trong kinh điển có. Vũ trụ từ đâu mà có? Tiểu quang tử phát 

sanh như thế nào? Ngày nay giới khoa học tổng kết, là từ không sinh ra có, không làm 

sao sanh ra có được? Phật pháp nói một cách rõ ràng, do tâm hiện thức biến. Tâm không 

phải tâm  mà chúng ta tưởng tượng, tâm này là chân như, là tự tánh, tự tánh năng hiện 

năng sanh. Đại sư Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”, năng hiện năng 

sanh. Thức biến, thiên biến vạn hóa, đó là vọng tưởng phân biệt chấp trước đang thao tác. 

Nếu không có vọng tưởng phân biệt chấp trước, những hiện tượng này không sanh khởi 

biến  hóa,  nó  sẽ  bất  biến.  Đức  Phật  dạy  rằng:  “tướng  do  tâm  sanh”,  tướng  này  là  hiện 

tượng, tất cả mọi hiện tượng. “Cảnh tùy tâm chuyển”, đây là nói mọi hiện tượng, mọi 

cảnh giới, đều thay đổi theo ý niệm của mình. Ý niệm thiện nó biến thành thiện, không 

có điều gì bất thiện. Ý niệm bất thiện, bên ngoài không có gì là thiện. Thập pháp giới y 

chánh trang nghiêm, cho đến tất cả cõi nước chư Phật trong mười phương ba đời, đều 

không rời khỏi nguyên tắc này. 

Khoa  học  ngày  nay  ngày  càng  đến  gần  với  những  điều  Phật  nói,  họ  có  thể  hoàn 

toàn thấu triệt lời Phật dạy chăng? Đây là điều không thể. Nguyên nhân vì sao? Trong 

kinh Phật nói rất hay, nếu chúng ta dùng đệ lục ý thức_đệ lục ý thức hiện nay gọi là tư 

tưởng, tư duy, đây là đệ lục ý thức. Công năng của đệ lục ý thức rất lớn, đối với bên 

ngoài có thể duyên đến hư không pháp giới, bên trong có thể duyên đến tam tế tướng của 

A lại da, nhưng nó không duyên được tự tánh. Vì sao vậy? Vì nó là vọng tâm. Tám thức 

là vọng tâm, vọng tâm chỉ duyên được vọng cảnh, không duyên được chân tâm, không 

duyên được tự tánh. Phải như thế nào mới giống Phật? Phải bỏ A lại da, điều này rất khó. 

Như Pháp Tướng Tông của đại thừa nói, chuyển bát thức thành tứ trí, bát thức là A lại da. 

A lại da, mạt na, ý thức và tiền ngũ thức đều phải chuyển nó. Chuyển thành bốn loại trí 

tuệ, là trí tuệ vô ngại, bốn loại vô ngại trí là đã kiến tánh. 

Chuyển đệ lục ý thức tức không còn phân biệt, diệu quan sát trí hiện tiền. Chuyển 

mạt na là không còn chấp trước, bình đẳng tánh trí hiện tiền, A lại da chuyển theo, A lại 

da biến thành đại viên cảnh trí, tiền ngũ thức trở thành thành sở tác trí. Đây là trí tuệ vô 

ngại của Phật. Chúng ta có thể giống như Phật chăng? Có thể, vì bốn loại vô ngại trí này 

vốn đầy đủ trong tự tánh, không phải bên ngoài vào. Chư Phật Bồ Tát cũng như vậy. Chỉ 

cần chúng ta buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, trí tuệ này liền hiện 

tiền. Khi trí tuệ hiện tiền, vượt qua các nhà khoa học hiện tại. 

Câu bên dưới. “Kinh Niết Bàn thứ tám”, phân lượng Kinh Niết Bàn rất lớn, quyển 

thứ tám nói: “Như Lai không như vậy, biết hết tự địa cho đến tha địa, cho nên Như Lai 

gọi là vô ngại trí”, đây là câu kinh văn trong kinh.  Ở trước còn có vấn đáp, cho nên  ở 

trước có một câu: “Như Lai bất nhĩ”, Như Lai không phải như vậy, không phải như mọi 

người tưởng tượng. “Biết hết tự địa”, biết mình, hiểu rõ bản thân. Biết mình từ đâu đến, 

cũng biết mình tương lai đi về đâu. Bản thân mình đời đời kiếp kiếp, từ vô lượng kiếp 

đến  nay  không  có  gì  không  biết.  Đây  là  biết  tự  địa.  Biết  tha  địa,  biết  mình  cũng  biết 

người khác. Phạm vi tha địa này quá lớn, tất cả chư Phật, tất cả Bồ Tát, tất cả chúng sanh, 

không có gì ngài không biết, biết tha địa. Tha địa còn có cây cỏ hoa lá, đây là tất cả thực 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        319/16 

vật. Sơn hà đại địa, mười pháp giới y chánh trang nghiêm, không có gì là không biết. Vì 

sao vậy? Vì hết thảy mọi hiện tượng khắp biến pháp giới hư không giới, đều là tâm hiện 

thức biến. Ngài tìm được tâm năng hiện, cũng tìm ra tâm năng biến, sở sanh, sở hiện, sở 

biến, không có gì không biết! 

Nhà Phật dạy học không có gì khác, ngoài  mục đích dạy chúng ta minh tâm kiến 

tánh, minh tâm kiến tánh là trở về với tự địa. Ta sanh ra từ đây, sau cùng phải trở về lại 

đây, trở về với tự tánh. Trở về tự tánh trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là Diệu giác vị, quả 

Phật cứu cánh, Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Bồ tát Đẳng giác vẫn chưa được 

gọi  là vô thượng,  ở  trên  còn  có  Diệu  giác. Đến  Diệu  giác  là  không  còn  nữa, gọi là  vô 

thượng. Diệu giác trở về thường tịch quang, thường tịch quang là tự tánh. Phước tuệ đều 

viên mãn, đây gọi là vô ngại trí. 

Đại  Tập  Kinh  quyển  thứ  nhất  nói:  “trí  tuệ  vô  ngại  không  có  biên  tế,  thiện  giải 

chuyện ba đời của chúng sanh”. Trí tuệ vô ngại không có biên tế, thiện giải, chữ thiện 

này, chúng ta phải đặc biệt chú ý chữ này. Thiện giải là pháp vốn như vậy, không cần 

học  tập.  Ngày  nay  chúng  ta  cần  phải  học  mới  hiểu,  ngài  không  cần,  không  cần  được 

chăng? Được, có chứng minh. Quý vị thấy lục tổ Huệ Năng của Thiền tông, không được 

học hành, không biết chữ. Học Phật chưa từng nghe giảng kinh, chưa vào giảng đường, 

ngài đã khai ngộ.  Canh ba nửa  đêm,  ngũ  tổ  Hoằng  Nhẫn gọi ngài vào  phòng  phương 

trượng, giảng cho ngài nghe đại ý Kinh Kim Cang. Theo dự đoán của chúng tôi, nhiều 

nhất là hai tiếng. Nói đến câu “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, ngài hoát nhiên đại ngộ. 

Ngài báo cáo tâm đắc của mình với Ngũ tổ, chỉ có năm câu: “Đâu ngờ tự tánh vốn tự 

thanh tịnh”. Đâu ngờ, nói như hiện nay là không thể ngờ rằng tự tánh, đây là kiến tánh. 

Không  thể  ngờ  rằng  tự  tánh  vốn  tự  thanh  tịnh,  xưa  nay  chưa  từng  bị  nhiễm  ô.  “Vốn 

không sanh diệt”, nó không sanh không diệt. “Vốn tự đầy đủ, vốn không dao động, năng 

sanh vạn pháp”. Ngũ tổ nói không cần nói thêm nữa, liền truyền y bát cho ngài, trở thành 

tổ sư đời thứ sáu của Thiền tông, bảo ngài lập tức ra đi. Câu chuyện này xuất hiện vào 

thời  nhà  Đường.  Vì  sao  phải  đi?  Đây  là  việc  tốt,  những  đồng  học  không  phục,  chư  vị 

đồng học ngày ngày nghe thầy giảng kinh, nghe không biết bao nhiêu năm rồi. Bây giờ 

một người bên ngoài mới đến, không biết chữ, căn bản chưa từng bước chân vào giảng 

đường, sao lại truyền y bát cho người đó? Mọi người không phục. Chúng ta gọi đây là 

đố kỵ, ngạo mạn, phải đoạt lại y bát. Vì thế nửa đêm Ngũ tổ phải đưa Lục tổ đi, bảo ngài 

nhanh  chóng  trốn  đi,  tránh  người  khác  tìm  được  làm  hại.  Đây  là  chạy  nạn.  Ngài  sống 

trong  đội  thợ  săn  15  năm,  không  ai  biết,  làm  việc  cho  thợ  săn.  Làm  cơm  cho  những 

người thợ săn này, những người này cần ngài, ngài ăn rau trong nồi thịt. Thợ săn ăn thịt, 

ngài nấu rau trong nồi thịt của họ, ngài ăn như vậy suốt 15 năm. 15 năm sau, mọi người 

quên dần việc này, chướng ngại không còn, ngài mới xuất hiện. Chư vị phải biết, ngài đã 

khai ngộ, mời ngài giảng kinh ngài có thể giảng được tất cả các kinh, không có gì ngài 

không  biết.  Nếu  trong  thời  đại  ngày  nay,  có  thể  người  ta  còn  mời  ngài  giảng  văn  hóa 

truyền thống, ngài cũng nói được. Pháp thế xuất thế gian đều không có chướng ngại, thật 

không thể nghĩ bàn! Đây là gì? Là trí tuệ vô ngại, vốn có trong tự tánh. Chỉ cần minh 

tâm kiến tánh, thế xuất thế gian này toàn thông. 

“Trí tuệ vô ngại không có biên tế, thiện giải chuyện ba đời của chúng sanh”. Ba đời 

này  là  gì?  Là  quá khứ, hiện tại, vị lai, ngài biết tất  cả quá khứ, vị lai  của tất  cả chúng 

sanh. Kinh Vô Lượng Thọ bản Ngụy Dịch quyển hạ nói: “đầy đủ Phật nhãn, giác ngộ 

pháp tánh, lấy vô ngại trí, vì người diễn thuyết”. Bản dịch của Khương Tăng Khải lưu 

thông rất rộng, có bốn câu kinh văn này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        320/16 

“Phật nhãn đầy đủ, ngũ nhãn viên minh”. Chúng sanh có nhục nhãn, thiên nhân có 

thiên nhãn, Thanh văn có tuệ nhãn, Bồ Tát có pháp nhãn, Như Lai có Phật nhãn, đầy đủ 

những gì? Đầy đủ nhục nhãn, thiên nhãn, tuệ nhãn, pháp nhãn. Trên đầy đủ ở dưới, dưới 

không đầy đủ trên. Phàm phu chúng ta chỉ có nhục nhãn, thiên nhân có thiên nhãn. Thiên 

nhãn cũng có nhục nhãn, nhưng nhục nhãn không bao gồm thiên nhãn, thiên nhãn bao 

gồm nhục nhãn. Tuệ nhãn của A la hán bao gồm thiên nhãn, bao gồm nhục nhãn. Cho 

nên Phật nhãn đầy đủ, giác ngộ pháp tánh. Pháp tánh chính là tự tánh. Ý nghĩa của tự và 

pháp hoàn toàn tương thông. Tự tánh của tất cả pháp, pháp là tất cả pháp, tánh là tự tánh, 

cho nên dùng pháp tánh để khái quát, cũng chính là Phật tánh. Phật nghĩa là giác, giác 

ngộ pháp tánh, giác tánh. Dùng một chữ giác, một chữ tánh- giác tánh, đây là nghĩa của 

Phật. 

Pháp tánh là gì? Là năng hiện năng sanh. Pháp là tất cả các pháp khắp biến pháp 

giới  hư  không  giới,  không  sót  điều  gì.  Phật  đều  nhìn  thấy,  đều  thấu  triệt.  Ngài  có  thể 

dùng trí tuệ vô ngại vì người diễn thuyết, giáo hóa chúng sanh khắp biến pháp giới hư 

không giới, không có chướng ngại, đây là Phật. 

“Cho nên Pháp Tạng phát nguyện cầu trí tuệ vô ngại này, vì cửu giới chúng sanh 

diễn nói diệu pháp. Khế lý khế cơ, tất cả vô ngại. Bồ Tát Pháp Tạng phát nguyện cầu trí 

tuệ  Phật, như  trí  tuệ vô ngại  của  Phật”. Phật  ở đây  là  thầy  của  ngài-  Thế  Gian  Tự  Tại 

Vương Phật. Cầu trí tuệ, không có trí tuệ không thể độ chúng sanh. Độ chúng sanh nhất 

định  phải  có  trí  tuệ  viên  mãn,  biện  tài  vô  ngại,  mới  có  thể  dạy,  mới  có  thể  cảm  hóa 

chúng sanh. 

Đối tượng là chúng sanh cửu pháp giới, phạm vi này quá lớn. Không phải cửu pháp 

giới của một cõi Phật, mà là vô lượng vô biên vô tận vô số, cửu pháp giới chúng sanh 

trong tất cả cõi nước chư Phật, chúng ta không thể tưởng tượng được. Chư vị phải biết, 

cảnh giới của Phật Bồ Tát, trên thực tế không khác gì chúng ta. Khác nhau chính là họ 

giác ngộ, chúng ta mê hoặc, sai biệt ở điểm này. Nếu chúng ta phá mê khai ngộ, cũng 

không có gì khác họ. Mê hoặc thật đáng thương, mê hoặc nghĩa là rất hồ đồ, không biết 

chân tướng sự thật, tự cho mình thông mình. Chân tâm của mình không có, chân tâm là 

tâm thanh tịnh, tâm  bình đẳng, tâm giác, họ đều không có. Bây giờ chúng ta khởi tâm 

động niệm toàn nhiễm ô, không bình đẳng, tạp loạn, mê hoặc điên đảo. Chúng ta đối với 

chân tướng của vũ trụ, thật tướng các pháp đều thấy sai, nghĩ sai. Ý nghĩ sai lầm, dẫn 

đến nói sai, làm sai, đó là tạo nghiệp. Vì thế Phật, và những vị pháp thân Bồ Tát nhất 

định là kiến tánh, mới có thể giúp cửu pháp giới chúng sanh diễn thuyết diệu pháp. Diễn 

là biểu diễn, thể hiện ra cho mọi người thấy. 

Khi đức Thế Tôn còn tại thế, 19 tuổi biểu diễn cầu học, ngài diễn thành_hiện nay 

gọi là phần tử tri thức. Dùng thân phận này thị hiện tính hiếu học, phần tử tri thức hiếu 

học. Học suốt 12 năm, tất cả tông phái học thuật đương thời của Ấn độ ngài đều học hết. 

12 năm là học hết, không còn gì để học, ngài liền biểu diễn thành Phật, nghĩa là biểu 

diễn thành tựu trí tuệ vô ngại, thành tựu đức năng viên mãn. Những thứ này tự tánh vốn 

có, chúng sanh đã mê thất. Thị hiện thành tựu ra sao? Ngài nhập định dưới cội cây bồ đề, 

từ trong định thị hiện xuất định. Ban đêm nhìn thấy sao trên trời, tức là lúc sao mai vừa 

mọc, ngài đại triệt đại ngộ, kiến tánh, làm gương cho chúng ta thấy. Năm 19 tuổi xuất 

gia, thị hiện cho chúng ta thấy, buông bỏ phiền não chướng. Dưới cội bồ đề_cây tất bát 

la về sau gọi là cây bồ đề, ngài khai ngộ dưới cội bồ đề, buông bỏ sở tri chướng. Thế nào 

gọi  là  sở  tri  chướng?  Sở  học  12  năm  gọi  là  sở  tri  chướng, nếu  không  buông  bỏ nó thì 

không thể kiến tánh, nó chướng ngại ta kiến tánh. Buông bỏ tất cả những gì học được 

trong 12 năm, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm giác hiện tiền, làm gương cho chúng ta 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        321/16 

noi theo, đây gọi là thành Phật. Sau khi thành Phật ngài bắt đầu dạy học, 79 tuổi nhập 

diệt. Dạy học suốt 49 năm chưa từng gián đoạn dù chỉ một ngày, Thế Tôn chưa hề nghỉ 

một ngày nào. Ngài dạy học không câu nệ hình thức, một người đến ngài dạy một người, 

hai người ngài cũng dạy, đoàn thể đến cũng dạy. Sau khi viên tịch, hàng đệ tử của ngài, 

đem diệu pháp thầy mình giảng trong suốt cuộc đời, mời ngài A nan giảng lại. Đại sự 

này do tôn giả Ca Diếp đứng ra chủ trì, tôn giả A nan giảng lại, 500 A la hán làm chứng, 

ghi chép lại biên tập thành kinh điển lưu truyền cho hậu thế. Đây là vì người diễn thuyết. 

“Khế lý khế cơ, nhất thiết vô ngại”. Lý là tự mình chứng được, nghĩa là kiến tánh, 

minh tâm kiến tánh. Đây là lý thể của tất cả vạn pháp khắp biến pháp giới hư không giới. 

Pháp này từ đâu mà có? Không phải trong không sanh ra có, nó có đạo lý trong đó. Tất 

cả  chúng  sanh  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trước  liền  thành  Phật. 

Thành Phật, cảnh giới ta chứng được hoàn toàn tương đồng, cùng một lý, một tự tánh, 

không có hai tự tánh. Cho nên nói “trên khế hợp với lý của chư Phật”, đây gọi là khế lý. 

“Dưới khế hợp với căn cơ của chúng sanh”, khế cơ là gì? Là thích hợp với trình độ của 

chúng sanh.  Trình độ  chúng sanh không giống nhau,  khác  biệt  vô  cùng.  Cho nên đức 

Phật  thuyết  pháp  cũng  có nhiều  cách khác  nhau. Đây  gọi  là  gì?  Gọi  là  pháp  môn, tám 

vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  vô  lượng  pháp  môn,  không  có  pháp  môn  nào  không  khế  lý. 

Không khế lý thì không phải Phật pháp, pháp pháp đều khế lý, cho nên nó là pháp bình 

đẳng, không có sai biệt. 

Giáo hóa chúng sanh, hàng thượng căn một lần nghe ngàn lần ngộ. Giống như đại 

sư Huệ Năng trong phòng phương trượng của ngũ tổ Hoằng Nhẫn, hai tiếng đồng hồ là 

giải quyết  mọi  vấn đề, ngài  đã  thành  Phật. Đây  là  bậc thượng thượng  căn, hạng  người 

này rất ít. Hàng thượng trung hạ căn phải mất một khoảng thời gian để dạy. 

Thế Tôn dạy học chia ra năm thời kỳ. Thời kỳ thứ nhất là thời Hoa Nghiêm, suốt 

hai tuần ở trong định giảng kinh, giảng Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm. Độ 

những ai? Độ hàng thượng thượng căn, không phải thượng thượng căn không thấy được. 

Ta  thấy  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  ngồi  thiền  dưới  cội  bồ  đề,  không  biết  ngài  đang 

giảng kinh. Hàng thượng thượng căn là pháp thân đại sĩ, có thể vào trong cảnh giới thiền 

định của Thế Tôn. Khi ta ở trong định, có thể vào trong cảnh giới của ngài, nghe ngài 

giảng kinh thuyết pháp. Người không có năng lực này, đức Phật tùy theo căn cơ mà dạy. 

Trước tiên giảng 12 năm A hàm, cấp tiểu học, đều nói về luân lý, đạo đức, nhân quả, 

giáo dục phổ thế. Giống như chư vị thánh nhân vậy, nói với quý vị về “cách vật, trí tri, 

thành ý, chánh tâm, tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ”. Nói về những điều này, đây 

là giảng cho tiểu học. Đến trung học là tám năm Phương Đẳng, cộng lại là 20 năm. Có 

nền tảng 20 năm này, mới nói với quý vị về trí tuệ, trí tuệ viên mãn, bát nhã, Kinh Bát 

Nhã  giảng  22  năm.  Quý  vị  thử  nghĩ  xem,  Đức  Phật  giảng  kinh  dạy  học  suốt  49  năm, 

dùng 22 năm giảng Kinh Bát Nhã. Thế Tôn dạy học lấy gì làm tông chỉ? Đương nhiên là 

Bát nhã, trí tuệ, Phật pháp là trí tuệ. Kết thúc 22 năm này gọi là tốt nghiệp, là tốt nghiệp 

đại học,  tiếp  theo  là  nghiên  cứu  sở.  Tám  năm  nghiên  cứu  sở  nói  những  gì?  Giảng  về 

Pháp Hoa, Pháp Hoa là gì? Là con đường thành Phật, pháp nhất thừa. Bát nhã là Bồ Tát, 

Pháp Hoa là thành Phật, vào trong hội Pháp Hoa tất cả đều thành Phật. Đây là một đời 

giáo hóa của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni Phật. Thành Phật là thành gì? Là thành tựu trí 

tuệ viên mãn, phước đức viên mãn, phước tuệ viên mãn, tất cả vô ngại. 

Câu thứ hai. “Sở hành từ mẫn hành”, câu trước là “như trí tuệ vô ngại của Phật”. 

Trí tuệ khai phải giúp chúng sanh, không giúp chúng sanh, trí tuệ này có lợi ích gì? Cho 

nên tiếp theo là độ chúng sanh, những gì họ làm là từ mẫn. “Nguyện cầu những gì mình 

làm, có thể từ mẫn như Thế Tôn làm”. Phật là tấm gương tốt của Bồ Tát, điển hình tốt. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        322/16 

Phật  là  thầy,  Bồ  Tát  là  học  sinh,  thầy  phải  làm  gương  tốt  cho  học  sinh  noi  theo,  thân 

hành ngôn giáo. “Thế Tôn lấy vô duyên đại từ, ai mẫn chúng sanh, giống như con mình, 

đảm nhiệm cứu tế, đều đăng bỉ ngạn”. Đây là nhà Phật dụng tâm giáo hóa chúng sanh, 

mục  đích  giáo  hóa  chúng  sanh, động  lực đó, điều  gì  thúc  đẩy  họ?  Người  thế  gian  làm 

việc,  động  lực  là  gì?  Là  danh,  là  lợi,  danh  lợi  thúc  đẩy  họ.  Xã  hội  hiện  nay  danh  vẫn 

đứng thứ hai, động lực chủ yếu là lợi, không có lợi họ có làm chăng? Không làm, có lợi 

lộc họ liều chết để làm. Con người trong xã hội ai không thích lợi? Người có tố chất cao 

một chút, chúng ta gọi là người có học vấn, có đức hạnh, họ cần danh. 

Bồ Tát, La hán không như vậy, họ không cần danh cũng không cần lợi, nhưng họ 

làm tích cực hơn ai hết. Động lực này là gì? Là từ bi, tâm từ bi thúc đẩy họ. Tâm từ bi 

này không có điều kiện, vô duyên là không có điều kiện, điều này rất đáng nể. Tâm từ bi 

bình thường có điều kiện, chúng là con tôi làm sao không thương được? Phật đối với tất 

cả  chúng  sanh  không  có  điều  kiện,  thật  ra  vẫn  có  điều  kiện,  điều  kiện  gì?  Ngài  biết, 

người khác không biết. Ngài biết tất cả chúng sanh với mình là nhất thể, cho nên thường 

nói: “vô duyên đại từ”, câu tiếp theo là “đồng thể đại bi”, đồng thể! Nói cách khác, giúp 

quý vị là giúp chính tôi, không phải giúp người khác, tự tha không hai. Quý vị chịu khổ, 

tôi nhìn thấy trong lòng rất khó chịu, vì sao vậy? Vì nhất thể, tôi không thể không quan 

tâm quý vị. Ví dụ tay trái tay phải của chúng ta là nhất thể, tay trái bị thương, tay phải 

cần băng bó cứu giúp chăng? Vì sao phải giúp nó? Vì là nhất thể, chính là đạo lý này. 

Chúng sanh mê thất tự tánh, không biết chúng sanh với mình là nhất thể. Như vậy 

là sai, đây gọi là mê. Khi nào ta giác ngộ? Ta có thể xem chúng sanh thành nhất thể, tức 

là giác ngộ. Chưa xem tất cả chúng sanh thành nhất thể, là ta mê, chưa giác ngộ. Đức 

Phật ở thế gian này, ngài xem chúng ta là nhất thể, chúng ta không như vậy. Đây nghĩa 

là chúng ta mê, ngài giác. 

Người không  giác ngộ vẫn hoài nghi  Phật,  vì sao  ngài tốt với  chúng  ta  như  thế? 

Phải chăng có mưu đồ? Có mục đích gì? Hoàn toàn nghĩ lệch lạc. Nhưng Phật biết, nếu 

quý vị có những tư tưởng này, Phật liền lìa xa, tạm thời không quan tâm đến. Nếu đối 

với Phật có cảm ân, cảm tạ, quan tâm, Phật thật sự đến chăm sóc quý vị, quan tâm rất 

nhiều. Còn như hoài nghi, ngài liền ra đi. Động lực thật sự chính là nhất thể. Nếu ngài 

giúp ta, nhất định giúp ta thành Phật. Sau khi thành Phật, ta hoàn toàn hiểu rõ nhất thể, 

mới  thật  sự  thấu  triệt  chân  tướng  sự  thật.  Đối  với  chúng  sanh  mê  thất  tự  tánh,  ai  mẫn 

thập pháp giới chúng sanh, sanh tâm ai mẫn. Xem tất cả chúng sanh như con của mình, 

như nghĩa là bằng nhau. Giống như bậc cha mẹ này, chỉ nuôi một đứa con, đứa con duy 

nhất, sao họ không thương yêu được! Dùng phương pháp này để hình dung. Đức Phật từ 

bi lân mẫn đối với tất cả chúng sanh, như đứa con duy nhất của thượng đế trong tôn giáo 

phương tây vậy. Cách nói này trong Thánh Kinh tôi tin ý nghĩa giống như kinh Phật, 

giống như con của mình vậy. 

“Đảm  nhiệm  cứu  tế”,  chửng  là  cứu,  tế  cũng  là  cứu.  Đảm  nhiệm,  gánh  vác  trách 

nhiệm này. Phải dạy thật tốt những chúng sanh này, khiến những chúng sanh này quay 

đầu. Đây chính là những gì trong tam quy y nói, quy là trở về, quay đầu, y là nương tựa. 

Chúng ta học Phật, bước vào cửa Phật, việc đầu tiên là quy y tam bảo. Nhưng ngày nay 

tam quy y chỉ hữu danh vô thực, vì sao vậy? Vì không trọng thực chất. Tam quy là có 

điều kiện, không phải không có điều kiện, không phải ai cũng có thể thọ được. Trong 

Tịnh Nghiệp Tam Phước nói với chúng ta, đó chính là điều kiện, người như thế nào mới 

có thể thọ tam quy? Trong kinh này thường nói “thiện nam tử thiện nữ nhơn”, thiện là 

tiêu  chuẩn.  Thiện  là  tiêu  chuẩn  gì?  Là  Thập  Thiện  Nghiệp  đạo.  Nếu  thực  hành  được 

Thập  Thiện  Nghiệp đạo,  mới  có  tư  cách  gọi  là  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhơn,  mới  có  tư 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        323/16 

cách tiếp thọ tam quy y, nếu không tam quy y là giả. Trước Thập Thiện Nghiệp Đạo còn 

có “từ tâm bất sát”, quý vị có làm được chăng? Trước từ tâm bất sát lại có “hiếu dưỡng 

phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”. Quý vị xem phước thứ nhất là nền tảng của phước thứ 

hai, không có phước thứ nhất làm gì có phước thứ hai? Chư vị đồng học quan sát tường 

tận xem, hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng thực hành như thế nào? Chính là thực 

hành Đệ Tử Quy. Trong Đệ Tử Quy nói đến 113 vấn đề, quý vị có làm được chăng? Đó 

là 113 nguyên tắc, triển khai ra là vô lượng vô biên. Thập Thiện Nghiệp Đạo của Phật 

giáo, tiểu thừa triển khai thành 3000 oai nghi, Bồ Tát đại thừa triển khai thành tám vạn 

bốn ngàn tế hạnh. Triển khai Đệ Tử Quy sẽ không ít hơn Thập Thiện. Cũng vậy trong 

Thái Thượng Cảm  Ứng Thiên nói về quả báo thiện ác, đưa ra 195 điều, không nhiều. 

Đây là nền tảng của Thập Thiện Nghiệp đạo, không có nó Thập Thiện không có cơ sở, 

Thập Thiện không thể an lập. 

Phật  giáo truyền  đến  Trung quốc, có  thể  cắm  rể  đâm  chồi  khai  hoa  kết  quả, vượt 

qua Ấn độ. Đương thời hàng đệ tử Phật truyền pháp, truyền khắp tám phương bốn hướng 

trên thế giới, chỉ duy nhất ở Trung quốc thành tựu. Nguyên nhân gì? Nền tảng ở đây quá 

vững, nền tảng của Nho và Đạo giáo. Cho nên truyền đến các nơi trên toàn thế giới, về 

sau dần dần đều không còn. Có nơi truyền được hai ba trăm năm thì diệt vong, có vài nơi 

truyền  được  năm  sáu  trăm  năm,  bảy  tám  trăm  năm,  quá  1000  năm  rất  ít.  Duy  nhất  ở 

Trung quốc truyền đến 2000 năm không suy yếu, nguyên nhân gì vậy? Nhờ Nho và Đạo 

giáo phò trợ, đây là chủ lưu của truyền thống văn hóa xưa, Phật pháp cũng nhập vào chủ 

lưu. Ngày nay nói đến truyền thống văn hóa, không thể tách rời được Nho Thích Đạo. 

Rời khỏi Nho Thích Đạo, truyền thống xưa không còn nữa. 

Chúng ta muốn học Phật, muốn được một chút thành tựu trong Phật pháp, có thể lơ 

là chăng? Những đồng tu trẻ tuổi, bất luận là tại gia hay xuất gia, muốn pháp tâm hoằng 

hộ chánh pháp, hoằng pháp, hộ pháp đều phải nắm vững bốn nền tảng. Nền tảng thứ tư 

là Sa Di Luật Nghi, là trong Phật pháp nói về tôn sư trọng đạo. Phật pháp là sư đạo, Nho 

giáo  nói  về  hiếu  đạo,  sư  đạo  kiến  lập  trên  nền  tảng  của  hiếu  đạo.  Không  có  hiếu  tức 

không có Phật, có Phật nhất định có hiếu, đạo lý này không thể không hiểu. Chúng ta xa 

lìa hiếu thân tôn sư, nghĩa là gốc rễ bị hư hỏng, dù nỗ lực thế nào cũng không thể thành 

tựu. Như gốc đại thụ rễ bị hư hoại vậy. 

Tịnh Nghiệp Tam Phước, đặt hiếu thân tôn sư lên hàng đầu, câu thứ nhất là “hiếu 

dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”. Con người bây giờ không chú trọng những điều 

này, vì thế không có nền tảng thánh hiền, cũng không có nền tảng của Phật Bồ Tát. Thời 

đại này không có thánh hiền xuất thế, chúng ta biết vì sao thánh hiền không thể xuất thế? 

Vì không có nền tảng. Thánh hiền xuất hiện trên thế gian này, cha mẹ không biết vun bồi, 

không biết đặt nền tảng cho họ. Tuy là thánh hiền tái sanh, cũng sống một đời rất bình 

thường,  như  vậy  là  sai.  Khi  có  trí tuệ, phải  phát  nguyện  làm  việc  Phật  làm,  “cho  nên 

nguyện có thể làm việc Phật làm”. Việc Phật làm chính là vô duyên đại từ, đồng thể đại 

bi. “Đảm nhiệm cứu tế, đều đăng bỉ ngạn”, đây là việc Phật làm. “Cho nên nguyện có 

thể làm việc Phật làm. Câu trên là nguyện cầu trí tuệ Phật, câu này là nguyện cầu từ bi 

của Phật, trí và bi cùng vận hành, viên mãn khế hợp bồ đề. Hai thứ này như đôi cánh của 

con  chim,  thiếu  một  cũng  không  được”.  Có  trí  tuệ  không  có  từ  bi,  không  thể  lợi  ích 

chúng sanh. Có từ bi không có trí tuệ, cũng không làm được. Cho nên nói, học Phật cần 

phải học hai thứ này, đầy đủ hai thứ này, tức ở đây nói “bi trí cùng vận hành, viên mãn 

khế hợp bồ đề”. Như vậy phải phát tâm “thường làm thầy của trời người”. Phật Bồ Tát 

xuất hiện ở thế gian này, thân phận gì? Thân phận là người thầy, cho nên công việc Phật 

Bồ Tát làm trong suốt cuộc đời là dạy học. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là tấm gương tốt 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        324/16 

nhất cho chúng ta, ngài không phải Tôn giáo, ngài dạy gì? Trong mỗi bộ kinh, đều có 

giáo dục luân lý đạo đức nhân quả. Trong kinh điển đại thừa, có giáo dục của khoa học 

và triết học. Luân lý, đạo đức, nhân quả, đây gọi là giáo dục phổ thế. Đây là phổ biến 

giáo hóa  chúng  sanh,  giúp  chúng  sanh  phá  mê  khai ngộ, lìa  khổ được  vui, đây  là  mục 

tiêu của giáo dục. 

Đối với chính mình thì sao? Nói cho chư vị biết, không có mong cầu gì cả. Không 

hề dính dáng đến danh văn lợi dưỡng, tâm địa thanh tịnh bình đẳng, làm mà không làm, 

không làm mà làm. Ứng hóa ở thế gian giáo hóa chúng sanh, có chướng ngại đối với bản 

thân chăng? Không có chướng ngại, vì sao không có chướng ngại? Vì không có nhiễm ô. 

Nếu trong này khởi tâm danh lợi, như vậy là bị tổn thương, ta đánh mất tâm thanh tịnh, 

đánh mất tâm bình đẳng. Đọa lạc làm phàm phu, phải trôi lăn trong luân hồi lục đạo, 

nghĩa là thoái chuyển. Phật Bồ Tát giáo hóa chúng sanh, vĩnh viễn là tam bất thoái. Làm 

sao để duy trì tam bất thoái? Chính là tam luân thể không, làm mà không làm, không làm 

mà làm, đây là được đại tự tại. Không phải vì danh, không phải vì lợi, người thế gian 

không thể hiểu được. Ngài thật tuyệt diệu, sự tuyệt diệu này người thế gian không hiểu. 

Người thế gian suy nghĩ lung tung, nhất định có ý đồ, chắc chắn có mục đích, nếu không 

vì  sao  ngài  làm  như  vậy?  Càng  đoán  càng  sai,  đoán  sai  hoàn  toàn,  đó  gọi  là  tạo  tội 

nghiệp. Thực tế mà nói, giống như cha mẹ đối với con cái vậy, họ chăm sóc con cái một 

cách chu đáo, họ có ý đồ chăng? Họ có mục đích chăng? Có thể có, khi mình già được 

con cái hiếu thuận, con cái sẽ chăm sóc. Đây là ý đồ của họ, là mục đích của họ. Đức 

Phật  không  cần,  ngài  không  cần  ta  chăm  sóc,  không  cần  ta  báo  đáp.  Điều  này  quả  là 

không thể nghĩ bàn, đây đúng là không hiểu gì cả, nhưng nó thật tuyệt diệu! Đây gọi là 

pháp xuất thế, thật là siêu việt thế gian. 

“Thường làm thầy của trời người”, lấy thân phận này xuất hiện tại thế gian. Người 

thầy, vị thầy này rất tốt, không thu học phí, không cần danh, không cần lợi, hoàn toàn là 

tình nguyện giáo dục. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là thân phận gì? Tôi thường nói, giới 

thiệu cho mọi người, chúng ta học Phật, không thể không biết thầy mình, điều này ban 

đầu đại sư Chương Gia dạy tôi. Nếu không hiểu biết về Đức Phật Thích Ca, nhất định ta 

đi sai đường, đi vào ngả rẽ. Cần phải hiểu về ngài trước, ngài làm gương cho chúng ta, 

chúng ta học Phật chính là học theo ngài. 

Tôi học Phật đích thực không giống với người khác, cuốn sách đầu tiên tôi xem là 

Thích Ca Phổ, Thích Ca Phương Chí. Nghĩa là truyện ký của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Người thời nhà Đường viết, trong Đại Tạng Kinh có. Lúc tôi học là 60 năm trước, sách 

này không mua được, bên ngoài không lưu thông, phải làm sao? Đến chùa tìm Đại Tạng 

Kinh chép ra, cũng may phân lượng không nhiều lắm, bản thân chúng tôi cũng chỉ có 

sao chép. Lúc đó học tập rất khó khăn, nhưng học rất thiết thực. Sau khi học xong, biết 

Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  con  người  chứ  không  phải  thần,  liền  khẳng  định  ngài 

không phải Tôn giáo. Ngài giống như Khổng tử vậy, là một bậc thầy, nhưng Khổng phu 

tử còn thu một ít học phí, ngài không thu học phí. Chúng ta khẳng định thân phận Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni, hiện nay gọi là nhà giáo dục văn hóa xã hội đa nguyên, đây là 

thân phận của ngài. Sự nghiệp trong đời ngài, là người công tác từ thiện về giáo dục văn 

hóa  đa  nguyên.  Ngài  dạy  học  không  thu  học  phí,  làm  từ  thiện,  là  thân  phận  như  thế. 

Chúng ta đã hiểu về ngài, muốn học tập theo ngài, cũng phải đầy đủ thân phận này, giáo 

dục văn hóa xã hội đa nguyên, làm công việc này. Toàn tâm toàn ý thúc đẩy, lợi ích tất 

cả chúng sanh, xa lìa danh văn lợi dưỡng, như vậy  mới học được! Đây là  yêu cầu của 

Đức Phật Thích Ca đối với chúng ta, bằng không ngài làm gương như vậy để làm gì? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        325/16 

Ngài làm gương là thân giáo, kinh điển là ngôn giáo, thân hành ngôn giáo. Hai điều này 

là viên dung, không thể tách rời nhau, tách rời là sai. 

“Thiên Nhân Sư, là một trong mười danh hiệu của Như lai”. Những danh hiệu này 

đều là tán thán Đức Phật, vì thế ngài có mười hiệu. Kinh Hoa Nghiêm dùng số mười 

biểu trưng cho sự viên mãn, cho nên số mười không phải là chữ số, mà là tán thán một 

cách viên mãn, ngài là sư biểu của cõi trời và nhân gian. “Được làm tam giới hùng”, tam 

giới hùng nghĩa là gì? “Cũng là đức hiệu của Phật”, cũng là từ tán thán ngài. Tam giới, ở 

sau có. 

Bên dưới giải thích. “Tam giới là dục giới, sắc giới, vô sắc giới”, đây là lục đạo. 

Hùng  nghĩa  là  gì?  Phẩm  Phương  Tiện  Kinh  Pháp  Hoa  nói:  “thế  hùng  không  thể  đo 

lường”. Tịnh Ảnh Sớ nói: “thế hùng là tên gọi khác của Phật”, cũng là tán thán. Hùng 

người xưa gọi là anh hùng, anh hùng là ai? Nghĩa là gì? Là người khác không làm được, 

họ làm được, đây gọi là hùng. Việc gì người khác không làm được? Liễu sanh tử, xuất 

tam giới, người bình thường không làm được, thiên nhân cũng không làm được. Quý vị 

xem người trong dục giới của tam giới, dục giới rất đáng thương không ra khỏi dục giới. 

Ra khỏi dục giới là sắc giới, ra khỏi sắc giới là vô sắc giới. Nhưng tam giới đều ở trong 

lục đạo, ta không thể vượt thoát luân hồi lục đạo. Phật vượt ra được, điều này không có 

gì để nói, ngài đúng là đại anh hùng. 

Lúc Đức Phật còn tại thế, suốt đời không ở nơi nào cố định, đa phần đều ở ngoài 

trời nơi hoang dã. Sau khi Phật diệt độ, không tệ, quý vị thấy xây không biết bao nhiêu 

ngôi chùa lớn, nơi đại hùng bảo điện thờ tôn tượng ngài, đây là người đời sau tưởng nhớ. 

Điện thờ Phật gọi là đại hùng bảo điện, bảo điện của bậc đại anh hùng. Đại anh hùng tức 

là ngài có thể làm được việc mà người khác không làm được. Tam giới lục đạo khổ, tam 

giới đều đau khổ, không đoạn được khổ, Phật đoạn được, đây đều là sự nghiệp của bậc 

anh hùng. Dục giới có tám khổ, sắc giới có hoại khổ, vô sắc giới có hành khổ, ba loại 

khổ  này  Phật  đều  không  có.  Khổ  là  quả, khổ  từ  đâu  mà  có?  Khổ  do  phiền  não  tạo  ra. 

Khổ trong tam giới do kiến tư phiền não mà có, nghĩa là nói ta đối với tình huống thực tế 

trong tam giới đã thấy sai, nghĩ sai. 

Chân tướng của tam giới là gì? Kinh Kim Cang nói rất hay: “tất cả pháp hữu vi, 

như mộng huyễn bào ảnh”. Trong Chứng Đạo Ca đại sư Vĩnh Gia nói: “mộng lý minh 

minh  hữu  lục  thú, giác  hậu không  không  vô  đại  thiên”. Đã  nói  rõ  chân tướng  của tam 

giới, tam giới như một giấc mộng. Chư Phật Bồ Tát ứng hóa trong tam giới, giảng kinh 

thuyết pháp khuyên dạy chúng sanh. Các bậc cổ đức gọi họ là du hí nhân gian, Phật sự 

trong  mộng.  Nói  quá  hay,  không  phải  thật,  hà  tất  coi  đó  là  thật?  Coi  như  thật  là  sai, 

không được coi là thật. 

Phật Bồ Tát ứng hóa tại nhân gian, họ không hề lưu luyến thế gian này. Không cần 

danh, không cần lợi, không cần gì cả, họ không bị dính mắc, dính mắc một chút tức bị 

nhiễm ô, tâm thanh tịnh không còn. Sự việc không tính thành bại, chỉ nổ lực làm. Việc 

tốt cố gắng làm, làm thành tựu chúng sanh có phước, làm không thành công chúng sanh 

không có phước, không liên quan gì đến mình. Tận tâm tận lực công đức sẽ viên mãn. 

Không phải làm việc xong như vậy coi là viên mãn, không phải vậy. 

Kinh Lăng Nghiêm nói rất hay: “Phát ý viên thành, công đức viên mãn”. Trong tâm 

có thật, công đức liền viên mãn. Không cần là sự, sự có nhân duyên không giống nhau. 

Mấy  năm  trước,  chúng  tôi  thành  lập  trung  tâm  văn  hóa  tại  thị  trấn  Thang  trì,  thí 

nghiệm dạy Đệ Tử  Quy, thí nghiệm thành công. Tuy ba năm  là đóng cửa, nhưng công 

đức viên mãn. Không phải chúng ta không làm, mà phải tùy duyên. Nhân duyên đầy đủ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        326/16 

làm một cách hoan hỷ, duyên không đầy đủ lập tức buông bỏ, không lưu lại chút dấu vết 

nào, đây mới là đại viên mãn. 

Ngày nay thế giới hỗn loạn, địa cầu thiên tai dồn dập, chúng ta thấy chúng sanh rất 

đau  khổ,  chúng  sanh  đang  tạo  nghiệp.  Trong  mấy  năm  gần  đây,  đại  diện  trường  học 

tham gia không ít lần hội nghị hòa bình của Liên Hiệp Quốc. Cơ duyên này khiến chúng 

tôi quen rất nhiều chuyên gia học giả, cũng quen rất nhiều các bậc lãnh đạo của quốc gia. 

Chúng tôi rất cảm động, rất khâm phục, họ rất có tâm cầu trị. Hy vọng thiên hạ đại trị, xã 

hội an định, thế giới hòa bình, người người đều có đời sống hạnh phúc. Chúng tôi tiếp 

xúc đều rất cảm động, nhưng tìm không ra phương pháp. 

Thân phận ngày  nay  của  chúng  tôi, bây  giờ  gọi  là  người ngoài.  Đây  là  sự  nghiệp 

của thế gian, phải buông bỏ, buông bỏ thật sự, nhưng quý vị có tâm từ bi chăng? Nếu có 

chút tâm từ bi, quý vị thấy như vậy không cảm thấy khó chịu ư? Cho nên có nhân duyên 

chúng ta phải giúp, không có duyên mỗi ngày chúng ta tu học, nương theo kinh điển tu 

học, niệm Phật, hồi hướng công đức này cho họ. Đây chính là vô duyên đại từ, đồng thể 

đại bi. Chúng ta đang làm, nhưng phải nghĩ ra phương pháp. 

Mấy tháng gần đây, khi tôi trị bệnh nha chu ở Cao Hùng, xem cuốn sách Chư Tử 

Trị Yếu, chúng tôi mới biết khi Đường Thái Tông còn tại thế, biên tập một bộ bảo điển 

trị nước, gọi là Quần Thư Trị Yếu. Tôi biết có bộ sách này, rất muốn tìm nhưng không 

có,  vì  bộ  sách  này  trong  Tứ  Khố  không  có.  Đường  Tống  Nguyên  Minh  Thanh,  trong 

sách sử năm triều đại này, trong Nghệ Văn Chí cũng không có, không nhắc đến nó. Tôi 

không biết làm thế nào, rõ ràng có bộ sách này, sao lại không thấy? Khi tôi giảng kinh 

có nhắc đến một hai lần, may mắn, những vị đồng học có tâm, qua mạng, qua ti vi nghe 

tôi giảng kinh, mọi người tìm giúp tôi rồi gởi đến. Tôi rất cảm kích chư vị đồng học đã 

làm việc này. Mở ra xem là bản của đầu năm dân quốc, xem  mấy bài tựa ở trước mới 

biết.  Sau  khi  nhà  Đường  mất  nước,  cuốn  sách  này  thất  truyền,  ở  Nhật  bản  có.  Do  đó 

chúng  tôi  biết,  bộ  sách  này_Nhà  Đường  là  thịnh  thế,  Nhật  bản,  Hàn  quốc,  Việt  nam, 

người của các nước này đến lưu học rất đông, khi về họ mang theo những bộ sách này. 

Thời nhà Đường chưa có thuật in ấn, toàn là bản viết tay, thuật in ấn phát minh vào thời 

nhà Tống, đều là bản viết tay. Bản viết tay, chúng ta biết phân lượng không nhiều, rất ít, 

rất dễ thất truyền. Không như hiện nay thuật in ấn phát triển, rất nhanh chóng có thể in 

được mấy mươi vạn cuốn. Bởi vậy sau khi chúng tôi nhận được vui mừng vô tận, liền 

tìm đến nhà sách quen thuộc, nhà sách Thế Giới ở Đài Loan. Nhờ họ in 10 ngàn bộ, như 

vậy về sau không bị thất truyền. Mười ngàn bộ sách này tôi muốn tặng cho mỗi quốc gia, 

tặng cho người lãnh đạo, họ có thể đưa vào trong thư viện các trường đại học, đưa vào 

trong thư viện quốc gia. 

Thời nhà  Đường  trong lịch sử, là thời đại  thịnh  thế nổi tiếng nhất. Ngày  nay  trên 

toàn thế giới, nhiều nơi Hoa kiều ở đều có phố Đường Nhân, nó không gọi là phố Hán 

Nhân mà gọi là phố Đường Nhân. Đường xuất phát từ đâu? Chính là thời nhà Đường. Lý 

luận phương pháp kinh nghiệm trị quốc của thời đại này, đều ở trong bộ sách này. Bộ 

sách này phân lượng không nhiều, tất cả có khoảng 50 vạn chữ, có thể làm tài liệu tham 

khảo cho những bậc chí sĩ yêu nước. 

Đây  là  người  ngoại  như  chúng  tôi,  cống  hiến  một  chút  cho  những  nhà  chính  trị, 

phụng hiến cho họ. Việc này chỉ làm đến đây thôi, ngoài ra chúng tôi không dính dáng 

đến. Tuổi tác của tôi đã lớn, muốn tôi làm cũng làm không nổi, không đủ thể lực. Những 

năm còn lại niệm Phật, giảng kinh dạy học, ngoài việc này ra tôi không muốn tham gia 

bất lỳ hoạt động nào, trở về nghề chính của chúng tôi. Phương thức của Đức Phật Thích 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        327/16 

Ca Mâu Ni là giảng kinh dạy học. Niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, chúng ta mới thật sự đạt 

được đại viên mãn. 

Chúng ta xem tiếp phần chú giải. “Phật đoạn tận tất cả phiền não, cho nên gọi là đại 

hùng  trong  tam  giới”.  Hay  nói  cách  khác,  đoạn  tận  phiền  não  là  việc  không  đơn  giản. 

Đức Phật dạy, đoạn kiến tư phiền não chứng được quả A la hán, đoạn trần sa phiền não 

chứng được quả vị Bồ Tát, đoạn vô minh phiền não tức thành Phật. Phật, Bồ Tát, A la 

hán là danh xưng của ba học vị trong Phật pháp. Mọi người đều có thể đạt được, quý vị 

chịu  đoạn  cũng  đạt  được,  không  cần  người  ta  phong  danh  hiệu,  tự  ta  thành  tựu  được. 

Đoạn tận kiến tư phiền não quý vị chính là A la hán, Chư Phật Như Lai đều thừa nhận, 

lục đạo không còn. Đoạn tận trần sa phiền não tức thành Bồ Tát, cao hơn A la hán, trong 

tứ  thánh  pháp  giới,  không  phải  hai  giới  bên  dưới,  mà  là  hai  giới  ở  trên.  Phật,  Bồ  Tát 

trong tứ thánh pháp giới. Nếu đoạn tận vô minh phiền não, tứ thánh pháp giới không còn, 

biến mất. Như tỉnh lại sau giấc mộng vậy, cảnh giới trong mộng không còn, tỉnh dậy là 

thế giới gì? Là cõi thật báo trang nghiêm của Chư Phật Như lai. Nói đến chư Phật Như 

Lai quý vị có một phần, cũng chính là cõi thật báo trang nghiêm của chính mình, vấn đề 

là như vậy. Tất cả pháp không lìa tự tánh, tất cả pháp không lìa tự tâm, là tâm tánh mình 

biến hiện ra. Tu hành trong Phật pháp, công phu thật sự không gì khác, chính là đoạn tận 

phiền  não. Ba  loại  lớn  phiền  não  này  phải  đoạn  tận  hết, không  những  là đại hùng  tam 

giới, mà là đại hùng của thập pháp giới. Tam giới chỉ có lục đạo, không bao gồm mười 

pháp giới. 

“Tóm lại, đoạn này là tổng kết của đại nguyện”, đại nguyện là 48 nguyện. “Ở trên 

nói về trí vô ngại, tức là cầu trí tuệ, từ làm việc từ mẫn trở xuống là biểu trưng cho thệ 

nguyện. Hội Sớ nói, nguyện là dẫn đường của vạn hạnh”. Nó ở trước dẫn dắt hành động 

của chúng ta, nó ở trước dẫn dắt ta. Hay nói cách khác, hành của mình có phương hướng, 

có mục đích, đây là chánh hạnh. 

Hành của chúng ta là chuyên tu Tịnh độ, trước khi chưa chuyên tu Tịnh độ, chúng 

ta  học  tập  rộng  rãi, kinh  điển  các  tông  phái  đều  có  học.  Vì  sao  vậy?  Để  chọn  phương 

hướng, mục tiêu cho mình. Mục tiêu chỉ có một, đó chính là đại bát niết bàn, tức là minh 

tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, đây là mục tiêu của chúng ta. Dùng phương pháp gì 

để đạt đến mục tiêu này? Đó chính là tám vạn tế hạnh. Chúng ta xem các tông các phái 

đều cảm thấy khó khăn, vì sao vậy? Vì phải đoạn phiền não. Sau cùng chúng ta gặp Tịnh 

độ, hoan hỷ vô tận, vì sao vậy? Vì Tịnh độ không cần đoạn phiền não cũng có thể thành 

tựu,  điều  này  không  thể  nghĩ  bàn.  Chúng  ta  chọn  pháp  môn  này,  chọn  pháp  môn  này 

chắc chắn có sự thành tựu, chọn các pháp môn khác không có gì chắc chắn. 

Hôm nay thời gian đã hết, ý này chưa giảng hết, ngày mai chúng ta học tiếp đoạn 

này. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        328/16 

Tập 269 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Binh Minh 

Thời gian: 07.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 226, hàng thứ bảy, bắt đầu từ chữ thứ ba. 

“Tóm lại, đoạn này là tổng kết của đại nguyện. Ở trên nói về trí vô ngại tức là cầu 

trí  tuệ,  từ  câu  làm  việc  từ  mẫn  trở  xuống  là  biểu  trưng  cho  thệ  nguyện.  Hội  Sớ  nói, 

nguyện  là  dẫn  đường  của  vạn  hạnh,  tuệ  tức  đôi  mắt  của  Phật  đạo.  Nguyện  để  dẫn  dắt 

nhân hành, tuệ để chiếu soi Phật đạo. Nguyện tuệ thành tựu viên mãn, tức gọi là Như Lai, 

cho nên được làm tam giới hùng”. 

Chúng ta xem đoạn này, đây là ý nghĩa mà Niệm Lão tổng kết câu kinh văn này. 

Ông nói đoạn này là tổng kết của đại nguyện, ở trên nói trí vô ngại, cầu trí tuệ, làm việc 

từ mẫn trở xuống là biểu trưng thệ nguyện. Trong Hội Sớ nói, nguyện là dẫn đường của 

vạn hạnh. Nguyện chính là hy vọng, mong cầu của chúng ta, là phương hướng và mục 

tiêu  của  mình.  Có  nguyện,  nỗ  lực  sẽ  có  thành  quả.  Nếu  không  có  nguyện  giống  như 

thuyền  đi trên biển cả, không  có phương hướng, không  có  mục  tiêu,  rốt  cuộc nó  đi  về 

đâu? Con người ở đời, nếu có phương hướng, có mục tiêu, họ nhất định thành tựu. Bất 

luận là pháp thế hay xuất thế, bất luận là ngành nghề nào, họ nhất định có thành tựu khả 

quan. Còn như không có phương hướng, không có mục tiêu, suốt đời dù nỗ lực đến đâu, 

phấn đấu đến đâu, sau cùng vẫn không thành tựu. Những sự thật này đều phơi bày trước 

mắt chúng ta, khoảng tuổi trung niên trở lên nhận thấy rất rõ ràng điều này. Phàm những 

người thành công, từ nhỏ nhất định có tiên nhân dạy bảo, có thiện hữu giúp họ, bản thân 

họ cũng xác định phương hướng mục tiêu. Cổ nhân thường nói, mười năm có thành tựu. 

Nhất định có thành tựu, học Phật cũng không ngoại lệ. Nếu gặp chân thiện tri thức, bản 

thân có thiện căn, có phước đức, mười năm chuyển phàm thành thánh, trường hợp này 

rất nhiều trong lịch sử. Họ có thể thành tựu, vì sao chúng ta không thể thành tựu? Bình 

tâm tư duy, quan sát, phản tỉnh sẽ hiểu. Sau khi hiểu rõ, nếu xác định phương hướng 

mục tiêu, thêm mười năm nữa vẫn có thể thành tựu. Nếu bỏ lơ nhân duyên tốt, thành tựu 

rất có giới hạn. Người học Phật không thể không có nguyện, pháp thế gian gọi là không 

thể không có chí, chí và nguyện là cùng một vấn đề. 

Khổng phu tử 15 tuổi nuôi chí học tập, ông có phương hướng, có mục tiêu. “Tam 

thập nhi lập”, 30 tuổi là thành tựu, thành tựu gì? Trở thành thánh nhân. Cổ nhân khiêm 

tốn, xưng thánh hiền quân tử. Từ một phàm phu, người bình phàm, có thể đạt đến tầng 

lớp quân tử. Quân tử tức là thánh hiền, nâng cao lên là hiền nhân, tiếp tục lên cao nữa là 

thánh nhân. Có chí, ý chí này rất quan trọng. 

Học Phật phải có nguyện, có nguyện mới thật sự có thành tựu. Phát nguyện hoằng 

pháp lợi sanh, tục Phật tuệ mạng. Tôi tin rằng nhiều người đồng tu trẻ tuổi, phát tâm xuất 

gia, đều có chí nguyện này. Vì sao mười mấy hai mươi năm trôi qua, không có thành tựu? 

Không thể nói không có nguyện, nguyên nhân là không nỗ lực thực hiện nguyện. Chúng 

ta lại hỏi vì sao không thể thực hiện? Vì tình dục, đây là phiền não lớn, chưa buông bỏ. 

Trong pháp thế xuất thế gian, chưa học căn bản giáo dục. Vấn đề này có, ít nhất có thể 

truy cứu về 200 năm trước. 100 đầu của 200 năm đó, vẫn còn người nói, nhưng người 

thực hành rất ít, 100 năm sau đến người nói cũng không có. Nhưng trong 200 năm nay, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        329/16 

vẫn có người thành tựu, chẳng qua số lượng so với ngày xưa thì quá ít, đây là thật. Do 

đây có thể biết, cổ nhân nói không sai, việc do con người làm. Hay nói cách khác, phải 

chính mình gánh trách nhiệm, không được oán trời trách người. Đây chính là chí nguyện 

có kiên định hay không, gặp trắc trở có thoái tâm không? Đây là then chốt. Bất luận gặp 

trắc  trở  gì  đều  không  nản  chí,  đều  không  thay  đổi.  Người  này  đã  thành  công,  họ  nhất 

định  thành  công.  Gặp  trắc  trở  liền  thoái  tâm,  gặp  chướng  duyên  liền  oán  hận,  đây  là 

người có thỉ không có chung, nhân tố đầu tiên không thể thành tựu, không thể giữ vững 

chí nguyện mình đến cuối cùng. 

Nguyện  là  dẫn  đường  của  hạnh,  tuệ  là  con  mắt  của  Phật  đạo,  điều  này  rất  quan 

trọng. Đặc biệt là khi gặp khó khăn, ta có tuệ nhãn, có năng lực phân biệt phương hướng, 

có thể phân biệt chánh tà, có thể phân biệt thiệt hơn, cho nên có thể hướng đến điều lành 

tránh điều dữ. 

Bên dưới nói: “Nguyện dẫn dắt cho nhân hành”. Nhân là nhân địa, khi mới học nó 

dẫn dắt ta. “Tuệ chiếu soi Phật đạo”, ta nắm bắt được con đường thành Phật này. Con 

đường thành Phật là gì? Là nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu. Điều khó khăn 

nhất, Phật pháp có rất nhiều pháp môn, pháp môn nào khế hợp với căn cơ của mình? Sự 

chọn  lựa  này  không  dễ,  đây  là  trí  tuệ.  Bản  thân  không  có  trí  tuệ,  cũng  không  có  chân 

thiện  tri  thức  giúp.  Lúc  này  chúng  ta  đối  với  pháp  môn,  có  thể  thử  một  chút,  xem  có 

thích hợp căn tánh của mình hay không, không được miễn cưỡng. Thuận theo căn tánh 

mình, thích hợp trình độ của mình, học tập không khó khăn, thì có thể thử, thử từng thứ 

một.  Thời  gian  khoảng  mấy  năm,  đại  khái  đều  đã  rõ  ràng  minh  bạch, sau  đó  hạ  quyết 

tâm chọn một pháp môn. Đây là nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu, là quá trình 

cần trải qua của đại đa số đồng tu. Phải lãng phí mất một thời gian. Tâm quyết định phát 

càng sớm thì thành tựu càng nhanh chóng. 

Bây giờ chúng ta biết, trong tất cả kinh điển, thù thắng nhất là Kinh Vô Lượng Thọ, 

nhưng Kinh Vô Lượng Thọ thật sự có khó khăn. Trước khi Hạ Liên Cư cho ra đời bản 

hội tập này, đệ tử nhà Phật chuyên nghiên cứu Kinh Vô Lượng Thọ không nhiều. Cho dù 

chuyên học Kinh Vô Lượng Thọ, đa phần đều áp dụng bản hội tập của Vương Long Thư, 


nhưng cũng không nhiều lắm. Mà tuyệt đại đa số, hầu như là 90% trở lên, đều áp dụng 

Kinh Di Đà Sớ Sao của đại sư Liên Trì là nhiều nhất. Tiếp đến là Yếu Giải của đại sư 

Ngẫu Ích cũng không ít. Người học tập theo hai loại này rất nhiều, đây là tu Tịnh độ. Sau 

khi bản hội tập này  xuất hiện, cống hiến cho Tịnh độ tông rất lớn. Quả thật là đệ nhất 

siêu  thắng,  không  gì  sánh  được,  đó  là  gì?  Chúng  sanh  thời  cận  đại  có  phước.  Nếu  họ 

không có phước, làm sao gặp được? Khổ tâm mười năm của Hạ Liên Cư, hội tập thành 

cuốn này. Cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, tôi dự đoán trước sau ít nhất cũng có mười năm, chuẩn 

bị, sưu tập tư liệu. Trong lúc bệnh khổ hoàn thành bộ chú giải mới này, hy hữu khó gặp. 

Ngày nay chúng ta đọc bộ kinh này, đọc bộ chú giải này, đúng là đang học tập bản tinh 

hoa của Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm. Tôi nghĩ từ đây về sau, chư vị học Phật, 

muốn  trong đời  này  viên thành  Phật  đạo.  Đó  chính là pháp  môn này, chính  là bộ kinh 

điển này. 

Cư sĩ Lưu Tố Vân làm gương cho chúng ta thấy, chúng ta đã thấy. Bà có thể thành 

tựu, tôi tin quý vị cũng có thể thành tựu, mọi người đều có thể thành tựu. Bà dùng thời 

gian mười năm. Chúng ta phát nguyện tận hình thọ kiên trì pháp môn này, chỉ cầu thâm 

nhập, buông bỏ vạn duyên, bao gồm Phật pháp. Trong Phật pháp tôi chỉ áp dụng bộ kinh 

này, chỉ tu pháp môn này, chúng ta rất rõ ràng, rất minh bạch. Lời cổ nhân nói không sai: 

“chỉ cần gặp được Di Đà, lo gì không khai ngộ”. Huống gì ở sau nguyện thứ 20 nói một 

cách rất rõ ràng: “đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát”, đây chính là đại triệt đại ngộ, minh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        330/16 

tâm kiến tánh. Nếu không cầu vãng sanh, ở thế gian này hy vọng được đại triệt đại ngộ, 

như vậy phải đến đời nào, đến kiếp nào? Quá khó. Chúng ta phải tự biết mình, phải tự 

lực đoạn phiền não, chắc chắn chúng ta không làm được. Chúng ta chỉ có dựa vào tha 

lực mới có thể làm được, tha lực là oai thần bổn nguyện của của Phât A Di Đà gia trì. 

Nếu không có oai thần bổn nguyện gia trì, chúng ta rất khổ. Sự thành tựu đó như trong 

kinh nói là vô lượng kiếp, phải trầm luân trong luân hồi, chịu khổ sở vô lượng kiếp mới 

có  thể  được  cứu.  Ngày  nay  gặp  được  pháp  môn  này,  chí  nguyện  kiên  định,  y  giáo  tu 

hành, đời này giải quyết được vấn đề. Cho nên pháp môn này, các bậc cổ đức nói, đời 

này thành tựu Phật pháp, không cần đợi đến đời sau. Một đời thành tựu, chỉ có pháp môn 

này. 

“Nguyện và tuệ thành tựu viên mãn”, đây gọi là Như Lai, Như Lai tức là nhị túc tôn. 

Túc nghĩa là viên mãn, tuệ viên mãn, phước viên mãn, người này sẽ thành Phật. “Cho 

nên được gọi là tam giới hùng”,  là xưng tán ngài là đại anh hùng của tam giới. Việc mà 

chúng  sanh  tam  giới  lục  đạo  không  làm  được,  ngài  làm  được.  Việc  không  làm  được 

chính là buông bỏ triệt để, khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước. Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni đã buông bỏ, chư Phật Như Lai đã buông bỏ, pháp thân Bồ Tát đã buông bỏ. 

Câu tiếp theo rất quan trọng: “Thệ nguyện và trí tuệ, là thành Phật chánh nhân. Cả 

hai đều viên mãn, từ nhân được quả, cho nên gọi là tam giới hùng”. Ở đây đặc biệt nhắc 

nhở  chúng  ta,  thệ  nguyện  và  trí  tuệ  là  chánh  nhân  của  thành  Phật.  Chúng  ta  nhất  định 

phải phát nguyện độ sanh, phải phát nguyện cầu sanh Tịnh độ. Hai nguyện này là cương 

lĩnh của đại nguyện, phải cầu trí tuệ, hai nguyện này mới có thể viên mãn. Không có trí 

tuệ, hai nguyện này phát một cách vô ích. Vì sao vậy? Vì ta không làm được. Có nguyện 

có trí, bên dưới mới có thể hoằng hộ chánh pháp, thuyết pháp sư tử hống. “Nguyện mình 

thuyết  pháp, có  thể như  Thế  Tôn, ở  trong  đại  chúng, làm  sư  tử  hống”.  Bản  thân thành 

tựu cần phải giúp người khác, bản thân có một phần thành tựu thì giúp người khác một 

phần. Giúp người khác là phương pháp tu hành tốt nhất của mình, chính là dạy học, vì 

sao vậy? Vì dạy học tương trưởng. Mỗi người thầy dạy học, tôi tin đều có kinh nghiệm 

này, nhiều chỗ ngộ, đều có được từ trong việc dạy học. Trong bài học hoặc trong lúc vấn 

đáp  với  học  sinh,  vô  tình  ngộ  ra  được  rất  nhiều  đạo  lý,  đây  chính  là  giáo  học  tương 

trưởng. Nếu không chịu dạy học, cơ hội này sẽ mất đi. Người bây giờ gọi là giao lưu, 

chia sẻ, có lợi ích rất lớn cho bản thân. Mỗi lần giao lưu, mỗi lần chia sẻ đều có thể nâng 

cao  cảnh giới  của  mình. Nếu  chúng  ta  muôn nâng  cao  bản  thân, không  thể không  làm 

việc này, phải làm hằng ngày. Gặp một người cũng chia sẻ với họ, gặp hai người cũng 

chia sẻ với họ. Chỉ cần ta hoan hỷ nói, nhất định có chỗ ngộ. Cổ đức nói: tích tiểu ngộ 

thành đại ngộ. Thường nói như vậy, nói khoảng ba tháng đến nửa năm, được đại ngộ. 

Tích  đại  ngộ  được  đại  triệt  đại  ngộ,  đây  là  phương  pháp  của  giáo  môn,  đều  đáng  để 

chúng ta học tập. 

Làm sư tử hống, thế nào gọi là sư tử hống? “Sư tử hống là ví dụ”. Ở đây nói đến sư 

tử, tức sư tử trong loài dã thú, vua của loài thú. Tiếng hống của sư tử, trăm thú sợ hãi, 

thật vậy. Khi chúng tôi chưa học Phật, rất thích xem chương trình Động Vật Kỳ Quan 

trên truyền hình, tôi tin có không ít người đều đã xem. Trong Động Vật Kỳ Quan, quý vị 

thấy con sư tử, tiếng hống của nó khiến loài động vật nhỏ run rẩy không chạy nổi, có oai 

lực lớn đến như vậy. “Cho nên nói Thế Tôn quyết định thuyết pháp vô úy, là sư tử hống”. 

Dùng điều này để hình dung, để tán thán, Phật thuyết pháp quyết định vô úy. Kinh Niết 

Bàn quyển 27 nói: “sư tử hống gọi là quyết định thuyết”. Chúng ta học Phật, đặc biệt là 

những người trẻ tuổi sơ học, không thể không tin, phải tín thọ phụng hành, vì sao vậy? 

Vì quyết định thuyết. Ba chữ này quả là khó được, quyết định thuyết là nói những gì? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        331/16 

Nói  về  chân  lý,  những  gì  họ  nói  ra  là  vĩnh  hằng  bất  biến.  Ai  dám  nói  câu  này?  Chưa 

minh  tâm  kiến  tánh  tuyệt  đối  không  dám  nói  câu  này.  Những  gì  tôi  nói, cung  cấp  cho 

mọi người tham khảo, xin mọi người chỉ giáo, không dám quyết định. Có thể tôi đã thấy 

sai, có thể tôi đã nói sai. Phật và pháp thân Bồ Tát không như vậy, mỗi câu mỗi chữ họ 

nói chính là quyết định thuyết, ta không thể thay đổi dù chỉ một chữ. 

Phật  pháp  khó,  rất  khó.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  và  Đại  Trí  Độ  Luận  đều  nói: 

“Phật pháp vô nhân thuyết, tuy trí mạc năng giải”. Đây là nói đến Phật pháp, cũng chính 

là kinh điển của Phật, không có ai nói, người thế gian dù thông minh đến đâu, có trí tuệ 

đến đâu, họ không thể lý giải tất cả pháp Phật nói. Phật pháp phải người như thế nào nói? 

Người có tu có chứng, người này có thể nói. Bây giờ tìm không thấy người như vậy, 

không tìm thấy người chứng. Như vậy cũng bất đắc dĩ mà cầu thứ hai, tìm người có tu 

hành. Thế nào gọi là tu hành? Những gì trong kinh nói họ đều y giáo phụng hành, đây là 

có tu. Đạo lý trong kinh Phật nói họ đều áp dụng, biến thành tư tưởng kiến giải của mình. 

Họ tiếp thu giáo huấn trong kinh Phật dạy, biến thành tư tưởng hành vi của mình. 

Quả thật chúng ta thấy một số người, đặc biệt là người tu Tịnh độ. Các ông cụ, bà 

cụ, họ không được tiếp thu giáo dục, thậm chí rất nhiều người không biết chữ, họ thuộc 

Kinh A Di Đà. Kinh A Di Đà nói gì họ không hiểu, nhưng rất thuộc. Tâm địa họ thanh 

tịnh, không có nghi hoặc, không có tạp niệm. Từ sáng đến tối tay cầm xâu chuỗi niệm A 

Di Đà Phật, A Di Đà Phật, suốt đời không thay đổi, chân thật như vậy hết một đời. Khi 

lâm chung, khi vãng sanh, biết trước giờ chết, biết khi nào Phật đến tiếp dẫn, đoan tướng 

hy hữu, họ đã thành Phật. Thầy Lý rất thán phục người như vậy, rất ngưỡng mộ. Thầy 

từng nói với tôi rất nhiều lần, thầy muốn học như các ông bà cụ này, học ngu, thầy nói 

học suốt mấy mươi năm đều không học được. Không thể ngu bằng, quý vị không bằng 

họ. Quý vị cho rằng mình rất thông minh, không sánh bằng họ, tâm địa rất thanh tịnh. 

Người ta tốt với họ, được, cám ơn. Người ta không tốt với họ, họ cũng rất cám ơn. Quý 

vị xem từ bi chân thành của họ, không có phân biệt, không có chấp trước, không có gì 

không tốt. Nếu hiếp đáp họ, sỉ nhục họ, đối với họ đều tốt cả, làm gương cho chúng ta, 

họ đã thành Phật. Thật sự thành Phật, tu hành chính là như vậy. 

Chúng  ta  nhất  định  phải  tin,  không  những  là  Phật  Bồ  Tát  nói,  mà  thánh  hiền  thế 

gian nói, đều có đạo lý sâu sắc trong đó. Chúng ta phải thâm tín không nghi, phải y giáo 

phụng hành, như vậy mới đạt được lợi ích lớn lao. Giúp ta khai trí tuệ, giúp tích lũy công 

đức, giúp ta tiêu nghiệp chướng. Người xưa đều học, bất luận là biết chữ hay không, quả 

thật không hề liên quan đến biết chữ hay không biết chữ, như đại sư Huệ Năng nói vậy. 

Đều học, đều hành trì, đều tin, đều y giáo phụng hành. 

Lúc còn nhỏ tôi ở tại nông thôn, người nông thôn gặp vấn đề tranh chấp, làm sao? 

Tìm đến tư thục, nông thôn có tư thục, tìm thầy giáo dạy tư thục đến nói đạo lý. Chỉ cần 

thầy giáo tư thục nói rằng, Khổng lão phu tử đã nói như thế, mọi người không còn gì để 

nói, vấn đề lập tức giải quyết. Như vậy là sao? Tin tưởng thánh nhân, lời thánh nhân nói 

còn  sai  được  sao?  Quý  vị  hỏi  người  nông  thôn  này,  họ  cũng  chưa  từng  đọc  sách  của 

Khổng tử. Họ biết có Khổng tử, ông là thánh nhân, rất tôn kính Khổng tử. Chỉ cần thầy 

giáo này nói với mọi người, Khổng lão phu tử nói như thế nào, người người đều phục, 

lập  tức  hóa  giải  mọi  tranh  chấp.  Hiệu  quả  hơn  pháp  luật  hiện  nay,  lời  của  Phật  càng 

không cần nói. Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng, tất cả pháp hữu vi như mộng huyễn 

bào ảnh, có gì đâu mà tranh giành! Trong Kinh Đại Bát Nhã nói: “Tất cả pháp vô sở hữu, 

tất cánh không, bất khả đắc”, có gì đâu mà tranh! Tự nhiên buông bỏ vạn duyên, nhu hòa 

chất  trực  đối  với  tất  cả  chúng  sanh,  chắc  chắn  như  vậy.  Không  phải  học  được  từ  đâu, 

pháp vốn như vậy, tự nhiên không hề miễn cưỡng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        332/16 

Phẩm Phật Quốc trong Kinh Duy Ma nói: “diễn pháp vô úy, do như  sư tử hống”. 

Chú  giải  của  Triệu  công  nói-  Triệu  công là  đại  sư  Tăng  Triệu.  Khi  đại  sư  Cưu  Ma La 

Thập đến Trung quốc hoằng pháp, đại sư Tăng Triệu là đệ tử của ngài La Thập, một đệ 

tử ưu tú. Chú giải của ngài chính là chú giải về Kinh Duy Ma: “Sư tử hống, âm thanh vô 

úy. Phàm những gì nói ra, không sợ quần tà dị học, ví như sư tử hống, trăm thú không 

bằng”. Những gì Phật nói là chân lý, là thật tướng các pháp, chân tướng của tất cả pháp. 

Vì thế những tà tri tà kiến, trái với giáo huấn thánh hiền gọi là dị học, chánh pháp đều có 

thể  chế  phục  họ.  Thậm  chí  những  người  dị  học  tà  tri  tà  kiến  này,  khi  gặp  được  chánh 

pháp, họ  cũng  rất  ngoan  ngoãn,  cũng  biểu  thị  cung  kính,  không  nói  gì  nữa.  Chúng  tôi 

từng gặp, những người này rất thông minh, họ biết biện luận không hơn quý vị, chi bằng 

không nói nữa. 

“Trăm thú không bằng”, đây cũng là ví dụ. Sư tử là vua trong loài thú, nơi sư tử ở 

các  loại  thú  khác  đều  tránh  xa.  Đây  chính  là  hình  dung  nơi  Phật  thuyết  pháp,  những 

người có tà tri tà kiến, người dị học cũng đều phục, hoặc họ sẽ rời xa. Không rời xa, họ 

cũng không dám nói gì. “Thuyết pháp như thế, cho nên có thể rộng độ chư hữu tình”. 

Trong này bao hàm ý nghĩa rất sâu sắc, nghĩa là phải minh tâm kiến tánh, khi nói pháp 

mới giống với chư Phật Như Lai. Có sức nhiếp thọ lớn như vậy, chưa kiến tánh không 

làm được, bất đắc dĩ mà cầu thứ hai. Có hai phương pháp, thứ nhất là quảng học đa văn, 

cần rất nhiều thời gian. Ít nhất là thời gian hai ba mươi năm, thâm nhập kinh tạng. Quý 

vị nhớ rất nhiều, đọc rất nhiều_nhớ nhiều có thể ứng phó người. Một phương pháp khác 

nữa là thâm nhập một môn, mười năm huân tu, một bộ kinh, không tạp không loạn. Đây 

là gì? Là giới định tuệ. Tuân thủ phương pháp này, tuyệt đối không thay đổi, gọi là trì 

giới. Phương pháp này, chỉ một bộ kinh, một câu danh hiệu. Đối với người bình thường 

mà nói, người bình thường, ba bốn năm, nhiều nhất là bốn năm năm là được định. Tâm 

an định, thanh tịnh, sáu bảy năm liền khai ngộ. Mười năm, chưa được đại triệt đại ngộ, 

cũng là cảnh giới đại ngộ, đủ năng lực để ứng phó mọi vấn đề khó khăn nan giải. Có thể 

đối diện quần chúng, giải đáp nan đề của họ. Không có năng lực như thế, không dễ, làm 

không được, người ta đưa ra mấy câu hỏi là làm khó được quý vị, nhìn quý vị làm trò 

cười. Công lực mình chưa đạt đến cảnh giới này, học cũng không nhiều, ra ngoài giảng 

kinh. Phải biết rằng, rất nhiều người gây phiền phức cho quý vị, họ cố tình gây rắc rối. 

Năm 1977, lần đầu tiên tôi đến HongKong giảng kinh, pháp sư Sướng Hoài cảnh 

cáo, tôi ở nơi đạo tràng của sư. Sư nói HongKong có một nhóm cư sĩ nghiên cứu Phật 

học,  họ  nghiên  cứu  thời  gian  khá  dài.  Khi  thấy  những  pháp  sư  từ  nơi  khác  đến 

HongKong giảng kinh, khi giảng xong họ thường đưa ra câu hỏi để hỏi, làm khó pháp sư, 

hỏi đến mức không thể trả lời được. Có một nhóm người như vậy, chuyên môn đến gây 

khó  dễ,  ông  dặn  tôi  phải  cẩn  thận.  Ông  nói  thầy  chưa  có  tiếng  tăm  gì,  tuổi  còn  trẻ,  ít 

người biết đến, phải đề phòng. Năm đó tôi giảng Kinh Lăng Nghiêm. Bởi vậy tôi rất cẩn 

thận, lên bục giảng kinh rất khiêm tốn. Tôi học rất nông cạn, học không nhiều, ít hiểu 

biết, đều là nói chú giải của cổ nhân, riêng tôi không có gì cả. Nói chú giải của cổ nhân 

nếu nói sai, chú giải phải chịu trách nhiệm, tôi không có trách nhiệm, xin mọi người phê 

bình  chỉ  giáo.  Phải  nói  những  điều  này  trước,  quả  nhiên  không  có  gì  xảy  ra.  Tôi  ở  đó 

giảng bốn tháng, không ai đến gây rắc rối cả. Những người đó có đến chăng? Thường 

xuyên đến nghe kinh. Một hôm, giảng khoảng gần hai tháng, nhóm người này mời tôi ăn 

cơm. Họ ở HongKong đều là những chuyên gia học giả nổi tiếng, đối với tôi rất khách 

sáo.  Bản  thân  nhất  định  phải  hạ  thấp  mình,  không  được  khinh  mạn  người,  phải  khiêm 

tốn, phải cung kính. Sợ nhất là tự cho mình hơn người, khởi lên thái độ ngạo mạn, đó là 

nguyên nhân làm cho người khác đến gây bất lợi. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        333/16 

“Câu quảng độ hữu tình này, chính là căn bản đại nguyện của Pháp Tạng. Cho nên 

nói, 48 nguyện, mỗi nguyện đều vì chúng sanh”. Đã thực hiện được câu chúng sanh vô 

biên  thề  nguyện  độ.  Sau  khi  minh  tâm  kiến  tánh,  thật  sự  thuyết  pháp  độ  sanh.  Tuy  tự 

mình chứng được thật tướng các pháp, nói pháp gần giống với Như Lai, nhập vào cảnh 

giới Như Lai. Nhưng giáo giới hàng sơ học vẫn phải khiêm tốn, vì sao vậy? Vì đây là lợi 

tha. Học sinh học với thầy, trẻ em học với người lớn, người lớn phải làm gương cho trẻ 

nhỏ, thầy giáo phải làm gương cho học trò, cùng một đạo lý. Khiêm tốn học từ đâu? Học 

từ người lớn, học từ thầy giáo. Không được có thái độ ngạo mạn, như vậy là sai. 

Chúng ta xem câu tiếp theo. “Viên mãn sở nguyện ngày xưa, sở nguyện trước đây, 

tức Bồ Tát Pháp Tạng tinh cần cầu được trong năm kiếp, kết được 48 đại nguyện. Bản 

thệ nguyện đã phát, mỗi một nguyện đều công viên quả mãn, cho nên gọi là viên mãn sở 

nguyện trước đây”. Khi chúng ta mới phát tâm phát nguyện, thực tế mà nói, tuyệt đại đa 

số người học Phật, đặc biệt là hàng Phật tử tại gia, đứng trước Phật Bồ Tát phát nguyện 

gì?  Cầu  Phật  Bồ  Tát  gia hộ  thăng  quan phát  tài, gia hộ  gia đình  bình  an.  Đa  phần  đều 

phát nguyện này, rất ít người phát nguyện thành Phật. 

Trong điển tịch của cổ nhân, chúng ta chỉ thấy đại sư Huệ Năng, đây là lục tổ Huệ 

Năng của Thiền tông. Ngài đến Hoàng Mai đảnh lễ Ngũ tổ, có người giới thiệu cho ngài. 

Ngũ tổ hỏi, ngươi đến làm gì? Ngài trả lời rằng, con đến cầu làm Phật. Tôi tin rằng suốt 

đời Ngũ tổ chưa từng nghe ai đứng trước ngài nói, họ đến đây vì muốn thành Phật. Ngài 

thành Phật thật, nguyện của ngài đã viên mãn. 

Quý vị thấy nguyện quan trọng biết bao, có nguyện, tiếp theo phải có hạnh, hạnh có 

thể mãn nguyện của mình. Nếu không có hạnh, nguyện này là không nguyện, không thể 

viên mãn. Bồ Tát Pháp Tạng phát nguyện, phát nguyện gì? Nguyện rộng độ chư hữu tình. 

Ngài  chỉ  có  một  nguyện  vọng,  hy  vọng  có  năng  lực  để  giúp  những  chúng  sanh  khổ 

nạn_chúng sanh khổ nạn là nói chúng sanh trong lục đạo, trong lục đạo đặc biệt là dục 

giới.  Sắc  giới,  vô  sắc  giới  quá  tốt,  dục  giới  quá  đáng  thương.  Giúp  những  kẻ  đáng 

thương này một đời thành Phật, nguyện này lớn biết bao? Nguyện này là đại nguyện vô 

thượng. Thế Gian Tự Tại Vượng Phật dạy ngài, những lời dạy đó ở trước chúng ta đã 

học,  rất  đơn  giản,  nhưng  ý  nghĩa  rất  sâu  sắc,  chúng  ta  nghe  không  hiểu,  Bồ  Tát  Pháp 

Tạng nghe hiểu. Sau khi nghe hiểu phải dùng hạnh để làm tròn lời nguyện, chính là tu 

hành. Sửa đổi tất cả hành vi sai lầm, đây gọi là tu hành. 

Hành  vi  bao  gồm  tư  tưởng,  kiến  giải,  ngôn  ngữ,  tạo  tác,  đây  là  bốn  loại  lớn.  Tư 

tưởng sai lầm, kiến giải sai lầm, ngôn ngữ sai lầm, hành vi sai lầm, phải sửa đổi tất cả. 

Sửa đổi hành vi sai lầm, gọi là tu hành. Ngài dùng bao nhiêu thời gian? Năm kiếp. Thời 

gian  này  rất  dài, không  phải  thời  gian  ngắn,  đúng  là  trường  thời  huân  tu.  Hành  vi  của 

bốn loại lớn này, tóm lại mà nói, không ngoài chấp trước phân biệt, khởi tâm động niệm. 

Khởi tâm động niệm gọi là vô minh phiền não, phân biệt là trần sa phiền não. Trần sa là 

ví dụ, nhiều như hạt cát vậy, vô lượng vô biên. Kiến tư là kiến giải và tư tưởng sai lầm, 

chính là chấp trước. Đào thải hết ba loại lớn phiền não này tức là thành Phật. 

Trường thời huân tu, thời gian năm kiếp. Quý vị xem “tinh cần tìm kiếm”, tinh tấn 

cần  lao,  tìm  kiếm  phương  pháp  đoạn  phiền  não,  thành  Phật  đạo.  “Kết  được  48  đại 

nguyện”, 48 đại nguyện là tổng báo cáo của Bồ Tát Pháp Tạng về năm kiếp tu hành, báo 

cáo tu hành viên mãn của ngài. Báo cáo này nói rõ, những gì ngài  mong cầu đều mãn 

nguyện, cảnh giới nghĩa lý trong mỗi nguyện đều không có biên tế, nguyện nguyện đều 

như vậy. 

Trước tiên, ngài kiến tạo đạo tràng này, thế giới tây phương Cực Lạc. Vì lục đạo 

chúng sanh, trong tất cả cõi nước chư Phật khắp biến pháp giới hư không giới mà kiến 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        334/16 

lập. Dùng phương pháp này khiến tất cả chúng sanh, đều đến đạo tràng này tu học. Ngài 

làm đạo sư, tự thân hướng dẫn. Ngài dạy như thế nào? Ngài đem phương pháp tu hành 

thành Phật của mình, kinh nghiệm của mình, hiệu quả của mình, dạy cho chúng sanh tập 

khí  phiền  não  nghiêm  trọng khắp  mười  phương. Nói  cho  chư  vị  biết, phương  pháp  rất 

đơn giản. Đừng tưởng rằng, bây giờ chúng ta niệm câu A Di Đà Phật này, đã kết nối với 

Phật A Di Đà, nối được đường dây. Phật đến tiếp dẫn chúng ta đến thế giới Cực Lạc, tu 

gì? Vẫn là câu A Di Đà Phật này. Không phải nói với quý vị rồi sao? Nhất môn thâm 

nhập, trường  thời huân  tu. Niệm  đến  khi nào  là  không  niệm  nữa?  Niệm  đến  khi  thành 

Phật, sau khi thành Phật vẫn niệm. Vì sao sau khi niệm Phật vẫn còn niệm? Vì sau khi 

thành Phật phải đi tiếp dẫn chúng sanh, đi giáo hóa chúng sanh ta vẫn dùng phương pháp 

này, phương pháp này dùng đến cùng. Bản thân tôi dùng phương pháp này đã thành tựu, 

tôi  dạy  người  khác  đều  là  phương  pháp  này,  đơn  giản  cốt  yếu.  Ngày  ngày  giảng  kinh 

thuyết pháp cho quý vị, câu Phật hiệu này giảng không hết, giảng không tận. Phật A Di 

Đà ngày nào cũng giảng, chính là giảng về ý nghĩa câu A Di Đà Phật này, ta càng nghe 

càng hoan hỷ. Hay nói cách khác, Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc giảng kinh gì? Giảng 

Kinh Vô Lượng thọ, Kinh Vô Lượng Thọ nghĩa là tất cả kinh, nghĩa lý của tất cả kinh 

không ngoài Kinh Vô Lượng Thọ, vô cùng vi diệu. Bất luận ta muốn học pháp môn nào, 

đều trong một câu Phật hiệu này. Vốn ta chỉ muốn được một pháp môn là mãn nguyện, 

không ngờ tất cả các pháp môn đều đạt được, vượt ngoài sự tưởng tượng của chúng ta. 

Vốn  chỉ  muốn  thông  suốt  bộ  kinh  này  là  rất  mãn  nguyện,  không  ngờ  tất  cả  kinh  điển 

mười  phương  Chư  Phật  nói  đều  thông.  Đến  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  mới  biết, 

không có gì không vượt ngoài sức tưởng tượng của mình, được đại viên mãn. 

“Thệ nguyện đã phát, mỗi một nguyện đều công viên quả mãn, cho nên gọi là viên 

mãn sở nguyện trước đây”. Học trò giỏi của Thế Gian Tự Tại Vương, học sinh hơn thầy, 

màu  xanh  xuất  phát  từ  màu  lam  mà  đẹp  hơn  màu  lam.  Tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  khắp 

mười phương, không ai không thán phục, không ai không tán thán, mọi người xưng tán 

ngài là “quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”. 

Câu tiếp theo:  “Tất  cả  đều thành  Phật”, câu này  quá tuyệt  vời.  Quý vị  thấy  Niệm 

Lão chú thích câu này: “Câu này tuyệt diệu thay! Tuyệt diệu thay!” Quá thần kỳ, quá đặc 

thù. “Hư không nát vụn”, dùng câu này để hình dung tuyệt diệu thay! Tuyệt diệu thay. 

“Đây chính là bản thể của 48 nguyện”, chúng ta có thể nói đây là đại viên mãn của 48 

nguyện. 

Câu này: “Từ câu này hiển lộ ra 48 nguyện, mỗi một nguyện cũng chỉ hiển thị câu 

này”. Tất cả đều thành Phật là bình đẳng, không có cao thấp, không có trước sau, không 

có thứ tự. Thập pháp giơi y chánh trang nghiêm không có ngoại lệ, Kinh Hoa Nghiêm 

nói: “tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí”, ý nghĩa cũng như câu này. Đây là bản hoài 

của tất cả chư Phật Như Lai, đã thành Phật. 

Quý vị muốn hỏi, Phật có nguyện vọng gì? Đức Phật trả lời rằng, nguyện tất cả đều 

thành Phật. Khi nào thành Phật? Thành Phật ngay bây giờ. Đức Thế Tôn thường nói, tất 

cả chúng sanh vốn là Phật, tất cả chúng sanh vốn thành Phật, vậy tại sao bây giờ tôi vẫn 

còn  phàm  phu?  Vì  trí  tuệ,  thần  thông,  đạo  lực,  đức  năng,  tướng  hảo  của  Như  Lai  tôi 

không  có  thứ  nào  cả,  là  phàm  phu  khổ  não  trong  lục  đạo,  như  vậy  sao  là  Phật  được? 

Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói với chúng ta, vì sao ta biến 

thành như thế? Vì vọng tưởng chấp trước  mà không thể chứng đắc. Một câu này làm 

sáng tỏ mọi vấn đề. Hay nói cách khác, nếu buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước, 

ta chính là Phật, ngay bây giờ. Tại sao không chịu buông bỏ? Tôi rất muốn buông bỏ, 

nhưng không biết dùng phương pháp gì để buông bỏ. Nói cho quý vị biết, nam mô A Di 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        335/16 

Đà Phật, đơn giản biết bao. Chỉ cần trong tâm là A Di Đà Phật, ngoài ra đều buông bỏ, 

như vật là thành Phật viên mãn. Thành Phật gì? Là thành Phật A Di Đà, quá vi diệu! Kỳ 

diệu thay!  Kỳ  diệu  thay!  Hư  không nát vụn. Vì sao ta  không niệm  Phật  A  Di  Đà?  Lại 

niệm những thứ đâu đâu? Bao nhiêu tệ hại đều phát sanh từ đây. Công đức niệm Phật 

thật  vô  lượng  đúng  không?  Quả  thật  vô  lượng!  Cho  nên  câu  tất  cả  đều  thành  Phật,  đã 

thống nhất toàn bộ Phật pháp. Trong Tịnh tông đúng là cực kỳ vi diệu. Sáu chữ Nam mô 

A Di Đà Phật này, là xưng hiệu của tánh đức, sáu chữ này đều có thể dịch sang tiếng 

Trung, không có gì khó khăn. Vì sao không dịch? Là tôn trọng mà không dịch, đối với 

nó chí kính, đọc nguyên âm của nó. 

Nam mô nghĩa là xưng tán, là cung kính, là lễ kính, là quy y, là quy mạng, có rất 

nhiều ý nghĩa như thế. A dịch là vô, Di Đà dịch là lượng, Phật dịch là giác. Quy y bậc vô 

lượng  giác,  quy  mạng  đấng  vô  lượng  giác,  bao  hàm  tất  cả.  Vô  lượng  giác  là  tự  tánh, 

không phải gì khác. 

Đại sư Huệ Năng kiến tánh nói ra năm câu, tự tánh thanh tịnh, tự tánh bất sanh bất 

diệt, tự tánh đầy đủ tất cả. Vốn tự đầy đủ, vạn đức vạn năng. Tự tánh là bất động, tự tánh 

năng sanh vạn pháp, vạn pháp không lìa tự tánh. Ngài báo cáo với Ngũ tổ, chẳng phải 

chính là ý này ư? Ý này, một câu nam mô A Di Đà Phật là bao gồm hết, không sót điều 

nào. Công đức Phật hiệu không thể nghĩ bàn, người niệm Phật rất nhiều, mấy ai hiểu 

được ý nghĩa câu này? Vì thế niệm không hiệu quả, hiểu ý nghĩa, niệm mới có hiệu quả. 

Chúng ta niệm không có kết quả, trái với giáo huấn của Bồ Tát Đại Thế Chí. Bồ Tát dạy 

người niệm Phật, tám chữ: “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục”, chúng ta không làm 

được. Ta ngày ngày niệm Phật, không nhiếp lục căn, vì sao vậy? Vì mắt vẫn bị sắc bên 

ngoài,  bị  cảnh  giới  này  xuay  chuyển.  Tai  bị  thanh  trần  bên  ngoài  lay  chuyển,  mũi  bị 

hương chuyển, lưỡi bị vị chuyển, thân bị xúc chuyển, ý bị pháp chuyển, toàn bộ đều bị 

cảnh  giới  bên  ngoài  xuay  chuyển.  Đô  nhiếp  lục  căn  chính  là  thu  nhiếp  sáu  căn  này, 

không  bị  ảnh  hưởng  bởi  cảnh  giới  bên  ngoài,  đây  gọi  là  đô  nhiếp  lục  căn.  Ngày  nay 

chúng  ta  bị  bên  ngoài  ảnh  hưởng, bên  ngoài  gió  hơi  lay  động  đã  không  chịu  nổi.  Bên 

ngoài gió to sóng lớn, chúng ta vẫn giữ trạng thái như như bất động, đây gọi là đô nhiếp 

lục  căn.  Do  đây  có  thể  biết,  đô  nhiếp  lục  căn  nghĩa  là  buông  bỏ  vạn  duyên,  chính  là 

buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước, như vậy là đô nhiếp lục căn. Sau đó mới nói 

đến tịnh niệm, tịnh là thanh tịnh, không hoài nghi là thanh tịnh, không xen tạp là thanh 

tịnh. Nếu  mình  hoài  nghi  mà  nói  tôi  không  hoài  nghi, không  hoài nghi  tức  thanh  tịnh, 

không thanh tịnh tức là hoài nghi, sao có thể nói mình không hoài nghi? Không xen tạp 

là  thanh  tịnh, xen  tạp  tức không  thanh  tịnh, xen  tạp là gì?  Xen  tạp gọi là sáu  trần,  sáu 

thức, xen tạp những thứ này. Cho nên không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn, 

làm gì có chuyện không thành công! 

Ai tu pháp môn này? Nói cho chư vị biết, chính là Phật A Di Đà tu hành trong năm 

kiếp. Là pháp môn hàng đầu trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, mười phương chư Phật 

đều tu. Pháp môn đệ nhất trong vô lượng vô biên vô tận pháp môn, gọi là trì danh niệm 

Phật. Ngày nay chúng ta niệm Phật, chưa làm được chữ “trì” này, vì thế niệm nhiều năm 

qua vẫn không có hiệu quả. Nếu biết niệm, ba năm chắc chắn thành công. 

Trong  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục, Vãng  Sanh  Truyện, có  bao nhiêu  người  ba năm 

vãng sanh! Đó không phải là hết thọ mạng, là công phu niệm Phật của họ đã thành tựu. 

Họ có điều kiện vãng sanh, không cần thọ mạng nữa, muốn lập tức ra đi. Chúng ta thấy 

họ ra đi, sao họ không có tâm từ bi, không lưu lại dạy chúng ta? Chúng ta hoàn toàn thấy 

sai, nghĩ sai, họ vãng sanh chính là dạy chúng ta, làm gương cho mọi người, để chúng ta 

tin đây là thật. Sau đó họ lại quay về, đến đi tự tại, họ lại thị hiện để dạy chúng ta. Vì sao 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        336/16 

họ thị hiện để dạy chúng ta? Vì họ phải làm việc từ mẫn, họ không đến được sao? Lúc 

cần ra đi họ liền đi, đó là dạy mọi người. Khi cần đến họ lại đến, vẫn là đến để dạy mọi 

người, chưa từng gián đoạn. Khi đến thay đổi một diện mạo khác, thay một hình tướng 

khác mà ta không nhận ra. Thật ra lục đạo chúng sanh, người nào không phải là Phật Bồ 

Tát? Ai không phải là người tái sanh? Đều thị hiện ở đây để dạy chúng ra, vấn đề là gì? 

Là ta có biết hay không thôi. 

Giống  như  phía  sau  Kinh  Hoa  Nghiêm,  53  lần  tham  bái  của  Thiện  Tài  Đồng  Tử. 

Thiện Tài Đồng Tử từ sáng đến tối, 53 lần tham bái là gì? Nam nữ già trẻ, các ngành các 

nghề_chúng ta trong một ngày từ sáng sớm thức dậy đến tối đi ngủ, không phải đều thấy 

những người này sao? Toàn là Phật Bồ Tát, đều đang dạy mình, đều thị hiện cho chúng 

ta  thấy.  Có  người  thị  hiện  chánh  diện,  có  người  thị  hiện  phản  diện,  có  người  thị  hiện 

thiện, có người thị hiện ác. Đem mười pháp giới y chánh trang nghiêm, ngày ngày biểu 

diễn cho mọi người thấy. Đáng tiếc, chúng ta hoàn toàn thấy sai, hiểu sai ý nghĩa, cho 

nên chỉ sanh phiền não không sanh trí tuệ. Nếu chúng ta hiểu, họ đều đến để biểu diễn, 

họ đến để giúp đở, nhắc nhở chúng ta, ta không sanh phiền não, là khai trí tuệ. Đối với 

tất cả chúng sanh, chúng sanh biểu diễn, nam nữ già trẻ, các ngành các nghề, đều ngũ thể 

đầu địa, cung kính cảm ân, không phải đã thành Phật rồi sao? Phật Bồ Tát ở đâu? Ở ngay 

tại đây, ngay trước mắt, chưa từng rời xa. Thật sự hiểu được ý nghĩa câu nói này, tất cả 

đều thành Phật. Không phải quá khứ, không phải vị lai, chính là ngay tại đây. Quý vị 

xem câu này không tuyệt vời ư? 

Sự tán thán của Niệm Lão: Tuyệt diệu thay! Tuyệt diệu thay! Ông đã lãnh hội được. 

Nếu không lãnh hội một cách sâu sắc, ông không nói được câu nói này. Đây là chuyển 

mê khai ngộ, chuyển mê thành giác. 

Không chỉ là bản thể 48 nguyện của Phật Di Đà, từ câu này hiển lộ ra 48 nguyện. 

Chúng ta có thể lãnh hội được, tất cả chư Phật trong mười phương ba đời, những gì họ 

ngộ được, thành tựu được, những gì họ dạy, họ truyền bá, vô lượng vô biên pháp môn, 

đều từ câu này hiển lộ ra. Quý vị có thể nói không phải sao? Kinh Vô Lượng Thọ từ câu 

này hiển lộ ra, Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm, tất cả kinh điển Đức Thế Tôn 

nói trong suốt 49 năm, phải chăng đều từ câu này hiển lộ ra? Hoàn toàn không sai, câu 

này  thật  vi  diệu  rốt  ráo!  Mỗi  một  nguyện  cũng  chỉ  là  hiển  thị  câu  này,  vô  lượng  pháp 

môn, mỗi một pháp môn cũng chỉ hiển thị câu này. 

Bên dưới trích dẫn Vãng Sanh Luận, đoạn này ở trước chúng ta học rất nhiều lần. 

Vãng  Sanh  Luận  gọi  là  ba  loại  trang  nghiêm,  ba  loại  là:  “cõi  Phật  trang  nghiêm,  Phật 

trang nghiêm, Bồ Tát trang nghiêm”. Ba loại trang nghiêm, cõi Phật là đạo tràng, Phật là 

thầy, Bồ Tát là học sinh. Chúng ta phải hiểu rõ về thế giới Cực Lạc, thế giới này không 

có tổ chức chính trị, không có quốc vương, đại thần, cũng không có sĩ nông công thương. 

Thế giới Cực Lạc rất đơn thuần, chỉ có thầy giáo và học sinh. 

Từ  đây  ta  lãnh  hội  được,  khi  Đức  Phật  Thích  Ca  còn  tại  thế,  tăng  đoàn  của  ngài 

chính  là  hình  bóng  của  thế  giới  Cực  Lạc.  Không  có  bất  kỳ  tổ  chức  nào,  tuy  đệ  tử  rất 

nhiều_chúng  tôi  dự  đoán,  hàng  đệ  tử  mỗi  ngày  học  tập  bên  cạnh  Đức  Phật  Thích  Ca 

không dưới 3000 người. Họ có trật tự, không lộn xộn, cũng không cần sắp hàng. Không 

cần phân thành lớp lớn lớp nhỏ, hay đại đội trưởng tiểu đội trưởng, không có, toàn bộ 

đều không, đều bình đẳng cả. Trật tự của họ rất tự nhiên, không hề bị xáo trộn. 

Trong ngũ luân nói trưởng ấu hữu tự, trưởng ấu hữu tự của họ, không giống với 

Phật sáng tối. Sáng sớm theo Phật, đứng trước Phật, người thứ hai đến đứng vào vị trí 

thứ hai, người thứ ba đứng vào vị trí thứ ba, họ là như vậy, rất có trật tự, không có sự 

xáo trộn, cũng không cần người chỉ huy, cũng không cần người sắp xếp. Hình ảnh thu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        337/16 

nhỏ của thế giới Cực Lạc. Thấy điều này, chúng ta lãnh hội được thế giới Cực Lạc, khoa 

học ở thế giới Cực Lạc phát triển đến đỉnh cao nhất, không có gì cao hơn nó. Người mới 

đến từ khắp mười phương thế giới, mới đến là gì? Còn mang theo tập khí trong cõi nước 

trước đó của họ. Như chúng ta đến thế giới Cực Lạc, tập khí của chúng ta là phải ăn cơm, 

phải nghỉ ngơi. Ở đây muốn ăn cơm, cơm canh bày ra trước mắt, trăm vị ẩm thực, hưởng 

thụ chẳng khác đế vương. Vừa thấy bày ra trước mắt, lại nghĩ tôi ở thế giới không cần 

những thứ này, lập tức không còn, cũng không cần dọn dẹp. Phóng ốc họ ở rất sạch sẽ, 

không có gì cả, khi cần thì nó đến, không cần nó biến mất. Khách đến, tốt, chỗ ngồi đều 

có sẵn, mời mọi người ngồi. Khách đi rồi, toàn bộ đều không còn, thật tuyệt vời, đây là 

gì? Đây là khoa học phát triển đến đỉnh cao nhất, khoa học kỹ thuật ở địa cầu chúng ta 

thua xa, đều là tùy niệm biến hóa. Như trời hóa lạc, trời tha hóa tự tại, tự tại biết bao. 

Thế giới đó không có thiên tai, thế giới đó không có bốn mùa, không có sự lãnh lẽo của 

mùa đông, cũng không có mùa hè, bốn mùa thường xuân. Ở đó không thấy cảnh hoa nở 

hoa tàn, hoa nở mãi, quả luôn ở trên cây, không ai nghĩ đến chuyện hái nó. Cây cỏ hoa lá 

mãi không điêu tàn, vì sao vậy? Vì nó là tự tánh biến hiện ra, tự tánh sở sanh sở hiện, nó 

không có thức biến. Người ở đó không có vọng tưởng phân biệt chấp trước, tất cả mọi 

hiện tượng đều vĩnh hằng, bất biến, gọi là nhất chân pháp giới. Bất cứ khi nào muốn đi 

đều có thể đi, không có gì chướng ngại. Chướng ngại là do tâm mình, không liên quan 

đến người nào hay cảnh giới nào, được đại tự tại. 

“Ba loại trang nghiêm, nhập nhất pháp cú. Nhất pháp cú gọi là thanh tịnh cú, thanh 

tịnh cú là trí tuệ chân thật vô vi pháp thân”. Trí tuệ chân thật là gì? Vô vi pháp thân là gì? 

Thanh tịnh có hai loại, cần phải biết. “Hai loại nào, thứ nhất là khí thế gian thanh tịnh, 

thứ hai là chúng sanh thế gian thanh tịnh”. Khí thế gian thanh tịnh, cõi nước thanh tịnh. 

Chúng sanh thế gian thanh tịnh, Phật thanh tịnh, Bồ Tát thanh tịnh, là thế giới thanh tịnh. 

“Kinh này nói, tất cả đều thành Phật, hiển thị rõ ràng hai loại thanh tịnh này”. Thế 

Tôn  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy  sự  thanh  tịnh  tột  cùng. Như  khi  đại  sư  Huệ  Năng  kiến 

tánh nói câu đầu tiên: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”. Ngày nay y báo của thế giới 

Cực  Lạc,  hoàn  cảnh  của  nó  là  tự  tánh  tâm  thanh  tịnh  biến  hiện  ra.  Tự  tánh  thanh  tịnh 

năng hiện, cảnh giới sở hiện, làm sao không thanh tịnh được? 

Cõi nước ngày nay chúng ta ở, thanh tịnh giống như thế giới Cực Lạc, vì sao lại trở 

thành thế này? Đức Phật nói: “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Con người sống trên thế 

gian  này,  tâm  không  thanh  tịnh,  tâm  không  thanh  tịnh  biến  thế  giới  này  thành  không 

thanh tịnh, vấn đề là như vậy. Nếu tâm thiện, sơn hà đại địa không có gì không thiện. 

Còn như tâm chúng ta bất thiện, sơn hà đại địa đều bất thiện.  “Cảnh tùy tâm chuyển, 

tướng do tâm sanh”. Hết thảy mọi hiện tượng, hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, 

hiện tượng tự nhiên đều do tâm sanh. Không chỉ nói đến hình tướng thân thể của chúng 

ta,  đương  nhiên  tất  cả  đều  do  tâm  sanh.  Tâm  sanh  chủng  chủng  pháp  sanh,  tâm  diệt 

chủng chủng pháp diệt. Tâm sanh như thế nào? Bồ Tát Di Lặc nói rất hay:  “Một khảy 

móng tay”. Một khảy móng tay, thời gian ngắn ngủi như thế, có 32 ức 100 ngàn niệm. 

32 ức 100 ngàn niệm, theo cách nói của người xưa là 320 triệu. Một khảy móng tay có 

320  triệu  niệm,  đây  là  gì?  Là  tần  suất  chấn  động.  Một  khảy  móng  tay  chấn  động  320 

triệu lần, mỗi lần chấn động đều có hiện tượng vật chất xuất hiện. Hiện tượng vật chất là 

gì? Là năm căn của chúng ta, mắt tai mũi lưỡi thân có thể cảm nhận được. Đây gọi là 

hiện tượng vật chất xuất hiện, đồng thời xuất hiện hiện tượng tinh thần, thức thứ sáu và 

thức thứ bảy cảm nhận được điều này. “Niệm niệm thành hình, hình đều có thức”, nhưng 

nó  thanh  tịnh.  Nếu  trong  đây  có  phân  biệt,  có  chấp  trước,  có  vọng  tưởng,  nó  liền  bị 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        338/16 

nhiễm  ô.  Bị  nhiễm  ô  tức  có  nhiễm  có  tịnh,  có  thiện  có  ác,  xuất  hiện  những  điều  này. 

Càng nhiễm càng nghiêm trọng. 

Hiểu rõ đạo lý này, chúng ta biết làm sao để chuyển thế giới này. Chúng ta có năng 

lực để chuyển thế giới ác hiện tại thành thiện, chuyển nhiễm thành tịnh chăng? Đáp án là 

khẳng định. Vấn đề là chúng ta có chịu làm hay không? Chịu làm, thật sự chuyển được 

nó, sau đó ta mới biết Phật pháp không thể nghĩ bàn. Thật ra không phải Phật pháp, mà 

là tâm không thể nghĩ bàn, là tâm mình, không phải Phật pháp, Phật pháp cũng từ tâm 

tưởng sanh. Tâm không thể nghĩ bàn, tâm tạo ra vạn pháp. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây 



 

Tập 270 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 07.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 327, hàng thứ bảy, bắt đầu xem từ câu cuối cùng. 

“Thanh tịnh này có hai loại, cần phải biết, hai loại nào? Thứ nhất là khí thế gian 

thanh tịnh. Thứ hai là chúng sanh thế gian thanh tịnh. Kinh này nói, tất cả đều thành Phật, 

hiện rõ sự thanh tịnh của hai loại này”, bài trước chúng ta học đến đây. 

Nghĩa thú bao hàm trong kinh văn quả thật không thể nghĩ bàn. Đặc biệt là câu tất 

cả chúng sanh đều thành Phật, hàm nghĩa rất sâu rất rộng. Từ tự tánh mà nói, là ngay tại 

đây. Từ nguyện hạnh thành Phật mà nói, nguyện tức là 48 nguyện, hạnh là câu Phật hiệu 

này, công đức Phật hiệu không thể nghĩ bàn. 

Chúng  ta  thấy  vào  niên  đại  của  vua  Càn  Long,  pháp  sư  Từ  Vân  Quán  Đảnh  nói, 

hoàn toàn tương đồng với những gì ở đây nói. Chúng ta gặp chướng ngại nghiêm trọng 

không thể  tiêu  trừ, gặp  thiên  tai nghiêm  trọng không thể hóa giải, tất  cả  các nghi thức 

kinh sám đều không khởi tác dụng. Sau cùng còn câu danh hiệu này, câu danh hiệu này 

giải quyết được mọi vấn đề cho chúng ta, công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn. 

“Phẩm Tuyền Trì Công Đức của kinh này”, đây là phẩm thứ 17 nói: “Nước trong 

ao này đều tùy theo ý của chúng sanh, gợn sóng tuyên dương vô lượng âm thanh vi diệu. 

Hoặc nghe âm thanh của Phật Pháp Tăng, âm thanh ba la mật, âm thanh thọ vị cam lồ 

quán đảnh. Được nghe vô số âm thanh như thế, tâm họ thanh tịnh, không có các phân 

biệt,  chánh  trực  bình  đẳng,  thiện  căn  thuần  thục,  tùy  ý  mà  được  nghe,  tương  ưng  với 

pháp. Người nghe nguyện này, chính là không nghe những điều không muốn nghe, hiểu 

những  gì  mình  chưa  nghe.  Vĩnh  viễn  không  thoái  chuyển  đối  với  A  Nậu  Đa  La  Tam 

Miệu Tam Bồ Đề tâm”. 

Đây là đưa ra một ví dụ, ví dụ này là những gì kinh này nói, giới thiệu về thế giới 

Cực Lạc, nước tám công đức trong ao thất bảo, và lợi ích của nước này. Lợi ích thứ nhất, 

nước này có thể tùy ý người, “nước này nhất nhất có thể tùy theo ý của chúng sanh”. 

Nhất nhất nghĩa là mỗi một giọt nước, mỗi giọt nước đều có thể tùy ý của chúng sanh. 

Vãng sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc là hưởng thụ được. Nước cũng có sóng. Thế 

giới cực lạc không có gió lớn chỉ có gió nhẹ, khiến người tiếp xúc với ngọn gió này đều 

cảm thấy rất dễ chịu. Gió thổi trên mặt nước, làn sóng phát ra vô lượng âm thanh vi diệu. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        339/16 

Ở đây chúng ta chú ý đến vô lượng âm thanh vi diệu, vì sao vậy? Vì mỗi người nghe âm 

thanh không giống nhau, điều này rất vi diệu. Không như chúng ta ở đây, chúng ta ở bên 

bờ  biển,  thường  nghe  sóng  vỗ.  Sóng  biển  có  âm  thanh,  nhưng  nó  chỉ  có  một  loại  âm 

thanh, không thể tùy ý người. Nước của thế giới Cực Lạc không như vậy, có thể tùy ý 

người. Hoặc là nghe Phật Pháp Tăng là tam bảo, nghe âm thanh của tam bảo, nghe âm 

thanh của ba la mật, nghe âm thanh thọ vị của cam lồ quán đảnh. Đưa ra vài ví dụ, còn 

nhiều  điều  không  kể  xiết.  Sau  khi  nghe  những  âm  thanh  này  đều  được  pháp  ích,  có 

người được tâm thanh tịnh, có người không còn các phân biệt. Phân biệt là trần sa phiền, 

ở đây tẩy sạch trần sa phiền não. Được tâm thanh tịnh, là đoạn tận kiến tư phiền não, nó 

có lợi ích lớn như vậy. 

“Chánh trực bình đẳng, thiện căn thuần thục”. Trên kinh đề nói đến thanh tịnh bình 

đẳng giác, tất cả đều đạt được. Từng giờ từng phút nghe tiếng nước chảy, phiền não tập 

khí tự nhiên tiêu trừ. Thiện căn thuần thục, đương nhiên người vãng sanh đến thế giới 

Cực Lạc đều có thiện căn. Trong Kinh Di Đà nói rất rõ ràng: “không thể thiếu thiện căn 

phước  đức  mà  được  sanh  về  nước  này”.  Người  không  có  thiện  căn,  niệm  Phật  cũng 

không thể vãng sanh, cho nên thiện căn rất quan trọng. Thiện căn là gì? Ba thiện căn của 

thế  gian đương  nhiên  phải  đầy  đủ. Thiện căn thế gian  còn không  đầy  đủ, thì thiện căn 

xuất thế gian làm sao đầy đủ được? Thiện căn thế gian là không tham, không sân, không 

si, tất cả thiện pháp thế gian đều sanh ra từ căn bản này. Thiện căn xuất thế gian thì sao? 

Trong giáo lý đại thừa nói, Bồ Tát chỉ có một thiện căn là tinh tấn. Pháp môn niệm Phật 

của Tịnh tông, thiện căn cầu sanh Tịnh độ là gì? Chư vị phải nhớ, chính là trong bộ kinh 

này,  phần  tam  bối  vãng  sanh  nói  với  chúng  ta:  “Phát  tâm  bồ  đề,  nhất  hướng  chuyên 

niệm”, đây là thiện căn của người niệm Phật. Tâm bồ đề là gì? Là nhất tâm nhất ý cầu 

sanh  Tịnh  độ.  Đây  chính  là  tâm  bồ  đề,  đây  chính  là  đại  nguyện.  Có  nguyện,  có  hạnh, 

hạnh chính là niệm  Phật, nguyện tức là muốn vãng sanh, như vậy là phù hợp với điều 

kiện  trong  kinh  điển  nói.  Sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  thiện  căn  đã  thuần  thục,  không 

những có thiện căn, mà có nhiều thiện căn, đến đây thì thuần thục. 

“Tùy theo những gì nghe được, tương ưng với pháp”, với pháp gì? Trong tâm nghĩ 

pháp gì, nó liền ứng với pháp đó. Tôi muốn nghe Kinh Di Đà, âm thanh của nước liền 

nói  Kinh  Di  Đà.  Tôi  muốn  nghe  Kinh  Hoa  Nghiêm,  nghe  được  chính  là  Kinh  Hoa 

Nghiêm. “Người muốn nghe nguyện này, liền chỉ nghe pháp đó”. Ta muốn nghe gì, liền 

nghe một cách rất rõ ràng, khi không muốn nghe thì âm thanh không còn. Như kênh của 

radio vậy, ta muốn nghe kênh nào, bật kênh đó liền phát ra âm thanh, âm thanh các kênh 

khác ta không nghe được. Thế giới Cực Lạc không cần bật, khởi ý niệm là được, muốn 

nghe gì thì nghe cái đó, thậm chí âm thanh của mười phương thế giới, người từ thế gian 

này vãng sanh đến, nhất định còn nhớ đến thế gian, nghe thử xem địa cầu hiện nay có tin 

gì mới, tất cả đều nghe được. Không những nghe được, ở giữa hàng cây báu còn có thể 

thấy được. 

“Vĩnh viễn không thoái chuyển tâm Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác”, đây là 

A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Từ câu này 

chúng ta biết, những chúng sanh, chư vị Bồ Tát vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, họ đều 

thành tựu Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Đây là nói đến pháp thân Bồ Tát, tương 

ưng với nguyện thứ 20 nói, sanh đến thế giới Cực Lạc, nhờ 48 nguyện của Phật A Di Đà 

gia trì, trở thành A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí Bồ Tát chính là pháp thân Bồ 

Tát, đại sư Thiên Thai phân giáo gọi là phân chứng tức Phật. Quý vị đã thành Phật, là 

Phật thật, không phải tương tự tức Phật, là Phật thật. Tuy là Phật thật, nhưng chưa đạt 

đến viên mãn, vì chưa đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh. Trong cõi thật báo trang nghiêm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        340/16 

của thế giới Cực Lạc, ở đó đoạn tập khí tập khí phiền não vô thỉ vô minh. Đoạn tận vô 

thỉ vô minh, còn tập khí chưa đoạn. 

Bên dưới nói với chúng ta, “nước là vật khí vô tình vậy”. Đây là bình thường chúng 

sanh nói. “Làm sao có được vô lượng diệu dụng, ứng cơ tùy nghi như thế, muốn nghe thì 

nghe.  Lại  đầy  đủ  công  đức  thù  thắng  không  thể  nghĩ  bàn  như  thế,  có  thể  khiến  người 

nghe  vĩnh  viễn  không  thoái  chuyển?”  Điều  này  nếu  không  phải  Đức  Phật  giảng  kinh 

thuyết  pháp, quả  thật  chúng  ta  không  hề  biết.  Khoa  học  dù  tiến  bộ  đến  đâu,  phát  hiện 

những chân tướng sự thật này, họ chưa kiến tánh, nên đối với những hiện tượng này có 

rất nhiều nghi vấn, nghi vấn này vĩnh viễn không giải đáp được. Chỉ có người kiến tánh 

mới giải đáp được. Kiến tánh là cứu cánh viên mãn của khoa học, chưa kiến tánh khoa 

học không thể đạt đến cứu cánh viên mãn. Cảnh giới hiện tại, giống với trong kinh Phật 

nói.  Giới  khoa  học  đã  thấy  được  A  lại  da.  Trong  quá  khứ  điều  này  không  thể  tưởng 

tượng được, làm sao khoa học có được năng lực này. Tam tế tướng của A lại da, ngày 

nay các nhà khoa học nói rằng, giữa vũ trụ không có gì cả, chỉ có ba thứ. Ba thứ này là 

gì? Là năng sanh, năng hiện, năng biến, biến ra tất cả pháp. Trong kinh điển nói, biến ra 

thế giới, thập pháp giới y chánh trang nghiêm. Tuy họ vẫn không biết, rốt cuộc hư không 

pháp  giới  lớn  bao  nhiêu,  không  nói  một  cách  tường  tận  như  trong  kinh  Phật,  chỉ  hiểu 

một  cách  khái  lược. Ba  thứ  này  danh  từ  khoa  học  gọi  là  năng  lượng, tin  tức, vật  chất. 

Trong  Phật  pháp,  ba  thứ  này  gọi  là  nghiệp  tướng,  chuyển  tướng,  cảnh  giới  tướng. 

Nghiệp  tướng  chính  là  năng  lượng,  nó  có  thể  tạo  tác.  Tin  tức  là  chuyển  tướng,  thông 

thường chúng ta gọi nó là hiện tượng tinh thần. Cảnh giới tướng tức là hiện tượng vật 

chất. 

Vật  chất  và  tinh thần  từ  đâu  mà  có?  Từ năng  lượng biến hiện ra. Năng  lượng bất 

sanh bất diệt. Hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần đều sanh diệt trong từng sát na. 

Năng lượng bất sanh bất diệt. Họ nói đến ba thứ này, năng lượng từ đâu đến, họ không 

biết, chỉ nói trong không sanh ra có, khó được! Câu này không dễ nói. Trong Phật pháp 

nói, tam tế tướng của A lại da từ tự tánh sanh ra, tự tánh vốn tự đầy đủ. Điều này các nhà 

khoa học không biết, tự tánh vốn tự đầy đủ. Không có duyên nó không hiện tướng, có 

duyên liền hiện tướng. Mà nghiệp tướng của A lại da là duyên, duyên này không có nhân, 

rất kỳ lạ. Nếu tìm nhân của nó, liền khởi phân biệt, khởi chấp trước. Có phân biệt chấp 

trước, tin tức lập tức xuất hiện, tin tức từ nó sanh ra. Có tin tức là biến thành hiện tượng 

vật chất. Vậy vật chất rốt cuộc là gì? Vật chất và tinh thần toàn là ý niệm, ý niệm này 

trong Phật pháp gọi là nghiệp tướng, khoa học gọi nó là năng lượng. Năng và vật có thể 

chuyển biến lẫn nhau. Hiện nay các nhà khoa học đã hiểu, năng lượng có thể biến hiện 

thành vật chất, nhưng vẫn chưa biết biến như thế nào. Đem vật chất hoàn nguyên thành 

năng lượng, họ biết điều này. Phát minh bom nguyên tử là căn cứ theo đạo lý này, giải 

phóng vật chất, trở về với năng lượng. Nếu thật sự đã phát minh, có thể biến năng lượng 

thành vật chất, như vậy nguồn tài nguyên của chúng ta không thiếu thốn, vì sao vậy? Vì 

năng lượng ở trong hư không lấy không hết, dùng không tận. Nếu biến được năng lượng 

thành vật chất, là được đại tự tại. Khoa học biết có khả năng này, nhưng không biết dùng 

phương pháp gì. 

Thế giới Cực Lạc làm được. Tôi muốn ăn cơm, có thể dùng năng lượng biến thành 

thức  ăn  mình  thích  ra  trước  mặt, thật sự  ở  ngay  trước  mắt. Khi không  cần nữa, không 

cần thì đưa vật chất trở về thành năng lượng, nó biến mất. Hoàn toàn không có tác dụng 

phụ,  tác  dụng  phụ  là  sự  bùng  nổ.  Khoa  học  của  thế  giới  Cực  Lạc  tuyệt  vời  biết  bao, 

không có tác dụng phụ. Vật chất trở về với văng lượng, không có hiện tượng bùng nổ. 

Dùng phương pháp gì? Dùng niệm lực, “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, niệm lực của 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        341/16 

tâm  quá  lớn.  Họ  đều  biết  vận  dụng  niệm  lực,  chúng  ta  không  biết,  chỉ  biết  khởi  vọng 

tưởng. 

Bên dưới nói ra đạo lý này. “Là biết nhất chân pháp giới, một sợi lông một hạt trần 

đều viên minh cụ đức”. Nói rất rõ ràng. Thật ra nhất chân pháp giới như vậy, thập pháp 

giới  cũng  như  vậy,  chẳng  có  gì  khác  với  vốn  có  của  nó.  Trong  nhất  chân  pháp  giới, 

chúng ta thêm vào vọng tưởng phân biệt chấp trước, biến thành tình trạng như hiện tại. 

Nếu buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước, lại khôi phục thành nhất chân pháp giới. 

Trong giáo lý đại thừa Đức Phật nói rất nhiều về điều này. Thật ra chúng ta có tai mà 

như điếc, nghe mà không giác, không giác ngộ! Vẫn sống trong tập khí phiền não, trôi 

lăn trong luân hồi lục đạo. Luân hồi lục đạo gian khổ biết bao! Mệt nhọc biết bao. Khi 

nào chúng ta thật sự giác ngộ, không muốn tiếp tục lặn ngụp trong luân hồi lục đạo. 

Ngày  nay  chúng  ta  sống  trong  xã  hội  này, đối với người  học Phật  mà  nói, đây  là 

tăng thượng duyên rất tốt, vì sao vậy? Nếu chúng ta sống trong thời thái bình thịnh trị, 

luôn cảm thấy xã hội này ấm cúng, người với người hòa thuận, cuộc sống này thật hạnh 

phúc, nên không muốn rời xa. Ngày nay chúng ta sanh vào thời loạn, xã hội hỗn loạn, 

luân lý đạo đức không còn, địa cầu thiên tai liên miên. Chúng ta sống trong thế gian này 

cảm thấy thống khổ, không có hạnh phúc, đây là tăng thượng duyên tốt. Thấy trong kinh 

Đức Phật nói, có thế giới Cực Lạc. Đối với Phật Bồ Tát, đối với chư vị thánh hiền có 

lòng tin kiên định, họ không gạt chúng ta, lời họ nói là thật, ta có thể tin, có thể hiểu, 

thực hành theo giáo huấn trong kinh, như vậy liền được vãng sanh. Từ chỗ này di dân 

đến thế giới Cực Lạc, thân thể của người ở thế giới Cực Lạc là thân pháp tánh, chúng ta 

là pháp tướng. Pháp tướng là giả, pháp tánh là thật. Vứt bỏ bị thịt thúi này, chúng ta đến 

thế giới Cực Lạc, tìm lại thân pháp tánh. 

Đối  với  người  giác  ngộ  mà  nói,  bất  kỳ  hoàn  cảnh  nào  cũng  tốt.  Thuận  cảnh  tốt, 

nghịch  cảnh  cũng  tốt,  thiện  duyên  tốt,  ác  duyên  cũng  tốt,  không  có  gì  khác.  Bất  luận 

cảnh duyên như thế nào, đều giúp họ nâng cao linh tánh, tất cả đều đem đến lợi ích cho 

họ, không có chướng ngại. Đối với người mê mà không giác, có thiệt hơn. Đối với người 

giác  mà  không  mê,  không  có  thiệt  hơn. Người giác  ngộ, vĩnh viễn  sống trong  thế giới 

cảm ân. Cảnh giới ra sao, chúng sanh như thế nào cũng cảm ân hết. 

Chúng  ta  khát  ngưỡng  nhất  chân  pháp  giới,  hy  vọng  ra  khỏi  lục  đạo,  vượt  thoát 

mười pháp giới. Gặp được pháp môn này thật sự có thể, chứ không phải giả. Không gặp 

được pháp môn này, muốn vượt thoát là điều muôn vàn khó khăn. Vì sao vậy? Vì phải 

buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước, điều này quá khó, hàng thượng thượng căn 

mới có phần. 

Nương tựa Phật A Di Đà, pháp môn này là nhị lực pháp môn. Tự mình muốn đi, đi 

như thế nào? Hoàn toàn nhờ Phật A Di Đà, đại nguyện của ngài gia trì từ bi tiếp dẫn. 

Sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, ở đây lộ ra một chút tin tức. Bây giờ chúng ta 

đang học phẩm thứ bảy, phẩm Tuyền Trì Công Đức là phẩm thứ bảy, vẫn còn ở sau, đến 

lúc đó sẽ thấy được hết. Giới thiệu về môi trường sống ở thế giới Cực Lạc cho chúng ta 

một cách rõ ràng minh bạch. 

“Một sợi lông một mảy trần”, trần là vi trần, vật nhỏ nhất trong y báo. Một sợi lông, 

lông là sợi lông trên thân thể, vật nhỏ nhất trong chánh báo. Ở trước chúng ta đã học, vi 

điểm của một sợi lông hạt bụi, ngày nay các nhà lượng tử lực học gọi là lượng tử, tiểu 

quang tử. “Không có gì không viên minh cụ đức”, quả là không thể nghĩ bàn. Nói trên 

phương diện Phật pháp, trong tam tế tướng của A lại da, ý niệm cực kỳ vi tế, ý niệm này 

đầy đủ ngũ uẩn. Sắc là cảnh giới tướng, thọ tưởng hành thức là tin tức, chuyển tướng. 

Ngũ uẩn này viên mãn quang minh, đầy  đủ tánh đức. Tánh đức đầy đủ là bao nhiêu? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        342/16 

Mấy phần? Là một phần vạn, hay là một phần trên ức vạn? Không phải vậy, mà là toàn 

thể, điều này thật không thể nghĩ bàn. 

Vi điểm của một sợi lông hạt bụi, đều viên mãn quang minh, đầy đủ tánh đức viên 

mãn. Làm sao biết được? Chúng ta thấy trong Kinh Hoa Nghiêm, vi điểm của một sợi 

lông hạt bụi, trong này có cõi nước chư Phật. Cõi nước chư Phật trong một sợi lông hạt 

bụi, lớn bằng thế giới bên ngoài, thập pháp giới y chánh trang nghiêm không thu nhỏ, vi 

điểm của sợi lông hạt bụi không phóng to. Nhỏ có thể dung lớn, lớn có thể dung nhỏ. 

Nghĩa là nói trong nhất chân pháp giới không có lớn nhỏ. Không có lớn nhỏ ngày nay 

chúng  ta  gọi  là  không  có  không  gian,  không  có  trước  sau  là  không  có  thời  gian.  Thời 

gian  và  không  gian  là  giả,  không  phải  thật.  Thời  gian  và  không  gian  là  bất  tương  ưng 

hành pháp, trong Bách Pháp Minh Môn Luận, nó được xếp ở vị trí thứ 24 của bất tương 

ưng hành pháp. Nói như hiện nay, bất tương ưng hành pháp là một khái niệm trừu tượng, 

không  phải  sự  thật.  Các  nhà  khoa  học  nói  như  vậy,  nhưng  họ  không  phát  hiện  trong 

lượng tử có thế giới, không phát hiện ra điều này. 

Ai có thể đi vào thế giới đó? Trong kinh nói, là Bồ Tát Phổ Hiền. Bồ Tát Phổ Hiền 

là đương vị Phổ Hiền, đương vị nghĩa là Đẳng giác. Bồ Tát Phổ Hiền có 51 địa vị, chư vị 

phải nhớ. Có thập tín vị Bồ Tát Phổ Hiền, thập trụ Bồ Tát Phổ Hiền, thập hạnh Bồ Tát 

Phổ Hiền, thập hồi hướng Bồ Tát Phổ Hiền, thập địa Bồ Tát Phổ Hiền, Đẳng giác Bồ Tát 

Phổ Hiền. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rằng, Đẳng giác Bồ Tát Phổ Hiền, ngài có thể 

vào trong thế giới vi trần. Quý vị phải biết, trong thế giới vi trần còn có vi trần, trong vi 

trần đó còn có thế giới, trùng trùng vô tận. Nghĩa là sao? Đây là tự tánh viên minh cụ 

đức. Bất luận là hiện tượng tinh thần hay là hiện tượng vật chất, tất cả đều viên mãn đầy 

đủ. Không phải nói nó chỉ đầy đủ mấy phần mấy, không phải, là viên mãn đầy đủ, toàn 

thể vũ trụ là đại viên mãn. 

Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  rất  hay, nguyên  khởi  của  vũ  trụ, quý  vị  thấy  từ  tự 

tánh thanh tịnh viên minh thể. Đây là nhất thể, khoa học không tìm thấy điều này, khoa 

học phát triển thế nào cũng không tìm thấy, vì sao vậy? Vì nó không phải hiện tượng vật 

chất, ta không đo lường được. Nó không phải hiện tượng tinh thần, tâm tư ta không nghĩ 

đến được. Hay nói cách khác, mắt tai mũi lưỡi và ý thức của chúng ta, đều không duyên 

đến được, khoa học cũng hết cách. Như thế nào mới duyên đến được? Buông bỏ vọng 

tưởng  phân  biệt  chấp  trước  là  duyên  được,  nó  ở  ngay  trước  mắt.  Giới  khoa  học chưa 

buông bỏ vọng tưởng, vọng tưởng là khởi tâm động niệm, họ chưa buông bỏ khởi tâm 

động niệm, họ cũng chưa buông bỏ phân biệt, chưa buông bỏ chấp trước. Họ dùng khởi 

tâm động niệm, phân biệt tâm chấp trước để nghiên cứu. Tâm này là vọng tâm, vọng tâm 

chỉ duyên được vọng cảnh, không duyên được thật. Nó không cùng một loại, cho nên họ 

duyên được A lại da, A lại da là vọng, không phải thật. Họ có thể duyên đến hư không 

pháp giới, hư không pháp giới cũng là hư vọng, cũng không phải thật. 

Trong kinh Đức Phật nói hay biết bao, những gì Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói 

trong 3000 năm trước_cổ nhân đối với niên đại của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ghi chép 

rất  rõ  ràng.  Năm  Đức  Phật  Thích  Ca  ra  đời  là  năm  Chu  Chiêu  Vương  thứ  24.  Quý  vị 

thấy, bình thường quý vị đả Phổ Phật, trong kệ tụng Thích Ca Phổ Phật có viết. Phật diệt 

độ là năm thứ năm mươi mấy thời Chu Mục Vương, Phật diệt độ vào thời kỳ của Chu 

Mục Vương. Ngài trú thế 80 năm, người xưa gọi là tuổi mụ, người nước ngoài nói tuổi 

tròn là 79 tuổi. 30 tuổi khai ngộ, khai ngộ ngài bắt đầu giảng kinh dạy học, 79 tuổi tịch 

diệt, giảng kinh thuyết pháp 49 năm. Các bậc đại đức trước chúng ta một thời, như hòa 

thượng  Hư  Vân,  pháp  sư  Đế  Nhàn,  đại  sư  Ấn  Quang,  họ  dùng  niên  đại  theo  truyền 

thuyết của cổ nhân. Đến năm nay là 2011, người xưa ghi chép, Đức Phật Thích Ca diệt 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        343/16 

độ  đến  nay  là  3038  năm.  Không  giống  với  thuyết  của  người  nước  ngoài,  người  nước 

ngoài chỉ nói hơn 2500 năm, khác biệt 600 năm. Chúng ta không cần quan tâm đến điều 

này, vì thời gian không phải thật, nghĩ đến nó làm gì. 

Theo cách nói của người xưa, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong hơn 3000 năm 

trước_3038 năm, là lúc Đức Phật Thích Ca đang giảng kinh thuyết pháp. Hiện nay các 

nhà khoa học đã chứng minh, không đơn giản! Khiến chúng ta nghĩ đến cổ nhân, không 

có những căn cứ và số liệu của khoa học này, làm sao họ có thể đối với những gì Đức 

Phật nói, thâm tín không nghi? Chúng ta đối với vấn đề này, cảm nhận một cách sâu sắc 

không thể nghĩ bàn. Thời đại chúng ta, đối với Phật pháp đại thừa, những đạo lý bất tư 

nghì trong kinh nói, đã được giới khoa học chứng minh. Nghĩa là nói, các nhà khoa học 

tìm được A lại da, tức là nói rõ về chân tướng của thập pháp giới y chánh trang nghiêm, 

là có thể giải thích. 

Minh tâm kiến tánh, Đức Phật nói rất rõ ràng, khoa học đối với nó không có cách 

nào, cần phải buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước. Nếu các nhà khoa học buông 

bỏ được vọng tưởng phân biệt chấp trước, họ liền chứng được. 

Thật ra lúc  Đức  Thế  Tôn  tại thế đã thể hiện  ra tấm  gương này. 19 tuổi ngài  ra đi 

tham học, học suốt 12 năm, đến 30 tuổi. Đương thời nền văn hóa của Ấn độ, là đỉnh cao 

nhất trên toàn thế giới. Ấn độ là đất nước tôn giáo nổi tiếng, đại đức trong tôn giáo, đại 

sư của giới học thuật, triết học Ấn độ nổi tiếng, họ đều tu thiền định. Trung quốc cũng tu 

thiền định, nhưng rất ít, còn họ rất phổ biến. Tứ thiền bát định, chư vị phải biết, không 

phải Đức Phật Thích Ca dạy, là Bà la môn thời Ấn độ cổ xưa truyền lại. Lịch sử của Bà 

la môn xuất hiện mười ngàn năm trước khi Đức Phật Thích Ca ra đời, đúng là cổ xưa. 

Họ tu thiền định có tám đẳng cấp, gọi là bát định, càng lên cao càng thâm sâu, ở trong 

định hoàn toàn đột phá tầng không gian. Khiến chúng ta hiểu được có tầng không gian 

chăng? Có, từ đâu mà có? Từ ý niệm, vọng niệm sanh, chính là phân biệt chấp trước. Có 

phân  biệt  chấp  trước  là  có  tầng  không  gian,  phân  biệt  chấp  trước  không  còn  thì  tầng 

không gian không còn. Trong định tâm phân biệt chấp trước tạm dừng lại, là định công 

khống chế nó, khiến nó không khởi tác dụng. Lúc này họ nhìn thấy, họ nhìn thấy toàn 

thể lục đạo. Trên có thể nhìn thấy trời phi tưởng phi phi tưởng, bên dưới có thể thấy đến 

địa ngục A tỳ. Nghĩa là nói tình hình trong luân hồi lục đạo, họ nhìn thấy một cách rõ 

ràng minh bạch, điều này không phải giả. Chỉ có một người nhìn thấy, người ta nói đó là 

giả nên không tin. Người nào tu định người đó thấy, sau khi xuất định mọi người nói đều 

giống nhau, như vậy thì không phải giả. Quý vị ở trong định nhìn thấy, tôi ở trong định 

nhìn thấy, họ cũng ở trong định cũng nhìn thấy, đây là giả ư? Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni từng học tứ thiền bát định, ngài biết, tu học 12 năm, học được không ít. Lên cao hơn 

một bậc nữa, đưa ra một vấn đề, lục đạo từ đâu mà có? Vì sao có lục đạo? Ngoài lục đạo 

còn có gì nữa chăng? Điều này không ai giải đáp được. 

Thời Ấn độ cổ, Tôn giáo và các nhà học giả, họ cho rằng, có người cho rằng trời tứ 

thiền chính là bát niết bàn, cho nên danh từ bát niết bàn này cũng là của họ. Trong triết 

học nói, bát niết bàn tức là bản thể của vũ trụ, toàn thể vũ trụ từ nó sanh ra, từ nó biến 

hiện ra. Giới tôn giáo cho rằng, bát niết bàn là bất sanh bất diệt, thời gian của nó rất dài. 

Quý vị xem định này, sau khi nhập định tám vạn đại kiếp, một đại kiếp giống một tinh 

hệ  của  chúng  ta, tinh  hệ  này  thành  trụ  hoại  không  một  lần,  là  một  đại  kiếp.  Thời  gian 

thành  trụ  hoại  không  của  tinh  cầu  ngắn,  tinh  hệ  dài  hơn.  Tinh  hệ  này  thành  trụ  hoại 

không tám vạn lần, họ vẫn ở trong định, chưa xuất định. Họ cho rằng đó là bát niết bàn, 

là thanh tịnh tịch diệt, bất sanh bất diệt. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        344/16 

Đức Phật buông bỏ tất cả những gì tu học được trong 12 năm qua, rất giống làm 

cho giới khoa học  hiện tại xem  vậy, buông bỏ  tất cả những  gì nghiên  cứu  được. Nhập 

vào thiền định thâm sâu, đây chính là Đức Phật biểu diễn dưới cội bồ đề. Nhập vào thiền 

định  thâm  sâu,  đại triệt đại  ngộ,  minh tâm  kiến tánh,  đại  triệt  đại  ngộ,  hoàn toàn giải 

quyết được vấn đề này. Vì sao có lục đạo? Đã hiểu rõ. Lục đạo như thế nào? Cũng rất rõ 

ràng. Bên ngoài lục đạo nó rất nguy nga, là vô lượng vô biên cõi nước Chư Phật. Lúc 

này đem những cảnh giới ngài nhìn thấy, nói tường tận cho chúng ta biết, đây chính là 

Kinh Đại Phương Quang Phật Hoa Nghiêm. Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm 

quá  lớn, nếu  đem  ra  cả  bộ  kinh  này, địa  cầu  chúng  ta không  chứa  hết, địa  cầu  chuyên 

chở không nổi. Bồ Tát Long Thọ có duyên, trong Long cung_Long cung của Đại Long 

Bồ Tát, Đại Long Bồ Tát là Đẳng giác Bồ Tát. Sự thị hiện này cũng là để giáo hóa chúng 

ta, chúng ta đừng xem thường súc sanh, rồng là đường súc sanh. Chúng tu hành chứng 

quả, có thể chứng đến Đẳng giác Bồ tát. Bình đẳng với Quan Âm, Thế Chí, cùng một địa 

vị với Văn Thù, Phổ Hiền. Bồ tát Long Thọ là sơ địa, Đại Long Bồ tát là Đẳng giác, thua 

kém mười cấp bậc, dẫn ngài đi tham quan. Khi Đức Phật Thích Ca kiến tánh nói, đây là 

một bộ Kinh Hoa Nghiêm hoàn chỉnh. Phân lượng lớn chừng nào? “Mười đại thiên thế 

giới vi trần kệ”, mười đại thiên thế giới. Một đại thiên thế giới là khu vực giáo hóa của 

một vị Phật, mười đại thiên thế giới. Đem đại thiên thế giới mài thành vi trần, một vi trần 

là  một  bài  kệ, nghĩa  là  bốn  câu  kinh  văn.  Mười  đại  thiên  thế  giới  vi  trần  kệ.  “Nhất  tứ 

thiên hạ vi trần phẩm”. Một tứ thiên hạ, đại khái giống một thái dương hệ hiện nay, có 

thể không chỉ chừng đó. Theo cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói, đây là hệ ngân hà, mài tất cả 

tinh cầu trong hệ ngân hà thành vi trần, mỗi vi trần là một phẩm. Bộ kinh này địa cầu 

không thể chuyên chở, không những địa cầu không thể chuyên chở, theo ý Hoàng Niệm 

Tổ thì hệ ngân hà cũng không chứa đựng được. Bồ tát Long Thọ nhìn thấy rồi. 

Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói  trong  định,  giảng  hết  bao  nhiêu  thời  gian?  Thời 

gian của chúng ta là hai tuần, có thuyết nói ba tuần. Hai tuần 14 ngày, ba tuần 21 ngày, 

nói  nhiều  như  vậy.  Bồ  tát  Long  Thọ  nhìn  thấy  cũng  giật  mình,  vốn  cho  rằng  mình  rất 

giỏi, còn có chút tập khí ngạo mạn, tự cho mình thông minh. Nhìn thấy bộ kinh này, ngài 

nể phục, lập tức đoạn tận tập khí ngạo mạn, khiêm tốn, cung kính. Lại xem trung bổn, 

cũng không phải nhân gian chúng ta có thể thọ trì. Xem tiếp tiểu bổn, tiểu bổn là gì? Nó 

đồng nghĩa với mục lục cương yếu. Có mười vạn kệ, 40 phẩm, ngài nhìn thấy rất hoan 

hỷ. Chúng sanh cõi Diêm phù đề, người trên địa cầu này có thể tiếp thu, ngài mang nó 

đến nhân gian. Kinh Hoa Nghiêm mà bây giờ chúng ta thấy, dịch sanh bản tiếng Trung, 

đây gọi là lược bổn, vì sao vậy? Vì nó không hoàn chỉnh. 

Kinh Hoa Nghiêm 100 ngàn bài kệ, lần đầu tiên truyền đến Trung quốc là thời đại 

Đông  Tấn,  phân  lượng  bao  nhiêu?  36  ngàn  kệ.  Quý  vị  xem,  100  ngàn  kệ,  đến  Trung 

quốc 36 ngàn kệ, 1/3, nhiều hơn 1/3 một chút. Thời Đông Tấn dịch thành tiếng Trung 

chính là Lục Thập Hoa Nghiêm, bản tiếng Trung 60 quyển. 

Lần  thứ  hai  truyền  đến  vào  thời  nhà  Đường,  ngài  Thật  Xoa  Nan  Đà  truyền  đến, 

chính là bản Hoa Nghiêm này. So với bản truyền đến trước nhiều hơn 9 ngàn kệ, là 45 

ngàn kệ, nhiều hơn 9 ngàn kệ, dịch thành tiếng Trung đó là Bát Thập Hoa Nghiêm. Chưa 

đến một nửa, còn kém một chút. 

Năm Trinh Quán thời nhà Đường, quốc vương nước Ô Đồ tiến cống lên hoàng đế, 

trong  lễ  vật  tặng  vua,  có  toàn  bản  Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm.  Hoàn  chỉnh  không  khiếm 

khuyết, chính là phẩm sau cùng. Hoa Nghiêm, phẩm nhập pháp giới, phẩm sau cùng. 

Ban đầu ngài Thật Xoa Nan Đà truyền đến, phẩm Nhập Pháp Giới dịch thành tiếng 

Trung là 21 quyển. Quý vị thấy đến khi bộ mới truyền đến, nhiều hơn một nửa, 40 quyển, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        345/16 

phẩm kinh này rất trân quý. Nó hoàn chỉnh, không khiếm khuyết. Bởi vậy Bát Thập và 

Tứ Thập hợp lại, bỏ bớt 21 quyển trùng lặp, tổng cộng 99 quyển. Đây là bản Kinh Hoa 

Nghiêm dịch sang tiếng Trung hoàn chỉnh nhất, cho nên gọi nó là lược bản. Ít nhất còn 

có 4/10 thất truyền, hiện nay bản tiếng Trung bảo tồn được chỉ khoảng 6/10. Không hoàn 

chỉnh. Bản hoàn chỉnh không tìm thấy, khắp thế giới đều không tìm thấy. Tuy không đầy 

đủ, nhưng đại ý Kinh Hoa Nghiêm có thể nhận ra. Chúng ta không thể không biết điều 

này. 

Nhất chân pháp giới chính là cảnh giới Hoa Nghiêm, trong đó nói: một sợi lông hạt 

bụi viên minh cụ đức, một chân tất cả chân, một sợi lông hạt bụi đều viên viên quả hải. 

Đây là tán thán đến cực điểm. Trong Hiển Mật Viên Thông nói: “Chỉ biển thánh giác 

quả  đức  vô thượng viên  mãn”, gọi là viên  viên  quả  hải. Một hạt bụi, đầu sợi  lông đều 

viên viên quả hải. Kinh Hoa Nghiêm nói: “một là tất cả, tất cả là  một”, ý nghĩa này quá 

thâm sâu. Một nghĩa là gì? Là một sợ lông một hạt bụi, một sợi lông một hạt bụi còn quá 

lớn. Ở trước chúng ta đã học, vi điểm của một sợi lông hạt bụi, cần phải giải thích như 

thế, chúng ta mới dần dần lãnh hội được chân tướng này, thật tướng các pháp. 

“Tình khí thế gian thảy đều thanh tịnh, hữu tình vô tình thảy đều thành Phật”. Đúng, 

nói  rất đúng. “Cho nên nói, tất  cả đều thành  Phật”. Tất  cả  đều  thành  Phật, chúng  sanh 

hữu tình tu hành thành Phật. Cây cỏ hoa lá không tu hành, nó có thể thành Phật chăng? 

Một hạt cát, một hạt bụi trên mặt đất, một sợi lông trên thân thể, nó thành Phật rồi ư? Nó 

làm sao thành Phật? Trước đây chúng ta từng nói, như đúng mà là sai. Nhưng cũng có 

căn cứ, thật ra là chưa nói rõ ràng, chúng ta nói gì? Y báo chuyển theo chánh báo, chúng 

ta thành Phật sơn hà đại địa đều thành Phật, y báo chuyển theo chánh báo. Dùng câu nói 

này, thật ra không phải như vậy. Thành Phật như thế nào? Vốn đã là Phật. Như vậy mới 

có thể nói thông được. Tình và vô tình vốn đã thành Phật, thảy đều là Phật chính là như 

vậy. Nó hiện nay đã thành Phật, chúng ta không biết. Chúng ta mê hoặc, chúng không 

mê hoặc. 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng làm thí nghiệm nước, nước có thành Phật chăng? Nước 

đúng là đã thành Phật, tiến sĩ Giang Bổn Thắng chưa thành Phật. Quý vị thấy ông ta làm 

thí nghiệm nước, nước hiểu được ý người. Con người lấy tâm cung kính, hoan hỷ đối với 

nó, nó liền hiện  ra đồ  án  rất đẹp. Còn  như  dùng tâm  sân hận chán ghét đối  với nó, nó 

hiện ra đồ án rất xấu xa, quý vị xem nó có phải là Phật chăng? Nó biết, con người chúng 

ta không biết, nó biết. 

Tâm người tốt, lương thiện, cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa hoan hỷ, hộ trì ta, cúng 

dường ta. Tâm người bất thiện, tạo nghiệp nặng nề, sơn hà đại địa thiên tai dồn dập, tiêu 

nghiệp chướng giúp mình. Ta có tội nghiệp, không đáng được hưởng thụ. Không phải nó 

trả thù, là đến tiêu nghiệp chướng giúp ta. Mấy người biết được điều này? Những nhà 

khoa học, nhà triết học, vĩnh viễn không thể hiểu được. 

“Viên viên quả hải”, câu này quá tuyệt vời! Tất cả đều thành Phật, ở trước tôi từng 

nói với quý vị, vốn là Phật. Tất cả là nói vi điểm của một sợi lông hạt bụi, nó là nền tảng 

của hiện tượng tinh thần, là nền tảng của hiện tượng vật chất. Nó đã thành Phật, vậy hiện 

tượng tinh thần và hiện tượng vật chất sao không phải Phật? Đương nhiên nó là Phật rồi. 

Chỉ  là  ta  một  niệm  mê,  niệm  thứ  hai  cũng  mê,  niệm  niệm  đều  mê,  càng  mê  càng  sâu, 

thiệt thòi này quá lớn. 

Đức Phật đến thế gian này không vì điều gì khác, ngoài mục đích thức tỉnh chúng ta, 

làm cho chúng ta tỉnh ngộ, giác ngộ. Giác như thế nào? Buông bỏ là giác. Quý vị mới 

biết buông bỏ rất quan trọng, không thể không buông bỏ, Không buông bỏ phải chịu cái 

khổ trong luân hồi, buông bỏ thật ra đây là sự thật không phải giả. Vì sao vậy? Thử nghĩ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        346/16 

xem, nếu có thể buông bỏ chấp trước, không còn chấp trước tất cả pháp thế xuất thế gian, 

tâm thanh tịnh liền hiện tiền. Tâm thanh tịnh hiện tiền mới biết, giống như những gì đại 

sư Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”. Buông bỏ phân biệt, không còn 

phân biệt đối với tất cả pháp thế xuất thế gian, tâm bình đẳng hiện tiền. Bình đẳng là Bồ 

Tát, thanh tịnh là A la hán, là Bích Chi Phật. Sau cùng vô thỉ vô minh là gì? Là khởi tâm 

động niệm. Sáu căn ở trong cảnh giới sáu trần không khởi tâm không động niệm. Chiêu 

này  thật  tuyệt,  chiêu  này  là  gì?  Là  chuyển  bát  thức  thành  tứ  trí.  Chuyển  như  thế  nào? 

Chính  là  chuyển  bằng  cách  này,  không  khởi  tâm  không  động  niệm, nó  lập  tức  chuyển 

ngay. 

Đầu tiên chuyển thức thứ bảy thành bình đẳng tánh trí. Thấy toàn thể vũ trụ đều 

như nhau, tất cả vạn pháp đều bình đẳng, chúng sanh và Phật bình đẳng, không có gì 

không bình đẳng. Vì sao vậy? Vì cùng một tự tánh thanh tịnh viên minh thể, từ nhất thể 

khởi nhị dụng, y chánh trang nghiêm hiện ra. Hai loại hiện tượng này, y báo, hiện tượng 

vật chất, vũ trụ xuất hiện, chánh báo là chính mình. Những người khác thì sao? Những 

người khác thuộc y báo của ta. Chánh báo chỉ nói mình ta, không nói người khác. Tôi từ 

đâu đến, đã tìm thấy. 

Tiếp theo nói với chúng ta, hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, đều có ba loại 

chu biến. Chính là ở đây nói đến một sợi lông một hạt bụi, một hạt bụi tượng trưng hiện 

tượng vật chất, một sợi lông tượng trưng chánh báo, tượng trưng chính mình. 

Ba loại chu biến, thứ nhất chu biến pháp giới. Tần suất cực kỳ vi tế, cực kỳ nhanh 

chóng, tốc độ của nó là chu biến pháp giới. Tốc độ này còn nhanh hơn ánh sáng, nhanh 

hơn sóng điện từ. Ánh sáng mặt trời chiếu đến địa cầu, khoảng cách này không xa, phải 

mất hơn tám phút. Quý vị xem tần suất của hiện tượng vật chất, tần suất của hiện tượng 

tinh thần. Vật chất là tần suất của cảnh giới tướng, hiện tượng tinh thần là tần suất của ý 

thức và mạt na thức, lập tức chu biến pháp giới. Đồng thời xuất sanh vô tận, xuất sanh 

vô tận chính là biến hóa vô cùng. Ai sai khiến nó biến? Vọng tưởng phân biệt chấp trước 

làm chủ, thức, thức năng biến, vạn vật sở biến, năng sở là một không phải hai, tâm hiện 

thức biến. Biến chính là mười pháp giới, mười pháp giới y chánh trang nghiêm là thức 

biến.  Nhất  chân  pháp  giới,  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  của  chư  Phật,  chỉ  có  tâm  hiện 

không có thức biến. Nghĩa là nói, chúng sanh sống trong cõi thật báo, người người đều 

chuyển thức thành trí. Chưa chuyển thức thành trí, họ không thể trú trong cõi thật báo, 

mà  ở  trong  mười  pháp  giới.  Nhưng  người  niệm  Phật  vãng  sanh  không  thể  nghĩ  bàn, 

người niệm Phật vãng sanh chưa chuyển thức thành trí, vì sao đến thế giới Cực Lạc đều 

làm A Duy Việt Trí Bồ Tát? Nếu thấu triệt chân tướng sự thật này, có thể không cảm ân 

Phật A Di Đà được sao? Phật A Di Đà khi còn ở nhân địa phát đia nguyện, tu hành năm 

kiếp, ngài dùng công đức tu hành này gia trì, ta mới có thể vãng sanh, mới đạt được 48 

nguyện của Phật Di Đà gia trì. Đây không phải là việc đơn giản, cũng không phải một 

việc bình thường. Đời này ta có cơ hội thành Phật, nhưng nếu ta hoài nghi ngài, không 

tin tưởng, bỏ qua nhân duyên này, lần sau gặp lại không đơn giản, cần phải trải qua 100 

vạn kiếp. Cư sĩ Bành Tế Thanh nói, nhân duyên này là ngày hu hữu khó gặp từ vô lượng 

kiếp đến nay, ta đã gặp được, phước báo này lớn biết bao! Gặp được rồi, có thể tiếp thu 

chăng? Chưa chắc. Có người tiếp thu được, có người vẫn còn mê hoặc điên đảo. Nhưng 

mê hoặc điên đảo cũng không tệ, nghe được bài giảng này, trong a lại da đã trồng được 

chủng tử thiện căn. Đây là chủng tử kim cang, vĩnh viễn bất hoại. Đến đời sau kiếp sau 

nếu có duyên gặp lại, chủng tử này hiện tiền, sẽ giúp chúng ta. Nghĩa là nói, đời này ta 

không thể thành tựu, thì vẫn tùy nghiệp lưu chuyển, khổ! Quá khổ. Nếu chúng ta thật sự 

biết khổ, không muốn tiếp tục chịu khổ, vậy thì nắm bắt thời gian để tu hành, quý vị xem 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        347/16 

điều kiện đơn giản biết bao. Chân tâm thành ý muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc, muốn 

thân cận Phật A Di Đà. Như vậy là quý vị đã có điều kiện thứ nhất, có nguyện. Điều kiện 

thứ hai là hành, chuyên niệm Phật A Di Đà, vậy là viên mãn. Vứt bỏ hết tất cả những 

vấn đề tạp nham của thế gian này, không nghĩ đến nó nữa. Xin chúc mừng, công đức của 

quý vị đã viên mãn. Còn nghĩ đến những điều tạp nham khác, vậy là sai, hoàn toàn sai 

lầm. 

Hữu tình vô tình, đồng viên chủng trí, tất cả đều thành Phật. Đây là ý nghĩa tất cả 

đều thành Phật, ở ngay trước mắt, không hề có chút nghi hoặc nào. “Câu này phân tích 

rõ  ràng  tâm  tủy  của  tam  tạng  12  bộ  kinh”. Nghĩa  là  sao?  Tam  tạng  là  tất  cả  kinh  điển 

Đức Phật Thích Ca nói trong suốt 49 năm. 12 bộ là đương thời Phật giảng kinh, dùng 12 

loại văn phong, 12  loại văn  phong này  bao  hàm  tất  cả  kinh điển, tâm  tủy!  Tất  cả  kinh 

điển Đức Phật thuyết trong suốt 49 năm, giảng những gì? Mục tiêu rốt ráo nhất chính là 

tất cả đều thành Phật. Đây là nói theo chân đế, không phải tục đế. Tục đế là tất cả đều là 

phàm phu, chúng ta dễ hiểu. Quý vị nói lục đạo đều là phàm phu, chúng ta lập tức tiếp 

thu, không hề hoài nghi. Còn như nói lục đạo đều là Phật, chúng ta đều ngơ ngác. 

Cổ đức nói, nói cũng rất hay, chúng ta không hiểu. Họ nói sao? Họ nói: “Phật nhãn 

thấy tất cả chúng sanh đều là Phật. Phàm phu thấy Phật Bồ Tát đều là phàm phu”. Không 

phải không có đạo lý, chúng ta nghe xong thấy mơ hồ. Đoạn kinh văn này quá rõ ràng, 

chiếu  sáng  rồi, chúng  ta  thấy  rất  rõ.  Nghĩa  là  nói  rõ,  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  xuất 

hiện ở thế gian này để làm gì? Vì sao? Là để phơi bày chân tướng sự thật này. Nói với 

mọi người, quý vị là Phật, ngay lúc này chính là Phật. Làm sao để nhận thức được chính 

mình? Buông bỏ khởi tâm động niệm phân biệt chấp trước, là nhận rõ bản lai diện mục 

của  chính  mình.  Đơn  giản  như  vậy  đó,  không  sai  chút  nào.  Hiện  nay  mình  là  vị  Phật 

chưa đoạn tận khởi tâm động niệm phân biệt chấp trước, cho nên gọi là phàm phu. Chỉ 

khi nào buông bỏ khởi tâm động niệm phân biệt chấp trước, bản lai diện mục liền hiện 

tiền, quý vị với Phật Thích Ca, Phật Di Đà và mười phương Như Lai không có gì khác, 

đây không phải giả. 

“Phá  được  huyền  chỉ  1700  công  án  của  tông  môn”.  1700  công  án  là  gì?  Là  câu 

chuyện ghi chép trong Ngũ Đăng Hội Nguyên, công án của Phật giáo. 1700 người này 

minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ. Đây là những câu chuyện của Thiền tông, vào thời 

nhà Đường. Phật giáo truyền đến Trung quốc, tu thiền minh tâm kiến tánh thành Phật, 

hơn 1700 người. Thêm vào giáo môn đại khai viên giải, Tịnh tông lý nhất tâm bất loạn, 

Mật tông tam mật tương ưng, tôi tin ít nhất có trên 3000 người minh tâm kiến tánh. Phật 

giáo du nhập vào Trung quốc 2000 năm, có hơn 3000 người thành Phật, đây là cách tính 

bảo thủ nhất. Nơi đây thành tựu hơn 3000 vị Phật, mảnh đất này không có phước chăng? 

Không thể. 

Thế giới ngày nay thiên tai thảm họa liên miên, mọi người đều biết năm 2012 nhất 

định có thảm họa, nhưng địa cầu không bị hủy diệt, địa cầu vẫn tồn tại. Những khu vực 

trên địa cầu, nơi này vẫn tốt nhất, vì sao vậy? Vì trong 2000 năm này, có 3000 vị Phật 

thành tựu, đây là mảnh đất phước. 

Thế kỷ này, Trung quốc sống trong xã hội động loạn. Mãn Thanh mất nước, quân 

phiệt  cát  cứ,  kháng  chiến  với  Nhật  bản,  tiếp  theo  là  đại  chiến  thế  giới.  Mãi  đến  nay 

không có cách nào khôi phục lại như thường, cứu những khổ nạn này. Hiện nay chúng ta 

nhìn thấy một tia ánh sáng, đó là người Trung quốc dần dần thức tỉnh, phát hiện ra ưu 

điểm của truyền thống văn hóa xưa, cần phải nỗ lực hơn. Phục hưng truyền thống văn 

hóa xưa, chính là nền trị an lâu dài, là sự khơi nguồn hạnh phúc của con người. Cần thời 

gian bao lâu? Tôi nghe nói, có người nói với tôi, khoảng sau chúng ta ba đời. Đời này 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        348/16 

không được, đời tiếp theo cũng không, khoảng vào đời thứ ba. Hai đời này phải nỗ lực, 

không nỗ lực thì không có hy vọng, phải cứu vãn truyền thống văn hóa xưa! 

Khi tôi mới xuất gia, rất lưu ý đến vấn đề này. Nhân duyên tôi học Phật rất đặc biệt, 

không  phải  tôi  học  Tôn  giáo.  Lúc  trẻ  tưởng  rằng  Phật  giáo  là  Tôn  giáo,  cho  rằng  Tôn 

giáo là mê tín, trước nay chưa từng có ý tiếp xúc với Tôn giáo. Nhưng cũng rất kỳ lạ, khi 

đi học tôi có một cậu bạn thân tên Trần Trí, hiện nay vẫn còn, tuổi anh ta xấp xỉ tôi. Về 

sau học ngành y, làm bác sĩ, hình như hiện nay ở Phúc Kiến. Sau khi kháng chiến thắng 

lợi, tôi đến học tại Nam kinh, ở trong nhà anh ta. Anh ta có bảy tám anh em chị em, tôi 

cũng tham gia náo nhiệt. Trong gia đình họ theo ba tín ngưỡng, ba anh ta là tín đồ Đạo 

hồi, tức là đạo Hồi giáo. Bà ngoại anh ta là Phật tử, một người Phật tử kiền thành, ngày 

ngày niệm Phật A Di Đà. Mẹ và anh chị em anh ta, anh em theo mẹ, tín đồ đạo Cơ đốc. 

Trong nhà anh ta có Hồi giáo, có Phật giáo, có Đạo cơ đốc. Chúng tôi đều rất tôn trọng 

người lớn, ở trong nhà anh ta một năm, biết có Tôn giáo, đôi khi cũng đến giáo đường. 

Mẹ đi lễ, đám trẻ chúng tôi cũng đi lễ theo. Ba đi chùa Thanh Chân, chúng tôi cũng đi 

theo đến chùa. Cho nên cũng có tiếp xúc, những hoàn toàn không có tín ngưỡng. Bà cụ 

học Phật, chúng tôi không vào cửa Phật, không vào chùa, đây là lúc trẻ. 

Sau này đến Đài Loan, ở Đài Loan muốn đi học, không có nhân duyên này. Tôi rất 

thích học triết học, yêu thích triết học vô cùng, xem một vài cuốn sách nhưng không hiểu. 

Sách quá thâm sâu, muốn tìm một người thầy. Nghe nói thầy Phương Đông Mỹ rất nổi 

tiếng ở Đài Loan, người ta xưng tụng thầy là nhà triết học lớn. Nghe nói thầy là người 

Đồng Thành, Đồng Thành là quê hương tôi. Tôi liền mạo muội viết một lá thư, viết thêm 

một bài văn nữa gởi cho thầy, hy vọng thầy cho phép tôi được dự thính giờ dạy của thầy, 

nhân duyên này bắt đầu từ đây. Một tuần sau, thầy viết thư trả lời tôi, hẹn tôi đến nhà 

gặp mặt. Tôi đến nhà thầy, mang theo thư trả lời đến gặp thầy. Thầy hỏi tôi một vài vấn 

đề liên quan đến học tập, lúc đó tôi mới đến Đài Loan, ở Đài Loan đất khách quê người, 

không có ai quen. Làm việc cho cơ quan nhà nước lương bổng rất thấp, chỉ có thể duy trì 

cuộc sống cho mình. Thầy hỏi tôi tình hình học tập ở trường, tôi trả lời thầy, tôi mới tốt 

nghiệp cấp hai, học thêm nửa năm cấp ba, xã hội động loạn, tôi đến Đài Loan, rất muốn 

được học tiếp, nhưng không có cơ hội. Đi học phải nộp học phí, còn phải lo cuộc sống, 

đều không có ai giúp tôi. 

Thầy đọc thư của tôi, xem bài văn của tôi, thầy hỏi, những lời em nói là thật ư? Tôi 

nói thật vậy, không dám gạt thầy. Thầy nói, lá thư và bài văn em viết, sinh viên đại học 

Đài Loan không viết được, vì thế thầy hoài nghi. Tôi nói với thầy, thời kỳ kháng chiến 

tôi thất học ba năm, ba năm không học, lo chạy nạn. Chúng tôi chạy trước, người Nhật 

đuổi theo đằng sau. Khi đuổi đến gần, nghe được cả tiếng lên nòng súng. Tôi nói tuy 

không có trường để học, trường học đóng cửa, nhưng chưa từng bỏ sách vở, thích đọc 

sách. Có thể là nguyên nhân này, chưa từng vứt bỏ sách vở. Sau cùng thầy nói với tôi, 

hiện nay trường học_chư vị phải biết, 60 năm trước- thầy không ra thầy, trò không ra trò. 

Nếu em muốn đến thường học dự thính, nhất định rất thất vọng. Tôi nghe như vậy nghĩ 

là thầy đã từ chối, đương nhiên cảm thấy thất vọng, trong lòng rất buồn bả, hết hy vọng 

rồi. Không ngờ thầy trầm mặc khoảng năm sáu phút rồi nói: thôi như vầy, chủ nhật hàng 

tuần em đến nhà thầy, thầy dạy em hai tiếng đồng hồ. Mỗi ngày chủ nhật hai tiếng, dạy 

cho tôi về triết học khái luận. Nói cho chư vị biết, chúng tôi không có sách, cũng không 

có đề cương, thầy nói tôi nghe, đại khai giống như đương thời Đức Phật giảng kinh vậy. 

Mỗi tuần hai tiết, tôi học với thấy như vậy đó. Mục sau cùng là triết học Phật giáo, đây 

cũng là đề mục của nó, một mục giảng rất nhiều lần. Khi giảng về triết học Phật giáo, tôi 

sinh hoài nghi, tôi nói Phật giáo là Tôn giáo, nó liên quan gì đến triết học? Thầy nói, em 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        349/16 

còn trẻ nên không hiểu, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế 

giới, triết học  Phật  giáo  là đỉnh  cao  của triết  học trên  toàn thế  giới. Thầy  còn nói, học 

Phật  là  hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời  người.  Qua  bài  học  này,  đã  hóa  giải  tất  cả  sự  ngộ 

nhận trước đây của tôi. Thầy nói, ngày nay triết học Phật giáo không phải ở trong chùa. 

Tôi rất ngạc nhiên, vậy thì ở đâu? Thầy nói ở trong kinh điển. Ngày xưa người xuất gia 

rất có đạo, có học vấn. Người xuất gia thời nay không học nữa, kinh điển còn, họ không 

học, vì thế chỉ có tìm trong kinh. Trong hàng xuất gia không tìm được thầy giáo, tôi vẫn 

ngoan ngoãn học theo thầy. Cho nên cũng trong năm đó_tôi gặp thầy Phương vào tháng 

giêng, tết xong  chưa  bao  lâu. Đến tháng bảy  tôi gặp được  đại  sư  Chương  Gia, khoảng 

nửa năm sau gặp được đại sư Chương Gia. Khái niệm mà đại sư dạy tôi rất gần với thầy 

Phương. Ngài giới thiệu cho tôi cuốn Thích Ca Phương Chí, Thích Ca Phổ. Nói với tôi, 

học Phật trước tiên phải hiểu về ngài, nếu không hiểu về ngài rất dễ đi sai đường, người 

bây giờ gọi là đi đường vòng, cần phải hiểu về ngài. Hai cuốn sách này mua không có, 

trong Đại Tạng Kinh có. Ở Đài Loan, trong các chùa lớn có tàng kinh, tôi tìm Đại Tạng 

Kinh chép lại, sao chép hai bộ sách này lại, cũng may phân lượng đều không nhiều. Sau 

khi đọc xong mới biết, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là con người, ngài không phải thần. 

Nói thật, ngài không có chút liên quan nào đến Tôn giáo, mà còn là một người có lòng 

thương yêu, có tâm từ bi, một thanh niên có trí tuệ. 19 tuổi ngài lìa xa gia đình đi cầu 

học, các bậc đại đức trong Tôn giáo Ấn độ đương thời, cao nhân của giới học thuật, ngài 

đều đến thân cận, học tập theo họ. Học suốt 12 năm, 30 tuổi, ngài buông bỏ tất cả những 

gì học được, nhập định dưới cội bồ đề, ngài đã khai ngộ như thế. Sau khi khai ngộ là bắt 

đầu dạy học, cho đến lúc nhập diệt, 79 tuổi. Thể hiện trong suốt cuộc đời của ngài, bây 

giờ chúng ta học bộ kinh này mới hiểu, chính là hình ảnh thu nhỏ của thế giới Cực Lạc. 

Ngài thể hiện cho chúng ta thấy, ngài sống cuộc sống đơn giản nhất. 

Thời đại ngài xuất hiện, lưu vực sông Hằng Ấn độ là vùng nhiệt đới, cho nên cuộc 

sống rất dễ dàng. Ba y một bát là đủ, sống đời du mục, đêm ngủ dưới gốc cây, ngày ăn 

một bữa. Ngày ngày dạy học, không có sách, dạy suốt 49 năm. Hàng đệ tử tại gia và xuất 

gia hợp lại, tính một cách khái quát, chắc không dưới 3000 người. Đây là bậc đại thánh 

hiền. Xưng hô như người thời nay, ngài là một nhà giáo dục, nhà giáo dục văn hóa xã 

hội  đa  nguyên,  đây  là  thân  phận  của  ngài.  Hành  nghi  một  đời  của  ngài,  là  người  làm 

công tác thiện nguyện về việc giáo dục văn hóa xã hội đa nguyên. Ngài dạy học không 

thu  học  phí,  dạy  cho  bất  kỳ  người  nào,  không  phân  quốc  tịch,  không  phân  chủng  tộc, 

không phân Tôn giáo tín ngưỡng. Chỉ cần muốn học là ngài dạy, không cự tuyệt người 

đến, không lưu giữ người đi, suốt đời như vậy. Chúng ta nhìn thấy là hoan hỷ. 

Đại sư Chương Gia khuyên tôi xuất gia, muốn tôi noi gương Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni. Tôi tiếp thu, làm theo lời đại sư. Tôi xin nghỉ việc, dùng thân phận người xuất 

gia, chuyên tâm học tập theo Đức Phật Thích Ca. Tôi học tập đến năm thứ bảy, học Phật 

bảy năm sau mới xuất gia, ngày xuất gia là bắt đầu đi dạy học. Tôi học trước khi xuất gia, 

học với thầy Lý, vừa xuất gia liền dạy ở Phật học viện, nhận lời mời giảng kinh. 60 năm 

nay vui vì điều này không thấy mệt mỏi, 60 năm học Phật, 53 năm giảng kinh, cũng là 

53 năm xuất gia. Đối với kinh điển đại thừa kiên trì nhẫn nại. Cũng trải qua rất nhiều 

trắc trở, đều là nhân tố giúp tôi trưởng thành, tôi cảm kích bất tận. 

Những bộ kinh này, những chú giải này tôi đều xem hiểu, trong mỗi câu mỗi chữ 

hàm chứa vô lượng nghĩa. Tôi cảm kích thầy, những gì thầy nói với tôi là thật, tôi hoàn 

toàn cảm nhận được, hưởng thụ cao nhất của đời người. Nếu không có thầy chỉ dạy, có 

thể từ lâu tôi không còn trên cõi đời này. Đây là thật, không phải giả, đời này tôi nhận 

được ân huệ của thầy. Chút ưu điểm của tôi chính là thật thà, nghe lời, y giáo phụng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        350/16 

hành. Đời người có một mục tiêu, có một phương hướng. Bất kỳ gặp cảnh duyên như thế 

nào, tâm đều an định, nhắm phương hướng và mục tiêu này mà đi lên. 

Phần sau đoạn này vẫn chưa nói xong, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta tạm dừng 

tại đây. 







 

Tập 271 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian: 08.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 228, giữa hàng thứ hai. Tất cả đều thành Phật, bắt đầu xem 

từ đây. 

Niệm Lão nói: “Câu nói này mổ xẻ tâm tủy của tam tạng 12 bộ kinh, nói rõ huyền thông 

1700 công án của tông môn, trực hiển mật ý đại viên thắng tuệ, đại viên mãn của Mật 

tông. Đây tức là nhất pháp cú, đây tức là thanh tịnh cú, cũng có thể gọi là mạt hậu cú 

như Thiền tông nói. Vạn đức tề chương, nhất pháp bất lập, ngôn ngữ không thể diễn tả, 

chỉ có ngầm hiểu”. 

Đoạn sau cùng này nói rất hay, hai câu trước chúng ta đã học. Tiếp theo là “trực hiển 

mật ý đại viên thắng tuệ, đại viên mãn của Mật tông”. Tâm tủy của tam tạng 12 bộ kinh 

là Hiển giáo, đây là giáo môn. 1700 công án là Thiền tông, đây là tông môn giáo môn. 

Tiếp theo là mật ý đại viên mãn của Mật tông. Ba câu này, tông giáo hiển mật, đích thực 

là đại viên mãn. Đại viên mãn của tông giáo hiển mật, chính là câu “tất cả đều thành 

Phật”. Câu này quả thật không phải một câu nói bình thường. Tất cả chư Phật Như Lai 

khắp ba đời mười phương tu nhân, chứng quả, thành Phật đạo, độ chúng sanh, vì điều gì? 

Chính là vì câu “tất cả chúng sanh đều thành Phật” này. 

Đại  đức  tông  môn  nói,  ngươi  biết  chăng!  Thông  thường  chúng  ta  nói,  quý  vị  có  nhìn 

thấy  chăng?  Ở  đâu?  Ngay  trước  mắt,  ngay  tại  đây,  ngay  lúc  này,  tất  cả  đích  thực  đều 

thành Phật, vì sao vậy? Vì vốn là Phật. Vì sao nói họ vốn là Phật? Trong kinh điển nói 

rất rõ ràng: “Thị tâm thị Phật”, Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật nói như vậy. Tất cả pháp 

là tâm hiện, tâm là Phật, vậy tất cả pháp sao không phải là Phật! Vấn đề là gì? Ở chỗ mê 

ngộ không  giống nhau. Phàm  phu  mê, không hiểu được giá trị, không nhận  thức. Phật 

Bồ  Tát  giác  ngộ,  thì  ra  đương  tướng  là  nó,  đương  thể  là  nó.  Trong  kinh  điển  thường 

dùng ví dụ để nói pháp, ví dụ vàng và đồ trang sức. Trang sức này làm bằng vàng, cho 

nên trang sức đều là vàng. Trang sức tức là tất cả, đều là vàng chính là thành Phật, họ 

vốn là Phật. 

Chúng ta từng học, biết có điều này, Phật và phàm phu trên thực tế chỉ sai khác trong 

một niệm. Một niệm giác chính là Phật, một niệm mê tức là phàm phu, khác nhau trong 

một niệm. Nhất niệm là gì? Bồ Tát Di Lặc nói, một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn 

niệm. Khoa học hiện nay, dùng giây làm đơn vị tính thời gian. Nếu một giây khảy móng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        351/16 

tay được năm lần, vậy một giây có bao nhiêu ý niệm? Có 1600 triệu, 1600 triệu niệm. 

“Niệm  niệm  thành  hình,  hình  đều  có  thức”.  Hình  là  hiện  tượng  vật  chất,  thức  là  hiện 

tượng tinh thần. Nói với chúng ta, trong tất cả hiện tượng vật chất, đều có hiện tượng 

tinh thần. Hiện tượng vật chất là sắc, hiện tượng tinh thần là thọ tưởng hành thức, hợp lại 

gọi  là  ngũ  uẩn.  Ý  nghĩa  của  ngũ  uẩn  chính  là  nói  với  chúng  ta,  tinh  thần  và  vật  chất 

không thể tách rời, có tinh thần nhất định có vật chất, có vật chất chắc chắn có tinh thần. 

Vật chất từ đâu mà có? Do tinh thần biến hiện ra, không có tinh thần thì đâu ra vật chất? 

Tinh thần từ đâu mà có? Do nhất niệm bất giác sanh ra. Nếu niệm niệm đều giác, vậy là 

như Tâm Kinh nói: “Quán Tự Tại Bồ Tát hành thâm Bát Nhã Ba La Mật Đa, chiếu kiến 

ngũ uẩn giai không”. Pháp thế xuất thế gian đều là ngũ uẩn thành tựu, bao gồm cả cõi 

thật báo của Chư Phật Như Lai, cũng không ngoại lệ, cũng là ngũ uẩn, nhưng ngũ uẩn 

trong  cõi  này  không  biến  hóa.  Tâm  hiện,  không  có  biến  hóa.  Thập  pháp  giới  y  chánh 

trang nghiêm biến hóa trong từng sát na, nguyên nhân là gì? Vì chúng sanh mười pháp 

giới, hữu tình chúng sanh, họ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, đó chính là sát 

na sanh diệt. Chúng ta phải biết sát na sanh diệt đó, một giây có 1600 triệu lần sanh diệt, 

quý vị xem tần suất này nhanh biết bao. Ai nhìn thấy? Trong kinh điển đại thừa nói, bát 

địa Bồ Tát nhìn thấy. Không ít người nhìn thấy, bát địa nhìn thấy, cửu địa, thập địa, thập 


nhất địa, Diệu giác, năm cấp bậc Bồ Tát này đều nhìn thấy, bát địa trở lên. Bát địa trở 

xuống chưa chứng được, nghĩa là không nhìn thấy, bát địa trở lên nhìn thấy. 

Nghiên  cứu  hiện  nay  của  các nhà  khoa  học  đạt đến bên  lề  của  cảnh  giới  này, nghĩa  là 

nhìn thấy tam tế tướng của a lại da. Không biết tam tế tướng từ đâu đến, đây vĩnh viễn là 

một câu đố. Cần phải buông bỏ tập khí phiền não vô thỉ vô minh, mới thật sự nhìn thấy. 

Không buông bỏ tập khí vô minh, vĩnh viễn không nhìn thấy. Câu này quả thật không 

thể nghĩ bàn. 

“Đây tức là nhất pháp cú”. Vãng Sanh Luận nói, Bồ Tát Thiên Thân nói. “Đây tức thanh 

tịnh cú, có thể gọi là mạt hậu cú như Thiền tông nói”. Đại triệt đại ngộ, câu sau cùng, ở 

sau không còn nữa. Câu sau cùng của Thiền tông, tất cả đều thành Phật. Thực tế mà nói, 

tám tông phái của đại thừa, đều lấy câu này làm câu sau cùng. Ở trước, “tâm tủy của tam 

tạng 12 bộ kinh”, đó không phải là câu sau cùng của tam tạng 12 bộ kinh sao? “Huyền 

chỉ của 1700 công án”, không phải là câu sau cùng của Thiền tông sao? Mật ý đại viên 

mãn của Mật tông, không phải là câu sau cùng của Mật tông sao? Vậy mới biết, tất cả 

chư Phật mười phương ba đời, chỉ cần chứng được câu này liền viên mãn thành Phật. 

Nhập vào Diệu giác vị, không phải Đẳng giác. 

“Vạn đức tề chương, nhất pháp bất lập”. Vạn đức tề chương là gì? Đại sư Huệ Năng khai 

ngộ  nói  câu  sau  cùng:  “đâu  ngờ  tự  tánh  năng  sanh  vạn  pháp”,  đó  tức  là  vạn  đức  tề 

chương. Tuy vạn đức tề chương, trong đó thật sự không lập một pháp nào, trong kinh 

luận đại thừa gọi đây là đệ nhất nghĩa của trung đạo. 

Thập  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm,  có  chăng?  Có.  Có  thật  chăng?  Tướng  có-  lý 

không.  Tướng  là  huyễn hữu, thể  là  chân không.  Chân không không chướng ngại diệu 

hữu,  diệu  hữu  cũng  không  chướng  ngại  chân  không.  Như  hiện  nay  chúng  ta  xem  trên 

màn hình ti vi vậy, nhất pháp bất lập là gì? Là bản thân của màn hình. Nó đúng là nhất 

pháp bất lập, nhưng vạn đức đều đầy đẩu. Chỉ cần bật kênh, âm thanh sắc tướng đều hiện 

ra. Sắc tướng có chướng ngại màn hình chăng? Không có. Màn hình có chướng ngại sắc 

tướng chăng? Cũng không có. Từ màn hình ti vi chúng ta thấy vạn pháp tề chương, nhất 

pháp bất lập. Từ chỗ này mà khai ngộ, đem những gì khai ngộ ứng dụng trong cuộc sống 

hằng này. Sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần, chân tướng giống như mối liên quan 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        352/16 

của màn hình và sắc tướng vậy, bất tức bất ly. Không thể nói nó phải, cũng không thể 

nói nó không phải. Ai biết? Phật biết. 

Hiện nay màn hình trước mắt chúng ta, chính là tất cả đều thành Phật. Thành Phật là gì? 

Hai câu nói này chính là thành Phật, đầy đủ vạn đức nhất pháp bất lập, chính là thành 

Phật. Đây là chân tướng sự thật, không phải do ai sáng tạo do ai phát minh, nó vốn là 

như thế. Vấn đề là ta hiểu, thật sự thấu triệt. Thật sự thấu triệt, mọi hiện tượng hiện tiền 

vẫn như như bất động. 

Màn  hình  là  chân  tánh,  nó  năng  hiện,  năng  sanh,  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  là 

năng biến. Bất luận biến như thế nào, cũng không ra khỏi phạm vi màn hình, bất luận 

biến ra sao cũng không chướng ngại màn hình. Cho nên đúng là tất cả đều thành Phật, 

hoàn toàn không phải giả. Quý vị là Phật, họ cũng là Phật, bàn ghế đều là Phật, cây cỏ 

hoa lá cũng là Phật, sơn hà đại địa cũng là Phật. Vi điểm của sợi lông hạt bụi, ở trước 

chúng ta đã học, vi điểm của sợi lông hạt bụi đều là Phật. Phật là gì? Phật là chân tánh. 

Nhất pháp bất lập, nhất pháp bất lập, nhất pháp bất xả. “Ngôn ngữ tư duy không thể diễn 

tả, duy chỉ có mặc khế”. Ngôn ngữ không nói được, không nói được, Như Lai phương 

tiện nói ra. Tư duy không đạt được, điều này không thể dùng cách suy nghĩ, suy nghĩ gọi 

là vọng tưởng. “Duy chỉ có mặc khế”, mặc khế là buông bỏ khởi tâm động niệm, phân 

biệt chấp trước. Như vậy là mặc, tịch mặc, tiếng Phạn gọi là niết bàn, chữ mặc này nghĩa 

là niết bàn. Lúc này  liền khế nhập, chúng ta với tất cả đều thành Phật dung hợp thành 

nhất thể. Bản thân hoàn toàn hiểu rõ, biến pháp giới hư không giới và tự tánh là nhất thể, 

nghĩa là ta nhìn thấy được tự tánh thanh tịnh viên minh thể. Khởi nhị dụng, thị tam biến, 

lúc này thấu triệt là một không phải hai. Nhất thể chính là nhị dụng, nhị dụng tức là tam 

biến, tam biến nghĩa là tứ đức, tuyệt đối không thể tách rời. 

Chúng ta xem tiếp đoạn sau: “Tư nguyện nhược khắc quả, đại thiên ứng cảm động, hư 

không chư thiên thần, đương vũ trân diệu hoa”. 

Đây  là  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  cầu  nguyện,  cầu  cảm  ứng,  cầu  chứng  minh.  Ngài  nói  nếu 

nguyện  của  ta  “khắc  quả”, khắc  quả  người  thế  gian  gọi  là  mãn  nguyện, nguyện  của  ta 

hoàn toàn hiện thực. 

“Hội Sớ nói, khắc gọi là khắc thành, quả tức là quả toại. Tất cả đều thành Phật, tức là tất 

cả chúng sanh, đều nương vào 48 nguyện của Di Đà, một đời chứng được quả Phật viên 

mãn”, chính là ý này. “Tức thường gọi là thành tựu vậy”, đây nghĩa là thành Phật. “Cảm 

là cảm ứng, cảm thuộc về chúng sanh, ứng thuộc Phật Bồ Tát”. Ý nghĩa của bài kệ này, 

ý nghĩa của bốn câu kệ. 

“Nếu  bổn nguyện  có  thể  thành  tựu”,  bổn  nguyện  là 48  nguyện,  nếu  có  thể  thành  tựu. 

“Tất cả thánh chúng khắp đại thiên thế giới, đều rất cảm động, hiện ra điểm lành. Thiên 

thần như Phạm thiên, Đế thích chư thiên”. Phạm thiên là đại phạm thiên vương, Đế thích 

người xưa gọi là Ngọc Hoàng đại đế. Trong Phật pháp gọi là đao lợi thiên chủ, đế thích 

tức là đao lợi thiên chủ, thiên thần của chư thiên. Chúng ta biết có 28 tầng trời. Những 

thiên thần này  “từ trên không trung rải hoa trời trân kỳ thù diệu, để làm chứng minh”. 

Đây là cầu cảm ứng, có những điềm lành này, mọi người nhìn thấy tự nhiên sanh lòng 

tin. “Như Tịnh Ảnh Sớ nói, một bài kệ nguyện”, bài kệ này là “thỉnh chứng yếu đoan”. 

Yếu là yêu cầu, mời chứng minh, yêu cầu điềm lành. “Nếu định khắc quả”, giả như nhất 

định thành tựu quả đức này. “Đại thiên thế giới đều chấn động, trên không trung rải diệu 

hoa khắp nơi”. Không vũ này không đọc vũ thanh thứ ba, mà đọc thanh thứ tư, nó làm 

động từ, nghĩa là từ trên không trung rơi xuống. Đây là Bồ Tát Pháp Tạng cầu nguyện 

cảm ứng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        353/16 

Kinh văn bên dưới nói: “Phật cáo A nan, Pháp Tạng tỳ kheo, thuyết thử tụng dĩ”, nghĩa 

là nói bài kể ở trước. “Ứng thời phổ địa, lục chủng chấn động, thiên vũ diệu hoa, dĩ tán 

kỳ  thượng,  tự  nhiên  âm  nhạc,  không  trung  tán  ngôn,  quyết  định  tất  thành,  vô  thượng 

chánh giác”. Chẳng những Pháp Tạng cầu điềm lành lập tức hiện tiền, mà trên không 

trung còn phát ra âm thanh tán thán ngài. “Quyết định”, lời nói rất khẳng định, hoàn toàn 

không có nghi hoặc. “Chắc chắn thành tựu vô thượng chánh giác”, chứng minh tỳ kheo 

Pháp Tạng nhất định thành Phật. 

Niệm Lão chú giải: “Nói kệ vừa xong”, vừa nói xong, “lập tức hiện điềm lành”, chứng 

minh cảm ứng nhanh chóng, cảm ứng lập tức hiện tiền. “Cho nên gọi là ứng thời”, ứng 

là  cảm  ứng.  Quý  vị  xem,  vừa  nói  xong  bài  kệ,  cảm  ứng  liền  hiện  tiền.  “Đại  địa  chấn 

động, là điềm lành của khí thế gian”. Chấn động này, đại địa chấn động không phải động 

đất,  động  đất  gây  ra  thảm  họa.  Điềm  lành  là  kiết  tường,  đem  đến  niềm  hoan  hỷ  cho 

chúng sanh, đem đến niềm tin, như vậy làm sao có thiên tai! Đây là gì? Là điềm lành của 

khí thế gian. 

“Mưa hoa, tấu nhạc, tán thán là điềm lành của tình thế gian”. Rải hoa trong hư không, 

trổi  nhạc  trời,  tán  thán, đây  là  thiên  thần  chư  thiên.  Tỳ  kheo  Pháp  Tạng  có  cảm,  thiên 

thần có ứng, họ đều đã làm đúng như sở nguyện, để chứng minh cho ta. “Chứng minh 

đại nguyện của Pháp Tạng nhất định thành tựu”. Pháp Tạng thành Phật tại thế giới Cực 

Lạc, đến nay đã mười kiếp. Đoạn này là nói về lịch sử của thế giới Cực Lạc. 

Phổ địa, “chỉ đại địa trên toàn thế giới”. Sáu loại chấn động, trong kinh có ba loại thuyết 

pháp, đây cũng là thường thức Phật học. Loại thuyết pháp thứ nhất, “chỉ chấn động của 

sáu thời làm sáu loại chấn động”. Sáu thời đều là nói về Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, khi 

Đức Phật Thích Ca nhập thai, đại địa có chấn động. Khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni xuất 

thế, khi ra đời có chân động. Khi Phật thành đạo có chấn động. Khi Phật bắt đầu giảng 

kinh thuyết pháp có chấn động, chính là khi chuyển pháp luân, lúc bắt đầu dạy học. Thứ 

năm, khi thiên ma khuyến thỉnh ngài niết bàn, đại địa cũng chấn động. Thế Tôn giảng 

kinh thuyết pháp suốt 49 năm, ma vương đến khuyến thỉnh, khuyến thỉnh điều gì? Thỉnh 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nhập bát niết bàn, ngài ở thế gian này rất gian khổ, 49 năm 

giảng kinh thuyết pháp độ sanh, đã viên mãn, ngài có thể ra đi. Đức Phật nhận lời, Phật 

không vọng ngữ, nhận lời là nhất định thực hiện. Chúng sanh không biết thỉnh pháp, nếu 

chúng sanh thỉnh Phật trú thế, như vậy Phật có thể trú thế gian thêm vài năm. Không có 

ai thỉnh ngài trú thế, ma vương nhân cơ hội này, ma ba tuần nhân cơ hội này đến thỉnh 

Phật nhập bát niết bàn. Lúc này đại địa chấn động. Thứ sáu, khi Phật nhập diệt, đại địa 

chấn động. Đây là sáu thời chấn động, trong kinh điều có nói đến. 

Cách nói thứ hai: “Có thể chấn động sáu phương gọi là sáu loại chấn động”, có thể chấn 

động sáu phương. “Kinh Đại Phẩm Bát Nhã quyển nhất nói: lúc này Thế Tôn đang ngồi 

trên tòa sư tử, nhập sư tử du hý tam muội, dùng sức thần thông cảm động 3000 đại thiên 

thế giới, sáu loại chấn động”. Sáu loại chấn động này Bồ Tát biết, phàm phu không biết. 

“Đông dũng tây một”. Ở phương đông, dũng là xuất hiện, phương tây không có. “Tây 

dũng đông một, nam dũng bắc một, bắc dũng nam một, biên dũng trung một, trung dũng 

biên một”. Đây là lấy đông tây nam bắc trung biên, chấn động sáu phương này gọi là sáu 

loại chấn động. Đây nghĩa là gì? Đức Phật thị hiện đại tự tại, cho nên ngài có thể giáo 

hóa chúng sanh khắp biến pháp giới hư không giới. Dũng tức là hiện thân. Ở đâu có cảm, 

ở đó liền có ứng. 

Chúng ta có thể tưởng tượng được, khi chưa thành Phật, Đức Phật cũng là phàm phu, tu 

thành. Trong lúc đạo, trong mười pháp giới, trải qua thời gian rất dài, chúng ta không thể 

tính kể, trải qua vô lượng kiếp, chúng sanh có duyên với ngài nhiều vô số. Nếu người 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        354/16 

nổi  tiếng,  chưa  từng  thấy  mặt,  họ  biết  có  người  này,  người  này  có  duyên  với  quý  vị. 

Không cần tiếp xúc, họ cũng đã kết duyên với quý vị rồi. Nhân gian còn như vậy, huống 

gì Phật Bồ Tát, huốn gì là Phật A Di Đà. Phật A Di Đà đại khái là người nổi tiếng nhất 

biến pháp giới hư không giới, không ai hơn ngài, vì sao vậy? Vì mười phương Chư Phật 

đều tuyên truyền giúp, danh tiếng của ngài khắp biến pháp giới hư không giới, không ai 

không biết đến ngài. Nói cách khác, tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hư không giới, 

đều là người có duyên với Phật A Di Đà. Phật không độ người không có nhân duyên, 

vậy ngài không thể không độ. 

Ngài hiện điềm lành này nói với chúng ta, đây là tướng đại tự tại. Hiện thân ở phương 

đông, thân ở phương tây liền biến mất. Hiện thân ở phương nam, phương bắc không còn. 

Hiện thân ở trung ương, biên địa không còn, vì chúng ta hiển thị đại tự tại. Đây là “chấn 

động sáu tướng, gọi là sáu loại chấn động”. 

Xem tiếp trong Kinh Hoa Nghiêm. “Tấn Hoa Nghiêm Kinh”, Tấn là dịch vào thời nhà 

Tấn. Ở trước có nói với chư vị, Kinh Hoa Nghiêm  ở Trung quốc trải qua ba lần phiên 

dịch, lần thứ nhất vào thời Đông Tấn. Bộ Kinh Hoa Nghiêm này gọi là Lục Thập Hoa 

Nghiêm, gọi tắt là Tấn Kinh, kinh dịch vào thời nhà Tấn. 

Phiên dịch lần thứ hai là vào thời nhà Đường, Võ Tắc Thiên chấp chánh, bà làm hoàng 

đế. Thật Xoa Nan Đà đem đến Trung quốc bản tiếng Phạn, phiên dịch thành 80 quyển, 

gọi  là  Bát  Thập  Hoa  Nghiêm,  cũng  gọi  là  Đường  Kinh.  Võ  Tắc  Thiên  làm  hoàng  đế 

chưa bao lâu, đổi quốc hiệu thành nhà Chu, cho nên bộ kinh này cũng gọi là Đại Chu 

Kinh. Tương lai quý vị nhìn thấy danh từ này sẽ biết, Đại Chu Kinh chính là Bát Thập 

Hoa Nghiêm. 

Lần phiên dịch thứ ba, là năm Trinh nguyên của Đường Đại Tông. Phiên dịch Tứ Thập 

Hoa Nghiêm, tức là phẩm sau cùng của Kinh Hoa Nghiêm, “Phẩm Nhập Pháp Giới”. Tất 

cả có ba lần phiên dịch, ở đây là Tấn Kinh, Lục Thập Hoa Nghiêm. 

“Lấy động, khởi, dũng, chấn, hống, giác làm sáu loại chấn động”. Mấy chữ này có giải 

thích đơn giản. Động là đung đưa, lung lay, đây là động. Khởi là nâng cao, nghĩa là khởi 

động lên xuống. Động là nói động trái phải, động trái phải trước sau. Khởi là động lên 

xuống. Dũng là động lồi lõm, lồi lên, lõm xuống. Chấn là có âm thanh, động đất có âm 

thanh. Hống là âm thanh lớn, âm thanh nhỏ gọi là chấn, âm thanh lớn gọi là hống. Giác 

là giác tha, khiến vật giác ngộ, có thể khiến tất cả chúng sanh giác ngộ trong chấn động 

này. 

Ba cách nói ở trên, loại thứ nhất “biểu thị thời chấn động”. Hành nghi một đời của của 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, bát tướng thành đạo, có điềm lành này. Hai điều sau là nói, 

“tướng chấn động”, “đối với nhân duyên phổ linh chấn động. Đại Trí Độ Luận quyển 

thứ tám nói, tại sao Phật chấn động”. Chấn động không phải một địa cầu: “Tam thiên đại 

thiên thế giới”. Chúng ta muốn hỏi, phải chăng là tam thiên đại thiên thế giới đều đang 

chấn động? Hiện nay giới khoa học nói là thật. Quý vị xem, địa cầu vận hành trong hư 

không,  có  tự  chuyển,  có  công  chuyển.  Xuay  quanh  mặt  trời  là  công  chuyển.  Bản  thân 

chuyển, bản thân chuyển một vòng, 24 tiếng đồng hồ, tức một ngày một đêm. Một nửa 

đối diện mặt trời là ban ngày, sau lưng mặt trời là ban đêm, nó đang chuyển động. 

Ngoài loại chấn động này ra, trong kinh nói đến sáu loại chấn động_Động, khởi, dũng, 

chấn, hống, giác đều có. Cho nên địa cầu đang vận hành trong hư không, không hề có 

quy tắc, nó có sự lay động. Trục tâm của nam bắc cực cũng không ổn định, đại khái cách 

mấy vạn năm, nó có sự khác biệt rất lớn. Các nhà khoa học nói, vào thời thượng cổ, chắc 

là mấy vạn năm trước, đến chúng ta hiện nay, chênh lệch của nam bắc cực đã được năm 

độ, mức độ này rất lớn. Vì thế hiện nay khí hậu trên địa cầu có sự biến hóa lớn. Địa cầu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        355/16 

trong hư không, sự vận hành  của nó không có quy tắc. Chúng ta liền liên tưởng đến, hệ 

thái dương trong hư không cũng như vậy, thậm chí lớn như hệ ngân hà cũng thế. Sự ra 

đời và tử vong của tinh cầu, tử vong tức là bùng nổ, hiện tượng này các nhà thiên văn 

học đều đã thông đạt. Ban đêm quan sát tinh không, dùng kính viễn vọng bội số cao có 

thể thấy. Tinh hệ cũng không ngoại lệ, cũng có thành trụ hoại không. 

Ngân hà là một đại tinh hệ, trong Phật pháp nói, khu vực giáo hóa của Phật là một tinh 

hệ lớn. Hoàng Niệm Lão từng nói với tôi, ông dùng khái niệm khoa học, giải thích tam 

thiên đại thiên thế giới. Trong kinh Đức Phật nói, đơn vị thế giới của đại thiên thế giới, 

một thế giới, đơn vị thế giới, lấy núi Tu Di làm trung tâm. Trong kinh nói núi Tu Di, hệ 

mặt trời chạy quanh eo núi Tu Di, nghĩa là xuay quanh giữa núi Tu Di, đây là nói đơn vị 

thế giới. 

Khái niệm trước đây của chúng ta, đều xem hệ mặt trời là đơn vị thế giới. Chúng ta thử 

nghĩ xem cách nói của Hoàng Niệm Lão, ông nói rất có lý. Hiện nay giới khoa học đã 

chứng minh, mặt trời xuay quanh ngân hà. Chạy quanh ngân hà một vòng đó là năm mặt 

trời, địa cầu chúng ta chạy quanh mặt trời một vòng, đây là năm địa cầu, sự chênh lệch 

thời gian này rất lớn! 

Ngân hà đối tề chính là năm mặt trời, hơn năm vạn năm, mặt trời xuay quanh ngân hà 

một vòng. Ông nói hệ ngân hà, mới là đơn vị thế giới trong kinh Phật nói. 1000 đơn vị 

thế giới, cấu thành một tiểu thiên thế giới, đây chính là nói 1000 hệ ngân hà, một tiểu 

thiên thế giới có 1000 hệ ngân hà. Lại lấy tiểu thiên thế giới làm đơn vị, 1000 tiểu thiên 

là một trung thiên, 1000 trung thiên là một đại thiên. Một đại thiên thế giới là khu vực 

giáo hóa của một vị Phật, bao nhiêu hệ ngân hà? 10 ức hệ ngân hà. Quý vị xem, 1000 

nhân 1000 lại nhân 1000, con số này không thể nói là chính xác, chỉ khái lược mà thôi, 

đại khái là như vậy. Một thế giới, khu vực giáo hóa của Phật là mười ức hệ ngân hà. tinh 

cầu này xuất hiện, xuất hiện ở phương đông, phương tây thị hiện niết bàn, điều này rất 

bình thường. Theo tin tức trong này, Phật bất sanh bất diệt. Phật ứng hóa đến nhân gian, 

nhân  duyên  chúng  sanh  thuần  thục  thì  ngài  đến,  chúng  sanh  hết  duyên  ngài  liền  nhập 

diệt. Cảm ứng, hoàn toàn do cảm ứng, có cảm liền hiện hình. Nếu cảm không còn, ngài 

cũng không còn, biến mất. Tinh tức này cũng rất quan trọng, chúng ta phải nhận thức rõ 

ràng. 

Ngài xuất hiện như thế nào? Nhập bát niết bàn như thế nào? Thật ra đều gọi là du hí thần 

thông. Kinh Lăng Nghiêm nói rất hay, xuất hiện của ngài là “đương xứ xuất sanh”, ngài 

nhập diệt là “tùy xứ diệt tận”. Trong giáo lý đại thừa thường nhắc nhở chúng ta, không 

lìa ngay đây, câu này rất quan trọng. Không lìa nhất niệm, có cảm, nhất niệm hiện tiền, 

cảm mất đi, nhất niệm cũng diệt tận. 

Vấn đáp trong Đại Trí Độ Luận cũng rất hay, quý vị xem, hỏi rằng: “Tại sao Phật chấn 

động ba ngàn đại thiên thế giới?”. Ngày nay từ lý luận của khoa học chúng ta hiểu, hết 

thảy hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần đều chấn động. Nó bất động, hiện tượng 

không còn. Động là năng lượng, năng lượng giữa vũ trụ. 

Chúng ta xem tiếp giải đáp trong Đại Trí Độ Luận. “Muốn khiến chúng sanh biết tất cả 

đều là không, vô thường”. Trong bát tướng thành đạo của Phật có sáu loại chấn động, vì 

sao vậy? Đây là thị hiện, nhắc nhở mọi người vũ trụ này là vô thường, không phải thật, 

nó là giả, “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Thế Tôn giảng Kinh Bát Nhã 22 năm. 

Kinh Bát Nhã nói gì? “Tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. 

Hiện nay thông qua kính viễn vọng thiên văn tiên tiến nhất quan sát vũ trụ, thường nhìn 

thấy ngôi sao mới xuất hiện. Vốn trong không gian này không có sao, hiện nay đột nhiên 

có ngôi sao xuất hiện. Trước đây không gian này có một ngôi sao, bây giờ thấy nó bùng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        356/16 

nổ, không còn, sau khi bùng nổ thì không thấy nữa. Điều này muốn nói lên ý gì? Tinh 

cầu có sinh diệt, vô thường. Tinh cầu có sinh diệt, vậy những chúng sanh ở trên tinh cầu, 

những sanh vật này có sanh diệt chăng? Đương nhiên có sanh diệt. Điều này các nhà vật 

lý học quan sát được, nhìn thấy hiện tượng vũ trụ, chúng ta gọi nó là hiện tượng tự nhiên. 

Bên dưới dùng ví dụ nói. “Lại nữa nếu người muốn nhuộm y, trước đến cõi trần. Phật 

cũng như thế, trước khiến cho chúng sanh ba ngàn thế giới thấy được thần lực của Phật, 

kính tâm nhu nhuyến, sau đó mới nói pháp”. 

Ý này quá hay, thật khó được, vì sao vậy? Vì nếu chúng ta đối với Phật Bồ Tát không 

có tâm cung kính, dù Phật xuất thế cũng không được chút lợi ích nào. Ta thấy Phật, cũng 

nghe  Phật  thuyết  pháp,  nhưng  không  đạt  được  lợi  ích,  vì  sao  vậy?  Vì  một  phần  cung 

kính  được  một  phần  lợi  ích.  Những  gì  Đức  Phật  biểu  diễn,  những  gì  Đức  Phật  tuyên 

thuyết, là từ trong tự tánh hiển lộ ra, là tự tánh hiển lộ. Tâm chân thành là tánh đức, tâm 

cung kính là tánh đức, tánh đức và tánh đức khởi cảm ứng đạo giao. Họ có thể tiếp thu, 

tức là họ có thể có chỗ ngộ. Nếu không có chân thành cung kính, Phật Bồ Tát nói cho họ 

nghe, họ nghe không hiểu, tức không có chỗ ngộ. Giống như họ nghe thần thoại, giống 

xem tiểu thuyết vậy, hoàn toàn không thể lãnh hội nghĩa chân thật của Phật Bồ Tát, đạo 

lý là đây. 

Cho nên đầu tiên có những điềm lành này, khiến ta thấy được thần lực của Phật, nhìn 

thấy những hiện tượng này của vũ trụ. Người bình thường đều cho rằng đây là thần, con 

người không làm ra được, cổ kim trong ngoài đều không ngoại lệ. Nhưng đến gần đây, 

hai ba trăm nay khởi biến hóa, biến hóa gì? Vì khoa học phát triển, khoa học thay thế 

thần thoại, đập tan thần thoại, không còn ai tin thế gian này có thần. Thần là mê tín, nó 

không hợp khoa học. Những hiện tượng thần kỳ này, ngày xưa cho rằng đây là thần đang 

thị hiện, người bây giờ không cho là như thế, cho đó là một hiện tượng tự nhiên, không 

tin,  chỉ  tin  vào  khoa  học,  khoa  học  lại  không  thể  thay  thế  thần.  Sự  kính  ngưỡng  của 

người xưa đối với thần, hiện nay đối với nhà khoa học không sanh khởi được tâm kiền 

thành sùng bái đó, không sanh khởi được. Giới khoa học cũng không thể thay thế Phật 

Bồ Tát, vì sao vậy? Vì họ không thể kiến tánh. Đức Phật nói rất rõ ràng, những người 

này rất thông minh, họ có thể nhìn thấy toàn thể vũ trụ, họ có thể phát hiện được a lại da. 

Nhưng họ không thể kiến tánh, kiến tánh mới thành Phật, mới thành pháp thân Bồ Tát, 

họ  vĩnh  viễn  không  đạt  được  điều  này.  Giáo  huấn  của  thần  thánh,  Phật  Bồ  Tát,  chúng 

sanh ở thế gian đánh mất lòng tin, phiền phức rất lớn! Chúng sanh theo đuổi dục vọng 

không từ thủ đoạn, hoàn toàn trái với tánh đức, tạo thành thiên tai cho toàn xã hội. Trật 

tự không còn, hòa bình không còn, hiếu để trung tín không còn, lễ nghĩa liêm sỉ không 

còn,  nhân  ái  hòa  bình  không  còn,  xã  hội  này  sắp  có  thiên  tai.  Thiên  tai  này  đến  lúc 

nghiêm trọng nhất, tinh cầu này liền bùng nổ, thật như vậy chăng? Chúng ta biết là thật, 

vì sao là thật? Vì cảnh tùy tâm chuyển. 

Tham lam, tham lam không có giới hạn, lục địa trên tinh cầu này, sẽ bị hồng thủy nhấn 

chìm. Tham lam chiêu cảm lũ lụt, tâm tham là nước. Nếu cư dân trên địa cầu này, đừng 

nói là đa số, 1/3 thiểu số tâm sân hận phát triển đến cực đoan, địa cầu này bùng nổ ngay. 

Tâm sân chiêu cảm hỏa hoạn, lòng đất là lửa, nhiệt độ rất cao, tâm sân nhuế có thể khiến 

nó  bùng  nổ,  đáng  sợ  hơn  chiến  tranh  hạt  nhân  nhiều.  Bom  nguyên  tử  có  thể  hủy  diệt 

nhân loại, có thể tuyệt diệt vật chủng trên địa cầu, nhưng địa cầu vẫn tồn tại. Tinh cầu 

này  bùng  nổ,  tinh  cầu  không  còn  nữa,  nghiêm  trọng  hơn  chiến  tranh  hạt  nhân.  Ngu  si 

chiêu cảm gió bão. Ngạo mạn chiêu cảm động đất. 

Đức Phật dạy chúng ta: “cần tu giới định tuệ, tức diệt tham sân si”. Hai câu này là thật 

sự yêu chính mình, là thật sự yêu chúng sanh, yêu thế giới, yêu thương bảo vệ địa cầu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        357/16 

này. Chúng ta nghe xong có cảm nhận gì? Người khác đều không yêu, một mình ta yêu 

nó  cũng  vô  ích,  như  vậy  là  nghĩ  sai  hoàn  toàn.  Một  mình  ta  có  tâm  yêu  thương,  một 

mình ta được phước, có lợi ích. Hai người có tâm yêu thương, hai người được lợi ích. 

Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  rất  hay,  quả  báo  có  nghiệp  nhân  giống  nhau,  có  quả  báo  biệt 

nghiệp, không  cùng  với  người  khác,  cùng  với  người  khác  là  cộng  nghiệp.  Trong  cộng 

nghiệp  có  biệt  nghiệp,  trong  biệt  nghiệp  có  cộng  nghiệp.  Cho  nên  mặc  dù  trong  cùng 

một  thiên  tai,  cộng  nghiệp,  hình  như  đều  chịu  thiên  tai,  đều  chết  trong  thiên  tai.  Biệt 

nghiệp là mỗi người đi một nơi. 

Học Phật điều đầu tiên phải nhận thức, sinh mạng là vĩnh hằng, tất cả chúng sanh_phải 

nhớ, sanh mạng của tất cả chúng sanh là vĩnh hằng. Đến cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa 

cũng không ngoại lệ. Thân thể không giống nhau, đó là duyên tụ duyên tán. Thân thể, 

hình trạng của thân thể, có hình, có sanh có diệt. Linh tánh không phải vật chất, linh tánh 

không có sanh diệt, thông thường chúng ta gọi là linh hồn, linh hồn không có sinh diệt. 

Thân không phải là chính mình, linh hồn là chính mình, nhưng Phật pháp gọi linh hồn 

cũng không phải chính mình, vì sao vậy? Vì linh hồn mê hoặc, không giác ngộ. Giác ngộ 

chính là mình, giác ngộ chúng ta không gọi nó là linh hồn, mà gọi nó là linh tánh, linh 

tánh không có sanh diệt. Không gian hoạt động của linh tánh quá lớn, biến pháp giới hư 

không  giới  là  không  gian  hoạt  động  của  nó.  Không  gian  của  linh  hồn  nhỏ,  linh  hồn 

không vượt thoát luân hồi lục đạo. Không gian hoạt động của nó, chỉ trong phạm vi luân 

hồi lục đạo, nhưng linh tánh đã siêu việt. Đức Phật giúp chúng ta phá mê khai ngộ, chính 

là chuyển linh hồn thành linh tánh. Hiểu rõ đạo lý này, thấu triệt chân tướng sự thật này, 

mới  biết  Phật  Bồ  Tát,  cho  đến  chúng  sanh  trong  mười  pháp  giới,  có  ân  đức  đối  với 

chúng ta lớn biết bao. Tri ân mới biết báo ân. Báo ân như thế nào? Chúng ta tu hành theo 

giáo huấn của Đức Phật, nhất định có một ngày, chúng ta cũng giống như chư Phật Như 

Lai, thật sự nhìn thấy tất cả đều thành Phật, chúng ta sẽ thành tựu, đây gọi là báo ân thật 

sự. 

“Kinh này  nói  phổ địa lục  chủng  chân  động”,  đây  là trong kinh  nói.  Lần này  tỳ  kheo 

Pháp Tạng phát nguyện này, đúng là phổ địa chấn động, đây là cảm ứng. “Chính là ứng 

với  đại  sĩ  Pháp  Tạng,  thệ  đại  thiên  ứng  cảm  động”,  đại  thiên  thế  giới  cảm  động.  “Lại 

biểu  trưng  nay  phát  nguyện,  chính  là  sắp  chuyển  vô  thượng  đại  pháp  luân,  vì  tất  cả 

chúng  sanh,  vì  tất  cả  hữu  tình  chúng  sanh,  diễn  thuyết  pháp  môn  thành  Phật  đệ  nhất, 

kinh thành Phật đệ nhất”. Chính là Kinh Vô Lượng Thọ, chính là pháp môn niệm Phật. 

“Trời mưa diệu hoa, âm nhạc tự nhiên”. Hai câu này trong bản Đường Dịch nói: “Hoa 

trời  cổ  nhạc  mãn  hư  không”.  Đường  Dịch  là  Kinh  Đại  Bảo  Tích,  Hội  Vô  Lượng  Thọ, 

bản dịch thời nhà Đường. Cư sĩ Vương Long Thư, lần đầu tiên hội tập Kinh Vô Lượng 

Thọ, ông  không  thấy  bản  Đường  dịch  này.  Trong  năm  loại  nguyên  bản  dịch,  hiện  nay 

năm loại nguyên bản dịch trong Đại Tạng Kinh, cư sĩ Vương Long Thư chỉ có được bốn 

loại. Chứng tỏ ngày xưa chưa phát minh thuật in ấn, kinh điển đều viết tay, cho nên số 

lượng rất ít. Một vị cư sĩ như Vương Long Thư, có địa vị, có của cải trong xã hội, vậy 

mà không thể xem hết cả năm loại bản dịch. 

Chúng ta ngày nay, phước báo lớn hơn cổ nhân. Chúng ta ngày nay, chín bản Kinh Vô 

Lượng Thọ khác nhau, đều học được. Trừ năm loại nguyên bản dịch ra, bản hội tập đầu 

tiên của Vương Long Thư, bản hội tập thứ hai của Ngụy Mặc Thâm, bản hội tập thứ ba 

của Hạ Liên Cư. Thêm một bản tiết hiệu, bản tóm tắt của cư sĩ Bành Tế Thanh thời Càn 

Long  nhà  Thanh,  ông  áp  dụng  bản  của  Khương  Tăng  Khải  để  làm  tiết  hiệu.  Kinh  Vô 

Lượng Thọ tổng cộng có chín loại, chúng ta đều nhìn thấy. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        358/16 

“Gia Tường Sớ nói”. Gia Tường Sớ cũng dùng bản của Khương Tăng Khải. “Địa động 

biểu trưng đều hành nhân, mưa hoa nói rõ về quả báo, âm nhạc tự nhiên chứng cõi diệu 

lạc, thuyết pháp hóa vật”. 

Bên dưới giải thích: “Ý là trong các điềm lành hiện ra, địa động biểu trưng được quả, 

đều do nhân của hạnh nguyện, đều là ý của hành nhân”. Điềm lành có nhiều loại, biểu 

pháp không giống nhau. Địa động biểu trưng hành nhân, nghĩa là biểu trưng năm kiếp tu 

hành của Bồ Tát Pháp Tạng. Năm kiếp tu hành chiêu cảm địa động, sáu loại chấn động 

của đại địa. 

“Mưa hoa trong không trung, có hoa tức có quả, biểu trưng đại nguyện tất nhiên được 

quả”. Thực vật nở hoa trước kết quả sau, hoa đẹp quả nhất định tốt, đây là cảm ứng giữa 

nhân và quả. “Âm nhạc tự nhiên, tất được cõi diệu lạc”. Thế giới Cực Lạc không giống 

với tất cả cõi nước chư Phật, vì sao vậy? Ở trước chúng ta đã học 48 nguyện, thế giới 

Cực Lạc là 48 nguyện của Di Đà thành tựu, mỗi nguyện đều viên mãn, cảm ứng được 

cõi nước này. 

Chúng ta muốn cầu sanh thế giới tây phương Cực Lạc, phải đầy đủ điều kiện gì? Đầy đủ 

48 nguyện của Phật A Di Đà. Có một số người không nhớ 48 nguyện, sao họ có thể vãng 

sanh? 48 nguyện, chỉ cần nhớ một nguyện là có thể vãng sanh, vì sao vậy? Vì một là tất 

cả, tất cả là một. Bất kỳ một nguyện nào đều hàm nhiếp 47 nguyện khác, nó là một chỉnh 

thể, không thể tách rời, ta được một nguyện là được toàn bộ. 

Hơn 1000 năm nay, từ đại sư Huệ Viễn thời Đông Tấn, đề xướng pháp môn niệm Phật, 

thành lập niệm Phật đường đầu tiên. Đạo tràng này tại Lô Sơn, kinh điển họ y cứ chính 

là bộ Kinh Vô Lượng Thọ này. Lúc đó Kinh A Di Đà, Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật 

đều chưa phiên dịch. Đại sư Huệ Viễn chỉ thấy được bộ kinh này, tu hành y theo những 

gì  trong  kinh  này  nói.  123  người  cùng  chí  hướng,  tất  cả  đều  vãng  sanh,  vô  cùng  thù 

thắng. 

Phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm là được. Đại sư Ngẫu Ích nói về tâm bồ đề rất 

hay, tin thật, nguyện thiết. Tôi tin có thế giới Cực Lạc, tin có Phật A Di Đà, không phải 

giả, nhất định cầu sanh Tịnh độ, không có hai niệm, đây gọi là tâm vô thượng bồ đề. Đối 

với thế gian này không có lưu luyến, không có vướng mắc, nhất tâm hệ niệm Phật A Di 

Đà. Dùng phương pháp trì danh niệm Phật gọi là nhất hướng chuyên niệm, một phương 

hướng, một mục tiêu, một câu A Di Đà Phật. Nhớ Phật niệm Phật, hiện tại tương lai nhất 

định thấy Phật. Hiện tại là lúc ta chưa vãng sanh, ở trong định nhìn thấy, ở trong mộng 

nhìn  thấy, cũng  rất  có  thể  đột  nhiên  ta  nhìn  thấy  Phật, đây  là  thuộc  về  hiện  tại. Trong 

hiện  tại  quan  trọng  nhất, là  lúc  lâm  mạng  chung  Phật đến  tiếp  dẫn, đó  là  hiện  tại  thấy 

Phật. Người vãng sanh chưa tắt thở, họ thấy được, người khác không thấy được. Họ nói 

với mọi người, Phật đã đến, đến tiếp dẫn tôi, tôi đi theo ngài, tạm biệt mọi người, họ ra 

đi. Đây là thật, không phải giả. Họ không có công phu này, khi lâm chung là gạt người, 

không thể. Đây là hiện tiền thấy Phật. Sanh đến thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà, 

đó là tương lai thấy Phật. 

Ngày nay chúng ta niệm Phật, công phu có đắc lực hay không, mấu chốt là ta có buông 

bỏ được  hay  không. Buông bỏ  mới  đắc lực, nếu  như không thể buông  bỏ nó  liền khởi 

chướng ngại, không thể lơ là điều này. Đặc biệt chúng ta sanh trong thời đại này, thời đại 

này thiên tai dồn dập, trong lịch sử toàn thế giới không có, chúng ta gặp phải. Đối với 

người niệm Phật mà nói, chúng ta gặp hoàn cảnh như ngày nay là việc tốt, không phải 

việc xấu, vì sao vậy? Vì nó khiến chúng ta thật sự cảm nhận được thế giới này không có 

gì đáng để lưu luyến. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        359/16 

Quý vị xem, trên thế giới mỗi ngày có bao nhiêu người tự sát, những người tự sát này rất 

đáng thương, không gặp được Phật pháp. Nếu họ gặp được Tịnh độ, biết được pháp môn 

này,  họ  không  lưu  luyến  thế  gian  này,  nhất  định  vãng  sanh,  họ  niệm  Phật  chắc  chắn 

thành  tựu.  Quý  vị  xem,  nhân  duyên  mỗi  người  không  giống  nhau,  trong  đời  họ  không 

gặp  được  nhân  duyên. Họ  sanh  tâm  viên ly  thế  giới  này, gặp  được  Phật  pháp  là  thành 

công. Chúng ta gặp được Phật pháp, vẫn còn tham luyến thế gian này, không thể vãng 

sanh.  Nhưng  hãy  nhớ  rằng,  nếu  thiên  tai  thật  sự  hiện  tiền,  phải  biết  năm  bắt  cơ  hội, 

không được tiếp tục tham luyến. Có chút tham luyến là không thể vãng sanh, lại trôi lăn 

trong luân hồi. Không có chút tham luyến nào, đời này chúng ta được vãng sanh. 

Sau  cùng.  “Trong  không  trung  phát  ra  lời  khen  ngợi,  nhất  định  tất  thành  vô  thượng 

chánh giác. Hội Sớ nói, khắc quả vô ngại, cho nên gọi là quyết định. Quyết định trong 

quyết định, cho nên gọi là tất thành”. Nhất định thành tựu, còn sâu sắc hơn ý nghĩa quyết 

định. Vô thượng chánh giác chính là quả Phật. “Không có gì cao hơn điều này, cho nên 

gọi là vô thượng”. Trong Kinh Hoa Nghiêm là Diệu giác vị. Tất cả thành chánh giác là 

thành Diệu giác, không phải 41 vị pháp thân đại sĩ, là thành Diệu giác quả Phật, quả là 

tuyệt vời! 

Chúng ta đọc những kinh văn này, có thể không cảm động ư? Điều cảm động đầu tiên là 

bản  thân  may  mắn,  pháp  môn  này  đúng  là  “vô  lượng  kiếp  đến  nay  hy  hữu  khó  gặp”, 

chúng ta đã gặp được. “Trăm ngàn vạn kiếp khó gặp được”, đời này chúng ta gặp được. 

Gặp được đời này  ta  có cơ hội, quyết  định tất  thành  vô thượng  chánh  giác. Lời này  là 

thật, không phải giả. 

Chúng ta làm sao để báo ân Phật? Phải y giáo tu hành, làm gương cho mọi người noi 

theo, mọi người tin tưởng. Khi vãng sanh mở đại hội vãng sanh, để mọi người đến tham 

dự. Ta không sanh bệnh, rất mạnh khỏe, nói đi là đi, biểu diễn cho mọi người thấy, tấm 

gương này rất nhiều! 

Hòa thượng Đế Nhàn kể cho chúng tôi nghe về người thợ hàn, thật sự báo ân Phật. Hòa 

thượng rất khâm phục, khen ngợi ông ta. Ông ta là bạn từ thời thơ ấu của của hòa thượng, 

họ cùng sanh trưởng tại một vùng nông thôn. Trẻ con ngày ngày cùng chơi đùa với nhau, 

lớn lên gặp nhân duyên khác nhau. Hòa thượng Đế Nhàn xuất gia, thông tông thông giáo, 

giảng kinh dạy học, nhưng lúc đó chưa nổi tiếng. Chưa nổi danh, những cũng có tiếng, 

có tiếng quanh vùng Triết Giang. Người bạn này của hòa thượng không được học hành, 

người cũng rất ngốc nghếch, cuộc sống rất gian khổ, chán ghét thế gian này. Ông tìm 

đến hòa thượng xin giúp đở, độ ông xuất gia. Hòa thượng Đế Nhàn nghĩ điều này thật sự 

rất  rắc  rối,  không  thể  không  chăm  sóc  người  này.  Nếu  xuất  gia,  ông  không  biết  chữ, 

không thể học kinh giáo. Trong chùa, giới hạn thấp nhất trong chùa, năm thời công phu 

sáng  tối,  nếu  không  biết  thì  không  thể  ở  chùa,  người  ta  sẽ  coi  thường.  Thân  phận  hòa 

thượng Đế Nhàn lại không phải trụ trì, chỉ là một vị tri khách trong chùa, hòa thượng 

không thể lưu giữ ông ta. Sau cùng bất đắc dĩ, xuống tốc cho ông ta, đưa đến một ngôi 

chùa nhỏ ở làng quê. Đây là ngôi chùa hoang phế, không ai ở, một ngôi chùa hư. Đưa 

ông ta đến đó ở một mình. Tìm một bà cụ gần đó, Phật tử, là đệ tử quy y của hòa thượng 

Đế Nhàn. Hòa thượng dặn bà ta, chăm sóc người xuất gia này, người thợ hàn. Làm cơm 

ngày hai bữa và giặt áo quần cho ông, để ông an tâm. Chỉ dạy cho ông một câu Nam mô 

A Di Đà Phật, ông cứ niệm câu Phật hiệu này. Niệm mệt thì nghỉ, nghỉ khỏe lại niệm 

tiếp. Người bạn thời thơ ấu này rất nghe lời, thật thà, nghe lời, thực hành. Ông đã thành 

tựu, thực hành bao lâu? Ba năm. 

Trước lúc vãng sanh một ngày, ông nói với vị cư sĩ chăm sóc mình, cụ à! ngày mai tôi 

muốn vào trong thành thăm bạn bè. Ở nơi ngôi chùa nhỏ này suốt ba năm chưa từng đi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        360/16 

đâu, ngày  mai tôi đi thăm bạn bè. Đúng vậy, đi thăm bạn bè để làm gì? Để tạm biệt. 

Ngày mốt vãng sanh, nên đi tạm biệt. Tối trở về, rất hoan hỷ, nói với bà cụ ông đã vào 

trong thành gặp những ai. Lại nói với bà cụ, ngày mai bà đừng nấu cơm cho tôi. Bà cụ 

cảm thấy rất kỳ lạ, trong lòng nghĩ, chắc ngày mai lại có bạn mời vào thành ăn cơm, lại 

đi nữa. Đến trưa ngày thứ hai, bà cụ đến ngôi chùa cũ xem thử, phải chăng pháp sư lại đi 

rồi? Vào trong chùa gọi không nghe ai trả lời, đột nhiên thấy ông đứng trước bàn Phật, 

tay cầm xâu chuỗi, gọi không trả lời. Đi đến gần xem, ông đã chết, đứng chết. Bà cụ giật 

mình, xưa nay chưa từng thấy người nào đứng chết, liền tìm những người Phật tử lân cận, 

mọi  người  đều  đến  xem,  xem  phải  làm  sao?  Họ  lập  tức  đi  báo  tin  cho  hòa  thượng  Đế 

Nhàn, đi bộ đến chùa Quán Tông, không có phương tiện giao thông. Phải đi một ngày 

mới đến, chắc khoảng năm sáu mươi dặm đường, vừa đi vừa về mất ba ngày. Ba ngày, 

hòa thượng Đế Nhàn đến nơi, lo hậu sự cho ông, thấy ông vẫn còn đứng. Rất khen ngợi, 

rất khâm phục, không ngờ ông đã thành tựu. Phương trượng, trụ trì các danh sơn bảo sát 

khắp nơi trên đại lục, chưa chắc bằng ông. Những pháp sư chuyên hoằng tông diễn giáo, 

cũng chưa chắc bằng ông, ông thật tuyệt! Làm gương cho mọi người noi theo. 

Ông không được học hành, cũng không biết chữ, không biết gì cả, chỉ chuyên niệm một 

câu A Di Đà Phật, không biết tụng Kinh Di Đà. Một câu A Di Đà có thành tựu thù thắng 

như vậy. Hòa thượng Đế Nhàn giảng kinh thường đưa ông ra làm ví dụ, khuyến khích 

mọi người niệm Phật. Là thật không phải giả. 

Niệm  Phật  giống  như  vậy,  ba  năm  biết  trước  giờ  chết,  người  thành  tựu  nhiều  vô  kể. 

Chúng tôi tận mắt chứng kiến cũng vài người, nghe nói thì quá nhiều. Những người này 

trong  đại  thừa  nói  đến  tam  chuyển  pháp  luân,  họ  được  gọi  là  chứng  chuyển,  họ  làm 

chứng minh cho chúng ta. 

Thành công của ông chính là thật thà, nghe lời, y giáo phụng hành. Cung kính đối với 

pháp sư Đế Nhàn, pháp sư Đế Nhàn dạy, ông hoàn toàn tin tưởng, hoàn toàn tiếp thu, 

không  bao  giờ  thay  đổi.  Niệm  rốt  ráo  câu  Phật  hiệu  này,  ông  niệm  rất  tự  tại.  Phương 

pháp này của hòa thượng rất hay, niệm mệt thì nghỉ, nghỉ khỏe rồi niệm tiếp, không kể 

ngày đêm. Tự làm cơm sáng, cơm trưa và cơm tối nhờ bà cụ làm dùm, một ngày từ sáng 

đến tối chỉ niệm câu Phật hiệu. Thời gian không dài, ba năm thành tựu. 

Điều này chứng minh những gì trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, những gì trong Vãng 

Sanh  Truyện  nói  không  phải  là  giả.  Chỉ  cần  chịu  làm,  người  người  thành  tựu.  Trong 

Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  ghi  chép,  pháp  sư  Doanh  Kha  thời  nhà  Tống,  niệm  Phật  ba 

ngày thành công, không phải ba năm, là ba ngày. 

Tôi  ở  Mỹ  gặp  cư  sĩ  Chu  Quảng  Đại,  không  thể  gọi  là  cư  sĩ.  Mở  một  tiệm  bánh  bao, 

không có tín ngưỡng Tôn giáo. Khi lâm mạng chung tìm đến đồng tu Tịnh tông chúng 

tôi, khuyên  ông  niệm  Phật  cầu sanh  Tịnh  độ. Lúc  đó  ông  mắc  bệnh ung  thư  giai đoạn 

cuối, hết cách điều trị. Khai thị cho ông, ông ta hiểu, giác ngộ. Khuyên người nhà của 

mình đừng tìm cách điều trị nữa, tất cả đều niệm Phật, giúp ông cầu sanh Tịnh độ. Ba 

ngày ba đêm, ông thật sự ra đi. Khi đi toàn thân mềm mại, đoan tướng hy hữu. Chứng 

minh  lời  trong  Kinh Di  Đà  nói:  “Nếu  một  ngày, nếu  hai ngày,  nếu  ba ngày”, ba  ngày, 

không chút hoài nghi. Nguyện vọng, tâm nguyện khẩn thiết là cầu sanh thế giới Cực Lạc. 

Phật A Di Đà rất từ bi, đã tiếp dẫn ông đi. 

Câu cuối cùng. “Tất thành vô thượng chánh giác, tức là quả Phật, không có gì cao hơn 

điều này, cho nên gọi là vô thượng”. Đời này chúng ta gặp được, nếu không thành tựu, 

đúng là sai lầm lớn! Nhân duyên vô cùng hy hữu, bao nhiêu Bồ Tát mong cầu mà không 

được, chúng ta đạt được. Nếu chúng ta không thành tựu, chẳng phải là trò cười ư! Làm 

sao xứng đáng với Đức Phật Thích Ca Mâu Ni? Làm sao xứng đáng với Phật A Di Đà? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        361/16 

Làm sao xứng đáng với cư sĩ Hạ Liên Cư, cư sĩ Hoàng Niệm Tổ? Đều làm gương cho 

chúng ta noi theo, thật sự đã thành tựu. 

Khi Niệm Lão ra đi, nửa năm sau cùng biểu diễn cho chúng ta thấy, một ngày niệm 40 

vạn câu Phật hiệu. Ông đến thế giới Cực Lạc, cư sĩ Hạ Liên Cư cũng ở thế giới Cực Lạc. 

Tuyệt đối đừng cho rằng, đến thế giới Cực Lạc rất xa lạ, không có ai thân thích, vậy là 

sai lầm. Đến thế giới Cực Lạc, thân bằng quyến thuộc trong quá khứ và đời này, niệm 

Phật vãng sanh đều có mặt tại đây, mới phát hiện thì ra náo nhiệt như thế. Họ đi trước 

rồi. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây.  





Tập 272 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 09.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  330,  hàng  thứ  bảy  từ  dưới  đếm  lên,  bắt  đầu  xem  từ  câu 

“Pháp Tạng đại sĩ”. 

“Pháp Tạng đại sĩ vừa phát nguyện xong, không trung bèn phát ra lời khen ngợi 

rằng, quyết định tất thành vô thượng chánh giác. Vì sao vậy?” Đây là đưa ra một câu hỏi. 

Bồ Tát Pháp Tạng vừa phát nguyện xong, “xong” nghĩa là viên mãn, kết thúc. Đại địa 

chấn  động,  không  trung  rải  hoa,  nhạc  trời,  còn  có  khen  ngợi,  quyết  định  tất  thành  vô 

thượng chánh giác, vì sao vậy? Do nhân duyên gì? 

“Vô Lượng Thọ Kinh Khởi Tín Luận giải thích, vô cùng tinh yếu, ở đây dùng ý này, 

mà tóm tắt như vậy”. Đoạn bên dưới đều là trong Vô Lượng Thọ Kinh Khởi Tín Luận 

nói. Vô Lượng Thọ Kinh Khởi Tín Luận do cư sĩ Bành Tế Thanh thời vua Càn Long nhà 

Thanh trước tác, vị cư sĩ này rất đáng nể, thông tông thông giáo, hiển mật viên dung, là 

một vị cư sĩ rất giỏi. Nói như cách nói ngày nay, ông sanh ra trong gia đình cán bộ cao 

cấp, thân phụ ông là binh bộ thượng thư của hoàng đế Càn Long, hiện nay là bộ trưởng 

bộ quốc phòng. Ông thuộc dòng quý tộc. Khi còn rất trẻ, chắc là chưa tròn 20 tuổi thi 

đậu tiến sĩ. Suốt đời không làm quan, yêu thích đạo Phật, chuyên tâm học tập, thành tựu 

không thua gì các bậc cao tăng đại đức. Để lại không ít trước tác, cung cấp cho người 

đời sau làm tham khảo. 

Vô Lượng Thọ Kinh Khởi Tín Luận, là một trong các tác phẩm của ông, trong này 

có một đoạn nói rằng: “Tất cả cõi Phật, không lìa nhất niệm  tâm thanh tịnh của chúng 

sanh, mà được thành lập”, câu này rất quan trọng. Hai chữ “tất cả” ở trước, là nói rõ tất 

cả cõi nước chư Phật trong ba đời mười phương từ đâu mà có. Là nhất niệm tâm thanh 

tịnh của chúng sanh, sở sanh, sở hiện, duy tâm sở hiện. Giống như ngài Huệ Năng nói: 

“đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”, đây chính là năng sanh vạn pháp. 

Thế giới tây phương Cực Lạc nó như thế nào? Bên dưới nói: “Pháp Tạng đại sĩ phát 

hoằng nguyện này, chỉ vì phá trừ vọng chấp cho chúng sanh”. Vọng là vọng tưởng, chấp 

là chấp trước. Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Thế Tôn nói, tất cả chúng sanh đều có trí 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        362/16 

tuệ đức tướng của Như Lai, do vì vọng tưởng chấp trước mà không thể chứng đắc. Cư sĩ 

Bành  Tế  Thanh  nói,  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  phát  48  đại  nguyện,  chính  là  để  phá  trừ  vọng 

tưởng chấp trước của chúng sanh. 

“Khai  mở  hiển  lộ  đương  nhơn  vốn  có  tâm  lượng”.  Đương  nhơn  là  bản  thân  mỗi 

chúng ta, tâm lượng vốn có của mỗi chúng ta bao lớn? “Tâm bao thái hư, lượng châu sa 

giới”, không có gì khác với chư Phật Như Lai, đây là tâm lượng vốn có của chúng ta. 

“Khiến biết Tịnh độ”, dạy chúng ta biết cõi thật báo trang nghiêm của mười phương chư 

Phật  là  Tịnh  độ, Tịnh  độ  của  Phật  Di  Đà  cũng  không ngoại  lệ.  “Tức  là  pháp  tánh  vốn 

như vậy, không phải từ bên ngoài vào”. Ở trước nói, không lìa nhất niệm tâm thanh tịnh 

của chúng sanh, nhất niệm tâm thanh tịnh của Phật Di Đà, nhất niệm tâm thanh tịnh của 

tất cả chúng sanh. Hình tướng dù nhiều, vô lượng vô biên chư Phật chúng sanh, tâm hiện 

là một, một tự tánh thanh tịnh viên minh thể, là hiện ra như thế. 

Hiện  cõi  hiện  thân  tức  là  pháp  tánh  vốn  như  vậy,  không  phải  được  từ  bên  ngoài. 

Ngoài ở đây là bên ngoài tâm tánh, bên ngoài tâm tánh không có một pháp nào. Cho nên 

pháp pháp không lìa tự tánh, pháp pháp không lìa bổn tâm, nhất định phải hiểu đạo lý 

này.  Trí  tuệ  này  thuộc  đạo  chủng  trí,  đạo  là  đạo  lý,  vì  sao  phát  sanh  vấn  đề  này?  Có 

tướng nhất định có tánh, có sự nhất định có lý, hiểu rõ đạo lý là thật sự giác ngộ. 

Bên dưới tự mình đưa ra câu hỏi, “vì sao vậy”. Vì sao vậy, nói như hiện nay là vì 

sao? Bên dưới giải đáp: “Tự tánh không tịch, lìa các đường ác”. Thập pháp giới, tam đồ 

lục đạo đều gọi là đường ác, vì sao vậy? Vì tự tánh không tịch, vốn không có! Đây là nói 

từ tự tánh lý thể. Bên dưới nói, “tự tánh vi diệu viên mãn, đầy đủ tướng hảo”. Hai câu 

trước nói từ thể, hai câu này nói từ tướng. 

Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm nói cho chúng ta biết về thể tướng dụng. 

Khái  quát  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian,  không  ngoài  ba  phương  diện  này,  có  thể,  có 

tướng, có dụng. Cho nên tự tánh vi diệu viên mãn, đầy đủ tướng hảo. “Các” là bao gồm 

tất  cả  mọi  hiện  tượng,  bây  giờ  chúng  ta  thường  nói  là  phân  nó  thành  ba  loại  lớn,  các 

tướng, hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên, ba loại lớn này đều 

bao hàm hết. 

“Tự tánh vô ngại, hiện sáu thần thông”. Đây là nói đến tác dụng. Vì tự tánh không 

tịch, tự tánh vô ngại, cho nên sự sự vô ngại, dùng sáu thần thông làm tiêu biểu. “Tự tánh 

vô  trụ,  không  thể  đoạn  diệt”,  câu  này  nói  tự  tánh  không  sanh  không  diệt.  Tự  tánh  bất 

sanh bất diệt, tướng của nó, tác dụng của nó có sanh diệt chăng, trên thực tế cũng là bất 

sanh bất diệt. Phàm phu chúng ta thấy hình như có sanh diệt, đó là thấy sai, không thấy 

được chân tướng. Chân tướng quả thật là bất sanh bất diệt, đến các nhà khoa học đều 

biết, tinh thần bất diệt, vật chất bất diệt, đây là các nhà khoa học nói. Vì sao bất sanh bất 

diệt? Phật giáo và khoa học nói cùng một đạo lý, duyên tụ duyên tán. Duyên tụ không 

sanh  mà  sanh,  duyên  tán  không  diệt  mà  diệt.  Ta  mới  thật  sự  thấy  được  chân  tướng, 

duyên tụ duyên tán mà thôi. Vấn đề này giới khoa học cận đại đã phát hiện, vật chất bất 

diệt. Quý vị xem vật chất có thể biến thành năng lượng, năng lượng lại có thể biến thành 

vật chất, tìm sanh diệt liễu bất khả đắc. 

“Tự tánh không có bên trong, như kính phổ hiện”. Hiện tượng này không khó hiểu, 

hai tấm kính đối chiếu, chiếu lẫn nhau, chúng ta đứng ở giữa, quý vị thấy có cảnh giới 

chăng?  Từ  trong  ví  dụ  này,  có  thể  lãnh  hội  được  mấy  phần,  quả  thật  là  vô  tận,  trùng 

trùng vô tận. 

Ở trước chúng ta đã học, trong kinh Phật nói đến vi của cực vi, giới khoa học hiện 

nay gọi là lượng tử, tiểu quang tử. Ở trước chúng ta đã học, vi điểm của một sợi lông hạt 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        363/16 

bụi,  các  nhà  khoa  học  gọi  là  tiểu  quang  tử,  có  bên  trong  chăng?  Không  có.  Tự  tánh 

không có bên trong, tướng do tự tánh hiện ra làm gì có bên trong! 

“Tự  tánh  quang  minh,  như  mặt  trời  phổ  chiếu”,  quang  minh  này  là  vốn  có.  Đức 

Phật nói, tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai, quang minh chính là trí 

tuệ. Trí tuệ quang minh như mặt trời phổ chiếu, như mặt trời vậy, là thật chăng? Là thật. 

Bất luận là hiện tượng tinh thần hay hiện tượng vật chất, chúng ta biết nó đều nương vào 

dao động mà hình thành. Tần suất rất nhanh chóng, chúng ta không nhìn thấy, dùng máy 

móc cũng không thể nhìn thấy rõ ràng. Nhìn thấy, không biết rốt cuộc nhanh bao nhiêu, 

chỉ biết là tốc độ rất nhanh. 

Trong kinh, theo những gì Phật dạy trong kinh, một giây tần suất chấn động của nó 

là  1600  triệu  lần, quý  vị  xem  tốc  độ này  nhanh  biết  bao. Vừa  khởi  liền  chu  biến  pháp 

giới, giống như mặt trời phổ chiếu vậy, vừa khởi lập tức chu biến pháp giới, xuất sanh 

vô tận. Xuất sanh vô tận là gì? Cả pháp giới khởi biến hóa. 

Chúng ta thử nghĩ xem, pháp giới này có bao nhiêu chúng sanh, có bao nhiêu hiện 

tượng vật chất, có bao nhiêu hiện tượng tinh thần. Tần suất của tất cả hiện tượng đều 

đang động, đang động với tốc độ cực nhanh, toàn thể pháp giới hư không giới đều động, 

không phải tịnh. Nhưng trong động có bất động. Điều gì bất động? Tự tánh bất động. Tự 

tánh là thể, thể bất động, tướng đang động, tác dụng đang động. Động và tịnh không hai, 

động và tịnh nhất như. 

“Tự  tánh  bình  đẳng,  như  hương  phổ  huân”.  Nếu  trong  phòng  này  đốt  một  cây 

nhang trầm, nhang rất ít, khắp căn phòng đều ngửi được hương thơm. Trong kinh Phật 

có một ví dụ, thời Ấn độ cổ có một loại ngưu đầu chiên đàn, bảo hương. Trong kinh ghi 

chép,  thắp  một  viên  hương  này,  không  lớn,  chỉ  bằng  hạt  đậu  nành,  hạt  đậu  xanh,  một 

viên, 40 dặm đều nghe được hương thơm. Đáng tiếc loại hương này hiện nay không còn, 

ở thế gian này đã tuyệt chủng. Vì sao tuyệt chủng? Con người biết tu phước, biết tu tuệ, 

biết tích lũy công đức, trân bảo sẽ xuất hiện tại thế gian. Trân bảo từ đâu mà có? Là tâm 

thanh tịnh, tâm từ bi của tất cả chúng sanh kết tinh lại, biến hiện ra, duy thức sở biến. 

Nếu tâm chúng ta bất thiện, không thanh tịnh, nó trở thành thứ ô uế, khoáng vật. Trân 

bảo cũng là khoáng vật, bùn cát cũng là khoáng vật, phân đất cũng là khoáng vật, đều là 

tâm hiện thức biến, phải hiểu đạo lý này. 

Chúng ta biết, người ở thế giới Cực Lạc tâm thanh tịnh tối cực, tâm từ bi tối thiện 

biến hiện ra. Quay đầu nhìn lại tình hình hiện tại trên địa cầu của chúng ta, là tâm niệm 

cực kỳ bất thiện sở hiện, tâm hành cực kỳ bất thiện sở biến, vấn đề là như vậy. Xã hội 

ngày nay động loạn, địa cầu thiên tai khác thường, có biện pháp nào khôi phục chăng? 

Đáp án là khẳng  định. 

Như nhà khoa học hiện đại người Mỹ nói, chỉ cần cư dân trên địa cầu đều giác ngộ, 

đều chịu bỏ ác dương thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, xã hội sẽ an định, 

thiên tai thảm họa trên địa cầu được hóa giải. Ông ta nói ra đạo lý này, cung cấp phương 

pháp này, hoàn toàn tương đồng với kinh luận đại thừa nói. 

Phật dạy chúng ta cần tu giới định tuệ là dương thiện, tức diệt tham sân si là lìa ác. 

Dạy chúng ta chánh tâm, y theo giáo huấn của Phật Bồ Tát, giáo huấn của các bậc thánh 

hiền.  Tu  thân  dưỡng  tánh  chính  là  đoan  chánh  tâm  niệm,  cải  tà  quy  chánh.  Bản  thân 

mình được cứu, gia đình mình cũng được cứu. Gia đình hạnh phúc, đời này của ta mỹ 

mãn, đời hiện tại này được lợi ích vô cùng thù thắng. 

Nhà  Phật  nói  giác  và  mê,  tình  trạng  giác và  mê  rất  đơn  giản. Có  lòng  tin  đối  với 

pháp thế xuất thế gian chính là giác, không có lòng tin tức là mê. Lòng tin từ đâu mà có? 

Lòng tin từ tánh đức hiển lộ ra, đây là tánh đức. Vì sao biết nó là tánh đức? Chư vị thánh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        364/16 

hiền xưa nói với chúng ta, làm người lập thân trên thế gian này không ngoài bốn khoa, 

bốn khoa mục. Thứ nhất là ngũ luân, thứ hai là ngũ thường, thứ ba là tứ duy, thứ tư là 

bát đức. 

Trong  ngũ  luân,  “bằng  hữu  hữu  tín”,  quý  vị  thấy  có  chữ  tín.  Trong  ngũ  thường, 

“nhân lễ nghĩa trí tín”, quý vị xem lại có một chữ tín. Trong bát đức, “hiếu để trung tín” 

nhân ái hòa bình, lại có một chữ tín. Quý vị thấy, trong bốn khoa có ba chữ tín, tín này 

quan trọng biết bao! 

Trong pháp đại thừa nói: “tín vi đạo nguyên công đức mẫu, năng trưởng nhất thiết 

chư thiện căn”, như vậy không tin sao được? Phản diện của tín là nghi hoặc, nghi là căn 

bản phiền não, tham sân si mạn nghi. Trong giáo lý đại thừa, nghi là chướng ngại hàng 

đầu của Bồ Tát. Hoài nghi đối với giáo huấn thánh hiền, hoài nghi đối với Phật Bồ Tát, 

hoài nghi đối với tự tánh, không biết có tánh đức. 

Đến phương pháp trị liệu bình thường nhất, trị liệu có hiệu quả chăng? Có phương 

pháp hiệu quả, có phương pháp không hiệu quả. Hiệu quả sanh ra từ đâu? Từ lòng tin. 

Đại khái khoảng 30 năm trước, khi ở Mỹ có lần tôi bị bệnh cảm. Dallas có một bác 

sĩ đông y, cũng khá nổi tiếng, các vị đồng tu đưa tôi đi khám bệnh, nhờ ông trị liệu, tôi 

liền  thảo  luận  với  bác  sĩ  về  vấn  đề  này.  Tôi  nói  bác  sĩ  và  bệnh  nhân  phải  có  duyên, 

không  có  nhân  duyên  trị  không  lành,  ông  ta  đồng  ý.  Duyên  là  gì?  Bệnh  nhân  phải  có 

lòng tin đối với bác sĩ, sác sĩ phải có lòng tin đối với bệnh nhân, bệnh này trị dễ lành. 

Nếu không có lòng tin, y thuật dù cao minh cũng trị không lành. Tôi nói với ông về đạo 

lý này, ông rất tán thành và tiếp thu. 

Tôi nói thật ra vì sao lành bệnh? Ít nhất 7/10 là nhờ lòng tin của mình, khiến thân 

thể này khôi phục bình thường, bệnh lành, y thuật tối đa chỉ có ba phần năng lượng. Cho 

nên lòng tin là mẹ của mọi công đức, trưởng dưỡng hết thảy các thiện căn. Cầu học, học 

đạo, học Phật, lòng tin rất quan trọng. 

Tu học Tịnh độ có ba điều kiện, tín nguyện hạnh. Đầu tiên là tín, chữ tín này nói 

như thế nào? Trong Yếu Giải đại sư Ngẫu Ích nói cho chúng ta về sáu loại tín. Trong sáu 

loại tín này, thứ nhất phải tin chính mình, điều này rất khó. Thứ hai là tin Phật, ta không 

tin mình, tin Phật cũng vô ích. Tin mình là tin như thế nào? Kinh điển đại thừa Đức Phật 

thường dạy: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”, phải tin mình vốn là Phật. Chúng ta vừa 

học trong Kinh Vô Lượng Thọ, tất cả đều thành Phật. Ta phải tin câu nói này, đời này rất 

có thể ta sẽ thành Phật. Nếu không tin mình là Phật, như vậy làm sao thành Phật được? 

Quý vị xem, có bao nhiêu người niệm Phật, có bao nhiêu người tin Phật. Phật là ai? Là 

Phật Thích Ca, là Phật A Di Đà, Dược Sư Như Lai, tin những vị Phật này. Xưa nay chưa 

từng nghĩ đến mình là Phật, cho nên học suốt cuộc đời vẫn còn là phàm phu. Ngày ngày 

tụng kinh niệm Phật, vẫn trôi lăn trong luân hồi lục đạo, quý vị nói có oan uổng chăng? 

Nguyên nhân do đâu? Nguyên nhân do không tin, điều này quan trọng biết bao. 

Đại sư Huệ Năng một đời thành tựu, quý vị xem khi ngài gặp Ngũ tổ. Khi đãnh lễ, 

Ngũ tổ hỏi ngài, ngươi đến cầu điều gì? Con đến cầu làm Phật. Quý vị xem trong Đàn 

Kinh, ngài đến để  làm Phật, ngài đã thành Phật. Ta không thành Phật được, vì không 

muốn làm Phật, không biết làm Phật. 

Đoạn kinh văn này rất hay! Nói rất rõ ràng minh bạch, mười phương chư Phật Như 

Lai, giáo hóa tất cả chúng sanh là dạy những gì? Chính là dạy họ thấu triệt giác ngộ, tất 

cả đều thành Phật. Tâm chân thành, tâm cung kính lập tức hiển lộ. Nghĩa là nói, trí tuệ 

đức tướng của chân tâm tự tánh đều hiện ra, tự nhiên hiển lộ. Không tin thì sao? Không 

tin, bản thân có ngạo mạn, có phiền não. Nếu không tin mình là Phật, những gì hiển lộ ra 

là tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, tham sân si mạn nghi. Trong tâm thường hiển lộ ra 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        365/16 

những  thứ  này,  những  thứ  này  làm  sao  thành  Phật  được!  Trong  Phật  tánh  không  có 

những thứ này, nó từ đâu mà có? Những thứ này từ trong a lại da, ta phải hiểu rõ ràng. 

Trong a lại da có những thứ này, tự tánh tâm thanh tịnh không có những thứ này. Cần 

phải buông xả, phải vứt bỏ, buông xả vứt bỏ a lại da. Nếu không dùng nó, nó ngày càng 

cách xa chúng ta, dần dần biến mất. Còn như ngày ngày thích nó, ngày ngày dùng nó, nó 

ngày càng thân cận với ta, vĩnh viễn không thể tách rời, điều này rất phiền phức. Kết quả 

do a lại da chế tạo là luân hồi lục đạo. 

Trong Kinh Lăng nghiêm Đức Phật nói về những đạo lý này rất thấu triệt, rất thông 

đạt.  Nói  với  mọi  người,  ta  dùng  sai  tâm.  Có  chân  tâm,  nhưng  không  biết  đến,  không 

dùng nó, chân tâm không hề lìa xa chúng ta. Chân và vọng hòa hợp một chỗ, ta không 

biết đâu là chân, không biết đâu là vọng, xem vọng tâm thành chân tâm, gọi là dùng sai 

tâm. Học Phật cũng học không thành tựu, học suốt đời chỉ học được cái vỏ bên ngoài, 

học được chút thường thức của Phật học. Không liên quan gì đến việc mình được định, 

khai tuệ, chứng quả. Những gì ta mong cầu, khát vọng, đời này không thể đạt được. 

Phật Bồ Tát dạy ta buông bỏ, ta không buông bỏ. Chúng ta làm sai, buông bỏ chân 

tâm, không buông bỏ vọng tâm. Đức Thế Tôn giảng kinh thuyết pháp suốt 49 năm, nói 

những  gì?  Chính  là  nhắc  nhở  chúng  ta,  phải  phân  biệt  rõ  ràng  chân  tâm  và  vọng  tâm, 

phải nhận thức rõ ràng, dùng chân tâm không dùng vọng tâm. Dùng chân tâm đối nhân 

tiếp vật, sẽ không thiệt thòi, không bị mắc lừa. Dùng hư tình giả ý, chính là vọng tâm. 

Tám thức 51 tâm sở, ta dùng những thứ này. Nó là hư ngụy, nó không phải thật, có biến 

hóa. Chân tâm vĩnh viễn bất biến. Chân tâm không tịch, tự tánh chính là chân tâm, vô trụ, 

không thể đoạn diệt, lúc này là bất sanh bất diệt. 

“Tự tánh vô tác, không có hạn lượng”. Không có hạn lượng nghĩa là xuất sanh vô 

tận,  loại  thứ  hai  của  ba  loại  chu  biến  trong  Hoàn  Nguyên  Quán.  Làm  mà  không  làm, 

không làm mà làm, cho nên xuất sanh vô tận, nghĩa là giữa vũ trụ, dù chỉ một giây một 

phút cũng không dừng. Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta, một giây có 1600 triệu tần suất 

đang chấn động. Đến vi điểm của một sợi lông hạt bụi, không có điều gì ngoại lệ. 

Thế giới này từ đâu đến, rốt cuộc là sao? Sự nhận thức của các nhà khoa học, Phật 

pháp chứng minh cho họ, họ cũng chứng minh Phật pháp, hai bên chứng minh lẫn nhau. 

Khoa học  chứng  minh  những  gì  Phật  nói là  đúng, những  gì  Phật  nói  chứng  minh  phát 

hiện của giới khoa học là đúng, chứng minh cho nhau. 

“Bồ Tát tức thuận chúng sanh, tự tánh vốn đầy đủ  tâm không tịch”. Bồ Tát thấu 

triệt chân tướng sự thật, bởi vậy tức thuận, thuận nghĩa là hằng thuận chúng sanh. Trong 

mười  nguyện  Phổ  Hiền,  Bồ  Tát  hằng  thuận  chúng  sanh, thuận  chúng sanh vấn đề  gì? 

Thuận theo tâm không tịch vốn đầy đủ trong tự tánh của chúng sanh. “Tâm diệu viên, 

tâm vô ngại, tâm vô trụ, tâm vô tác, tâm vô ngoại, tâm vô nội, tâm quang minh, tâm bình 

đẳng, mà trang nghiêm cõi Phật”. Những lời này là tán thán thế giới tây phương Cực Lạc. 

Quý vị xem trong này nói đến không tịch, diệu viên, vô ngại, vô trụ, vô tác, vô ngoại, vô 

nội,  quang  minh,  bình  đẳng,  đều  đầy  đủ  trong  tự  tánh  tâm  thanh  tịnh  của  chúng  ta. 

Chúng ta có, Phật cũng có. Phật A Di Đà lấy tánh đức của ngài_hợp tất cả lại chính là 

tánh  đức,  dẫn  dắt  tánh  đức  của  chúng  sanh  ra.  Dẫn  dắt  tánh  đức  của  chúng  sanh  ra, 

chúng sanh vẫn không biết, thật tuyệt diệu, chúng sanh thật sự không biết. Vì sao vậy? 

Vì chúng sanh chưa từng thấy, cũng chưa từng nghe, thật sự được Phật A Di Đà dẫn dắt 

ra.  Nếu  Phật  A  Di  Đà  không thể  dẫn dắt tánh đức  chúng ta  ra, làm  sao  ta  có  thể vãng 

sanh đến thế giới Cực Lạc? Cho thấy, đến thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc chính là 

những  tâm  này  của  ta  tạo.  Phật  A  Di  Đà  cũng  tâm  này,  ta  cũng  là  tâm  này,  tâm  tâm 

tương tức. Cõi thật báo của Phật A Di Đà, cũng chính là cõi thật báo của ta. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        366/16 

Ngài dùng phương pháp gì để dẫn dắt ra? Dùng một câu danh hiệu Nam mô A Di 

Đà Phật. Chỉ cần thật thà buông bỏ vạn duyên, niệm câu Phật hiệu này. Phật A Di Đà 

liền từ nơi câu Phật hiệu này, dẫn dắt tánh đức của tự tánh ta ra, đó chính là vật liệu ban 

đầu cấu tạo nên thế giới Cực Lạc. Kiến tạo thế giới Cực Lạc, bản thân chúng ta có một 

phần trong đó, mọi người đều có phần này, bản thân thật sự không biết. Khi nào mới biết? 

Sau khi đến thế giới Cực Lạc, khai ngộ là biết ngay. Thì ra là tự tánh Di Đà, duy tâm 

Tịnh độ. Phật A Di Đà cũng là vốn có trong tự tánh của chúng ta, nghĩa là tánh đức viên 

mãn, gọi là A Di Đà. Chánh báo như vậy, y báo cũng như vậy. Đúng là tuyệt diệu, đúng 

là không thể nghĩ bàn. Như những câu này chúng ta thường xem, mỗi ngày lướt qua tâm 

một lần, hạt giống này trong A lại ya rất nhiều. Ấn tượng thật sâu sắc, mới có thể trong 

cuộc sống hằng ngày, thường áp dụng công phu quán chiếu. 

Không tịch là chân tâm của chúng ta, diệu viên cũng là chân tâm của ta vô ngại, vô 

trụ,  vô  tác  cũng  như  thế.  Vô  nội,  vô  ngoại  tức  là  tâm  bao  thái  hư  lượng  châu  sa  giới. 

Quang minh là trí tuệ, bình đẳng là Phật tánh. 

Ở  đây  cuối  cùng  chúng  ta  đã  hiểu,  đã  giác  ngộ,  48  nguyện  nói  tường  tận  từng 

nguyện. Ở đây có mười câu, là tổng kết của 48 nguyện, tổng kết nền tảng kiến lập thế 

giới tây phương Cực Lạc, tâm hiện thức biến. Nếu chúng ta đưa nó đến tạo dựng ở thế 

giới  Ta  Bà  này,  dùng  mười  loại  tâm  này  để  kiến  tạo  địa  cầu,  ta  dùng  tâm  không  tịch. 

Không tịch chính là thanh tịnh, không hề có chút ô nhiễm nào. Không tịch là bất sanh 

bất diệt. Khi đại sư Huệ Năng kiến tánh, câu thứ nhất ngài nói: “vốn tự thanh tịnh, vốn 

không sanh diệt, vốn không dao động”, đây đều có nghĩa là không tịch. “Vốn tự đầy đủ, 

năng sanh vạn pháp”, đó chính là diệu viên. Chúng ta có thể dùng tâm không tịch, dùng 

tâm  diệu  viên  sống trong thế gian hiện tại  này, thế  gian  này  có  khác thế giới  Cực Lạc 

chăng? Dùng tâm không chướng ngại, tâm vô trụ, tâm vô tác, tâm vô ngoại, tâm vô nội, 

tâm quang minh, tâm bình đẳng trang nghiêm địa cầu. Đây gọi là đoan chánh tâm niệm, 

cải tà quy chánh. Trái lại chính là tà, trái nghĩa của không tịch là vô lượng ô nhiễm, vô 

lượng cấu uế, vô lượng nghiệp chướng! Không có diệu viên, diệu viên biến thành gì? 

Biến thành vọng tưởng, biến thành phân biệt, biến thành chấp trước, như vậy là không 

viên mãn. Do đó vô ngại bên dưới biến thành vô lượng vô biên nghiệp chướng, vô trụ 

biến thành chấp trước nghiêm trọng, khống chế, chiếm hữu. Vô tác biến thành tạo tác, vô 

nội ngoại trở thành phân biệt nghiêm trọng, quang minh trở thành ngu si, bình đẳng biến 

thành ngạo mạn. Đó không phải là trang nghiêm cõi nước, mà là hủy diệt thế giới. 

Chúng ta phải biết, thật sự học được hiện tại trang nghiêm địa cầu, tương lai trang 

nghiêm  thế  giới  Cực  Lạc. Vãng  sanh  chính  là  trang nghiêm  thế  giới  Cực  Lạc, hiện  tại 

trang  nghiêm  địa  cầu.  Hiện  tại  trang  nghiêm  địa  cầu  là  hoa  báo,  tương  lai  vãng  sanh 

trang nghiêm thế giới Cực Lạc là quả báo. Hiện nay không có hoa báo, hy vọng tương 

lai có quả báo, quả báo đó có vấn đề rất lớn. Nói cách khác, ta chưa chắc được vãng sanh. 

Hiện nay ta dùng những tâm này trang nghiêm địa cầu, hồi hướng cầu sanh thế giới Cực 

Lạc, như vậy nhất định vãng sanh, nghĩa là sao? Là hoa tốt, tương lai quả đương nhiên 

cũng tốt, bây giờ ta tu như thế nào không phải đã hiểu rồi ư? Ta phải buông bỏ tất cả 

pháp thế xuất thế gian, khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, khôi phục đến không 

tịch. Tâm phải thanh tịnh, không có gì cả. Tịch là bất động, tịch chính là vốn không dao 

động  mà  đại  sư  Huệ  Năng  nói.  Không,  đại  sư  Huệ  Năng  nói  vốn  tự  thanh  tịnh,  vốn 

không sanh diệt. Ta phải trở về với không tịch, vấn đề này nói thì vậy, khi làm rất khó, 

khó vô cùng. 

Phật Di Đà có phương tiện dạy chúng ta, điều này rất khó, phương tiện gì? Tất cả 

đều trở về một câu Phật hiệu, trong tâm chỉ có một câu A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        367/16 

Phật ra không có gì cả. Như vậy thì quá dễ, trong lòng không có gì khó. Trong lòng có A 

Di Đà Phật, đây là phương tiện thiện xảo thật sự. Dùng nhất niệm, một niệm A Di Đà 

Phật này, dùng phương pháp này đoạn trừ tất cả các vọng niệm, dùng nhất niệm bài trừ 

tất cả vọng niệm. 

A  Di  Đà  Phật  là  đức  hiệu  của  tự  tánh,  chính  là  tự  tánh  đương  nhơn,  tuyệt  diệu 

không  thể  nói.  Tự  tâm  chính  là  Phật  A  Di  Đà,  Phật  A  Di  Đà  chính  là  tự  tâm,  dùng 

phương pháp này tìm lại tâm không tịch. Tìm lại tâm không tịch là vi diệu, là viên mãn. 

Diệu viên là khởi tác dụng, viên là viên mãn. Không chỉ là thế giới Ta bà, thập pháp giới 

y chánh trang nghiêm, nó có thể mở rộng khắp biến pháp giới hư không giới, y chánh 

trang  nghiêm  của  tất  cả  cõi  nước  chư  Phật  khắp  mười  phương.  Trong  Hoàn  Nguyên 

Quán nói, là loại thứ hai trong ba loại chu biến, xuất sanh vô tận. Câu này thật ra chính 

là đại sư Huệ Năng nói năng sanh vạn pháp, xuất sanh vô tận. Tuyệt diệu! Viên mãn! 

Không thiếu một pháp nào. Vô ngại nghĩa là được đại tự tại, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. 

Là  trong  cuộc  sống  hằng  ngày  của  chúng  ta,  trong  công  việc,  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật 

không có chướng ngại. 

Vô  trụ,  không  được  trụ  tướng,  chẳng  những  không  được  trụ  tướng,  niệm  cũng 

không được trụ. Không trụ tướng, như Kinh Kim Cang nói, vô ngã, vô nhân, vô chúng 

sanh, vô thọ giả, không trụ  bốn  tướng. Niệm  đều không được trụ, chính là  nửa bộ sau 

của  Kinh  Kim  Cang,  vô  ngã  kiến,  vô  nhân  kiến,  vô  chúng  sanh  kiến,  vô  thọ  giả  kiến. 

Cảnh của ta là không tịch, là thanh tịnh. Nghĩa là sao? Ở trong sáu trần mà không nhiễm, 

mắt  thấy  sắc  mà  không  nhiễm  sắc,  tai  nghe  âm  thanh  mà  không  nhiễm  âm  thanh.  Rõ 

ràng  thấu triệt  cảnh giới bên  ngoài  là trí tuệ, nội tâm  như  như  bất  động là tự  tánh bổn 

định.  Vì  sao  không  nhiễm?  Vì  biết  hết  thảy  mọi  hiện  tượng  đều  là  giả,  phàm  sở  hữu 

tướng giai thị hư vọng, sao có thể nhiễm ô được? Vì sao mà  ô nhiễm? Vì coi là thật, 

tưởng rằng nó là thật, bị nó ô nhiễm. Nghĩa là nói ta bị cảnh giới làm ảnh hưởng, bị cảnh 

giới  xuay  chuyển.  Người  không  nhiễm  ô,  không  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  ảnh  hưởng. 

Không những không bị nó ảnh hưởng, ngược lại có thể ảnh hưởng nó. Nó ảnh hưởng ta 

toàn là giả, ta ảnh hưởng nó toàn là thật, đây gọi là Phật độ chúng sanh. 

Vô tác là làm mà không làm, ngày ngày làm, làm nhưng không trước tướng, đây 

gọi  là  làm  mà  không  làm. Trước  tướng  là  sai, trước tướng  là gì?  Trước  tướng  tức vào 

trong a lại da, không trước tướng là trở về tự tánh, tự tánh là không tịch. Trước tướng 

chính là a lại da, a lại da để lại ấn tượng, để lại ấn tượng chính là chủng tử lưu chuyển 

trong mười pháp giới, đặc biệt là lục đạo. 

Vô  nội  vô  ngoại,  vô  nội  ngoại  là  một  mệnh  đề  ngày  nay  các  nhà  khoa  học  đang 

nghiên  cứu  thảo  luận.  Thế  giới  vĩ  quan  “đại  nhi  vô  ngoại”.  Thế  giới  vi  quan  chính  là 

lượng tử lực học, “tiểu nhi vô nội”. Hai vấn đề này, đến nay vẫn chưa có kết luận sau 

cùng, vẫn còn tìm kiếm. Nhưng quả thật ngày càng tiếp cận với Phật pháp đại thừa. 

Tâm quang minh là trí chiếu soi vũ trụ, trí chiếu khắp pháp giới, đối với toàn thể vũ 

trụ rõ ràng như lòng bàn tay, không có chút mê hoặc nào. 

Tâm bình đẳng, không hề có sự phân biệt. Vừa có phân biệt liền rơi vào trong ý 

thức, ý thức là phân biệt, ý căn là chấp trước. Ý căn và ý thức, giáo lý đại thừa thường 

dùng một danh từ gọi là ý địa. Chỉ cần rơi vào trong ý địa là mê, cho dù thành Phật, đại 

sư Thiên Thai gọi là tương tự tức Phật. Không phải chân Phật, tương tự tức Phật. Không 

rơi vào ý địa là sao? Là trở về tự tánh, giáo môn thường gọi là tiêu quy tự tánh. Tiêu là 

tiêu hóa, như ăn thức ăn vậy, đã tiêu hóa, toàn bộ dinh dưỡng đều được hấp thụ, rất tốt! 

Rơi vào trong ý địa chưa tiêu hóa, chưa tiêu hóa tương lai sẽ khởi tác dụng, như vậy thì 

ở trong lục đạo oan oan tương báo không bao giờ dứt. Chưa tiêu hóa, tiêu hóa là không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        368/16 

còn nữa. Cho nên ta mới biết, tiêu quy tự tánh có đạo lý, hoàn toàn tiêu hóa. Tiêu hóa 

biến thành gì? Biến thành tánh đức. Thiện là tánh đức, ác cũng là tánh đức. Tịnh là tánh 

đức, nhiễm cũng là tánh đức, không có pháp nào không phải tánh đức. Tiêu hóa liền biến 

thành tánh đức, không tiêu hóa, cứng ngắc ở đó, đó là nhân của bệnh. Cứng ngắc là gì? 

Không phải tịnh tức là nhiễm, bằng không thì là thiện, bằng không nữa chính là ác, nó 

trở thành những thứ này. Sau khi tiêu hóa thì sao? Khi tiêu hóa, nhiễm tịnh thiện ác đều 

không còn, đây gọi là công phu. 

Chúng ta xem kinh nghe dạy, nghe dạy chính là nghe giảng. Trong cuộc sống hằng 

ngày, mắt thấy sắc, tai nghe âm thanh, có để lại ấn tượng chăng? Đương nhiên để lại ấn 

tượng, ấn tượng này là nhiễm, là tịnh, là thiện, là ác, có chăng? Có, ta chưa tiêu hóa. Nếu 

như đã tiêu hóa, khi đã tiêu hóa, nhiễm tịnh thiện ác không còn, biến thành gì? Trở thành 

trí  tuệ,  toàn  là  trí  tuệ  trong  tự  tánh,  đã  giác  ngộ,  nâng  cao  cảnh  giới  giác  ngộ.  Đây  là 

trang nghiêm cõi Phật. 

Các bậc tổ sư đại đức xưa nay thường khảo nghiệm học trò: “Ngươi biết chăng?” 

Nghĩa là ngươi có biết dùng tâm chăng? Ở đây đưa ra một cách rõ ràng, chính là những 

tâm này, ngươi biết dùng chăng? Không tịch, diệu viên, vô ngại, vô trụ, vô tác, vô nội 

ngoại, quang minh, bình đẳng, giác, quý vị biết dùng những tâm này chăng? Biết dùng 

chăng? Biết dùng chính là Bồ Tát, không biết dùng chính là phàm phu. Tâm của mình, 

không phải của người khác. 

“Lấy 48 nguyện, mỗi một nguyện tức tâm vốn đầy đủ của chúng sanh. Tức lấy tâm 

mình, trang nghiêm cõi mình”. Đây là thế giới Cực Lạc, Phật Di Đà dẫn dắt chúng ta, đi 

trước dẫn đường, dùng 48 nguyện này. 48 nguyện chính là ở trước nói về 10 loại tâm, 

dùng  10  tâm  tổng  kết  48  nguyện.  Nói  với  chúng  ta,  đây  là  tâm  vốn  đầy  đủ  của  tất  cả 

chúng sanh, chân tâm, tâm Phật. Tất cả chúng sanh, người người đều vốn đầy đủ. 

Đại sư Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, hay là “tức lấy tâm mình, 

trang nghiêm cõi mình”. Thế giới Cực Lạc là tự tâm biến hiện ra, Phật A Di Đà cũng 

không ngoại lệ. Mấy câu này nói khiến hai câu khai thị của thiền sư trung Phong, trong 

Hệ Niệm Phật Sự rõ ràng triệt để hơn! Thiền sư Trung Phong nói: “tâm tôi tức là Di Đà, 

Di Đà tức là tâm tôi. Ở đây tức là Tịnh độ, Tịnh độ tức là ở đây”. Phải chăng tức là lấy 

tâm mình trang nghiêm cõi mình?  Ở thế giới Cực Lạc như vậy, ở thế giới hiện tại này 

chúng ta quên mất rồi. 

Nếu dùng tâm nguyện này, dùng 48 nguyện của Phật A Di Đà, mười tâm này, dùng 

tâm nguyện này trang nghiêm địa cầu, trang nghiêm thế giới hiện tại của chúng ta. Thế 

giới này không thua gì thế giới Cực Lạc, thế giới này cũng thanh tịnh trang nghiêm như 

thế giới Cực Lạc vậy, tốt đẹp như nhau. Cư dân ở đây không khác gì thế giới Cực Lạc, là 

nơi các hàng thượng thiện nhơn câu hội. Người người phát 48 nguyện này, người người 

dùng  10  tâm  này,  chính  là  thượng  thiện.  Người  phước  ở  đất  phước,  đất  phước  người 

phước ở, hàng thượng thiện nhơn là người có phước báo nhất, địa cầu chính là đất phước. 

Ông Baladen người Mỹ nói mấy câu này, có thể ông chưa nghĩ đến một cách cụ thể 

như thế, chưa nghĩ đến viên mãn như thế. Nếu ông xem được đoạn kinh văn này, chắc 

chắn chú giải tường tận cho ba câu nói đó. Thế nào gọi là bỏ ác dương thiện, thế nào gọi 

là cải tà quy chánh, thế nào gọi là đoan chánh tâm niệm? Không phải đoạn kinh văn này 

đã nói rõ ràng cụ thể, hoàn toàn hiện thực rồi ư? 

Kết quả ông nói rất hay, chẳng những năm 2012 thế giới không bị hủy diệt, mà là 

cơ hội để chúng ta đưa thế giới này đi đến một tương lai tốt đẹp hơn. Chúng ta phải hỏi 

một câu cụ thể hơn, phương pháp thực hành cụ thể là gì? Chư vị có giải đáp được chăng, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        369/16 

dùng  phương  pháp  gì  có  thể  thực  hiện  tâm  nguyện?  Hai  câu,  nói  tường  tận  Kinh  Vô 

Lượng Thọ, thực hành nguyện hạnh của mình, là làm được. 

Một  câu  tục ngữ  rất bình  thường gọi là  hoằng pháp lợi  sanh, “Phật  pháp vô nhân 

thuyết, tuy trí bất năng giải”. Tự viện am đường, người ta vừa nhìn biết đây là đạo tràng 

của Phật giáo. Đạo của Phật môn không còn, nơi chốn vẫn còn. Đạo không, nơi chốn có. 

Bây giờ làm sao khiến đạo trong nơi chốn này trở nên hiện thực? 

Trong này nói với chúng ta một chân tướng sự thật, giáo dục Phật giáo, kèm thêm 

giáo  huấn  của  thánh  hiền_nếu  có  thể  đem  giáo  dục  thánh  hiền,  giáo  dục  Phật  giáo  ra, 

ngày ngày dạy học, ngày ngày giảng kinh. Mọi người nghe xong dần giác ngộ, nghe một 

lần chưa đủ. Từ nhỏ tôi có một thói quen, nghe điều gì ít nhất là mười lần, đây là ít nhất. 

Bình thường tôi nghe là 30 lần, vì sao vậy? Vì mười ấn tượng chưa đủ sâu sắc, 30 lần ấn 

tượng nhất định sâu sắc hơn. Chúng tôi cùng nhau học tập, người học Phật rất nhiều, rất 

nhiều người thành tựu không bằng tôi, nguyên nhân là gì? Vì tôi nghe nhiều lần. 

Lúc thầy Lý dạy Phật Học Khái Yếu, thầy soạn ra 14 đại cương, biểu giải, tài liệu 

cũng gọi là Phật Học Tứ Thập Giảng. Tôi nghe 11 lần, mỗi lần giảng tôi đều đến nghe, 

nghe từ đầu đến cuối. Một lần, hai lần không được, mấy ngày sau là quên mất, nó không 

khởi tác dụng. Đến cả việc nghe CD_khi tôi ở San Francisco, cư sĩ Cam Quý Tuệ, lúc đó 

không có CD, là băng ghi âm, tặng cho tôi băng ghi âm, pháp sư Đàm Hư khai thị trong 

Phật thất tại HongKong. 

Pháp sư Đàm Hư là người Đông bắc, giọng nói quê nhà rất nặng. Tôi chỉ nghe được 

khoảng ba bốn phần, rất nhiều điều nghe không hiểu, nhưng tôi rất kiên nhẫn. Tôi nghe 

đến 30 lần, hiểu hết rất cả lời ông nói. Sau đó tôi tìm gặp đồng học người phương bắc, 

viết cuộn băng ghi âm này thành sách, in thành sách nhỏ để lưu thông. Trong đó nói về 

câu chuyện của người thợ hàn, niệm Phật. Còn kể về câu chuyện người đồ đệ tham thiền, 

về sau làm ông thổ địa. 

Không  nghe  nhiều  không  được!  Cổ  nhân  nói,  nhất  môn  thâm  nhập,  trường  thời 

huân tu. Cổ nhân dạy chúng ta, đọc sách ngàn lần, tự hiểu nghĩa của nó, ngàn lần không 

nhiều! Đó là thật không phải giả, vì sao vậy? Một ngàn lần, tâm an định. Một ngàn lần là 

giới luật, do giới sanh định. 

Ví dụ cổ nhân đọc kinh, có người đọc Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Pháp Hoa. Quý vị 

xem tỳ kheo Vô Tận Tạng đọc Kinh Niết Bàn, đều là kinh lớn. Một ngày đọc kinh, thời 

gian  tốt  nhất không ít  hơn  10  tiếng. Dùng  phương pháp đọc  tụng, đọc kinh  không  cần 

nghĩ đến ý nghĩa của kinh, quy củ đọc theo kinh văn, đừng nghĩ đến nó, đọc một cách rõ 

ràng minh bạch. Khi đọc kinh không có vọng niệm, không có tạp niệm. Giống như niệm 

Phật vậy, không hoài nghi, không xen tạp, cứ niệm như vậy, một ngày 10 tiếng. Niệm 

khoảng  ba  bốn  năm,  chính  là  người  thuộc  hàng  căn  tánh  bậc  trung,  họ  đạt  được  tâm 

thanh tịnh. Một ngày tiếp thu mười tiếng huấn luyện, huấn luyện gì? Huấn luyện đừng 

vọng niệm. Khi không đọc kinh liền suy nghĩ, nghĩ đông nghĩ tây. Tụng kinh lại không 

cho phép ta nghĩ đến ý nghĩa, căn bản không cho phép ta nghĩ, nghĩa là sao? Đó chính là 

tu định, phải hiểu rõ đạo lý này. Suy nghĩ, định sẽ mất đi, hoàn toàn phá hoại công phu 

của mình. 

Mục đích tụng kinh là gì? Mục đích là để ta khai ngộ. Định lâu ngày, ba bốn năm 

được định, sáu bảy năm là khai ngộ, mục đích là khai ngộ. Mười năm có thể đại triệt đại 

ngộ, đại triệt đại ngộ chính là minh tâm kiến tánh. Trong giáo môn gọi là đại khai viên 

giải, cảnh giới đó bình đẳng với Thiền tông. Đại khai viên giải nghĩa là kiến tánh thành 

Phật, cảnh giới thành Phật thông suốt tất cả, gọi là một kinh thông tất cả kinh thông. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        370/16 

Ngày xưa, chư vị tổ tông, và các vị cao tăng đại đức Ấn độ, đều dùng phương pháp 

này, hoàn toàn không giống với người phương tây hiện nay. Người phương tây dùng đầu 

óc,  dùng  nghiên  cứu,  cho  nên  những  gì  họ  đạt  được  là  tri  thức.  Phương  pháp  người 

phương đông làm, họ đạt được là trí tuệ. Trí tuệ có thể thông tất cả pháp, tri thức không 

được, tri thức không thể hiểu được cảnh giới của trí tuệ, hoàn toàn không hiểu được. Trí 

tuệ dung hội quán thông tất cả pháp, không giống nhau! 

Gần đây, thế kỷ này, không có nhân tài như vậy xuất hiện, nguyên nhân chủ yếu là 

gì? Chịu ảnh hưởng của phương tây, đều thích dùng đầu óc để suy nghĩ, nghiên cứu, cho 

nên hoàn toàn biến thành tri thức. Truyền thống văn hóa xưa biến thành tri thức, học tập 

Nho  Thích  Đạo  cũng  trở  thành  tri  thức.  Tôi  thường  nói  tri  thức  không  thể  giải  quyết 

được vấn đề, trí tuệ có thể giải quyết vấn đề. Tri thức giải quyết vấn đề rất có giới hạn, 

có mức độ, mà còn có hậu di chứng. Trí tuệ thì không có. 

Quý vị xem cổ thánh tiên hiền, nếu chư vị đọc tường tận_ thời cổ đại, người xưa 

gọi là cổ thánh tiên vương, quý vị xem Nghiêu Thuấn Vũ lấy đạo trị thiên hạ, hoàn toàn 

là  trí  tuệ,  không  có  hậu  di  chứng.  Đến  Ngũ  đế  thì  không  được  nữa,  nhưng  cách  đạo 

không  xa,  là  lấy  đức  trị  thiên  hạ.  Ngũ  đế  là  dùng  đức  trị  thiên  hạ.  Tam  vương  lại  hạ 

xuống  một  bậc,  tam  vương  là  Hạ  Thương  Chu.  Hạ  là  Vũ  vương,  lấy  con  trai  của  Vũ 

vương  làm  điển  hình_Vương  Khải,  Thương  Thang.  Văn  Vương,  Võ  Vương  thời  nhà 

Chu dùng nhân trị thiên hạ. Khổng tử sanh vào thời loạn, ngũ bá, ngũ bá nhân không còn. 

Lại  hạ xuống  một bậc-  nghĩa, vẫn nói đến lễ. Sau ngũ bá, nhà  Tần thống  nhất ngũ bá, 

thống nhất, 15 năm mất nước, nhà Hán lên thay, đến Hán Vũ Đế  thì dùng lễ. 

Quý  vị  xem,  đạo  đức  nhân  lễ  nghĩa, dùng  cái  sau  cùng,  mãi  đến  thời  nhà  Thanh. 

Trong 2000 năm này, đều dùng lễ trị thiên hạ. Lễ không còn, cổ thánh tiên hiền nói đó 

chính  là  thời  loạn,  100  năm  nay  là  thời  loạn,  lễ  không  còn.  Có  thể  khôi  phục  lại  thời 

thạnh  thế  như  trước  đây  chăng?  Nói  cho  chư  vị  biết,  đây  là  điều  không  thể,  không  có 

cách khôi phục, nhất định là ngày càng loạn. Khi nào tìm lại lễ của cổ nhân, như vậy có 

thể  cải  thiện  đôi  chút.  Nếu  có  năng  lực, có  tâm  nguyện  hướng  lên  trên,  chúng  ta  từ  lễ 

nâng lên nghĩa, nâng lên nhân, nâng lên đức, nâng lên đạo, vậy là thành thánh thành hiền 

rồi.  Đạo  là  thánh  nhân,  đức  là  hiền  nhân,  dưới  nhân  gọi  là  quân  tử.  Nếu  chúng  ta  cho 

rằng cổ nhân không được, cổ nhân không bằng người bây giờ, coi thường cổ nhân, thì sẽ 

giống như các nhà khoa học nói, thế giới này sẽ đi đến ngày tận thế, dẫn đến sự hủy diệt 

bùng  nổ  tất  cả,  sau  đó  khởi  đầu  lại.  Các  nhà  khoa  học  nói,  ngày  xưa  địa  cầu  từng  có 

nhiều lần hủy diệt, bây giờ lại đến giới hạn này, nghĩa là có thể bị hủy diệt. Là hủy diệt 

hay  là  phục  hưng, đều  do  tâm  nguyện  trong  một  niệm  của  chúng ta, quyền  này  không 

nằm trong tay người khác, là do mình. Phật Bồ Tát không quan tâm điều này, thánh hiền 

cũng không quan tâm điều này, thiên thần và quỷ thần đều không quan tâm đến. Chúng 

ta  phải  hiểu,  phải  giác  ngộ,  tất  cả  đều  là  tự  làm  tự  chịu,  oán  trời  trách  người  tội  càng 

thêm nặng. Không được trách cứ bất kỳ ai, quả thật là tự mình làm tự mình chịu. 

Chư  vị  đồng  học  cũng  rất  khó  được,  không  dễ!  Chúng  ta  được  thân  người,  sanh 

Tịnh độ, mảnh đất Úc Châu này là Tịnh độ. Học tập đại thừa, học tập Kinh Vô Lượng 

Thọ,  phước  báo  này  lớn  biết  bao,  may  mắn  biết  bao.  Rất  nhiều  người  đi  đến  sự  tuyệt 

vọng, còn chúng ta, nhân số không nhiều, tiền đồ chúng ta tràn đầy ánh sáng, tràn đầy hy 

vọng. 

Chúng ta biết đến Phật Bồ Tát, chúng ta biết đến các bậc thánh hiền. Chúng ta đối 

với thật tướng các pháp trong kinh điển đại thừa nói, tuy không hiểu một cách thấu triệt, 

cũng biết được một chút. Không hoài nghi, có lòng tin. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        371/16 

Chúng ta đọc đến đoạn quan trọng này, “tức lấy tâm mình, trang nghiêm cõi mình”. 

Hai câu này rất quan trọng, nhắc nhở chúng ta. “Như nước đổ về biển, như tiếng vang 

theo âm thanh”. Nước đổ về biển dễ hiểu, như tiếng vang theo âm thanh là sao? Nếu 

chúng ta đi du lịch_lúc nhỏ, như tiếng vang theo âm thanh này tôi thường gặp. Lúc đó là 

chạy nạn, đến bên sườn núi hét một tiếng dài, lập tức có hồi âm. Chúng ta kêu một tiếng 

dài là âm thanh, hồi âm vọng lại tiếng vang. 

“Tâm và cõi không hai, nhân quả đồng thời”, tâm năng hiện, cõi là sở hiện. Khởi 

tâm động niệm, phân biệt chấp trước là năng biến, thập pháp giới y chánh trang nghiêm 

là sở biến. “Năng và sở không hai, tâm và cõi không hai, nhân quả đồng thời. Pháp Tạng 

phát  nguyện  xong,  trong  không  trung  liền  khen  ngợi  rằng,  quyết  định  tất  thành  vô 

thượng chánh giác”. Đây là giải đáp cho chúng ta, vì sao Pháp Tạng phát nguyện xong, 

đại địa chấn động sáu cách. Không trung mưa hoa, nhạc trời, còn có khen ngợi. Đây là 

nguyên nhân gì? 

Niệm Lão rất tuyệt vời, đem đoạn Bành Tế Thanh nói trong Vô Lượng Thọ Kinh 

Khởi Tín Luận, để giải đáp vấn đề này. Tuyệt diệu! Giải đáp quá hay, quá tuyệt. 

“Lấy nhân không thể nghĩ bàn, khởi quả không thể nghĩ bàn”. Nhân không thể nghĩ 

bàn chính là tâm nguyện, 48 nguyện là mười tâm vốn đầy đủ trong tự tánh, tâm không 

tịch,  tâm  diệu  viên.  “Nên  biết  nhân  không  thể  nghĩ  bàn,  tức  quả  không  thể  nghĩ  bàn”. 

Ứng với câu nói ở trước nói: “nhân quả đồng thời, nhân quả không hai”, nhân quả cùng 

một tâm niệm. Vì sao nhân quả đồng thời? Nhân là tâm không tịch, tâm diệu viên. Quả 

cũng là tâm không tịch, tâm diệu viên. Nhân là 48 nguyện, quả cũng là 48 nguyện. 

“Bồ  Tát  Pháp  Tạng như  vậy,  tất  cả  chúng  sanh khắp  mười  phương  thế  giới  thấy 

nghe kinh này, y giáo phụng hành, không có gì không như vậy. Có chí với Tịnh độ, cần 

phải tin từ đây”. Hai câu này giải thích rất hay, thật sự muốn đời này vãng sanh về thế 

giới Cực Lạc, đoạn kinh văn này rất quan trọng. Cư sĩ Bành Tế Thanh nói, chúng ta phải 

xem nó như kinh điển. Trong câu nói này, ông có thể trích dẫn nghĩa kinh, phát minh 

nghĩa kinh để khuyên dạy chúng ta, vấn đề này không phải phàm phu có thể làm được. 

Bản thân ông không làm được, sẽ không thể nói ra. Hay nói cách khác, là ông chia sẻ 

tâm đắc tu học của chính mình, chúng ta nghe xong có cảm ngộ. Âm thanh ông thốt lên, 

ở đây chúng ta phản ứng, công đức không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta đối với Tịnh tông khởi lòng tin từ chỗ này, từ đây khế nhập tâm nguyện 

của Phật A Di Đà. Chúng ta đồng tâm, đồng nguyện, đồng đức, đồng hạnh với Phật A Di 

Đà. Thân này tức là Di Đà, ở đây tức là Tịnh độ. Thế giới này loạn ta không loạn, nó 

động ta bất động, nó có thiên tai ta không có thiên tai. Đoạn này, đoạn này cư sĩ Bành Tế 

Thanh khai thị cho chúng ta, nhắc nhở chúng ta, công đức lợi ích rất thù thắng. 

“Lý luận này tiện cho chúng ta tham cứu sâu thêm”. Không phải bảo ta nghiên cứu, 

nghiên cứu là có vọng tâm đang phân biệt, ta có phân biệt chấp trước. Tham cứu là tiếp 

thu  hoàn  toàn,  không  hề  có  nghi  vấn.  Tôi  minh  bạch,  tôi  đã  hiểu,  hôm  nay  tôi  y  giáo 

phụng hành. Đây gọi là tham cứu, cứu là thấu triệt. Lìa tâm ý thức gọi là tham, dùng tâm 

ý thức gọi là nghiên, nghiên cứu và tham cứu không giống nhau. 

Người  phương  tây  dùng  nghiên  cứu,  phương  đông  và  Ấn  độ  cổ  dùng  tham  cứu. 

Không dùng tâm ý thức, nghĩa là không dùng a lại da. A lại da là tâm, mạt na là ý, đệ lục 

là thức, không dùng tâm ý thức gọi là tham. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        372/16 

Tập 273 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian: 09.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 331, xem Tích Lũy Công Đức thứ tám. 

“Trong phẩm này Bồ Tát Pháp Tạng phát đại nguyện xong, từ nguyện khởi hành, 

trong vô lượng kiếp,  trú  chân  thật  tuệ, thực  chúng  đức bổn, giáo  hóa vô  lượng  chúng 

sanh, trú trong đạo vô thượng, đều phát tâm A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Công 

đức như vậy, nói không cùng tận, cho nên phẩm này gọi là tích lũy công đức”. 

Mấy câu này là giải thích đề kinh, vì sao phẩm này gọi là tích lũy công đức. Giới 

thiệu  sơ  lược  về  những  gì  phẩm  này  muốn  nói.  Là  sau  khi  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  phát  48 

nguyện,  cũng  tức  là  phẩm  thứ  sáu  từ  nguyện  khởi  hành.  Phẩm  ở  trước  là  nói  rõ  với 

chúng ta  “tất  thành  chánh đẳng  đệ  thất”, là  ấn  chứng, đây  là  cầu  cảm  ứng.  Phẩm  này 

chính  là  từ  nguyện  khởi  hành,  phải  xem  ngài  làm  sao  để  thực  hiện  nguyện  vọng  của 

mình. 

“Trong vô lượng kiếp, trú chân chật tuệ, thực chúng đức bổn”. Trong kinh nói với 

chúng ta là năm kiếp tu hành, vô lượng kiếp là chỉ thời gian rất dài. Hai câu dưới rất 

quan trọng, chính là “trú chân thật tuệ, thực chúng đức bổn”, chúng ta phải đặc biệt chú 

ý đến điều này. 

Thông thường chúng sanh tu hành không thể thành tựu, nghĩa là nguyện đã phát, có 

muốn thực hiện chăng? Cũng rất muốn, vì sao không làm được? Chính là không có trí 

tuệ chân thật. Cho thấy câu này đúng là then chốt. Nếu ta có trí tuệ chân thật, nguyện của 

mình có thể thực hiện, có năng lực thực hiện nó, mới thực sự là trồng các đức. Tánh đức 

trong tự tánh đều hiển phát ra bên ngoài. 





Tiếp theo nói: “Giáo hóa vô lượng chúng sanh, trú trong đạo vô thượng”. Học tập 

pháp thế xuất thế  không  có ngoại lệ, học  tập  tốt  nhất  chính  là  dạy  học. Chư vị cổ đức 

thường nói: “Giáo học tương trưởng”, cho nên cách học tập hay nhất là dạy học, đặc biệt 

là đối với hàng trung hạ căn. Vì ngày ngày ta đều phải dạy, cho nên không thể không 

đọc, không thể không tu. Đây là gì? Là cách đối trị giải đãi, biếng nhác trong phiền não 

của  chúng  ta.  Bao  nhiêu  người  phát  tâm,  vì  giải  đãi  mà  thoái  chuyển,  trường  hợp  này 

xưa nay rất nhiều. Bởi vậy tinh tấn là thiện căn bậc nhất của Bồ Tát, đây là thiện căn duy 

nhất. Câu tinh tấn này nói thì dễ, làm được quả thật không dễ. Phương pháp tốt nhất là 

dạy học. Ngày ngày phải tu hành, không chân tu cảnh giới không tăng cao. Ngày ngày 

phải  đọc  tụng  kinh  điển,  phải  chuẩn  bị  bài  vở.  Không  đọc  tụng,  không  thể  dạy  người 

khác, lấy gì để giảng. Thân hành ngôn giáo, là phương pháp đối trị giải đãi hay nhất của 

Bồ Tát, giúp ta dõng mãnh tinh tấn. 

Giáo hóa chúng sanh cần phải thực hành, mục đích là khiến những chúng sanh này 

“trú trong đạo vô thượng”. Mục tiêu rất rõ ràng, mục đích dạy học là thành Phật, phương 

hướng này là con đường thành Phật, có tiến không thoái. Đời này giống như ở trước nói: 

“quyết định tất thành vô thượng chánh giác”, ngay trong đời này. Đây là câu Phật A Di 

Đà thích nghe nhất. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        373/16 

“Đều  phát  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề  tâm”.  Hàng  thượng  căn  lợi  trí, 

trong nhà Phật gọi là hàng thượng thượng căn, họ được thành tựu. Hàng căn tánh trung 

hạ, có thể dần dần hoàn thành, trước tiên cầu được tam bồ đề tâm. Tam dịch sang tiếng 

Trung nghĩa là chánh, bồ đề dịch sang tiếng Trung nghĩa là giác. Tâm bồ đề tâm dịch 

sang tiếng Trung tức là chánh giác tâm, nhập môn. 

Người thế gian cũng có giác, nhưng không thể gọi là chánh giác, vì sao vậy? Vì 

chánh nhất định cùng một phương hướng, cùng một con đường với vô thượng bồ đề, đây 

mới là chánh giác. Chánh giác là quả vị của A la hán và Bích Chi Phật, đoạn tận kiến tư 

phiền não, Bích Chi Phật cũng đoạn tận cả tập khí kiến tư phiền não. Lên cao hơn nữa 

thì sao? Là tam miệu tam bồ đề. Tam miệu dịch sang tiếng Trung nghĩa là chánh đẳng, 

đồng nghĩa như Phật, đây là Bồ Tát. Đồng nghĩa như Phật, vẫn chưa thành Phật. Nâng 

cao, tiếp tục lên cao hơn là A Nậu Đa La, A Nậu Đa La dịch là Vô Thượng. A dịch là Vô, 

Nậu Đa La dịch là thượng_Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, đây là quả vị Diệu giác 


của đại thừa viên giáo, viên mãn trở về với tự tánh. Quý vị thấy, giáo hóa chúng sanh, 

lấy điều này làm phương hướng, làm mục tiêu. 

“Công đức như vậy, nói không cùng tận”, cho nên phẩm kinh này gọi là “tích công 

lũy đức”. Chúng ta muốn thực hành, thì phẩm kinh này rất quan trọng, dạy chúng ta làm 

sao để tích lũy công đức. 

Mời xem kinh văn: “A Nan, Pháp Tạng tỳ kheo ư Thế Tự Tại Vương Như Lai tiền, 

cập chư thiên nhân, đại chúng chi trung. Phát tư hoằng thệ nguyện dĩ, trú chân thật tuệ, 

dõng mãnh tinh tấn, nhất hướng chuyên chí, trang nghiêm diệu độ”. 

Đoạn lớn này là như nguyện tu hành, mấy câu này là nói chung, đoạn bên dưới là 

thực hành. 

“Sở  tu  Phật  quốc,  khai  khuếch  quảng  đại,  siêu  thắng  độc  diệu,  kiến  lập  thường 

nhiên, vô suy vô biến”. Đây là nói kiến lập thế giới Cực Lạc, nghiêm tịnh Tịnh độ. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Niệm  Lão:  “Bồ  Tát  Pháp  Tạng  đối  trước  Phật  và  đại 

chúng thiên nhân, tuyên phát hoằng thệ nguyện như trên”. Bên dưới có chú giải. “Hoằng 

tức  là rộng. Pháp  Giới  Thứ  Đệ giải thích  rằng, nhân  duyên  phổ biến  rộng  khắp, gọi là 

hoằng. Tự chế tâm mình gọi là thệ, chí cầu đầy đủ cho nên gọi là nguyện”. Đây là giải 

thích hoằng thệ nguyện. 

“Hoằng thệ nguyện, phiếm chỉ thệ nguyện hoằng pháp lợi sanh lớn lao của Phật Bồ 

Tát. Trong kinh này nói là tư hoằng thệ nguyện, tức chuyên chỉ 48 nguyện của Bồ Tát 

Pháp Tạng. Phát nguyện này xong, do nguyện sanh khởi vô biên thù thắng diệu hạnh”. 

Ở trước giải thích ba chữ hoằng thệ nguyện, phổ biến rộng khắp nhân duyên này 

nghĩa  là hoằng.  Tâm  lượng  chúng ta  phải  lớn, phải  biết  bao  dung,  tâm  lượng hẹp  hòi 

không  thể  thành  tựu.  Người  tâm  lượng  hẹp  hòi,  đối  với  pháp  thế  gian  đều  không  thể 

thành tựu, vậy thì pháp xuất thế gian càng không hề dính đến mảy may nào. Vì sao vậy? 

Vì pháp xuất thế gian không có biên tế. 

Ở trước chúng ta đã học, tâm không tịch, tâm diệu viên, tâm vô ngại, đều không có 

hạn lượng. Tâm Bồ Tát đích thực là “tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”, ngạn ngữ xưa 

gọi là lượng lớn phước lớn. Một người tâm lượng không lớn, họ có thành tựu gì? Chúng 

ta thấy từ xưa đến nay, người thành tựu sự nghiệp lớn_quý vị đặc biệt chú ý, những bậc 

đế vương khai quốc đều có tâm lượng lớn. Bất kỳ vấn đề gì đến trước mặt họ, đều trở 

thành đơn giản, tuyệt đối không so đo tính toán. So đo tính toán không được, không chịu 

đựng được uất ức cũng không được. Đặc biệt trong kinh điển nói trú vào trí tuệ chân thật, 

thật sự phải có trí tuệ chân thật. Ngược lại với trí tuệ chính là phiền não, chính là tâm 

trạng. Làm việc lớn hay nhỏ không được làm theo tâm trạng, phải dùng trí tuệ. Làm việc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        374/16 

theo tâm trạng không thể thành tựu, cho dù thành công thì đằng sau cũng có rất nhiều di 

chứng. 

Bởi  vậy  nguyện  không  thể  không  lớn,  quý  vị  xem  nguyện  nguyện  đều  vì  tất  cả 

chúng sanh khắp biến pháp giới hư không giới mà phát. 48 nguyện, mỗi nguyện đều vì 

chúng sanh, không có câu nào cho riêng mình. Vì sao không vì mình? Vì chúng sanh tức 

là chính mình, mình và chúng sanh vốn là nhất thể, cho nên mỗi niệm đều bao hàm tất cả 

chúng sanh. Đây chính là trí tuệ chân thật. 

“Tự chế tâm mình, gọi là thệ”. Thệ nghĩa là sao? Thệ là đối với tâm mình mà nói. 

Phiền não và tập khí của chúng ta rất nặng, bản thân có thể khống chế nó, khiến tập khí 

phiền não không khởi tác dụng gọi là thệ. “Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, pháp môn 

vô lượng thệ nguyện học, Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành”. Ta phải khắc phục tập 

khí phiền não của mình, vậy là thành công. Có thể khắc phục kiến tư phiền não của mình, 

sáu căn ở trong cảnh giới sáu trần, không có dục vọng chiếm hữu, không có dục vọng 

khống chế. Như vậy cần phải tự chế tâm mình, không tự chế tâm mình không làm được. 

Kiến tư phiền não là chấp trước, tự chế tâm mình buông bỏ chấp trước là bậc Thanh văn. 

Trong  Phật  pháp  đoạn  ác  là  đoạn  hạ  phẩm,  đoạn  hạ  phẩm,  tiếp  tục  đoạn  trung  phẩm. 

Trung phẩm là phân biệt, phân biệt quá nhiều, trong đại thừa gọi nó là trần sa phiền não. 

Khởi tâm động niệm chính là phân biệt, phân biệt nhiều giống như trần sa vậy, ví nó rất 

nhiều. Vô lượng vô biên vô tận phân biệt cũng phải buông bỏ, không phân biệt đối với 

tất  cả  pháp.  Không  phân  biệt  cao  hơn  không  chấp  trước,  người  không  phân  biệt  nhất 

định không chấp trước, người không chấp trước họ vẫn còn phân biệt. Cho nên buông bỏ 

trần sa phiền não là Bồ Tát, cao hơn A la hán.  Lên cao hơn nữa là buông bỏ vọng tưởng, 

vọng  tưởng  là  gì?  Là  khởi  tâm  động  niệm.  Tuy  khởi  tâm  động  niệm,  trong  khởi  tâm 

động niệm không có phân biệt chấp trước, rất cao minh. Người này là ai? Là pháp thân 

Bồ  Tát, chính  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát, quần  chúng  trong  cõi  thật  báo  trang  nghiêm. 

Chỉ cần họ trú trong cõi thật báo, tuyệt đối không có phân biệt chấp trước, ra khỏi mười 

pháp giới. Phật trong mười pháp giới vẫn không làm được, họ làm được, đây gọi là đại 

anh hùng. Phật trong mười pháp giới, đều không thể gọi là đại anh hùng. Điều kiện thấp 

nhất của đại anh hùng là viên giáo sơ trụ, biệt giáo sơ địa, buông bỏ cả ba loại phiền não. 

Tự  chế  tâm  mình, nguyên  tắc  chung,  cương  lĩnh  chung  của  việc  tu  hành  là  ở  câu 

này! Chư vị thánh hiền nói: “khắc kỷ phục lễ”, công phu khắc kỷ chính là tự chế tâm 

mình, phục lễ chính là chí cầu đầy đủ. Đầy đủ là đầy đủ nguyện mình đã phát, nguyện 

mình phát ra đều thành hiện thực. 

Bên dưới Niệm Lão giải thích: “Hoằng thệ nguyện”, nếu chỉ nói câu này, chính là 

chỉ hoằng thệ nguyện lớn lao của Phật Bồ Tát, đa phần đều nói đến tứ hoằng thệ nguyện. 

Có thể nói bốn điều này là cương lĩnh chung của tất cả chư Phật Bồ Tát phát nguyện khi 

còn ở nhân địa. Cho dù 48 nguyện của Phật A Di Đà, cũng không ra ngoài bốn phạm vi 

lớn này. Quý vị xem, nguyện độ chúng sanh, nguyện đoạn phiền não, nguyện học pháp 

môn, nguyện thành Phật đạo, tuyệt đối không ra ngoài bốn cương lĩnh này. 48 nguyện là 

nói tường tận về tứ hoằng thệ nguyện, tứ hoằng thệ nguyện là cương lĩnh chung. Nó là 

danh mục khác, nói càng rõ ràng hơn. 

“Trong kinh này nói tư hoằng thệ nguyện”, thêm chữ tư vào ở trước, tư nghĩa là ở 

đây. Hoằng thệ nguyện này, tức chuyên chỉ 48 nguyện của Bồ Tát Pháp Tạng. “Sau khi 

phát 48 nguyện, do nguyện sanh khởi vô biên thù thắng diệu hạnh”. Vì sao vậy? Vì dùng 

hành  để  thực  tiễn  nguyện  vọng  của  ngài,  mỗi  nguyện  ngài  đều  làm  được,  thật  sự  làm 

được. Không phải làm được trong thời gian ngắn, cần thời gian rất dài. Nguyện nguyện 

đều không ngoại lệ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        375/16 

Quý vị muốn hỏi vì sao? Đáp án rất rõ ràng, bản thân chúng ta bình tĩnh quan sát 

tường tận sẽ hiểu. Trước khi chưa phát nguyện là phàm phu, phàm phu trong lục đạo 

thập pháp giới, thời gian bao lâu? Vô lượng kiếp, vô lượng kiếp tiêm nhiễm những tập 

khí phiền não này, quý vị xem rộng biết bao, sâu biết bao, dễ đoạn được như vậy sao? 

Chư vị tổ sư dạy chúng ta, học tập phải nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu. 

Dùng hành thực hiện nguyện cũng không lìa khỏi phương pháp này, chúng ta cũng phải 

đoạn từng phiền não một. Đoạn tham, đoạn sân, đoạn si, đoạn mạn, đoạn nghi, đây là 

phiền não  căn bản. Còn  đoạn ác kiến, tất  cả  tư duy  sai lầm  đều phải  đoạn. Về sự phải 

đoạn, về lý cũng phải đoạn, về tướng phải đoạn, về tánh cũng phải đoạn. 

Tỳ kheo Pháp Tạng, dùng thời gian năm kiếp tự chế tâm mình, không hề đơn giản. 

Hành vi đoạn phiền não của ngài, hành vi trồng thiện căn, đều là thù thắng diệu hạnh. 

Thù thắng diệu hạnh không phải một, mà vô lượng vô biên. Nguyện đang chỉ đạo ngài, 

mỗi  nguyện  mỗi  nguyện,  làm  sao  mới  có  thể  thực  hiện.  Nguyện  không  ít,  48  nguyện. 

Làm sao để đoạn tận, đoạn tận tập khí phiền não. 

Nuôi dưỡng tâm thái tốt đẹp đều cần thời gian dài, đều phải trải qua vô số khảo 

nghiệm, mới thành tựu được, không vượt qua thử thách không được. Thông thường nói 

thuận cảnh thiện duyên là tốt, dễ sanh tâm hoan hỷ, dễ khởi tâm tham luyến, đây chính là 

phiền  não.  Trong  thuận  cảnh,  thiện  duyên  khởi  phiền  não.  Ta  phải  tự  chế  tâm  mình, 

trong  thuận  cảnh,  thiện  duyên  không  sanh  tham  luyến.  Trái  lại  trong  nghịch  cảnh,  ác 

duyên_hoàn cảnh không tốt là nghịch cảnh, ác duyên là gặp những người không tốt, đều 

đối đầu với mình, không phải họ giúp mình, mà là gây phiền phức. Trong hoàn cảnh này 

rất  dễ  sanh  khởi  oán  hận,  bất  bình,  cần  phải  tự  chế  tâm  mình.  Nghịch  cảnh,  ác  duyên 

không sanh sân nhuế, không có oán hận. Bất luận cảnh giới nào hiện tiền, đều có thể giữ 

được sự thanh tịnh bình đẳng. Đây là công phu, là tu hành chơn chánh. Chỉ có tâm địa 

thanh tịnh ôn hòa, họ sanh trí tuệ, không sanh phiền não. Trí tuệ có thể giúp ta giải quyết 

vấn đề, viên mãn triệt để, khởi phiền não là hỏng hết, có thể làm phá hoại việc tốt của 

mình. 

Từ câu này chúng ta có thể lãnh hội được, sau khi Bồ Tát Pháp Tạng phát nguyện, 

tu hành là việc không phải dễ. Thật khó được, vô biên thù thắng diệu hạnh ngài đều viên 

mãn. 

Xem tiếp đoạn dưới: “Mở đầu phẩm này nói rất rõ ràng, câu thứ nhất của phẩm này 

nói rằng, trú trong trí tuệ chân thật. Câu này là nền tảng vững chắc của tất cả diệu hạnh, 

để vô lượng người trời khai chánh nhãn”. Kinh Vô Lượng Thọ có ba loại chân thật, các 

kinh khác rất ít có. Trong kinh nói với chúng ta, chân thật rốt ráo, trí tuệ chân thật, lợi 

ích chân thật, nói đến ba loại chân thật. 

Tích lũy công đức, câu đầu tiên nói “trú chân thật tuệ”, phải an trú tâm trong trí tuệ 

chân thật. Câu này chính là ở phẩm trước, phần sau cùng của Vô Lượng Thọ Kinh Khởi 

Tín Luận nói về 10 loại tâm, là trú chân thật tuệ. Trú trong tâm không tịch, tâm diệu viên, 

vô ngại, vô trụ, vô tác, vô ngoại, vô nội, quang minh, bình đẳng vốn đầy đủ của tự tánh, 

đây là nền tảng căn bản của tất cả diệu hạnh. 

“Vì  vô  lượng  người  trời  khai  chánh  nhãn”.  Nếu  người  trời  muốn  tu  hành,  muốn 

chứng quả, không thể không đi theo con đường này của Bồ Tát Pháp Tạng. Ngài đi con 

đường này, chúng ta đi theo con đường này. Ngài thành công, chúng ta nhất định cũng 

thành công. 

“Phẩm Đức Tuân Phổ Hiền của kinh này”, đây là phẩm thứ hai nói: “Khai hóa hiển 

thị chân thật rốt ráo. Đại Giáo Duyên Khởi , trong phẩm thứ ba có câu này: “Muốn cứu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        376/16 

bạt quần manh, ban cho lợi ích chân thật, trong kinh này gọi là trú chân thật tuệ. Ba câu 

này tuy có khác nhau, nhưng sự chân thật của nó không hề khác biệt”, ba loại chân thật. 

“Chân  tức là  chân như,  thật  tức thật tướng”.  Trong  lục đạo  mười  pháp  giới,  mọi 

người phải biết, không có ba loại chân thật này. Tâm hành quả báo của lục đạo chúng 

sanh, chư Phật Như Lai đều than rằng; kẻ đáng thương! Cần phải biết. Vì sao vậy? Vì 

không có ba loại chân thật này. Nói cách khác, trong lục đạo mười pháp giới không có gì 

chân thật cả, “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, làm gì có chân thật? Chân thật rốt 

ráo là tự tánh, vốn tự thanh tịnh, vốn không sanh diệt, đây là chân thật rốt ráo. 

Lợi  ích  chân  thật  là  vĩnh  viễn  không  mất  đi,  đó  là  gì?  Đó  là  phá  mê  khai  ngộ, ta 

vĩnh viễn không bị mất, đây là lợi ích chân thật. Ở đây lại nói với chúng ta “trú chân thật 

tuệ”, trí tuệ chân thật có thể thành tựu vạn đức trang nghiêm, có thể thành tựu tích công 

lũy đức. 

Chân như, thật tướng đều là biệt danh của tự tánh. Hay nói cách khác, ba câu này là 

tánh đức, nó vốn có trong tự tánh của tất cả chúng sanh. 

Kinh  Quán  Phật  Tam  Muội  nói:  “quả  đức  Phật  địa,  chân  như  thật  tướng,  đệ  nhất 

nghĩa không”. Thế nào gọi là đệ nhất nghĩa không? Đệ nhất nghĩa không là thuật ngữ. 

Phật Học Đại Từ Điển nói: “Đối với niết bàn của tiểu thừa, mà gọi niết bàn chí cực của 

đại thừa  là đệ nhất nghĩa không.  Tiểu thừa  gọi là  thiên không,  thiên  chân đản  không. 

Niết bàn của đại thừa không cũng không”. Không chấp trước cái không, đây là đặt cho 

nó  một  danh  từ  khác.  Gọi  là  không  của  thật  tướng  trung  đạo,  cho  nên  gọi  là  đệ  nhất 

nghĩa, thật ra chấp vào danh tướng đều sai. 

Câu đầu tiên trong Đạo Đức Kinh Lão tử nói: “Danh khả danh, phi thường danh, 

đạo khả đạo, thi phường đạo”. Đạo thật sự không nói ra được, có thể nói ra danh tướng, 

danh tướng đều là giả, người học Phật không thể không biết điều này. 

Trong Khởi Tín Luận, Bồ Tát Mã Minh dạy chúng ta phương pháp tụng kinh nghe 

giảng, đây là chúng ta thường dùng nhất. Nghe giảng nghĩa là lên lớp nghe giảng, đọc 

tụng, cần phải hiểu ba nguyên tắc. Thứ nhất không chấp trước tướng ngôn thuyết, chúng 

ta nghe kinh đừng chấp trước vào ngôn ngữ của họ, phải nghe ý nghĩa họ muốn nói. Họ 

nói dài nói ngắn, nói sâu nói cạn đều không bận tâm, không sao cả. Phải nghe ý nghĩa họ 

muốn nói, không chấp trước tướng ngôn thuyết. Xem kinh thì sao? Xem kinh đừng chấp 

trước tướng văn tự. Chấp trước tướng ngôn ngữ là sai, chấp trước tướng văn tự cũng sai, 

không được chấp tướng. 

Thứ hai, không được chấp tướng danh tự. Ví dụ ở đây gọi tiểu thừa là danh tự, niết 

bàn cũng là danh tự, đệ nhất nghĩa không cũng là danh tự, thiên chân đản không vẫn là 

danh tự. Tướng danh tự này là giả, cũng không được chấp trước, hiểu ý nghĩa của nó là 

được. Tùy họ nói gì, không sao cả, chỉ cần ta lãnh hội được ý nghĩa. 

Thứ ba, không chấp trước tướng tâm duyên, tướng tâm duyên là gì? Người xưa gọi 

là thấy chữ đoán nghĩa. Tức là sau khi nghe xong, tôi có tư duy của riêng mình, không 

được, vì sao không được? Vì Phật không nói ra ý nào, như vậy sao ta nghe rồi lại có ý 

nghĩ được? Ý nghĩa đó là của mình, không phải của Phật. Cho nên “nguyện hiểu nghĩa 

chân thật của Như Lai”, sanh khởi ý của riêng mình, chứ không phải nghĩa chân thật của 

Như Lai. Như vậy mới gọi là biết nghe, khi đọc tụng biết đọc. Đọc tụng như vậy, nghe 

kinh như vậy sẽ được tam muội, sẽ được định, sẽ khai ngộ. Nếu như chấp tướng, chấp 

tướng bất luận là chấp tướng ngôn thuyết, tướng danh tự, tướng tâm duyên, đều không 

thể được định, đều không thể khai ngộ. Nói như chúng ta hiện nay, chấp tướng ba loại 

này, những thứ quý vị học là Phật học, là tri thức. Không chấp trước ba loại tướng này, 

thứ ta được là trí tuệ, sẽ được định, sẽ khai ngộ. Đây là thái độ tu học khác nhau giữa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        377/16 

Phật pháp và thế pháp. Chúng ta hiểu rõ đại lý này, mới biết ngày nay ta học Phật là học 

những gì. 

Tu học Phật pháp, bất luận dùng phương pháp gì, tám vạn bốn ngàn pháp môn tất 

cả  đều  là  giới  định tuệ, xa  lìa  giới  định tuệ  không phải pháp môn  của  Phật giáo. Pháp 

môn của Phật giáo nhất định tương ưng với giới định tuệ. Ví dụ như tụng kinh, tụng một 

biến từ đầu đến cuối Kinh Vô Lượng Thọ. Người mới học tụng khoảng hai tiếng, đọc rõ 

ràng từng câu từng chữ, không chấp trước tướng văn tự, không chấp trước tướng danh tự, 

cứ đọc như vậy, bản thân không hề khởi ý niệm. Có ý niệm là sao? Giống như chiếu soi 

vậy,  vừa  nhìn  thấy  liền  giác  ngộ,  đó  là  chiếu  kiến,  không  dùng  tư  tưởng,  tôi  suy  nghĩ 

xem ý này là gì, suy nghĩ là rơi vào ý thức, không được nghĩ. Vừa nghe, hiểu thì hiểu, 

không hiểu cũng không sao, đọc tiếp lần thứ hai. Đọc sách ngàn lần, tự hiểu nghĩa của 

nó, nhất định có lần ý nghĩa xuất hiện. Ta giữ phương pháp này chính là trì giới, y giáo 

phụng hành tức là tu định, vì thế mà được tam muội, khai ngộ. Đây là điểm khác nhau 

của học tập Phật pháp và pháp thế gian, mọi lúc mọi nơi đều không xa lìa tam học giới 

định tuệ. 

Trong Tam Tạng Pháp Số nói: “trong các pháp, tối đệ nhất pháp, gọi là niết bàn”. 

Niết bàn là tiếng Phạn, có thể dịch sang tiếng Trung, trong tứ đế dịch là diệt. Mọi người 

đều biết tứ đế khổ tập diệt đạo, hai loại nhân quả. Thế gian chính là khổ và tập, khổ là 

quả. Tập là gì? Tập tức là phiền não, tập là nhân. Vì có tập, cho nên mới có khổ. Quý vị 

thử nghĩ xem, mỗi ngày ta đang tập những gì, chúng ta gọi là thu thập, mỗi ngày ta thu 

thập những gì? Nhãn nhĩ tỷ thiệt thân ý, đều đang thu thập phiền não. Thấy sắc nghe âm 

thanh và thất tình ngũ dục trong đó hổn hợp với nhau, ta thu thập những thứ này. Thu 

thập hằng ngày, quả báo chính là luân hồi lục đạo. Đây là Đức Phật nói cho chúng ta biết, 

lục đạo từ đâu mà có? Do như vậy mà có. Vì sao lục đạo khổ như thế? Vì ngày ngày ta 

thu thập nhân của khổ, đương nhiên thứ đạt được là khổ. 

Phật pháp cũng có nhân quả, quả của Phật pháp là gì? Quả là diệt, diệt tức là niết 

bàn, diệt điều gì? Diệt khổ nhân, diệt khổ quả, diệt tất cả nhân và quả trong lục đạo, lục 

đạo không còn. Dùng phương pháp gì để diệt? Diệt có nhân, diệt là quả. Có quả tất có 

nhân, nhân là đạo. Tu đạo có thể chứng được quả diệt, cho nên diệt là diệt phiền não, 

diệt quả khổ, trong tứ đế dịch là diệt. Diệt không phải là việc xấu, là việc tốt. Diệt tận lục 

đạo, diệt tận mười pháp giới, vì sao vậy? Vì nó vốn không có gì, toàn là giả, “phàm sở 

hữu tướng giai thị hư vọng”. Thứ này diệt đi, tự tánh liền hiện tiền. Lục đạo thập pháp 

giới  diệt,  cõi  tự  tánh  thanh  tịnh  liền  hiện  tiền,  tự  tánh  thanh  tịnh  chính  là  cõi  thật  báo 

trang nghiêm liền hiện tiền. Giả diệt tận, thật hiện tiền. 

“Pháp niết bàn, không vô hữu tướng, là đệ nhất nghĩa không”. Chúng ta khởi tâm 

động niệm là bất không, tức là rơi vào tập. Ta không chấp trước, không phân biệt, buông 

bỏ  tất  cả,  không  có  gì.  Trong  tâm  ta  còn  chăng?  Có.  Sao  không  có  được?  Còn  có  cái 

“không có gì cả”, còn có cái “tôi đã không rồi”, ta vẫn còn chứa những thứ này trong đó. 

Đây không phải là chân không, không phải là đệ nhất nghĩa không, đệ nhất nghĩa không 

đến những ý niệm này cũng không có, mới thật sự gọi là đệ nhất nghĩa. Cho nên A la 

hán không có đệ nhất nghĩa không, A la hán có không, nhưng không có đệ nhất nghĩa 

không. A la hán có buông bỏ, nhưng ý niệm “buông bỏ” đó họ vẫn chưa buông bỏ, vẫn 

chưa buông bỏ. 

“Kinh Niết Bàn quyển 27 giải thích rằng, Phật tánh gọi là đệ nhất nghĩa không, đệ 

nhất  nghĩa  không  gọi  là  trí  tuệ.  Gọi  là  không  tức  là  không  thấy  không  và  bất  không”. 

Không và bất không đều không có, mới gọi là chân không. Không và bất không là nhị 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        378/16 

biên, nhị biên không còn gọi là trung đạo. Trung đạo xuất hiện, vẫn là không thanh tịnh, 

vẫn rơi vào nhị biên. Trung đạo cũng không có, có trung đạo là sai. 

Phật tánh là đệ nhất nghĩa không, Phật tánh là gì? Là giác tánh, Phật nghĩa là giác, 

tự tánh giác là đệ nhất nghĩa không, tự tánh bổn giác. Tự tánh này không phải tu được, 

gọi là bổn giác. Trong Khởi Tín Luận nói: “bổn giác bổn hữu, bất giác bổn không. Bất 

giác chính là mê, là khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, nhất niệm này vốn không 

có. Vốn không có nhất định có thể đoạn tận, vì nó vốn không có. Vốn có chắc chắn có 

thể  chứng  được,  bổn  giác  bổn  hữu,  nhất  định  có  thể  khôi  phục,  chỉ  cần  ta  buông  bỏ 

những cái bất giác đó, giác tánh tự nhiên hiện tiền. Hiện tiền như thế nào? Không chấp 

trước, không phân biệt, không khởi tâm, không động niệm, giác tánh liền hiện tiền, ngay 

lúc này, không cầu tự được. Vì chúng ta cầu, bổn giác có khởi tác dụng chăng? Khởi tác 

dụng, có  khởi  tác  dụng, nhưng  bị  lệch  lạc. Nó  khởi  tác  dụng gì?  Chính  là  ta  khởi  tâm 

động niệm, phân biệt chấp trước, đó đều là giác tánh. Vì ta không biết nó, còn tưởng 

rằng mình rất có bản lĩnh, hoàn toàn khiến bổn giác lệch lạc. Bổn giác không hề mất đi, 

chỉ là biến chất. Nếu buông bỏ tất cả khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, nó lại 

khôi phục như thường. Khôi phục bình thường chính là đại giác, là chân trí tuệ, ở đây 

gọi là trí tuệ chân thật. Bởi vậy khái niệm không và bất không đều không được có. 

“Đại Trí Độ Luận quyển 31”, Đại Trí Độ Luận có 100 quyển, quyển thứ 31 nói: 

“Có thể khiến thật tướng các pháp không, gọi là đệ nhất nghĩa không”. Thật tướng các 

pháp không là gì? Là hiểu rõ ràng minh bạch câu này, đối với nó không khởi tâm không 

động niệm, không phân biệt không chấp trước, nó sẽ không. Nếu còn có một thật tướng 

các pháp không, như vậy là bất không. Tâm phải tịch tịnh, tịch tịnh là chân tâm, trong 

chân tâm không có bất kỳ thứ gì. 

Kinh Kim Cang nói rất hay: “Pháp còn phải bỏ, huống gì phi pháp”. Pháp là gì? Là 

Phật pháp. Tất cả pháp Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong suốt 49 năm, không được 

chấp trước dù chỉ một chữ. Chỉ cần chấp trước một chữ cũng sai, Đức Phật rơi nước mắt, 

ở bên cạnh nói, xin lỗi, ta đã hại con, Phật quả thật đã hại quý vị. Phật không hại ai, là 

quý vị tự hại mình, quý vị hiểu sai ý nghĩa. 

Bồ Tát Mã Minh đã nói một cách rõ ràng như vậy, dạy ta đừng chấp trước tướng 

ngôn  thuyết.  Hay  nói  cách  khác,  văn  tự  là  phù  hiệu  của  ngôn  ngữ,  không  được  chấp 

trước ngôn ngữ lời nói, không được chấp trước văn tự, không chấp trước danh từ thuật 

ngữ, không khởi tâm không động niệm. Nghe giảng như vậy, đọc tụng như vậy sẽ khai 

ngộ, sẽ đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. 

Nhưng mấy người có thể làm được? Đại khái như đại sư Huệ Năng, nhân vật như 

thế có thể  làm  được. Người khác  đều không được, xem  kinh chấp  trước  tướng  văn  tự, 

nghe giảng chấp tướng tướng ngôn thuyết. Cho nên nghe như thế nào, nghe ra sao đều là 

ý của riêng mình, chưa hiểu được nghĩa chân thật của Như Lai, quý vị chưa hiểu nghĩa 

chân thật của Như Lai, chính là chấp trước tướng! 

Lìa tất cả tướng, ba tướng này đều phải lìa, không được chấp trước. Cho nên người 

giảng kinh nói mà không nói, không nói mà nói. Người nghe giảng kinh, nghe mà không 

nghe, không nghe mà nghe, như vậy mới tuyệt diệu. Cho nên đệ nhất nghĩa, khó! 

“Kinh  Quán  Phật  Tam  Muội  nói:  quả  đức  Phật địa,  chân như  thật  tướng  đệ nhất 

nghĩa không”. Đệ nhất nghĩa chính là nói quả đức của Phật Như Lai, quả đức của Diệu 

giác  vị. Chân như  thật  tướng  là đệ nhất nghĩa không. Nói không sai, chúng ta như  thế 

nào?  Chấp  trước  hoàn  toàn.  Tướng  văn  tự  cũng  chấp  trước,  tướng  danh  tự  cũng  chấp 

trước. Chúng ta nói với người khác cũng nói những điều này, như vậy là gì? Đây gọi là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        379/16 

Phật học, không phải học Phật. Nếu là học Phật, họ đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, 

họ học Phật. 

Từ  trong những  câu này, chúng  ta biết  đệ  nhất nghĩa không  ở đâu?  Nếu  chúng  ta 

thật sự làm được, mọi lúc mọi nơi, trong tất cả cảnh duyên. Cảnh là hoàn cảnh vật chất, 

duyên là hoàn cảnh nhân sự, ở trong này giữ vững tâm thanh tịnh của mình. Sáu căn tiếp 

xúc  với  cảnh  giới  sáu  trần,  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  không  phân  biệt  không 

chấp trước, không có gì không phải đệ nhất nghĩa, mỗi  một pháp đều là đệ nhất nghĩa 

không. Ta chứng được đệ nhất nghĩa không, chúc mừng, quý vị đã thành Phật. Phật pháp 

ở đâu? Phật pháp không lìa xa chúng ta. Thật ra chúng ta không phải đều là trú trong đệ 

nhất nghĩa không sao. Không biết, đây gọi là mê. 

Sau  cùng  vẫn  còn  một  đoạn:  “Niết  bàn  của  tiểu  thừa  cũng  gọi  là  đệ  nhất  nghĩa 

không”, nghĩa là sao? “Kinh Tạp A Hàm quyển 13 nói”, cũng là quyển thứ 13: “nay ta vì 

các ông nói pháp, sơ trung hậu thiện”. Sơ thiện, trung cũng thiện, hậu cũng thiện, thiện 

này là chân thiện. “Thiện nghĩa thiện vị, thuần nhất mãn tịnh, phạm hạnh thanh bạch, gọi 

là  đệ  nhất  nghĩa  không  kinh”.  Đây  là  niết  bàn  của  tiểu  thừa,  trong  Kinh  A  hàm  nói. 

Trong này chú trọng đến thiện nghĩa thiện vị, quý vị xem đây không phải nói về văn tự, 

không phải nói đến lời nói thiện, hành vi thiện, không phải vậy. Thiện ngôn, thiện hạnh 

không phải đệ nhất nghĩa không. Nghĩa thú nghĩa vị trong ngôn hành gọi là pháp vị, ta 

lãnh hội được ý nghĩa, nếm được pháp vị, thuần nhất mãn tịnh. Tâm hành của ta thanh 

bạch, không hề ô nhiễm, đây là đệ nhất nghĩa không. Chúng ta không được chấp trước. 

Ở đây nói đến đại thừa và tiểu thừa, đại thừa tiểu thừa chúng ta đều không nói, nói 

phàm phu chúng ta có đệ nhất nghĩa không chăng? Phàm phu nếu sáu căn tiếp xúc với 

cảnh giới sáu trần, chưa từng học Phật pháp, sáu căn trong cảnh giới sáu trần, thật sự làm 

được không phân biệt không chấp trước, không khởi tâm không động niệm, chính là đệ 

nhất  nghĩa  không.  Trong  này  quan  trọng  nhất  là  khởi  tâm  động  niệm,  không  khởi  tâm 

không động niệm, đương nhiên không có phân biệt chấp trước. Phân biệt là sau khi khởi 

tâm động niệm mới có, chấp trước là sau khi phân biệt mới có. Vì thế không khởi tâm 

không động niệm, tuyệt đối không có phân biệt chấp trước, tương ưng với tự tánh. Tiểu 

thừa không phải không có, ít, rất ít, quả thật là thiện căn sâu dày mới có thể đạt được. 

Chúng ta xem tiếp chú giải: “Căn nguyên cùng cực của chân như thật tướng, gọi là 

chân thật chi tế”. Tế là biên tế, đến biên tế chân thật, căn nguyên chân thật, nguồn gốc 

chân thật, nền tảng, đây gọi là rốt ráo chân thật. Hay nói cách khác, chính là triệt ngộ tự 

tánh, ý nghĩa giống với điều này, giác ngộ triệt để. Bình thường chúng ta gọi là đại ngộ, 

tiểu ngộ, tầng thứ của ngộ chưa triệt để. Triệt để giác ngộ chính là rốt ráo chân thật. 

“Đương lai tất cả hàm linh”, đương lai là tương lai, cũng có thể nói đương là hiện 

tại, lai là vị lai. Chính là hiện tại và vị lai, cũng có thể nói như vậy. “Tất cả hàm linh, đều 

nhờ nhất thừa nguyện hải của Phật Di Đà, sáu chữ hồng danh, mà được độ thoát, lợi ích 

chân thật”. Đây là nói ra lợi ích chân thật. Lục đạo là giả, dù sở hữu nhiều đến đâu cũng 

không đạt được, khi thân thể này chết đi lập tức bị luân hồi, không có gì là của mình. Có 

câu:  “vạn  ban  tương  bất  khứ,  duy  hữu  nghiệp  tùy  thân”.  Hiểu  được  đạo  lý  này,  con 

người  sống  ở  đời  phải  làm  nhiều  việc  tốt,  thiện  nghiệp,  vì  sao  vậy?  Vì  nghiệp  có  thể 

mang theo, ngoài nghiệp ra, thì không có gì mang theo được. Hiểu được điều này tuyệt 

đối không tạo ác nghiệp, tạo ác nghiệp được ác báo, hành thiện nghiệp mới được thiện 

báo, thiện báo hay ác báo đều không ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Chúng ta đã hiểu, vậy hôm nay chúng ta tạo nghiệp gì? Hôm nay chúng ta tạo là 

tịnh nghiệp, đoạn ác tu thiện. Đoạn ác không chấp tướng đoạn ác, tu thiện không chấp 

tướng tu thiện. Chẳng những không thể chấp tướng, cũng không được chấp danh. Cũng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        380/16 

không chấp trước ý niệm, tôi đã làm bao nhiêu việc thiện, ý niệm này đều không cần, vì 

sao  vậy?  Vì  ta  tương  ưng  với  đệ  nhất  nghĩa  không.  Đệ  nhất  nghĩa  không  là  thật,  chân 

như thật tướng không phải là giả. Ta tu thiện đoạn ác, trong ý niệm còn có hình ảnh, đều 

là giả. Buông bỏ hình ảnh, tâm thanh tịnh, như cổ đức nói: “Làm mà không làm”, thật sự 

đã làm. Trong tâm thì sao? Trong tâm không có nhiễm, dấu vết đều không có, giống như 

không hề làm vậy. Làm mà không làm, ngày ngày đang làm. 

Lúc  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  tại  thế,  ngày  ngày  giảng  kinh  thuyết  pháp  cho 

chúng ta, suốt 49 năm chưa nghỉ ngày nào. Rất tinh tấn, luôn thực hành. Trong tâm Phật 

không  có  chút  dấu  vết,  không  làm  gì  cả.  Đây  là  lúc  Thế  Tôn  tại  thế,  làm  gương  cho 

chúng ta, làm điển hình cho chúng ta. Chúng ta học Phật phải học tập theo ngài, học như 

ngài làm mà không làm, không làm mà làm. Quý vị xem, ngài suốt đời giảng kinh dạy 

học, đối với danh văn lợi dưỡng của thế gian không hề dính mắc. Suốt đời sống giống 

nhau,  ba  y  một  bát,  ngày  ăn  một  bữa,  đêm  ngũ  dưới  gốc  cây,  mỗi  ngày  ra  ngoài  khất 

thực. Đây nói lên điều gì? Đây là thị hiện đệ nhất nghĩa đế, đệ nhất nghĩa không, an trú 

trong đệ nhất nghĩa. 

Đương lai là hiện tại, tương lai. Tất cả hàm linh là tất cả chúng sanh, bao gồm tình 

và  vô  tình. Trước  đây  chúng  ta  cảm  thấy  hàm  linh  là  chúng  sanh  hữu  tình, không  bao 

gồm vô tình chúng sanh. Vô tình là gì? Là thực vật, khoáng vật, sơn hà đại địa, không 

bao gồm những thứ này. Bây giờ chúng ta biết, Kinh Hoa Nghiêm nói rất hay: “tình dữ 

vô tình, đồng viên chủng trí”. Câu này nói với chúng ta, tất cả hàm linh thực tế mà nói là 

bao gồm cả vô tình, bao gồm cả thực vật, bao gồm cả khoáng vật, bao gồm cả hư không, 

đều ở trong đó. 

Chúng ta nghe đối thoại giữa Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc, mới thấu triệt chân tướng 

của ngũ uẩn. Ngũ uẩn là căn bản của tất cả pháp, là cơ sở của tất cả pháp. Bồ Tát Di Lặc 

nói  rất  hay:  “Niệm  niệm  thành  hình, hình  đều  có  thức”.  Niệm  niệm  thành  hình  là  sắc, 

hình đều có thức, thức là thọ tưởng hành thức, hợp lại gọi là ngũ uẩn. 

Ngũ  uẩn từ  đâu  mà  có?  Từ  khởi tâm  động niệm.  Khởi  tâm  động  niệm  là  nghiệp 

tướng vô minh, ngày nay giới khoa học gọi là năng lượng. Động, động sanh khởi năng 

lượng, năng lượng biến hiện ra chính là thọ tưởng hành thức, tiếp tục biến là hiện tượng 

vật chất. Vật chất và tinh thần cũng do ngũ uẩn đồng thời phát sanh. Đối với sự biến hóa 

của nó, biến thành vũ trụ này, vạn vật vô lượng vô biên vô tận vô số, đều do phân biệt 

chấp trước biến hiện ra. Có số lượng chăng? Không có số lượng, quả thật không có số 

lượng, tùy theo ý niệm mà biến hóa. Giống như ống vạn hoa vậy, ở đây tôi còn có đạo cụ, 

đây là ống vạn hoa. Cấu tạo của ống vạn hoa rất đơn giản, ba miếng thủy tinh, đặt vào 

trong  đó  vài  mảnh  vụn  màu  sắc  khác  nhau.  Không  nhiều,  lấy  ra  đếm  thử,  cũng  có 

khoảng mười mấy hai mươi cái. Nhưng khi ta xuay chuyển nó, dùng máy hình chụp lại 

hình  ảnh này, chụp từng tấm  một. Quý vị  cứ  xuay  chuyển  liên  tục  như thế, không  tìm 

thấy hai hình ảnh hoàn toàn giống nhau. 

Thức biến giống như đạo lý này vậy, bất luận biến như thế nào đều là giả, đừng cho 

là  thật,  vì  sao  vậy?  Vì  nó  sát  na  không  ngừng,  tốc  độ  nhanh  chóng  không  thể  tưởng 

tượng được. Một giây tần suất của nó là 1600 triệu, một giây. Cõi nước của tất cả chư 

Phật khắp biến pháp giới hư không giới, trong này lục đạo thập pháp giới đều đang biến 

hóa. 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói một câu, nói rất hay, gọi là xuất sanh vô tận. Dùng 

bốn  chữ  đã  nói  về  nó  một  cách  rõ  ràng  minh  bạch,  chúng  ta  thường  hình  dung  gọi  là 

thiên biến vạn hóa. Chúng ta từ nguyên lý của ống vạn hoa để giải thích, hiểu được chân 

tướng sự thật này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        381/16 

Tất  cả hàm  linh đều nhờ  nhất thừa nguyện  hải của  Di  Đà, chính là 48  nguyện, vì 

sao nói 48 nguyện là nhất thừa? Nhất thừa là Phật thừa. Ở trước chúng ta đã học câu, tất 

cả đều thành Phật, 48 nguyện mỗi nguyện đều giúp chúng sanh thành Phật. Cho nên nó 

là pháp nhất thừa, không phải tam thừa, ngũ thừa. 

Chuyển  phàm  thánh  thánh,  phương  pháp  chúng  sanh  thành  Phật  quá  tuyệt  diệu. 

Chính là sáu chữ hồng danh, nam mô A Di Đà Phật, sáu chữ này. Nhất định phải để sáu 

chữ này trong tâm, buông bỏ tất cả những thứ rác rưỡi tạp nham trong tâm, phải tẩy rửa 

tâm này thật sạch sẽ. Trong đó chỉ có một vị Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không 

còn gì cả, như vậy là được độ. 

Người căn tánh sắc bén lập tức thành Phật, như Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện, 

như đại sư Huệ Năng thị hiện, lập tức thành Phật. Phàm phu thành Phật đúng là chỉ trong 

một niệm. Kẻ căn tánh chậm lụt, không thể buông bỏ, mê quá sâu, mê quá nặng, vãng 

sanh  sẽ  thành  Phật.  Cần  phải  thông  qua  vãng  sanh,  đến  thế  giới  Cực  Lạc  thành  Phật. 

Hàng lợi căn thành Phật ở đây, không cần đến thế giới Cực Lạc. Tuy thành Phật ở đây, 

họ lui tới thế giới Cực Lạc tự do tự tại, trên thực tế thế giới Cực Lạc và chúng ta không 

có  khoảng  cách. Báo  thân  của  Phật  A  Di  Đà, và  nhục  thân  hiện  tại  của  chúng  ta  cũng 

không có khoảng cách. Thân thể này của chúng ta là giả không phải thật, cho nên có thể 

tương ưng với báo thân Như Lai, nếu là thật thì không thể nào. Nó không phải thật, mà 

là  giả.  Như  thế  nào  gọi  là  lợi  ích  chân  thật,  nhất  định  phải  hiểu  rõ.  Không  vãng  sanh, 

không thành Phật, lợi ích đều là giả, chỉ có vãng sanh thành Phật mới là lợi ích chân thật. 

“Có thể hiển lộ chân thật rốt ráo này, ban cho lợi ích chân thật này, tức là trí tuệ 

chân thật”. Trí tuệ chân thật rất quan trọng! Không có trí tuệ chân thật, hai thứ trước đều 

không đạt được. Hiển thị chân thật rốt ráo chính là minh tâm kiến tánh, ban cho lợi ích 

chân thật chính là Phật A Di Đà, đại nguyện của ngài, phương pháp của ngài, tâm của 

Phật A Di Đà, nguyện của Phật A Di Đà. Phật A Di Đà chính là phương pháp chấp trì 

danh hiệu, là lợi ích chân thật. Mỗi ngày chúng ta niệm câu Nam mô A Di Đà Phật, tức 

là một câu lợi ích chân thật. Niệm 100 câu, được 100 câu lợi ích chân thật, không có gì 

chân thật hơn điều này. Có rất nhiều người một ngày niệm 3000 câu Phật hiệu, ba vạn 

câu Phật hiệu. Công phu thâm sâu, một ngày năm vạn câu Phật hiệu, mười vạn câu Phật 

hiệu. Những người này vì sao họ làm như vậy? Vì họ biết đó là lợi ích chân thật, làm sao 

họ biết? Vì họ có trí tuệ chân thật. 

Người  biết  niệm,  mỗi  câu  Phật hiệu đầy  đủ tam  học  giới  định  tuệ,  mỗi  câu  Phật 

hiệu  đầy  đủ  48  nguyện  của  Phật  Di  Đà.  Trong  mỗi  câu  Phật  hiệu,  đầy  đủ  vô  số  tâm 

không tịch, tâm diệu viên, câu Phật hiệu này đầy đủ viên mãn. 

Bên dưới  nói  đến tuệ,  “Đại  Thừa  Nghĩa Chương quyển  hai nói,  cứ hành  phương 

tiện, quán thấu đạt là tuệ. Theo sự thật mà nói, chân tâm thể sáng, tự tánh không tối, con 

mắt làm tuệ”. Niệm Lão nói: “lấy minh tự bản tâm, kiến tự bản tánh, mới gọi là tuệ”. Cứ 

hành phương tiện,  cứ  là  y  giáo  phụng hành.  Đức  Phật  dạy  chúng ta trì giới,  Phật dạy 

chúng  ta  thực  hành  sáu  ba  la  mật,  đều  là  phương  tiện.  Phương  tiện  cũng  chính  là  tùy 

duyên. 

Câu đầu tiên của tứ đức trong Hoàn Nguyên Quán, “tùy duyên diệu dụng”. Diệu 

dụng  là  tuệ,  diệu  dụng  là  quán  đạt,  tuệ  quán  thông  đạt.  Quán  điều  gì?  Quán  tự  tánh 

không tịch, mỗi một pháp liễu bất khả đắc. Liễu bất khả đắc, vì sao còn phải hành? 

Ngày nay chúng ta hành là độ chính mình, chúng ta mê trong phương tiện không ra 

được. Cho nên chúng ta phải nương theo con đường mà tất cả chư Phật đã đi, tam học 

giới định tuệ, đi ra khỏi luân hồi lục đạo, đi ra khỏi mười pháp giới. Nếu không đi theo 

con đường này, muốn tự mình tìm con đường khác, vậy là sai. Từ xưa đến nay, mười 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        382/16 

phương thế giới, tất cả Bồ Tát đều đi con đường này, vì sao ta không đi? Lại sáng tạo ra 

con đường mới, không thể đi thông suốt. Vì sao con đường này của họ là chánh lộ? Quý 

vị suy nghĩ là biết, con đường của họ là đường gì? Con đường buông bỏ khởi tâm động 

niệm, phân biệt chấp trước, quý vị có thể tìm ra con đường thứ hai chăng? Không còn, 

chỉ một con đường này thôi. Không buông bỏ, vậy thì có ngàn vạn con đường, vô lượng 

vô biên con đường.  Buông bỏ chỉ có một con đường, con đường này thông nhập tự tánh, 

thông đến đại bát niết bàn. Buông bỏ mới đi được con đường này! Quá nhiều, quá tạp là 

hại chính mình. 

Chúng ta cũng thấy chư vị tổ sư đại đức xưa nay, cũng quảng học đa văn, chẳng lễ 

chúng ta không thể học họ chăng? Không phải không thể, nếu ta có bản lĩnh như họ là 

được, quảng học đa văn không có chướng ngại. Không có bản lĩnh như các ngài, học coi 

như là hư. Bản lĩnh gì? Như ở trước vừa nói, bản lĩnh không chấp tướng mà Bồ Tát Mã 

Minh  đã  dạy,  tướng  ngôn  thuyết,  tướng  văn  tự,  tướng  danh  tự,  tướng  tâm  duyên  đều 

không chấp trước. Đó là gì? Là học mà không học, không học mà học. 

Đối với chúng ta, ngàn kinh vạn luận chỉ có lợi ích, không có hại, vì sao vậy? Vì nó 

không gây chướng ngại cho ta, không bị nó ảnh hưởng, điều này bản thân có thể thử xem. 

Ngày hôm nay, hôm nay tôi đọc hai cuốn kinh, ba cuốn luận, trong đầu phải chăng có 

những thứ này? Có, chấp trước tất cả, như vậy là hỏng, như vậy là sai. Sau khi đọc nhiều 

thứ như thế, trí tuệ khai phát, không hề chấp tướng, vậy là được, rất đúng. Chỉ khai trí 

tuệ,  không  lưu  lại  ấn  tượng.  Một  ngày  ta  xem  mười  loại,  20  loại,  100  loại,  200  loại, 

không sao. Nếu không có bản lĩnh này, vẫn còn chấp tướng, ta chỉ có thể chấp một tướng, 

vì sao vậy? Vì dễ đoạn trừ nó, dễ buông bỏ. Chấp trước quá nhiều, không buông được, 

không phải chính là như vậy ư? Đối với tuyệt đại đa số người  mà nói, nhất môn thâm 

nhập,  trường  thời  huân  tu.  Có  thể  lìa  tất  cả  tướng,  tức  tất  cả  pháp,  không  còn  ở  trong 

phạm vi này nữa. 

Ở đây “cứ hành phương tiện, quán đạt là tuệ”, chúng ta phải hiểu, phải có phương 

tiện,  phải  có  trí  tuệ.  “Tức  theo  sự  thật  mà  nói,  chân  tâm  thể  sáng,  tự  tánh  không  tối”. 

Chân  tâm  thể  sáng  là  thường  tịch  quang,  thân  và  cõi  trong  thường  tịch  quang  là  một 

không phải hai. Thân gọi là tự tánh thân, cõi gọi là tự tánh cõi, toàn là trí tuệ, mà trí tuệ 

đều không có tướng. 

Tự tánh không phải vật chất, không phải tinh thần, cũng không phải hiện tượng tự 

nhiên, tất cả đều không phải. Nếu muốn thấy nó, sáu căn ở trong cảnh giới sáu trần, thật 

sự làm được không khởi tâm không động niệm, vậy là thấy được. Khởi tâm động niệm là 

mê. A lại da từ đâu mà có? Từ khởi tâm động niệm, không khởi tâm không động niệm, 

không có a lại da. 

Cõi thật báo trang nghiêm, trong đó không có biến hóa. Nghĩa là nói, cảnh giới đó 

là  tự  tánh  bổn  định, năng sanh vạn pháp.  Tất  cả  pháp  sanh  ra  cũng  đều là  tự  tánh bổn 

định, con người không có sanh lão bệnh tử, cây cỏ hoa lá không có xuân sanh hạ trưởng, 

tất cả vạn vật đều đầy đủ tánh đức viên minh. Đó là cảnh giới không thể nghĩ bàn, nó có 

thật. Không khởi tâm không động niệm là thấy được, mới có thể ngộ nhập cảnh giới. 

Thật sự tu hành, thật sự dụng công, tức tu hành trong lúc sáu căn tiếp xúc với lục 

trần. Rèn luyện gì? Rèn luyện không khởi tâm không động niệm, đây là thượng thượng. 

Công phu thượng thượng không làm được, lại hạ xuống một bậc, hạ xuống một bậc là gì? 

Là  không  phân  biệt.  Không  phân  biệt  cũng  không  làm  được,  hạ  thêm  một  bậc  nữa  là 

không chấp trước. Không chấp trước làm không được, vậy thì hết cách rồi. Đó chính là 

phàm  phu  lục  đạo,  đúng  là  lục  đạo,  không  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo.  Làm  được  không 

chấp trước, không làm được không phân biệt, không ra khỏi mười pháp giới. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        383/16 

Ý đoạn này vẫn chưa nói hết, tiếp theo bên dưới là “chân thật”, cũng là trong Đại 

Thừa Nghĩa Chương nói. Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

------------------------------------------------------------------------------------------- 







 

Tập 274 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 10.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 332, hàng sau cùng, bắt đầu xem từ đoạn giữa. 

“Dùng minh tự bản tâm, kiến tự bản tánh, mới gọi là tuệ”. Hôm qua chúng ta học 

đến đây. Ý nghĩa của câu này rất sâu rộng. Đối với chúng ta, bất luận là tu hành, hay là 

thế tục không phải người tu hành, đều rất quan trọng. Vì trong kinh nói rất rõ ràng, tuy là 

nói pháp xuất thế gian, nhưng thế pháp cũng không ngoại lệ. 

Pháp thế xuất thế gian, nếu thật sự có thể mãn tâm nguyện của chúng ta. Nói tóm 

lại, tất cả đều phải dựa vào trí tuệ, không có trí tuệ nguyện của chúng ta không thể viên 

mãn. Cho dù có thành tựu, tác dụng phụ trong này rất lớn, tuy bên ngoài có vẻ như thành 

tựu,  thành  công.  Nếu  nhìn  về  sau,  đích  thực  lưu  lại  không  ít  hậu  quả  nghiêm  trọng. 

Nguyên nhân gì vậy? Chính là không có trí tuệ chân thật. Quý vị xem, trí tuệ chân thật 

quan trọng biết bao. 

Thế xuất thế gian, bất luận sự nghiệp lớn hay nhỏ, phàm những người sự nghiệp có 

thành tựu, đó là số mạng của họ. Số mạng là tu tích được trong đời quá khứ, họ có số 

mạng này, cho nên mới thành tựu. Thành tựu lớn chừng nào, thành tựu bao lâu, khi nào 

suy, khi nào bại, khi nào diệt vong, đều có định số cả. 

Trong pháp thế gian không có thường trú bất diệt, La Mã 1000 năm cũng mất nước. 

Ở Trung quốc, triều đại lâu nhất là nhà Chu, hơn 800 năm, cuối cùng vẫn mất nước, 867 

năm.  Nếu  có  trí  tuệ  chân  thật,  sự  suy  yếu  và  diệt  vọng  ở  sau  đó  sẽ  không  phát  sanh, 

chúng ta không tìm thấy điều này trong lịch sử. Trong Phật pháp ta thấy, cõi thật báo của 

chư Phật Như Lai, chính là cõi thật báo trang nghiêm, có hưng có vượng, không có suy, 

không có diệt, không có vong. Vì sao vậy? Vì họ có trí tuệ chân thật, trí tuệ chân thật 

viên mãn đại nguyện hoằng thệ của họ, thành tựu viên mãn. 

Thế nào mới gọi là trí tuệ chân thật? Thế gian không có trí tuệ chân thật, thế gian 

chỉ  có  tri  thức.  Trí  tuệ  chân  thật, quý  vị  xem,  câu  này  nói  ra  tiêu  chuẩn,  đây  là  trí  tuệ 

chân thật. “Minh tự bổn tâm, kiến tự bản tánh”, tám chữ, đây gọi là trí tuệ chân, trong 

tông môn gọi là minh tâm kiến tánh. Quý vị thấy bốn chữ sau cùng, minh tâm kiến tánh, 

đây là trí tuệ chân thật. 

Tâm  của  chúng  ta,  tâm  của  tất  cả  chúng,  vốn  là  quang  minh,  vốn  là  thanh  tịnh. 

Thanh tịnh quang minh vốn không mất đi, chỉ là bây giờ mê mà thôi, tâm tánh không hề 

thay đổi. Phật nhìn thấy, pháp thân Bồ Tát nhìn thấy, cho nên tán thán chúng ta vốn là 

Phật. Chúng ta và chư Phật Như Lai, đều đầy đủ tâm không tịch, tâm diệu viên, vô ngại, 

vô trú, vô tác, vô ngoại, vô nội, bình đẳng, từ bi. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        384/16 

Tâm bồ đề, nữa đoạn sau của đề kinh này nói, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm 

đại giác, chỉ là mê mà không giác. Đây là vấn đề tất cả chư Phật Như Lai, vô cùng cảm 

thán  đối  với  lục  đạo  chúng  sanh,  đã  nói  một  câu:  “kẻ  đáng  thương”.  Không  phải  họ 

không có, có, không hề mất đi, chỉ là nhất niệm bất giác, vì thế mà mê. Không nhận thức 

tâm tánh của mình, nhưng tâm tánh mình vẫn khởi tác dụng. Giác có tác dụng của giác, 

mê có tác dụng của mê, toàn là tự tánh khởi dụng. Giác thì khởi dụng thanh tịnh quang 

minh,  hiện  ra  thế  giới  Cực  Lạc.  Khi  mê  khởi  tác  dụng,  phải  xem  mê  có  sâu  cạn  khác 

nhau, có nhiễm tịnh khác nhau, có thiện ác khác nhau, điều này tạo thành thập pháp giới 

y chánh trang nghiêm. Thọ dụng của giác là thế giới Hoa Tạng, thế giới Cực Lạc, Mật 

tông gọi là thế giới Mật Nghiêm. Danh từ không giống nhau, thật ra cùng một cảnh giới, 

tự tánh thật sự thọ dụng. 

Khi mê cũng như vậy, ta mê sâu hay cạn không giống nhau, mê lớn hay nhỏ không 

giống nhau, mê chân vọng không giống nhau, mê tịnh uế không giống nhau, mê thiện ác 

không  giống  nhau. Bởi  vậy  thập  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm  xem  ra  rất  phức  tạp, 

xuất sanh vô tận. Thật ra dù phức tạp thế nào, nhưng nguồn gốc chỉ có một. Giống một 

cây  cổ  thụ, rất tươi  tốt, cành  lá  vô  số nhưng không loạn, nhánh nương vào  cành, cành 

nương vào cây, cây nương vào gốc, gốc nương vào rễ, không hề lẫn lộn. Đây là gì? Đây 

là tánh đức, khi tánh đức giác không loạn, khi mê vẫn không loạn. Diệu! Quả thật không 

thể nghĩ bàn. 

Khi biết rõ mình mê, nó liền giác ngộ. Không lãnh hội nó, đó chính là hiện tượng 

loạn, lãnh hội nó sẽ trở thành rất có trật tự, đi theo phương hướng trở về bản giác, vậy là 

rất tốt. 

Đức Phật dạy chúng ta, khiến ta quay đầu, quay đầu tức là vĩnh viễn xa lìa tập khí 

phiền não. Đoạn tận tập khí phiền não, bản tâm bản tánh hiện tiền, trí tuệ chân thật hiện 

tiền.  Trí  tuệ  làm  hướng  dẫn  cho  ta,  khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác  đều  có  thể 

thuận theo, đây chính là Phật Bồ Tát. Thuận theo này là tự nhiên, không hề miễn cưỡng, 

cũng không có khởi tâm động niệm. 

Tự tánh chính là giác, tự tánh chính là trí tuệ. Bản tánh chính là giác, bản tâm chính 

là trí tuệ. Vọng tâm không có trí tuệ, vọng tâm chỉ biết biến thành phiền não. Phật giáo 

đại thừa thường nói, phiền não tức bồ đề, chúng ta hiểu câu này. Phiền não và bồ đề là 

hai mặt của nhất thể, trí tuệ dùng nó, nó là bồ đề. Si mê dùng nó, nó là phiền não. Nó là 

một không phải hai, giống như trong Hoàn Nguyên Quán nói: “xuất sanh vô tận”. Trí tuệ 

dùng nó, nó xuất sanh vô tận thanh tịnh trang nghiêm. Si mê dùng nó, nó biến thành vô 

lượng vô biên phiền não, đạo lý là như vậy. 

Tu hành không có gì khác, dạy ta trì giới, dạy ta tu định, dạy  cho ta tám vạn bốn 

ngàn pháp môn. Không biết dùng, dùng sai nó, vẫn là pháp thế gian, vì sao vậy? Vì chưa 

phá trừ si mê, si mê là ngu si. Trong tâm ngu si sanh trưởng điều gì? Sanh trưởng tham 

sân si mạn nghi, sanh trưởng những thứ này. Vì thế tám vạn bốn ngàn pháp môn, họ vẫn 

không khai ngộ được. Vì họ không có trí tuệ, không buông bỏ tham sân si mạn nghi, cho 

nên không thể thành tựu. 

Tỳ  kheo  Pháp  Tạng  kiến  lập  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  đã  thành  tựu.  Ở  đây 

Niệm Lão nói rất hay, ngài dựa vào điều gì? “Trú trong trí tuệ chân thật, dõng mãnh tinh 

tấn”.  Câu  này,  trong  tâm  ngài  là  trí  tuệ  chân  thật.  Nương  vào  trí  tuệ  chân  thật,  dõng 

mãnh tinh tấn, ngài đã thành tựu. 

Ngày  nay  chúng  ta  không  chịu  buông  bỏ  tập  khí  phiền  não,  có  trí  tuệ  chân  thật, 

không thể hiện tiền. Buông bỏ gì? Buông bỏ chấp trước, buông bỏ thiên kiến, tức là kiến 

hoặc. Đầu tiên phải buông bỏ thân kiến, đây là cửa ải đầu tiên, khó khăn nhất, cửa ải đầu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        385/16 

tiên khó phá  nhất. Đây  không phải buông  bỏ cái tôi, buông bỏ  cái  “tôi” là thành  Phật. 

Buông bỏ thân, biết thân không phải tôi, đừng chấp trước thân là tôi. 

Tiếp theo buông bỏ đối lập, quý vị thấy thân kiến, biên kiến. Biên kiến chính là đối 

lập, vì sao vậy? Vì tất cả các pháp khắp biến pháp giới hư không giới không có đối lập. 

Chúng ta thấy hình như đối lập, thật ra là nhất thể. Như chúng ta nhìn một gốc cây, xem 

từ  lá  cây,  hình  như  mỗi  lá  cây  đều  đối  lập.  Lá  cây  này  không  phải  lá  kia,  lá  cây  kia 

không phải lá này. Ta thấy nhánh, nhánh này và nhánh kia đối lập. Ta thấy cành, cành 

này và cành kia đối lập. Ta xem dần xuống, nhìn thấy gốc, nhìn thấy rễ. Thì ra là nhất 

thể, không có đối lập. 

Con người chúng ta cũng như vậy, nếu như không xem toàn bộ thân người, ta nhìn 

thấy mắt và mũi đối lập, mũi và tai đối lập, đầu và tay chân đối lập, tay trái và tay phải 

đối lập, đều đối lập. Quý vị nhìn toàn thân, thì ra là một con người. 

Chư Phật Như Lai, pháp thân Bồ Tát đã thấy được, biến pháp giới hư không giới, là 

một tự tánh thanh tịnh viên minh thể, đó là gốc. Trong kinh Đức Phật thường nói: “ngoài 

tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm”. Tâm là năng sanh năng hiện, pháp là sở 

sanh sở hiện, năng và sở là một không phải hai. Năng sở không hai, tánh tướng nhất như, 

nó là nhất thể, vì sao ta phải đối lập? Đối lập là sai lầm tuyệt đối, đối lập là căn nguyên 

của  mọi  xung  đột.  Sai.  Không  có  đối  lập  là  không  có  xung  đột,  vũ  trụ  hòa  hợp,  sanh 

mạng  an  hòa,  đại  tự  nhiên  hài  hòa.  Chúng  ta  mê,  mê  quá  nặng,  thậm  chí  còn  nghiêm 

trọng hơn súc sanh. 

Chúng ta quan sát tượng tận thực vật, trong Dịch Hệ Từ Truyện Khổng tử nói: “Vật 

tụ theo loại, người phân theo quần”. Quý vị xem cây cối, rừng cây. Nếu vạt này là cây 

linh sam, không có cây khác lẫn vào, toàn là cây linh sam, đây là vật tụ theo loại. Nói lên 

điều gì? Sự hòa hợp. Tộc quần này, quý vị xem cả khu rừng, không giống với khu rừng 

bên  kia.  Tuy  không  giống  nhau,  nhưng  chúng  không  tranh  đấu  lẫn  nhau,  không  xâm 

phạm nhau, chung sống hòa bình. 

Quý vị xem cây cỏ hoa lá, trong phạm vi nhỏ giống như một gia đình vậy, hòa thuận. 

Phạm vi lớn, quý vị xem từng nhóm từng nhóm, giống như một quốc gia, một đất nước, 

nó cũng hòa thuận. Thể hiện ra một chữ hòa, hòa là quý. Tất cả các loại chúng sanh, mê 

nặng nề nhất là hữu tình chúng ta, hữu tình chúng sanh trong lục đạo mê nghiêm trọng 

nhất. Trong lục đạo con người mê nặng nhất, nhưng họ cũng dễ giác ngộ nhất. Nơi ở của 

họ là ranh giới của nhiễm tịnh, là ranh giới của thiện ác, là ranh giới của mê ngộ. Họ rất 

dễ mê, cũng rất dễ giác ngộ, sự đáng quý của con người là đây. 

Phật pháp biết tất cả pháp có nhân, có duyên, có quả, nhưng then chốt vẫn do duyên. 

Nhà  Phật  thường  nói  đến  duyên  sanh,  mà  không  gọi  là  nhân  sanh.  Duyên,  cổ  nhân 

thường nói: “gần mực thì đen, gần đèn thì sáng”, hoàn cảnh nhất định có ảnh hưởng đối 

với chúng ta. 

Mẹ của Mạnh tử, dạy con bà là Mạnh tử. Chúng ta biết trong lịch sử có ghi chép về 

câu chuyện Mạnh Mẫu Tam Thiên, vì con mà dời nhà ba lần, vì sao vậy? Vì quanh xóm, 

trẻ con chơi đùa với nhau, chúng bị ô nhiễm. Lần đầu tiên ở tại nông thôn, trẻ con nông 

thôn học gì? Học chôn người chết. Mẹ Mạnh tử thấy vậy, ở đây không thích hợp với con 

mình. 

Lần thứ hai dọn nhà đến gần chợ, gặp đúng ngay chợ mổ súc vật, bán thịt. Mạnh tử 

cũng học theo, ngày ngày giết súc sanh, chơi trò buôn bán, mẹ Mạnh tử cảm thấy ở đây 

không được. 

Lần thứ ba dọn đến ở gần trường tư thục, trẻ con đều đọc sách thánh hiền, Mạnh tử 

cũng biết đọc sách, hiểu biết lễ kính, ở đây rất tốt. Điều này nói lên sự thương yêu bảo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        386/16 

vệ  của  cha  mẹ  đối  với  con  cái,  phải  đem  đến  cho  chúng  môi  trường  học  tập  thật  tốt. 

Mạnh tử không cô phụ nỗi khổ tâm của mẹ, thật sự trở thành thánh nhân. 

Mẹ  của  Khổng  tử,  Mạnh  tử  đều  là  nhân  vật  điển  hình.  Nhiệm  vụ  vị  đại  nhất  của 

người làm mẹ, chính là dạy con cái mình thành thánh hiền. Trong pháp xuất thế gian, 

dạy họ thành Phật, thành Bồ Tát. Sự vĩ đại của người mẹ là đây, chứ không phải gì khác. 

Trong  kinh  điển,  ở  trước  chúng  ta  đã  học:  “Nhân  duyên  rộng  khắp,  tự  chế  tâm 

mình”. Câu này rất quan trọng, phải biết khắc phục bản thân. Khắc phục chính mình, 

thánh nhân thế xuất gian gọi là công phu chân thật. Trong Phật pháp nói, từng giờ từng 

phút  phải  biết  khống  chế  tập  khí  phiền  não  của  mình.  Thuận  cảnh,  thiện  duyên  khắc 

phục tham dục của mình. Nghịch cảnh, ác duyên khắc phục sân nhuế của mình, oán hận 

đều phải khắc phục. Viễn viễn duy trì sự ôn hòa, điều này rất gần với đạo. Đạo chính là 

tánh đức, nghĩa là minh tâm kiến tánh, trí tuệ liền sanh khởi. 

“Muốn cứu độ quần manh”, câu này nghĩa là giáo hóa chúng sanh, hóa độ chúng 

sanh, trước tiên phải độ mình, phải thành tựu chính mình. “Trú chân thật tuệ”, chân thật 

là gì? “Chân thật, Đại Thừa Nghĩa Chương quyển thứ hai nói, pháp đoạn tuyệt tình vọng 

là chân thật”. Niệm Lão dùng từ rất đơn giản để giải thích: “Tức là bổn chân lìa vọng, 

cũng tức là tâm thanh tịnh của tự tánh”. 

“Pháp” là tất cả pháp, trong này không có phân biệt, chữ pháp này không có phân 

biệt, tất cả pháp thế xuất thế gian gọi chung là pháp. “Tuyệt” là không còn, vốn không 

có tình không có vọng, cho nên nó chân thật. Tình và vọng từ đâu mà có? Tình vọng từ 

con người, con người có tình, con người có vọng, cho nên pháp mất đi chân thật. Là mất 

thật  chăng?  Không  có.  Nếu  mất  thật,  Phật  Bồ  Tát  xem  pháp  này  là  thuần  chân  không 

vọng, thân pháp tánh, cõi pháp tánh. Họ ở trong các pháp kiến tánh, trong các pháp minh 

tâm, điều này trong Thiền Tông Ngữ Lục chúng ta thấy rất nhiều. Lìa vọng và tình, ta sẽ 

nhìn thấy pháp chân thật, cái gọi là thật tướng các pháp ta đã nhìn thấy. Nếu mang theo 

tình vọng, sẽ không thấy được chân tướng của tất cả pháp, mà thấy tất cả pháp là huyễn 

tướng. Ví dụ chúng ta đeo kính màu, thấy tất cả pháp đều có màu sắc. Ta đeo kính màu 

xanh, thấy toàn bộ là màu xanh. Nếu đeo kính hồng, ta thấy toàn màu hồng. Cái kính này 

là tình, cái kính này  chính là vọng. Sau khi lấy cặp kính ra mới nhìn thấy bản lai diện 

mục. 

Ngày nay chúng ta đeo kính gì? Là thất tình ngũ dục, tham sân si mạn nghi, mang 

nhiều thứ như vậy, cho nên đối với tất cả vạn tượng giữa vũ trụ đều nhìn sai, không có 

trí tuệ. Lấy hết những chiếc kính này xuống, dùng đôi mắt thật để thấy pháp chân thật 

bên ngoài, đạo lý là như vậy. Không buông bỏ, vĩnh viễn không thấy được chân thật, tự 

mình gạt mình. Vọng không phải người khác đem đến, mình mê, mình tạo ra kiến giải 

hư vọng, tư tưởng sai lầm, tự làm tự chịu! 

Ngày nay chúng ta tu hành, quan trọng nhất là lìa vọng, trong kinh nói cương lĩnh 

chung,  nguyên  tắc  chung,  là  chấp  trước,  phân  biệt,  vọng  tưởng.  Trong  chấp  trước  lại 

phân ra rất nhiều loại, nghiêm trọng nhất là tình chấp. Tình là gì? Là thất tình hỷ nộ ai 

lạc ái ác dục. Dục được chia thành năm loại, tài sắc danh thực thùy, trong đại thừa gọi là 

thất tình ngũ dục. 

Có  thể  hưởng  thụ  chăng?  Có  thể,  Bồ  Tát  cũng  hưởng  thụ,  Phật  cũng  hưởng  thụ, 

đương nhiên phàm phu cũng có thể hưởng thụ. Sự khác biệt giữa phàm và thánh là ở chỗ 

dụng tâm, dụng tâm không giống nhau. Phàm phu có nhiễm trước, nghĩa là trong hưởng 

thụ của họ có vọng tưởng phân biệt chấp trước. Phật Bồ Tát hưởng thụ, trong tâm không 

có vọng tưởng phân biệt chấp trước, cho nên sự hưởng thụ của họ là thanh tịnh. Phàm 

phu hưởng thụ là ô nhiễm, vì sao vậy? Vì họ có tham sân si, có tình ái, có oán hận, có 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        387/16 

ngu si. Phật Bồ Tát không có, Phật Bồ Tát đối với tất cả pháp đều thanh tịnh bình đẳng, 

tự tha không hai. Phật Bồ Tát nhận thức muôn sự muôn vật giữa vũ trụ với mình là nhất 

thế, điều này không giống nhau! Nhất thể là thật, đối lập là giả, đối lập là sai lầm. 

Từng  giờ  tùng  phút, phải  nhắc  nhở  cảnh  tỉnh  mình  lìa  vọng, lìa  vọng  chính  là  lìa 

vọng niệm. Nếu cảnh giới bên ngoài, lôi cuốn nghiêm trọng, ta không có cách nào kháng 

cự  nó.  Vậy  thì  lìa  tướng,  ta  rời  xa  cảnh  giới  này,  không  để  cảnh  giới  này  quấy  nhiễu. 

Thông thường hàng sơ học phải dùng phương pháp này, người có công phu không lìa, 

họ tâm lìa, thân không lìa. Sự không lìa, lý lìa. Tướng không lìa, tánh lìa. Đây gọi là lìa 

thật, đó chính là cảnh giới Hoa Nghiêm. Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, không chấp tướng! 

Nếu  chấp  tướng  cần  phải  lìa, phải  luyện,  luyện  đến  tức  tướng  ly  tướng,  ở  trong  tướng 

không chấp trước. Công phu này đã thành tựu, không còn chướng ngại. Phải biết tu, phải 

hiểu cách tu. Người ghét nhất, người oán hận nhất, đối với họ tu điều gì? Tu lìa tâm sân 

hận, lìa tâm oán hận, tu oán thân bình đẳng, thông thường đối với người sơ học phải tu 

điều  này.  Người  thương  yêu  nhất  đối  với  mình  là  vấn  đề  phiền  phức,  nếu  không  thể 

buông bỏ thương yêu này, tức không buông bỏ được luân hồi, quý vị xem đáng sợ biết 

bao. Không buông bỏ được oán hận, tức không buông bỏ được oán thù của đời sau kiếp 

sau. 

Lục đạo là gì? Nhìn thấy rất rõ ràng minh bạch. Không có gì khác, chính là báo ân 

báo oán, đòi nợ trả nợ. Trong kinh Đức Phật nói, đời đời kiếp kiếp không bao giờ dứt, 

khổ không kể xiết. Đức Phật dạy chúng ta phải nhìn thấu, nhìn thấu tức thấu triệt chân 

tướng sự thật. Vẫn muốn tiếp tục làm ư? Thật sự giác ngộ, buông bỏ ngay, buông bỏ 

được rồi, tâm thanh tịnh hiền tiền, tâm thanh tịnh khởi tác dụng là trí tuệ. Tâm ân oán là 

tình chấp, nó khởi tác dụng là phiền não. 

Phiền não là gì? Chính là thất tình ngũ dục, nó sanh ra những thứ này. Sanh ra thất 

tình ngũ dục, đời đời kiếp kiếp không thoát ly được luân hồi lục đạo, không được làm 

điều này. Muốn cầu sanh tây phương Tịnh độ, phải buông bỏ ân ái, phải buông bỏ oán 

hận, hai thứ này nghiêm trọng nhất. Không có oán hận, không có ân ái, tâm thanh tịnh 

hiện tiền. Phải biết, chân nhân thật sự vãng sanh thế giới Cực Lạc, tâm tịnh tức cõi nước 

tịnh. 

Khi lâm  mạng chung, một niệm  mười niệm niệm Phật vãng sanh. Tâm nhất niệm 

đó là tâm thanh tịnh, tâm thập niệm đó là tâm thanh tịnh. Nếu trong này còn có thân tình, 

còn có oán hận, ngàn niệm vạn niệm cũng không thể vãng sanh. Một niệm dựa vào đâu 

mà vãng sanh? Nhất niệm của họ thanh tịnh. Tương ưng với thế giới Cực Lạc, đó là Tịnh 

độ. Tâm thanh tịnh vãng sanh về cõi thanh tịnh, không thể không hiểu đạo lý này, đạo lý 

này trong kinh Đức Phật thường nói. Chúng ta lơ là điều này, tương lai không thể vãng 

sanh. Nếu ta nói kinh Phật không linh, tội nghiệp này rất nặng, nhất định đọa địa ngục A 

tỳ. Đức Phật không nói như vậy, tự ta nghe sai lời Phật, hiểu sai ý Phật, đó là trách mình 

không có trí tuệ. 

Đại Thừa Chỉ Quán nói: “tâm này tức tâm thanh tịnh của tự tánh, lại gọi là chân 

như, cũng gọi là Phật tánh, cũng gọi là pháp thân, cũng gọi là Như Lai Tạng, cũng gọi là 

pháp giới, cũng gọi là pháp”. Vì sao một vấn đề mà dùng nhiều danh từ như vậy? Trong 

này có hai ý nghĩa, ý thứ nhất là dạy chúng ta đừng chấp trước danh tướng, chân tướng 

là thật. Cần phải lãnh hội nghĩa thú trong danh tướng, điều này quan trọng, đừng chấp 

trước danh tướng, đây là nghĩa thứ nhất. 

Nghĩa thứ hai, hằng thuận chúng sanh. Đích thực có những chúng sanh có sự chấp 

trước lệch lạc, quý vị nói tự tánh thanh tịnh tâm họ rất hoan hỷ, nói về Như Lai Tạng họ 

liền mê hoặc. Như Lai Tạng là gì? Pháp giới là gì? Pháp tánh là gì? Càng nói càng hồ đồ, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        388/16 

cho nên một vấn đề Đức Phật nói rất nhiều danh từ. Quý vị thích danh từ nào thì dùng 

danh từ đó, giống nhau, một vấn đề, đây gọi là phương tiện thiện xảo. Đức Phật vì giúp 

tất  cả  chúng  sanh  minh  tâm  kiến  tánh,  không  phải  dùng  một  phương  pháp.  Dùng  bao 

nhiêu phương pháp? Dùng tám vạn bốn ngàn pháp môn. Trong Kinh Bát Nhã Đức Phật 

dạy:  “Pháp  môn  bình  đẳng, không  có  cao thấp”, vì  sao  vậy?  Vì  bất  kỳ  pháp  môn  nào, 

đều giúp ta trở về với tự tánh, giúp ta minh tâm kiến tánh. 

Bác sỹ khám bệnh, có tám vạn bốn ngàn loại thuốc, thuốc đều bình đẳng, pháp môn 

bình đẳng, không có cao thấp. Điều trị đúng thì bệnh lành, đối trị đúng là sao? Là khế cơ! 

Căn cơ chúng sanh không giống nhau, cho nên Phật đưa ra pháp môn khác nhau. Pháp 

môn nào cũng đều có thể giúp ta minh tâm kiến tánh, đều có thể giúp ta viên thành Phật 

đạo, cũng đều giúp ta vãng sanh thế giới Cực Lạc. Đây là thật, không phải giả. 

Trong  kinh  này  có,  niệm  Phật  A  Di  Đà  tu  Tịnh  độ,  tam  bối  vãng  sanh.  Tam  bối 

vãng sanh, thượng trung hạ tam bối. Ngoài tam bối vẫn còn một loại_trước đây pháp sư 

Từ Châu phân nhất tâm tam bối, đoạn đó nói gì? Không phải tu Tịnh độ tông, tu các tông 

phái khái, nghĩa là tu một pháp môn ngoài tám vạn bốn ngàn pháp môn này, có vãng 

sanh chăng? Có. Họ tu thành, đem công đức hồi hướng_sau cùng khi lâm mạng chung 

muốn về thế giới Cực Lạc, ta đem công đức tu học hồi hướng về thế giới Cực Lạc, tất cả 

đều  được  vãng  sanh,  tâm  lượng  Phật  A  Di  Đà  lớn  biết  bao.  Không  phải  nói,  quý  vị 

không tu pháp môn này của tôi, tôi không nhận quý vị, không có đạo lý này. 

Điều kiện là gì? Chỉ cần tu đến tâm thanh tịnh, chỉ cần có thể buông bỏ tất cả, nhất 

tâm niệm Phật, đều được vãng sanh, bất kể tu pháp môn gì. Niệm Bồ Tát Quán Thế Âm 

có  được  vãng  sanh  không?  Được.  Niệm  Bồ  Tát  Địa  Tạng  có  được  vãng  sanh  không? 

Được. Bất luận tu pháp môn nào, tu đến nhất tâm bất loạn, buông bỏ mọi tập khí phiền 

não, tâm địa thanh tịnh, tương ưng với thế giới Cực Lạc. Chỉ cần ta muốn vãng sanh, 

Phật liền đến tiếp dẫn. 

Cho nên tâm này, bổn chân lìa vọng. Không lìa vọng, chân không hiển lộ. Lìa vọng, 

chân  liền  hiển  lộ.  Chân  tâm  nghĩa  là  tâm  thanh  tịnh,  chân  tâm  là  tự  tánh,  cũng  gọi  là 

chân như. Chân nghĩa là không giả, không phải hư vọng. Như nghĩa là tất cả pháp do 

chân hiện ra, pháp và tánh là một không phải hai. Pháp như tánh, tánh như pháp, đây gọi 

là chân như. 

Các bậc cổ đức, dùng vàng và đồ trang sức làm ví dụ. Vàng là chân, trang sức là 

như. Ví vàng như chân tánh, nó năng hiện năng sanh. Dùng vàng làm vòng đeo tay, dùng 

vàng làm  dây  chuyền, dùng vàng làm  ly  trà, dùng vàng  làm  bát  cơm. Ly  trà, bát  cơm, 

vòng, dây  chuyền  không  giống  nhau, nhưng  tất  cả  đều  là  vàng. Vàng  tượng  trưng  cho 

chân, những vật dụng đó đều gọi là như, nó làm ra từ vàng. Trang sức như vàng, vàng 

như  trang  sức,  giống  nhau.  Tất  cả  pháp  tướng  đều  là  tự  tánh  biến  hiện  ra,  pháp  nào 

không phải chân như tự tánh? Chân như tự tánh ở đâu? Ví dụ xâu chuỗi này, có gì sai 

chăng? Không sai! Xâu chuỗi này, thể của nó chính là tự tánh thanh tịnh viên minh thể, 

ta phải hiểu. Tánh ở đâu? Kính lúp này được chăng? Được, đều là tánh, tất cả đều là tánh. 

Tùy tiện đưa ra một pháp, không có pháp nào không phải, như vậy là khai ngộ. Ngộ điều 

gì? Biến pháp giới hư không giới là nhất thể, từ đây khiến ta khai ngộ. Sau khi khai ngộ, 

ta đối với biến pháp giới hư không giới, chỉ dùng tâm thanh tịnh đối đãi, vì sao vậy? Vì 

không phân biệt không chấp trước, không khởi tâm không động niệm, người này không 

phải đã thành Phật rồi sao? Nếu còn phân biệt bạn tôi và anh ta, tôi không phải bạn, bạn 

không phải tôi, tôi không phải anh ta, vậy là mê muội. Khi con người ngộ được nhất thể, 

tánh đức hoàn toàn hiển lộ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        389/16 

Tánh đức là gì? Chư vị thánh hiền ngày xưa gọi là ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, 

bát đức, tự nhiên hiện ra, nó vốn là như vậy, không cần học. Trong Phật pháp là tam 

phước, lục hòa, tam học, lục độ, 48 nguyện của Phật Di Đà, tự nhiên như vậy, đâu có 

học? 

Vào thời nhà Đường, lục tổ Huệ Năng của Thiền tông chưa từng học, ngài chỉ biết 

lên núi đốn củi, bán củi mua một ít rau gạo đem về nuôi dưỡng mẹ già. Không được học 

hành, không biết gì cả, sau khi ngài khai ngộ, hiểu hết mọi thứ. Ngài thông suốt tất cả, 

không  có  gì  không  hiểu, vì  sao  vậy?  Vì  tánh  đức  vốn  như  vậy.  Ngài  đã  buông  bỏ,  rất 

tuyệt  vời,  trong  một  lúc  ngài  có  thể  buông  bỏ  tất  cả  phiền  não  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước. Trong Phật pháp đại thừa gọi là đốn ngộ, không phải buông bỏ từng thứ một, 

toàn bộ buông bỏ, bỏ một cách triệt để. Cho nên đốn ngộ, đốn xả tức đốn ngộ, đốn ngộ 

tức đốn chứng, không trải qua phẩm vị của Bồ Tát, lập tức thành Phật. 

Trường hợp rõ ràng nhất là đại sư Huệ Năng, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đốn xả, 

đốn ngộ, đốn chứng. Những đệ tử đại sư Huệ Năng dạy có người đốn ngộ, thiền sư Vĩnh 

Gia là đốn ngộ, gặp Lục Tổ chỉ trong vài câu ngài liền khai ngộ, quay người bỏ đi. Đại 

sư Huệ Năng nói: “đừng gấp, ở lại một đêm”, ngài ở lại một đêm. Cho nên ngài là một 

trong các đệ tử khai ngộ nổi tiếng là một đêm giác, ngài ở lại đó một đêm. Không buông 

bỏ không được! 

Quý vị xem khai ngộ nhanh như thế, vì sao chúng ta lại khó như vậy? Vì sự chấp 

trước của chúng ta quá kiên cố, nhất định không chịu buông bỏ. Chết cũng không buông 

bỏ, tốt, luân hồi, đời sau! Đời sau vẫn không chịu buông bỏ, được, đời sau nữa, vô lượng 

kiếp trong kiếp luân hồi. Trong luân hồi, chúng ta đã làm vô lượng kiếp. 

Người thời nhà Đường, cũng vẫn còn một số hiện nay vẫn ở nhân gian, lại trở về 

cõi người trong lục đạo. Có người trong đường súc sanh, trong đường ngạ quỷ, trong địa 

ngục cũng đều có, cũng có người ở cõi trời. Người cùng thời đại này với chúng ta, đồng 

thời  đến  thế  gian  này,  khi  đi  phương  hướng  không  giống  nhau,  người  đi  một  nẻo.  Có 

người đến thế giới Cực Lạc, có người lên cõi trời, trời có 28 tầng. Có người lại trở về 

nhân gian, có người biến thành súc sanh, biến thành ngạ quỷ, biến thành địa ngục, không 

giống nhau. Biến tới biến lui, không ra khỏi luân hồi lục đạo. Phàm những ai không ra 

khỏi, trong kinh Phật nhất định nói với chúng ta một câu như vậy. Thời gian quý vị ở 

trong ác đạo dài, thời gian ở trong thiện đạo ngắn, chắc chắn. 

Mỗi  người  chúng  ta  đều  phải  biết, trong  đời  quá  khứ  ta  đã  từng  làm  thiên  vương 

chăng? Có, chắc chắn có. Từng làm quốc vương ở nhân gian chăng? Có. Long vương 

trong hàng quỷ thần, vua diêm la, vua la sát, vua tu la, đều từng làm qua. Từng đọa lạc 

vào ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh chăng? Đều có cả. Sau khi giác ngộ mới biết, đời đời 

kiếp kiếp từ vô lượng kiếp đến nay, chúng sanh có duyên nhiều không kể xiết, có ân có 

oán,  có  nợ  nần  có  tranh  chấp  lẫn  nhau,  nhiều  vô  số  kể.  Mới  biết  được  nghiệp  chướng 

mình quá nặng! Biết, không còn hoài nghi, hoàn toàn thấu triệt, những vấn đề này xử lý 

như thế nào? 

Ngày nay chúng ta gặp được pháp môn vô cùng thù thắng khó được này, kinh điển 

bậc  nhất  mà  chư  Phật  Như  Lai  phổ  độ  chúng  sanh, chúng  ta  gặp  được. Pháp  môn  bậc 

nhất trì danh niệm Phật, nương theo bộ kinh này chân thành niệm Phật, đem công đức 

này  hồi  hướng  cho  chúng  sanh  có  nhân  duyên  trong  đời  quá  khứ  cho  đến  ngày  nay. 

Chúng  ta  cùng  nhau  đồng  tâm,  đồng  nguyện,  đồng  đức,  đồng  hạnh,  mọi  người  cùng 

vãng sanh thế giới Cực Lạc. Tương lai có nhân duyên, chúng ta cũng phải tập hợp với 

nhau, vẫn ở cùng nhau, chúng ta phát nguyện này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        390/16 

Như  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  vậy,  ngài  ứng  hóa  trong  thế  giới  có  vô  lượng 

chúng sanh khổ não, phổ độ tiếp dẫn đại chúng vãng sanh thế giới Cực Lạc. Chúng ta coi 

thế giới Cực Lạc là điểm trung tâm của mình, Phật A Di Đà đang chủ trì. Chúng ta đến 

mười phương thế giới tiếp dẫn chúng sanh, giống như Đức Phật Thích Ca Mâu Ni vậy. 

Đại sư Thiện Đạo nói với chúng ta rằng, ở trước đã học: “Chư Phật sở dĩ hưng xuất 

thế, duy thuyết Di Đà bổn nguyện hải”, câu nói này thật tuyệt vời! Nghĩa là nói, tất cả 

chư Phật Như Lai khắp mười phương thế giới, thị hiện bát tướng thành đạo tại thế gian, 

họ dùng phương pháp gì tu hành thành đạo độ chúng? Tất cả đều dùng phương pháp trì 

danh  niệm  Phật  của  Tịnh  tông.  Sau  cùng  thành  tựu,  sau  cùng  thật  sự  thành  Phật,  đều 

dùng pháp môn này. 

Người thiện căn chưa thuần thục, không tin tưởng đối với pháp môn này, vậy thì 

học pháp môn khác. Tùy ý chọn một pháp môn trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, học 

pháp môn khác. Học đến sau cùng thật sự khai ngộ, giác ngộ, thấu triệt, tất cả đều trở về 

pháp môn này, đều thành tựu trong pháp môn này. 

Nếu không tin, quý vị đọc Kinh Hoa Nghiêm xem, chư vị Bồ Tát trong Kinh Hoa 

Nghiêm không phải tu Tịnh độ, tu vô số pháp môn, sau cùng thành tựu đều đến thế giới 

Hoa Tạng, vãng sanh vào thế giới Hoa Tạng. Đến thế giới Hoa Tạng, Văn Thù Phổ Hiền 

thập đại nguyện vương quy về Cực Lạc, không phải nói rất rõ ràng rồi sao? Sau khi đến 

thế giới Hoa Tạng, vẫn đến thế giới Cực Lạc đảnh lễ Phật A Di Đà, nghe Phật A Di Đà 

giáo huấn. 

Câu nói của đại sư Thiện Đạo chính là nói về hiện tượng này, đồng quy Cực Lạc. 

Cho nên chúng ta đối với bất kỳ Tôn giáo nào, đều đãnh lễ, đều cung kính, vì sao vậy? 

Vì chúng ta biết, giống như thế giới Hoa Tạng vậy. Bất kỳ tông phái nào, bất luận Tôn 

giáo nào, sau cùng đều trở về thường tịch quang Tịnh độ, đều thông qua thế giới Cực 

Lạc.  Tất  cả  các  pháp  khắp  biến  pháp  giới  hư  không  giới  đều  từ  một  tự  tánh  sanh  ra, 

ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm, đúng là nhất thể. 

Hiểu được đạo lý này, người sỉ nhục ta, người hủy báng ta, người hãm hại ta, thậm 

chí là người sát hại ta, ta đều cung kính họ, đảnh lễ họ. Vì sao vậy? Vì chúng ta là nhất 

thể, họ không biết, nhưng ta biết. Nếu họ biết, cũng yêu thương bảo vệ như ta đối với họ 

vậy,  không  hề  có  chút  oán  hận  nào.  Tôi  biết  anh  và  tôi  là  anh  em  ruột,  hiện  nay  anh 

không biết, quên mất, cho nên hãm hại tôi. Tôi hoan hỷ gánh chịu, không khởi tâm oán 

hận. Đến khi anh hiểu được, hoát nhiên đại ngộ, lúc đó liền sám hối, xin lỗi anh, vì tôi 

hồi đồ, mê hoặc. Cười trừ thôi. 

Thật sự giác ngộ, quý vị nói những hủy báng, sỉ nhục đó, là thật chăng? Là giả, làm 

gì có chuyện đó! Tâm thanh tịnh của mình không còn bị cảnh giới bên ngoài ảnh hưởng, 

không bị những điều này làm ô nhiễm, sát hại ta, đều không ô nhiễm được. 

Khi Đức Thế Tôn hành đạo Bồ Tát, tu nhẫn nhục ba la mật, gặp vua Ca Lợi_Ca Lợi 

là tiếng Phạn, dịch sang tiếng Trung nghĩa là tàn khốc, vô đạo, bạo quân. Ông lăng trì xử 

tử Nhẫn Nhục tiên nhân, Nhẫn Nhục tiên nhân không có tội. Tiên nhân bị lăng trì xử tử, 

vua Ca Lợi hỏi tiên nhân, ông hận ta chăng? Tiên nhân trả lời, ta không hận ông, tương 

lai thành Phật người đầu tiên ta độ là ông. Đây là Bồ Tát! Đây là bản lai diện mục của 

Phật. 

Ví dụ nói, người này với tôi là anh em ruột, còn cách một bậc. Đức Phật nói một 

cách  trực  tiếp  dứt  khoát,  chúng  ta  là  nhất  thể.  Nhất  thể,  ví  dụ  nói  khi  không  cẩn 

thận_trong  đời  chúng  ta  đều  có  rất  nhiều  lần,  không  cẩn  thận  răng  cắn  trúng  lưỡi,  cắn 

trúng làm lưỡi chảy máu, lưỡi cần trả thù răng chăng? Cần đánh nhau với nó chăng? Vì 

sao nó không báo thù? Vì chúng là nhất thể! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        391/16 

Tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hư không giới, có liên quan gì với ta? Mối 

liên quan nhất thể, nhất định kính yêu lẫn nhau. Không yêu cầu người khác, mà yêu cầu 

chính mình. Kính yêu đối với mình, quan tâm đối với mình, chăm sóc đối với mình. Chư 

Phật Như Lai xem tất cả chúng sanh là nhất thể, pháp thân Bồ Tát cũng như vậy, chúng 

ta không thể không biết. Chúng ta vĩnh viễn vẫn còn tâm đối lập với cảnh giới bên ngoài, 

như vậy miên viễn không thể thành tựu. 

Không những tông phái khác nhau, pháp môn khác của trong Phật giáo, bất luận là 

đại thừa hay tiểu thừa, hiển giáo mật giáo, tông môn giáo môn đều là nhất thể. Không 

phải Phật giáo, các Tôn giáo khác thì sao? Cũng là nhất thể. Sáu căn chúng ta tiếp xúc 

được, đều là nhất thể, sao có thể không tôn kính? Nhất thể mà! Sao có thể tổn thương? 

Hãy nhớ, trong kinh này nói, tổn người chính là tổn mình, thương người tức là thương 

mình, thành tựu người đồng nghĩa với thành tựu mình. Pháp môn vô lượng vô biên, phải 

học. Ngày nay học viện chúng ta, hiểu rõ ràng đạo lý này, hiểu thì thực hành. Đối với 

Tôn giáo khác, nỗ lực lễ kính, học tập. 

Từ năm 1999, chúng tôi ở Singapore, đoàn kết 9 Tôn giáo ở Singapore thành một 

nhà. Tôn giáo khác nhau thường xuyên giao tiếp, như anh em chị em vậy, không còn có 

sự xung đột giữa các Tôn giáo. Chung sống hòa thuận, tôn trọng lẫn nhau, kính yêu lẫn 

nhau, quan tâm lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, học tập lẫn nhau. 

Năm ngoái, học viện chúng tôi chính thức mở lớp học Kinh Co-ran, chúng ta phải 

siêng năng học tập, vì sao vậy? Để thể hiện tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hư 

không giới với tôi là nhất thể. Chúng ta học Thánh Kinh, bộ Thánh Kinh này là ba Tôn 

giáo phụng hành. Đạo Do Thái hành trì Cựu Ước, Đạo Cơ Đốc hành trì Tân Ước, Thiên 

Chúa Giáo học cả Tân Cựu Ước, ba tôn giáo này dạy  một bộ kinh. Không chỉ ba Tôn 

giáo là người một nhà, họ với chúng ta vẫn là người một nhà, với tất cả Tôn giáo đều là 

người một nhà, cũng là người một nhà với người không tin Tôn giáo. Chẳng những là 

con người một nhà với con người, mà còn là người một nhà với tất cả chúng sanh, cũng 

là người một nhà với ngạ quỷ, địa ngục. Bây giờ chúng ta biết, ngạ quỷ, địa ngục, súc 

sanh  là  nơi  tiêu  nghiệp  chướng,  đó  là  giúp  ta  tiêu  nghiệp  chướng.  Quý  vị  tạo  một  số 

nghiệp, không có cách gì để tiêu, những nơi đó tiêu nghiệp chướng cho ta, đi tiêu nghiệp 

chướng. Rất nhiều cõi trời, 28 tầng trời, nơi đó là tiêu phước báo. Quý vị xem, phước 

báo tu được, phước báo cần phải tiêu, không tiêu không được, nơi đó là tiêu phước báo. 

Ba đường ác là tiêu nghiệp chướng, tất cả đều tiêu hết mới thành Phật, nếu không tiêu 

không  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo.  Họa  phước  đều  phải  tiêu  trừ,  khôi  phục  tự  tánh  thanh 

tịnh tâm, vậy là đúng. 

Ba đường ác, ba đường lành đều là nơi tốt đẹp, chư Phật Bồ Tát thường đến, đến đó 

làm gì? Đến để quan tâm chúng sanh, chăm sóc chúng sanh, an ủi chúng sanh. Đợi tiêu 

trừ hết nghiệp báo mới giảng Phật pháp cho nghe, mới giúp ta thoát ly lục đạo, thoát ly 

mười pháp giới. 

Trong  giáo  lý  đại  thừa  Đức  Phật  dạy  chúng  ta,  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  phải 

hiểu đạo lý tam luân thể không. Làm ác không chấp tướng làm ác, tu thiện không chấp 

tướng tu thiện. Bất luận là nhiễm tịnh hay thiện ác, đều giữ tâm địa thanh tịnh bình đẳng 

giác. Đây chính là chư Phật Bồ Tát thị hiện trong mười pháp giới, họ thật sự làm được 

làm mà không làm, không làm mà làm. Giống như 53 lần tham bái của Thiện Tài Đồng 

Tử vậy. 53 vị thiện tri thức đó, nam nữ già trẻ, các ngành các nghề, mỗi vị đều là pháp 

thân đại sĩ, đều là Như Lai, đều là Đẳng giác Bồ Tát, không phải người bình thường! Họ 

thị hiện cho chúng ta thấy, thanh tịnh, nhiễm ô, thiện pháp, ác pháp đều có. Thị hiện như 

vậy gọi là gì? Đây gọi là sự sự vô ngại, lý sự vô ngại. Không có gì không phải là đạo Bồ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        392/16 

Tát, không có gì không phải là pháp nhất thừa. Lục đạo và thế giới tây phương Cực Lạc 

là một không phải hai. 53 lần tham bái là cảnh giới Hoa Nghiêm, là cảnh giới Cực Lạc, 

đồng thời cũng là cảnh giới thập pháp giới y chánh trang nghiêm, then chốt chính là giác 

và mê. Khi đã giác, không có pháp nào không giác, không có pháp nào bất tịnh, không 

có pháp nào bất thiện. Khi mê thì tất cả đều mê, mê và ngộ chỉ trong một niệm. Cho nên 

không thể không đọc kinh, không thể không học kinh. Sau khi đọc hiểu, phải áp dụng 

trong  đời  sống  hằng  ngày,  như  vậy  mới  không  uổng  phí.  Dùng  trong  cuộc  sống hằng 

ngày, chính là hành Phật đạo, hành Bồ Tát đạo. Không ứng dụng trong cuộc sống hằng 

ngày, tức vẫn mê muội trong lục đạo, không phải ba đường lành thì là ba đường ác. 

Bên dưới nói “Phật tánh”. Phật tánh là giác tánh, Phật nghĩa là giác. Người mê quá 

sâu, tánh giác không thể hiển lộ. Người ít mê muội, cũng chính là nói người đạm bạc đối 

với thất tình ngũ dục, dễ giác ngộ. Người đối với tự ngã, xem nặng tự tư tự lợi, danh văn 

lợi dưỡng, không dễ giác ngộ. Nghiệp chướng sâu cạn xem từ đây, rõ ràng minh bạch. 

Người  buông  bỏ  được  có  trí  tuệ,  người  khó  buông  bỏ  thường  ngu  si  hơn.  Đó  gọi  là 

nghiệp chướng nặng, tức là tham sân si mạn nghi nghiêm trọng. 

“Pháp thân”.  Pháp là  tất  cả pháp, pháp là  vạn  pháp.  Vạn  pháp  chính là  thân, gọi 

chung là thân. Pháp thân của ai? Pháp thân của chính ta, vì từ tự tánh sanh ra, vấn đề này 

không dễ hiểu lắm. Tất cả chúng sanh là ta sanh ư? Vì sao ta sanh ra tất cả chúng sanh? 

Cây cỏ hoa là do ta sanh ư? Sơn hà đại địa là ta sanh ư? Hư không cũng là ta sanh ư? 

Đúng vậy, không sai chút nào. Nếu không tin, xin hỏi, quý vị từng nằm mộng chăng, có 

kinh nghiệm nằm  mộng chăng? Phải chăng trong mộng có rất nhiều người? Có cây cỏ 

hoa lá chăng? Có sơn hà đại địa chăng? Có hư không chăng? Có! Đó không phải quý vị 

sanh, vậy ai sanh? 

Hiện nay giới khoa học nói với chúng ta, trong mộng gọi là hạ ý thức. Sau khi tỉnh 

giấc, tôi vừa thấy một giấc mộng, trong mộng rất rõ ràng, toàn là tâm mình biến hiện ra. 

Ý thức có thể ở trong mộng phát hiện, quý vị sẽ biết khi tự tánh nhất niệm mê cũng phát 

hiện, đó  là  gì?  Là  nằm  mộng!  Hiện nay  chúng  ta đang  ở  trong  mộng, chưa tỉnh, trong 

mộng vẫn còn nằm mộng. Lục đạo là mộng trong mộng, tỉnh giấc mộng của lục đạo, lục 

đạo biến mất. 

Trong Chứng Đạo Ca, đại sư Vĩnh Gia nói: “Mộng lý minh minh hữu lục thú”, tức 

lục  đạo  là  ở  trong  mộng.  “Giác  hậu  không  không  vô  đại  thiên”,  khi  giác  ngộ,  lục  đạo 

không còn. Giác ngộ là pháp giới gì? Tứ thánh pháp giới xuất hiện, Thanh văn, Duyên 

giác, Bồ Tát, Phật, pháp giới này xuất hiện. Pháp giới này vẫn là mộng, cho thấy lục đạo 

là mộng trong mộng. 

Tỉnh khỏi mộng của Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, đó là pháp giới gì? Nhất chân 

pháp giới xuất hiện, nó không phải mộng, mà là thật. Đó là thế giới gì? Chính là thế giới 

Cực  Lạc,  là  thế  giới  Hoa  Tạng,  thật  sự  tỉnh  mộng.  Mộng  do  dâu  phát  sanh?  Do  chấp 

trước, vọng tưởng, phân biệt. Lìa vọng tưởng phân biệt chấp trước, tuyệt đối không nằm 

mộng, không thể nằm mộng. 

Buổi tối chúng ta nằm mộng, là do phân biệt chấp trước tạo ra. Nghĩa là tâm chúng 

ta, tâm phân biệt chấp trước đang hoạt động, nó không ngưng nghỉ, ngưng nghỉ là thân 

chúng ta, người nằm mộng nhiều họ không hề nghỉ ngơi, người ít nằm mộng tinh thần 

nhất định rất tốt, người thường nằm mộng tinh thần kém hơn. Vì sao vậy? Vì nghỉ ngơi 

không được đầy đủ, nghỉ ngơi đầy đủ không có mộng. Trong sách cổ thường nói: “chí 

nhân vô mộng”, nghĩa là nói thánh nhân không có mộng. Vậy là chúng ta biết Phật Bồ 

Tát  không  nằm  mộng,  phải  nói  là  A  la  hán  trở  lên  không  còn  nằm  mộng,  A  la  hán  là 

chánh giác. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        393/16 

Như Lai Tạng, tạng nghĩa là hàm chứa, đây là vọng tâm, Như Lai Tạng từ đâu mà 

có? Nhất niệm mê nó liền xuất hiện. Chân tâm mê, chân tâm là Như Lai, Như Lai chứa 

đựng trong đó. Mê ngộ là nhất thể, giác mê không hai. Nó là nhất thể, nhưng nó khởi tác 

dụng  không  giống  nhau,  thể  là  tương  đồng.  Từ  thể  mà  nói  thì  giác  mê  không  hai.  Từ 

dụng mà nói thì tác dụng của giác và mê hoàn toàn khác nhau, tướng cũng không giống 

nhau. Tướng của giác ngộ là nhất chân pháp giới, là cõi thật báo trang nghiêm. Tướng 

của mê là thập pháp giới y chánh trang nghiêm, thập pháp giới không giống nhau, đó là 

mê nặng nhẹ không tương đồng. Thập pháp giới càng lên cao, thành phần mê càng nhẹ, 

càng xuống thấp thành phần mê càng nặng. Địa ngục A tỳ là chỉ có mê. Trong cõi thật 

báo, pháp thân Bồ Tát chỉ có giác, họ không còn mê. 

Hiểu rõ ràng minh bạch những chân tướng sự thật này, phương hướng và mục tiêu 

đời này của chúng ta là chính xác. Đạo tràng của chúng ta, tiếng tăm bên ngoài rất tốt, 

thực tế thì sao? Không đoàn kết, không có tổ chức. Cần tổ chức chăng? Không cần, vì 

sao vậy? Vì thế giới Cực Lạc không có tổ chức, lúc Đức Phật Thích Ca Mâu Ni tại thế 

không có tổ chức. Không có tổ chức vì sao có trật tự? Tự động tự phát, mọi người đều 

giác ngộ, người không cần người khác quản lý. Mỗi người đều có thể tự chế tâm mình, 

tự chế hành vi của mình. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, tự mình quản mình, đạo 

tràng của chư Phật dùng phương pháp này. 

Nếu quí vị không tin, quý vị xem ngay người thế gian, như cư sĩ Hồ Tiểu Lâm, chư 

vị rất nhiều người đều biết. Ông ở Bắc Kinh, mở công ty, kinh doanh một công ty. Trước 

đây dùng pháp lệnh quy chương quản lý công ty, kềm kẹp người khác không chịu nổi. 

Sau  khi  gặp  tôi,  tôi  nói  với  ông  ta,  ông  thử  làm  xem,  dùng  thời  gian  một  năm  để  thử 

nghiệm,  xem  có  hiệu  quả  chăng?  Bắt  đầu  từ  ba  nền  tảng  Nho  Thích  Đạo, khiến  tất  cả 

nhân  viên,  từ  ông  chủ  đến  nhân  viên,  đều  có  thể  tự  chế  tâm  mình,  tự  chế  hành  vi  của 

mình, không cần quản lý. Ông thực hành, gan dạ, tự mình làm trước, sau đó cả nhà làm, 

sau  cùng  toàn  bộ  công  ty  làm  theo.  Tất  cả  những  điển  chương  chế  độ  trước  đây  đều 

không cần, dùng phương pháp gì để quản lý tốt công ty? Một bộ Đệ Tử Quy, trong này 

nói 113 nguyên tắc. Người người đều hiểu, người người đều tuân thủ, không có việc gì 

để làm. Trật tự trong công ty ngăn nắp rõ ràng, không chút lẫn lộn, còn cao minh hơn 

những chế độ đặt ra trước đây, mỗi người đều tự động tự phát. Ông ta có thể làm được, 

huống gì đạo tràng của Như Lai. 

Đạo tràng của Trung quốc, ngày xưa có chế độ hóa, đó là gì? Phật giáo truyền đến 

Trung quốc, Trung quốc làm một cuộc cách mạng cho Phật giáo, chế độ hóa Phật giáo. 

Chế độ này gọi là chế độ tùng lâm, có phép tắc, nghĩa là có quy củ. Kiến lập thời nhà 

Đường, đời thứ hai sau Lục tổ, nghĩa là đời thứ tám của Thiền tông. Hai vị thiền sư Mã 

Tổ, Đạo Nhất, họ là đồ tôn của Lục tổ. Mã Tổ Kiến Tùng Lâm là thể cứng, Bách Trượng 

Lập Thanh Quy là thể mềm, cho nên phân công hợp tác. 

Tùng lâm chính là đại học, nghĩa là đương thời Thế Tôn dạy học, mãi đến khi Phật 

giáo truyền vào Trung quốc, đều là chế độ tư thục thời cổ đại. Khổng tử dạy học, Mạnh 

tử dạy học, Trung quốc đời này qua đời khác đều là chế độ tư thục, trong đó không có 

những quy củ này, không có những chương trình này. Hoàn toàn tự động tự phát, thầy 

giáo làm gương, học sinh học theo. Kinh luật luận chính là một câu, sau khi học xong là 

y giáo phụng hành, chứ không phải học rồi không hành. Họ không cần đến những quy củ 

này. 

Cho nên khi đến Trung quốc, cũng là tổ sư từ bi. Chư vị tổ sư như Mã Tổ, Đạo 

Nhất, nhìn thấy Phật giáo suy thoái, suy thoái chỗ nào? Chịu học không chịu hành, học 

mà  không  dùng,  như  vậy  là  không  được.  Ngày  xưa  Phật  chỉ  dạy,  tu  hành  ở  cá  nhân, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        394/16 

người nào làm của người đó, đều có thể y giáo phụng hành, cho nên không sao. Ngày 

nay mọi người cùng nhau học tập, sau khi học không thực hành. Cuộc sống công việc, 

xử sự đối nhân tiếp vật, vẫn là tập khí phiền não rất nặng. Thế là phải quy phạm nó, quy 

phạm  gọi là  gì?  Gọi  là  y  chúng  nương  chúng. Mọi  người  cùng  nhau  học  tập, giám  sát 

đốc thúc lẫn nhau, không được lười biếng, không được giải đãi, cho nên có tác dụng rất 

lớn. 

Chủ tịch của tùng lâm là phương trượng, trụ trì. Những danh từ này khác nhau, trên 

thực tế cùng một nghĩa. Cũng chính là hiệu trưởng, hiện nay gọi là hiệu trưởng. Quý vị 

xem  họ  phân  hành  chánh  của  mình  thành  ba  bộ  phận,  thứ  nhất  là  thủ  tọa  hòa  thượng, 

hiện nay là trưởng giáo vụ của trường, thủ tọa quản lý dạy học. Thứ hai là duy na, duy 

na quản lý huấn luyện. Thứ ba là giám viện, thông thường chúng ta gọi là tri sự, quản lý 

tổng  vụ. Quý vị xem  trong trường đại  học  hiện  nay, cũng phân  thành ba  bộ  phận này, 

giáo vụ trưởng, tổng vụ trưởng, huấn đạo trưởng. Tùng lâm là đại học, trong đó có tất cả 

108 đơn vị, từ cao đến thấp 108 đơn vị. Trong Bách Trượng Thanh Quy định ra điều này, 

có quy củ, rất giống trường học. 

Đức Phật tại thế, ngài có đức hạnh lớn như thế, có thể không cần đến những thứ 

này, mỗi người đều tự động tự phát. Về sau không được, chư vị tổ sư đại đức sau này 

không thể sánh với Phật, học trò đối với tổ sư cũng không thật sự cung kính, cũng không 

phải tâm phục khẩu phục, vì thế cần phải định quy củ. 

Trước đây tôi học triết học với thầy Phương, thầy Phương giảng đến triết học Phật 

giáo, nói với tôi rất nhiều về điều này. Nếu muốn phục hưng Phật giáo, nhất định phải đi 

theo chế độ tùng lâm. Nếu không khôi phục chế độ tùng lâm thời nhà Đường, Phật giáo 

không  thể  phục  hưng.  Dụng  ý  của  câu  nói  này,  nói  như  hiện  nay  Phật  giáo  phải  khôi 

phục giáo dục, phải dạy học. Tùng lâm là đại học, nếu không khôi phục được nền giáo 

dục của Đức Phật, Phật giáo không thể tiếp tục kéo dài, lời này rất có đạo lý. 

Bây giờ chúng ta muốn thành lập một trường đại học Phật giáo, hoặc là dùng tông 

phái. Mỗi tông phái thành lập một trường đại học, hoặc cả nước thành lập một trường đại 

học. Mỗi tông phái thành lập một học viện cũng được, vì hiện nay giao thông dễ dàng. 

Vấn đề này vào niên đại 80, lần đầu tiên tôi trở về nước, gặp lại ông Triệu Bộc tại 

Bắc  Kinh,  chúng  tôi  cùng  thảo  luận  đến  điều  này.  Ông  nghe  xong  rất  hoan  hỷ,  rất  tán 

thán. Tôi kiến nghị với ông, tất cả tự viện am đường trên toàn quốc, nó đều mang tính 

lịch sử, đều được coi là cổ tích, tất cả đều khai phóng làm nơi tham quan du lịch. 

Trùng tu lại đạo tràng Phật giáo, đừng kiến lập theo phương thức cung điện mà theo 

phương thức trường học, xây dựng thành đại học như phương tây, xây dựng trên một 

mảnh đất mới. Mỗi tông thành lập một cái, mỗi tông phái xây dựng một cái. Trong đó 

chia thành hai bộ phận, một là học viện, hai là học hội. Học hội là nơi tu học, nơi tu hành. 

Học viện là nơi nghiên cứu giáo lý, giải hành điều tu. 

Mỗi tông phái, một học viện. Như Tịnh độ tông, một học viện, cả nước học Tịnh độ 

tông đều đến đây học. Ở nơi chỗ mình ở, thành lập niệm Phật đường nhỏ cũng được, 

nhưng đều học từ đây. Không phải đại học Tôn giáo, sinh viên học ra từ mỗi học viện, 

không  thể  giảng  kinh  dạy  học,  cũng  không  được  trú  trì  đạo  tràng  lớn  nhỏ,  đều  không 

được, như vậy là thống nhất. Hoàn toàn đưa nó vào chế độ hóa, nó sẽ khởi tác dụng rất 

lớn. 

Những tự viên am đường tham quan du lịch này, thực thi cơ hội giáo dục. Người 

đến tham quan, giới thiệu Phật giáo cho họ, những lý luận về Phật giáo, kinh giáo, tông 

phái, học thuật của Phật giáo. Giới thiệu nghệ thuật Phật giáo, như âm nhạc, mỹ thuật, 

hội họa, điêu khắc, kiến trúc, trong này đều chứa đựng học vấn lớn. Người ta đến tham 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        395/16 

quan  phải  tốn  tiền,  tốn  tiền  học  phí,  thật  sự  học  được  nhiều  kiến  thức.  Có  thể  hoằng 

dương Phật giáo đến toàn thế giới. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 




 





 

Tập 275 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 10.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 333, hàng thứ ba, bắt đầu xem từ đoạn giữa, từ câu “giáo 

hành tín chứng”. 

Giáo Hành Tín Chứng lại nói: “vô vi pháp thân tức là thật tướng, thật tướng tức là 

pháp tánh, pháp tướng tức là chân như, chân như tức là nhất như. Nhưng mà Di Đà từ 

Như Lai sanh, thị hiện vô số báo ứng hóa thân”. Chúng ta xem đoạn này trước. 

Vô vi pháp thân chính là thật tướng, pháp thân là một đại danh từ tổng thể. Không 

thể nói nó có, cũng không thể nói nó không. Nếu dùng danh từ triết học để nói, đó là đại 

danh từ của bản thể, nó có thể sanh ra vạn pháp, nó không thuộc về vạn pháp. Nó năng 

sanh, năng hiện. 

Trong vô vi pháp thân, chúng ta thường nói cả ba loại hiện tượng đều không có, 

cho  nên  chúng  ta  không  thấy  được  vô  vi  pháp  thân,  cũng  không  nghiên  cứu  đo  lường 

được. Nó không phải hiện tượng tinh thần, không phải hiện tượng vật chất, cũng không 

phải hiện tượng tự nhiên. Nó tồn tại, vĩnh hằng bất diệt, thanh tịnh bất nhiễm. 

Đại sư Huệ Năng minh tâm kiến tánh thấy được, ngài thấy được, và dùng năm câu 

nói để hình dung nó, miêu tả nó. Câu thứ nhất: “vốn tự thanh tịnh”, tự nhiên vốn thanh 

tịnh như thế, xưa nay chưa từng ô nhiễm. Câu thứ hai: “vốn không sanh diệt”, quả thật 

không  có  sanh  diệt,  sanh  diệt  là  hiện  tượng  dao  động.  Hay  nói  cách  khác,  trong  pháp 

thân vô vi không có hiện tượng dao động. Chúng ta từ câu thứ tư của đại sư Huệ Năng 

có thể chứng minh. Câu thứ ba ngài nói: “vốn tự đầy đủ”. Câu thứ tư nói: “vốn không 

dao động”, nó là bất động. Hay nói cách khác, toàn thể vũ trụ đều là tướng động, là một 

trạng  thái  động.  Nhưng  vô  vi  pháp  thân  là  trạng  thái  tĩnh,  nó  bất  động.  Động  và  tĩnh 

không chướng ngại nhau, tĩnh không chướng ngại động, động cũng không chướng ngại 

tĩnh. 

Hiện tượng này ngày nay chúng ta có thể nhìn thấy qua màn hình ti vi, ta ví màn 

hình ti vi là pháp thân vô vi, nó bất động. Màn hình nhất định không động, không phải 

tướng động. Nhưng tướng động trong kênh truyền hình là không gián đoạn, từng giây 

từng phút đều không gián đoạn. Hình tướng trên màn hình điện ảnh là dao động, tần suất 

một giây có 24 lần, tần suất ti vi đương nhiên nhanh hơn điện ảnh. Hiện nay điện ảnh đã 

dùng kỷ thuật số, so với ngày xưa nhanh hơn nhiều, càng nhanh càng thật. Bồ Tát Di Lặc 

nói với chúng ta, tần suất này, một giây chấn động của nó là 1600 triệu lần. Tần suất cao 

như thế, chúng ta không nhìn thấy được hiện tượng của tần suất này. Các nhà khoa học 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        396/16 

chứng minh cho chúng ta thấy, cái gọi là hiện tượng vật chất_cũng nghĩa là nói, mắt tai 

mũi lưỡi thân của chúng ta có thể cảm nhận, đây đều là hiện tượng vật chất. 

Thanh  hương  vị  xúc,  những  hiện  tượng  này  từ  đâu  mà  có?  Toàn  là  ý  niệm,  tâm 

niệm làm cơ sở của chúng, rất nhanh chóng. Huyễn tướng do vô số ý niệm tích lũy sanh 

ra, huyễn tướng này chính là sắc thanh hương vị, xúc cũng bao hàm trong đó. Ý có thể 

giác pháp, pháp là hiện tượng tinh thần. Bây giờ chúng ta dần dần hiểu được, câu thứ tư 

đại sư Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Nói tóm lại, chính là nói tự nó có, 

vốn đầy đủ. Đầy đủ gì? Đầy đủ tất cả pháp. Tất cả pháp quy nạp thành ba loại, trí tuệ, 

đức năng, tướng tốt. Ngày nay giới khoa học cũng phát hiện, giữa vũ trụ chỉ có ba loại, 

họ nói là năng lượng, tin tức, vật chất. Trí tuệ, phải chăng giới khoa học gọi là tin tức? 

Năng lượng, trong Phật pháp cũng gọi là năng, gọi là đức, đức năng. Hiện tượng vật chất 

đó là hoàn toàn tương đồng, cảnh giới tướng của a lại a, hiện tượng vật chất. 

Đại sư Huệ Năng nói: “vốn tự đầy đủ”, chính là những thứ này có thể sanh ra vạn 

pháp. Nếu vạn pháp không phải vốn tự đầy đủ, vạn pháp đâu ra? Vốn tự đầy đủ, những 

pháp này thật kỳ lạ, vì sao vậy? Vì nó khiến chúng ta sanh ra hiện tượng, hiện tượng này 

là vô số vô lượng vô tận, không có số lượng, khiến chúng ta sanh ra những hiện tượng 

này. Chúng ta không dễ lý giải, cần phải có một số lượng, dù nhiều cũng có điểm dừng. 

Nó không có biên tế, “kỳ đại vô ngoại, kỳ tiểu vô nội”, không có biên tế, không tìm thấy 

biên tế, cũng tìm không thấy trung tâm. Hiện tượng này, Đức Phật dùng một câu nói rõ 

ràng về nó, gọi là không thể nghĩ bàn, chỉ có chứng mới biết. Quý vị chưa chứng, nói với 

quý vị thế nào cũng không thể lãnh hội được. 

Chứng  như  thế  nào?  Buông  bỏ  là  chứng  được,  buông  bỏ  gì?  Buông  bỏ  khởi  tâm 

động niệm. Đầu tiên là nhất niệm bất giác, a lại da xuất hiện. Vẫn là cách này, buông bỏ 

nhất niệm bất giác, buông bỏ là nhất niệm giác. Nhất niệm giác a lại da không còn, a lại 

da chính là vô vi pháp thân, thay đổi rồi. Hay nói cách khác, khi nhất niệm này khởi tự 

tánh sẽ mê, mê biến thành a lại da. A lại da tức là tự tánh, tự tánh tức là a lại da. 

A lại da trong Pháp tướng tông gọi là chân vọng hòa hợp, chân vọng nhất như, chân 

vọng  không  hai.  Nhưng  bên  thật  là  đại  bát  niết  bàn,  bên  vọng  là  năng  sanh  vạn  pháp, 

hình như không giống nhau, nhưng thực tế không hai, vì sao vậy? Vì sanh mà không 

sanh, không sanh mà sanh. Những huyễn tướng này quả thật giống như giấc mộng vậy, 

tướng không thể nói nó không có, nhưng cũng không thể nói nó có. Hết thảy mọi hiện 

tượng cũng không ngoại lệ, tuyệt đối đừng cho rằng tướng này là thật. Lục đạo chúng 

sanh mê muội, mê quá sâu, mê gì? Chính là coi những huyễn tướng này là thật, không 

biết nó là giả. 

Chúng ta xem ti vi, xem điện ảnh, khi nào thật sự từ xem mà giác ngộ, xem mà thấu 

triệt, thấu triệt điều gì? Là giả, không phải thật. Ta có thể thưởng thức nó, không được 

khống chế, không được chiếm hữu nó, không thể có đạt được nó. Đúng vậy, tất cả các 

hiện  tượng  trên  màn  hình,  biến  hóa  đa  đoan,  như  tổng  kết  của  Kinh  Bát  Nhã:  “tất  cả 

pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. 

Từ  đây  đã  thấu  triệt,  giác  ngộ,  khi  quay  đầu,  chúng  ta  thấy,  sáu  căn  tiếp  xúc  với 

cảnh  giới  sáu  trần,  tất  cả  pháp  này,  Đức  Phật  nói,  trong  Kinh  Đại  Bát  Nhã  nói,  tất  cả 

pháp  này  đích  thực  là  vô  sở  hữu.  Có  mà  không  có,  không  có  mà  có.  Tướng  có-  tánh 

không, sự có- lý không. Nói thật với quý vị, sự lý đều không, tánh tướng cũng không, 

tức khế nhập vô vi pháp thân. Theo thuật ngữ Phật giáo, ta chứng được vô vi pháp thân, 

chứng được vô vi pháp thân là Diệu giác quả vị. Nghĩa là đã đoạn tận vô thỉ vô minh, 

cũng đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh. Đoạn vô thỉ vô minh tức chứng được pháp thân, 

trong  kinh  giáo  nói  phá  một  phẩm  vô  minh,  chứng  một  phần  pháp  thân.  41  phẩm  vô 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        397/16 

minh, đoạn tận 41 phẩm vô minh chính là Diệu giác quả vị, Diệu giác quả vị là sự chứng 

đắc viên mãn. 

41 vị Bồ Tát là phần chứng, chứng được từng phần từng phần, chứng ở đâu? Ở cõi 

thật báo, không phải lục đạo, cũng không phải trong mười pháp giới. Bồ Tát trong cõi 

thật  báo,  chúng  ta  gọi  là  pháp  thân  đại  sĩ,  thực  tướng  họ  chứng  được  không  phải  cứu 

cánh  viên  mãn, quả  vị  Diệu giác  mới  cứu  cánh viên  mãn. Tuy  không  viên  mãn, họ  đã 

chứng được bốn loại vô ngại. Trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là lý vô ngại, sự vô ngại, lý 

sự vô ngại, sự sự vô ngại. 

Hoàn cảnh sinh hoạt trong cõi thật báo ở thế giới Cực Lạc, rốt cuộc là như thế nào? 

Chúng ta có thể lãnh hội được từ 53 lần tham bái trong Kinh Hoa Nghiêm, trong 53 lần 

tham bái miêu tả, chính là tình hình sinh hoạt của pháp thân Bồ Tát. 53 vị Bồ Tát tượng 

trưng 41 phẩm vô minh, đó là phá tập khí vô minh. 

Sơ trụ Bồ Tát phá được vô minh, 41 phẩm tập khí vô minh chưa đoạn được phẩm 

nào. Đoạn một phẩm tập khí, họ nâng cao lên một bậc, sơ trụ họ nâng cao lên nhị trụ, 

đoạn thêm một phẩm họ lên tam trụ. Nếu đoạn được mười phẩm, họ từ thập trụ lên đến 

thập hạnh, đoạn thêm mười phẩm, từ thập hạnh lên đến thập hồi hướng. Tiếp tục đoạn 

thêm  mười  phẩm,  họ  lên đến  thập địa.  Đoạn  thêm  mười  phẩm  nữa,  họ  chính  là Đẳng 

giác Bồ Tát. Đẳng giác Bồ Tát lưu lại là sau cùng, một phẩm cuối cùng tập khí rất nhẹ, 

nếu đoạn tận tập khí còn lại này, họ là Diệu giác vị, lúc này cõi thật báo trang nghiêm 

không còn. Như trong Kinh Bát Nhã nói: “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, hoàn 

toàn tương hợp. Cõi thật báo có tướng, đoạn tận tập khí vô minh, tướng không còn. Do 

đây có thể biết, cõi thật báo trang nghiêm từ đâu mà có? Là do tập khí vô minh mà hiện 

ra. Vô minh không còn, nghĩa là không còn khởi tâm động niệm, họ vẫn còn tập khí khởi 

tâm động niệm. 

Trong đời này chúng ta học tập đại thừa, tuy không khai ngộ, đây là giải ngộ. Trong 

kinh điển Đức Thế Tôn giảng giải, nói rõ, chúng ta có thể nghe hiểu, có thể lãnh hội 

được, có thể khẳng định không hoài nghi, điều này thật khó được. Nó giúp ta điều gì? 

Giúp ta buông bỏ. Nếu không hiểu chân tướng sự thật, rất khó buông bỏ. Hiểu rõ chân 

tướng sự thật mới biết những thứ này là giả, không phải thật. Đừng cho là thật, coi nó là 

thật là một sai lầm quá lớn. Cho nó là thật tức còn trôi lăn trong luân hồi, không xem nó 

là thật có thể buông bỏ, có thể sanh về thế giới Cực Lạc. 

Chúng ta niệm Phật tu Tịnh độ, cầu vãng sanh thế giới Cực Lạc, rốt cuộc có vãng 

sanh được không? Vấn đề không phải do Phật A Di Đà, bên ngài không có vấn đề, vấn 

đề ở bản thân chúng ta. Đặc biệt pháp môn này gọi là đới nghiệp vãng sanh, điều này 

giúp ích rất lớn cho chúng ta. Phiền não dễ đoạn, tập khí khó đoạn. Khi chưa học Phật ăn 

thịt,  khi  học  Phật  không  ăn  thịt,  nhưng  đôi  lúc  cũng  nghĩ  đến.  Đó  chính  là  tập  khí,  ý 

niệm  vẫn  còn. Ý  niệm  đều  đoạn tận, thấy  mà  không thấy, như  vậy  mới  đoạn  tận hoàn 

toàn. 

Quý vị thử nghĩ xem, tài sắc danh thực thùy, ta có bao nhiêu tập khí? Tập khí đó 

nặng chừng nào? Công phu thật sự là gì? Làm cho tập khí ngày càng nhẹ hơn, mỗi năm 

một nhẹ hơn. Đến khi có một chút vững chắc, đó là khi nào? Lúc tập khí không còn khởi 

hiện hành, dù bày ra trước mặt cũng không sao. Đây là nhìn thấu, “phàm sở hữu tướng 

giai thị hư vọng”, nhất định bất khả đắc. 

Trong  bất  kỳ  cảnh  duyên  nào  đều  tâm  bình  khí  hòa,  trí  tuệ  tự  nhiên,  không  sanh 

phiền não. Phiền não là sanh khởi, trí tuệ không phải sanh khởi, vốn là trí tuệ. Nếu trí tuệ 

sanh khởi, sự sanh khởi đó lại biến thành phiền não. Đó không phải trí tuệ chân thật, trí 

tuệ chân thật không cần sanh, bản thân nó chính là trí tuệ, toàn thể vũ trụ là trí tuệ, muôn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        398/16 

sự muôn vật đều là trí tuệ. Làm sao biết? Hiện nay các nhà khoa học nói rằng, tin tức là 

tự nhiên, không phải tạo ra, vốn đã có. Thật ra khi tự tánh chưa khởi tác dụng, là kiến 

văn giác tri, có. Khi mê thì sao? Khi mê biến thành thọ tưởng hành thức, không mê là 

kiến văn giác tri. Kiến văn giác tri rất rõ ràng minh bạch, không có lấy hay bỏ, không có 

khởi tâm động niệm, tự nhiên như thế. Thọ tưởng hành thức là khởi tâm động niệm, sai 

biệt là ở đây. Đây là sự sai biệt giữa mê và ngộ, là sai biệt giữa trí tuệ và phiền não. 

Chúng ta thấy càng rõ ràng, mới có thể buông bỏ thật sự. Sau khi buông bỏ được tự 

tại, tùy  duyên, tùy  duyên  diệu dụng, diệu  dụng nghĩa là không  chấp trước. Đây  là  thật 

tướng các pháp, thật tướng các pháp chính là pháp tánh. Tánh đều từ thể mà nói, trong 

triết học là từ  bản thể  mà  nói. Thể  tánh  của tất  cả pháp, tất  cả  pháp  là hiện  tượng, thể 

tánh của nó là vô vi pháp thân, là thật tướng, chân tướng của vạn pháp, cũng gọi là pháp 

tánh, “pháp tánh tức là chân như”, pháp tánh thường nối liền với chân như. Pháp tánh 

chính là chân như, chân như chính là pháp tánh. Hai chữ chân như đem pháp tánh và 

pháp tướng, thậm chí là khởi dụng của pháp đều bao hàm hết trong đó, thể tướng dụng. 

Tướng  như  thể  của  nó,  dụng  như  tướng  của  nó.  Thể  tướng  dụng  nhất  như,  thể  tướng 

dụng không thể tách rời. 

Bên dưới nói về nhất như: “Chân như tức là nhất như”, đây là nói đến dụng. “Di Đà 

từ Như Lai sanh”. Như Lai là tự tánh, Như Lai nghĩa là vô vi pháp thân, Di Đà từ tự tánh 

sanh ra. “Thị hiện báo ứng hóa vô số thân”, giới thiệu cho chúng ta biết Phật A Di Đà từ 

đâu mà có? Phật A Di Đà từ tự tánh sanh ra, nghĩa là tự tánh hiện. Ngài hiện báo thân ở 

cõi thật báo, hiện ứng hóa thân trong mười pháp giới. Ứng đây là gì? Ứng là chúng sanh 

có cảm, báo thân của Phật liền có ứng. Cảm thời gian dài là  ứng thân, sự thị hiện này 

không khác người nhân gian, cũng đầu thai, cũng sanh ra, gọi là bát tướng thành đạo, 

đây gọi là ứng thân. Hóa thân là đột nhiên ta nhìn thấy họ, họ giúp chúng ta, làm xong 

việc là biến mất, có tìm cũng không thấy, không biết họ đi đâu, đây là hóa thân. 

Như hòa thượng Hư Vân từ phương nam đến Ngũ Đài Sơn, ngài đi như thế nào? Ba 

bước một lạy. Quý vị thử nghĩ xem, một ngày ngài đi được mấy dặm đường? Ba bước 

một lạy, lạy ba năm mới đến Ngũ Đài Sơn. Thời gian ba năm dài như thế, không tránh 

khỏi  bệnh  hoạn. Đặc  biệt  là đến  những  nơi  hẻo lánh, xung quanh  không  có người,  lúc 

này sanh bệnh thì sao? Ngài cầu Phật Bồ Tát gia hộ, Phật Bồ Tát thật sự cũng chăm sóc 

ngài. Sự thị hiện này là giáo hóa chúng sanh, dạy gì? Giáo hóa chúng sanh cung kinh đối 

với  Phật  Bồ  Tát, tâm  cung  kính  có  thể  cầu  được  Phật  pháp.  Không  có  tâm  cung  kính, 

Phật  Bồ  Tát  đến  truyền  pháp  cho  ta,  cũng  không  đạt  được  lợi  ích, vì  ta  không  có  tâm 

cung kính. Pháp thế xuất thế gian, đều cầu được từ trong sự cung kính. Dạy kính, dùng 

phương pháp này dạy mọi người tôn sư trọng đạo. Chúng ta phải hiểu được khổ tâm của 

ngài.  Khi  sanh  bệnh,  gặp  được  một  người  ăn  xin  chăm  sóc  ngài,  chăm  sóc  suốt  mười 

mấy ngày, đến khi ngài lành bệnh. Người ăn xin này rất đáng nể, ra bên ngoài xin được 

ít thức ăn đem về cho ngài ăn, vào trong núi tìm ít cỏ thuốc trị bệnh cho ngài. Khi lành 

bệnh, ngài hỏi người ăn xin, ông tên gì? Nhà ở đâu? Ông ta nói tên ông là Văn Kiết, văn 

trong  từ  văn  chương,  kiết  trong  từ  kiết  lợi.  Ông  tên  là  Văn  Kiết,  ở  trên  Núi  Ngũ  Đài. 

Thầy đến Ngũ Đài Sơn mọi người đều biết tôi. 

Ông ta ra đi, đến nơi khác xin ăn, không thấy nữa, hòa thượng tiếp tục tam bộ nhất 

bái. Đại khái lạy thêm hơn một năm nữa, trên đường lại sanh bệnh, lần này cũng gặp ông 

ta.  Hai  lần,  hai  lần  trên  đường  mang  bệnh  nặng,  đều  là  ông  ta  giúp  đở.  Cho  nên  hòa 

thượng rất cảm ân, đến Ngũ Đài sơn hỏi thăm, mọi người có biết có người ăn xin tên 

Văn Kiết? Mọi người nói với hòa thượng, đó là Bồ Tát Văn Thù, hóa thân. Khi cần ngài 

lập  tức  đến,  làm  xong  việc  ngài  ra  đi,  không  thấy  nữa.  Cảm  ứng  không  thể  nghĩ  bàn! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        399/16 

Hóa thân này, quý vị xem đến chăm sóc hòa thượng mười mấy ngày, chăm sóc đến khi 

lành bệnh có thể đi tiếp mới đi. Trong niên phổ của hòa thượng Hư Vân có ghi chép câu 

chuyện này, là hóa thân. 

Tôi từng gặp một lần, thời kỳ kháng chiến tôi học ở Quý Châu. Lúc đó là trường 

trung học quốc lập đệ tam, hiện nay là trường trung học Đồng Nhân Đệ Nhất Quý Châu, 

là  trường  cũ  của  chúng  tôi.  Vợ  của  hiệu  trưởng  Chu  Bang  Đạo,  sư  mẫu  của  chúng 

tôi_sau khi kháng chiến thắng lợi, trường học giải tán, giao cho tỉnh Quý Châu, do chính 

phủ địa phương chịu trách nhiệm. Chúng tôi đều rời trường học trở về nhà, đều là học 

sinh lưu vong. Gia đình hiệu trưởng ở tại Nam kinh, nhà của thầy ở Nam Kinh, tôi có 

đến. Khu vườn rất lớn, đúng là sân vườn thanh vắng. Qua khỏi cửa lớn là sân vườn, qua 

cửa thứ hai là giếng trời, như tứ hợp viện vậy, giếng trời. Qua cửa thứ ba mới đến nhà ở 

của thầy, phải thông qua ba lớp cửa, đi một đoạn đường rất dài. Sư mẫu nói với chúng 

tôi, một hôm bà ở trong nhà, có vị hòa thượng vào trong nhà hóa duyên. Bà hỏi ông từ 

đâu đến? “Từ Cửu Hoa Sơn đến”. Hỏi ông cần gì? Cần năm cân dầu thơm. Bà không 

cho, lúc đó chưa tin Phật! 

Sư mẫu là một người rất tốt, rất từ bi, có lòng yêu thương, yêu thương chăm sóc 

học trò hơn cả con cái mình. Ở trong trường nhiều năm như thế, bà chăm sóc học sinh 

rất chu đáo. Con cái không quan tâm bằng, học sinh đứng đầu. Bởi vậy học sinh chúng 

tôi đối với sư mẫu, giống như đối với mẹ mình vậy. Đối với hiệu trưởng như đối với cha 

mình, tình cảm rất thâm sâu. 

Sư  mẫu  không  cúng  dường  ông  năm  cân  dầu  thơm,  không  cúng  dường  vị  hòa 

thượng liền ra đi. Sau khi hòa thượng đi rồi, bà đột nhiên nghĩ lại, bà nói kỳ lạ thật, sao 

hòa thượng vào được. Nhà này có ba lớp cửa, cửa lớn không mở, khi đi cửa cũng không 

mở, sao không thấy người đâu? Suốt bao nhiêu năm không giải đáp được mối hoài nghi 

này. 

Sau khi đến Đài Loan đều ở tại Đài Trung, thầy Lý giảng kinh tại Đài Trung, rồi 

quen  biết  từ  đó.  Bà  thỉnh  giáo  thầy  Lý,  kể  lại  câu  chuyện  này.  Thầy  Lý  nói,  vị  hòa 

thượng đó là hóa thân của Bồ Tát Địa Tạng, bà rất hối hận vì không cúng dương năm 

cân dầu thơm cho ngài, đây là hóa thân. 

Quý vị xem, hóa thân này nói cho ta biết, đến đi không có dấu tích, không gõ cửa 

nhà quý vị. Khi đến ba lớp cửa không mở, ngài đến bằng cách nào? Khi đi cả ba lớp cửa 

cũng không mở, ngài đi ra bằng cách nào? Mà khi gặp mặt nói chuyện, thời gian cũng 

khá lâu, tuyệt đối không phải ảo giác. 

Văn Kiết hóa thân đến mười mấy ngày. Hóa thân của Bồ Tát Địa Tạng chưa đến 

nữa  tiếng.  Bồ  Tát,  Địa  Tạng  là  Đẳng  giác  Bồ  Tát,  đương  nhiên  trú  trong  cõi  thật  báo 

trang nghiêm, có nhân duyên với vợ thầy Chu, cho nên ngài có cảm có ứng. Từ đó về 

sau, mỗi ngày bà tụng một bộ Kinh Địa Tạng, tâm địa thanh tịnh, nhất tâm niệm Phật. 

Bà trì nước đại bi rất có cảm ứng, ở Đài Loan rất nhiều người biết, nước đại bi của 

bà có thể trị lành bệnh. Bà niệm Phật vãng sanh, sau khi vãng sanh, hỏa thiêu có hơn 300 

viên xá lợi. Đây là cư sĩ tại gia, thật không thể nghĩ bàn! Lúc đó chúng tôi chưa gặp Phật 

pháp, không tin, nghe bà kể giống như nghe chuyện thần thoại vậy. Nhưng chúng tôi biết, 

thầy và sư mẫu đều là người chân thật, tuyệt đối không có vọng ngữ. Chỉ cảm thấy điều 

này rất hy hữu, không cách nào, không thể giải thích được. Thật có việc này, không thể 

giải thích được, về sau học Phật mới hiểu. 

Cho nên báo ứng hóa vô số thân, là tự tự tánh biến hiện ra. Nói vô vi pháp thân biến 

hiện ra cũng được. Nói thật tướng và pháp tánh biến hiện ra cũng được. Danh từ thuật 

ngữ không giống nhau, ý nghĩa hoàn toàn tương đồng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        400/16 

“Cho nên biết trí tuệ chân thật tức là chân như”. Đặc biệt là báo thân, ứng hóa thân, 

đây là có cảm có ứng. Bây giờ nói chúng ta đến thế giới này, chúng ta mê, mê trong lục 

đạo. Trong lục đạo xả thân thọ thân là do nguyên nhân gì? Vẫn là do cảm ứng. Chúng ta 

có  nhân  duyên  với  cha  mẹ,  không  có  duyên  không  có  cảm  ứng, có  duyên  liền  có  cảm 

ứng. 

Đức  Phật  nói  có  bốn  loại  nhân  duyên,  báo  ân,  báo  oán,  đòi  nợ,  trả  nợ.  Quá  khứ 

không biết đời nào, kết bốn loại nhân duyên này với quý vị. Đến báo ân, làm con hiền 

cháu thảo, không cần yêu cầu, họ tự nhiên hiếu thuận. Vì sao vậy? Vì trong đời quá khứ 

quý  vị  tốt  với  họ,  đời  này  đến  báo  đáp.  Đứa  trẻ  này  rất  dễ  dạy,  rất  nghe  lời,  rất  hiếu 

thuận. 

Nếu là báo oán, đứa trẻ này cũng rất lanh lợi thông minh dễ thương, nhưng không 

biết  nghe  lời,  luôn  làm  trái  ý  mình.  Nếu  dùng  ân  trọng  đối  đãi  chúng,  sự  oán  hận  của 

chúng hóa giải được đôi chút. Còn như hung dữ với chúng, không biết cách dạy dỗ, vậy 

thì  rất  rắc  rối,  chúng  ghi  hận  trong  lòng.  Vốn  đã  có  oán  hận,  bây  giờ  đối  với  chúng 

không tốt lại càng thêm oán hận, sẽ khiến cho quý vị người mất nhà tan, họ đến để báo 

oán. 

Ta nợ họ của cải, dù sau này kiếm tiền nhiều đến mầy đều là của họ. Họ chăm sóc 

quý vị, đem đến cho quý vị đời sống vật chất rất đơn giản, rất ít, chỉ đủ sống là được. 

Quý vị có thể ăn no, mặc ấm, thêm căn nhà để che mưa che nắng là đủ, không có tâm 

cung kính. Đây là gì? Họ đến đòi nợ, là con quỷ đòi nợ. Nếu nợ không nhiều lắm, ba 

tuổi, năm tuổi là ra đi, chết yểu, nợ đòi xong. Nợ nhiều quá, nuôi chúng đến tốt nghiệp 

đại học, lấy được học vị tiến sĩ thì ra đi. Họ chưa kiếm tiền nuôi quý vị, vừa trả hết thù 

họ ra đi. 

Trả nợ, khi họ đến_tôi vừa nói là trả nợ. Họ có thể nuôi dưỡng quý vị, nếu nợ nhiều 

họ chăm sóc cuộc sống của quý vị rất chu đáo, nhưng không có lòng hiếu thuận, không 

có tâm cung kính. Nếu nợ ít, họ chăm sóc quý vị như người ở trong nhà vậy. Chúng tôi 

từng thấy trường hợp này. Con trai làm chức lớn, có địa vị, cha mẹ không ở cùng, ở một 

ngôi nhà nhỏ khác. Có một người ở chăm sóc họ, cuộc sống rất đơn giản, giống như đối 

với người nhà mình vậy. Một tháng cung cấp cho họ một ít tiền sinh hoạt, rất khổ! 

Báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ chính là bốn mối quan hệ này. Cha mẹ là mối quan 

hệ này, anh em chị em cũng là mối quan hệ này, thân thích bằng hữu cũng là mối quan 

hệ này. Hiểu rõ đạo lý này, đây là nhân duyên trong lục đạo, là cảm và ứng trong lục đạo. 

Khi hiểu rõ ràng, phải dùng tâm chân thành, tâm nhân hậu đối đãi người khác. Nhân hậu 

với  người  khác  chính  là  nhân  hậu  với  mình, không  có  gì  thiệt  thòi  cả.  Ta  có  thể  quên 

mình vì người, thì đời nay hoặc kiếp sau sẽ có người xả thân vì mình, quả báo mà! Bởi 

thế chúng ta khởi tâm động niệm trong tâm phải có cảnh giác, ta khởi tâm gì, nói những 

gì, đối đãi người khác như thế nào, biết rằng tương lai người ta đối đãi với mình cũng 

như vậy, không sai chút nào. 

Sau khi học Phật, không giống trước. Học Phật, nhờ oai thần của Phật pháp gia trì, 

bản thân tinh tấn tu học, thay đổi tất cả những vấn đề về báo ân, báo oán. Thay đổi như 

thế nào? Làm bạn đồng tu, chúng ta đều là đồng học, hóa giải tất cả những chuyện trước 

đây. Hóa giải chấm dứt mọi thứ, nhất tâm nhất ý cùng nhau đồng tâm đồng đức tu hành. 

Mục đích là gì? Mục đích là không tiếp tục trôi lăn trong luân hồi lục đạo. 

Cho nên khi con cái còn trẻ, nếu hiểu rõ phát tâm xuất gia, cha  mẹ hoan hỷ. Biết 

như thế nào? Một đứa con thành Phật, chín đời sanh lên cõi trời. Trong nhà mình có một 

người tu hành thành tựu_quý vị xem trong Kinh Địa Tạng, bà la môn nữ, cô gái Quang 

Mục tu hành thành tựu, gia thân quyến thuộc đều được lợi ích. Tuy mẹ tạo tội đọa địa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        401/16 

ngục, vừa nghe nói là mẹ của Bồ Tát, lập tức đưa bà đến trời Đao Lợi. Điều này chứng 

minh  câu  ngạn  ngữ  nói:  “một  người  con  thành  Phật,  chín  họ  sanh  thiên”.  Quang  Mục 

thấy mẹ sanh lên cõi trời Đao Lợi, tổ phụ mẫu, tằng tổ phụ mẫu, cao tổ phụ mẫn, lên trên 

chín đời đều hưởng được lợi ích. Phước báo này lớn biết bao! Đây là phước báo chân 

thật, không phải nhân gian, phước báo nhân gian là giả, rất ngắn ngủi. Mà mình không 

có phước báo để hưởng phước này, tai họa lập tức đến, vì thế không phải phước báo của 

mình, ngày xưa người đọc sách tuyệt đối không dám nhận, vô duyên vô cớ mời họ đi 

làm quan, cho của cải, họ không dám. Vì sao vậy? Trong lòng họ tự biết, vô công hưởng 

lộc đằng sau chắc chắn có họa hoạn. Không phải bệnh nặng thì cũng gặp tai họa bất ngờ, 

vậy họ cần để làm gì? Người có học, người hiểu đạo lý, suốt đời chỉ cầu bình an mà thôi. 

Bình an chính là phước. Gia đình sum vầy, xóm làng hòa thuận, đó là hạnh phúc thật sự. 

Quan tâm lẫn nhau, chăm sóc lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, gia đình như vậy mỹ mãn biết 

nhường nào. Họ không cầu địa vị hư vinh cao, không ngưỡng mộ những thứ đó, của cải 

đều không để trong tâm. Chỉ cần ngày ngày ăn nó mặc ấm, an cư lạc nghiệp, đây là hiện 

tượng của thái bình thạnh thế. 

Chúng  ta  học  Phật  càng  hiểu  rõ  những  điều  này,  người  học  Phật  không  những 

không lãng phí, mà còn biết tiết kiệm, suốt đời sống có quy củ. Phật dạy hàng đệ tử bốn 

giới trọng. Trước đây khi thầy giảng kinh thường nhắc nhở chúng tôi: “Không làm quốc 

tặc, không hủy báng quốc chủ”. Không làm quốc tặc, nghĩa là tuyệt đối không được làm 

điều tổn hại đến quốc gia, tổn hại đến xã hội đại chúng. Không hủy báng quốc chủ, quốc 

chủ ngày nay gọi là người lãnh đạo. Người lãnh đạo từ trung ương, đến các giai cấp tỉnh 

huyện xã thôn, trưởng thôn là quốc chủ của một thôn. Quốc chủ là người lãnh đạo các 

đơn vị hành chính, dù họ làm không tốt, dù họ làm việc sai, cũng không được hủy báng 

họ, đây là đệ tử Phật. Họ làm sai, tự nhiên có quốc pháp trừng phạt họ, đệ tử Phật hủy 

báng là phạm giới. Phật pháp, “từ bi vi bổn, phương tiện vi môn”, phải nhớ điều này. Bất 

kỳ ai có sai lầm đều không được hủy báng, nuôi dưỡng điều gì? Nuôi dưỡng nhân đạo 

của mình. 

Có  thể  khuyên  người  khác,  khuyên  người  phải  biết  lễ  nghĩa.  Không  được  có  mặt 

người thứ ba, quý vị có thể khuyên người. Chúng ta thường nói, phải giữ thể diện cho 

đối phương, như vậy đối phương sẽ cảm kích. Nếu phê bình họ trước đại chúng, đó là 

kết oán thù. Oán thù này, kết thù thì dễ, hóa giải rất khó. Ngôn ngữ còn không được, làm 

sao có thể có hành vi? 

Hai  giới  nặng  khác:  “Không  trốn  thuế  quốc  gia”.  Dân  nộp  thuế  cho  quốc  gia  là 

nghĩa vụ, cần nộp bao nhiêu thì phải nộp bấy nhiêu, không được trốn thuế. Trốn thuế là 

phạm giới trộm cắp, đây là trộm của quốc gia, tội này rất nặng nề. Sao ta có thể trộm tài 

sản của quốc gia? 

Thứ  tư:  “Không  phạm  quốc  chế”.  Quốc  chế  là  luật  pháp  của  quốc  gia,  tuyệt  đối 

không được phạm pháp. Đệ tử Phật chơn chánh phải biết tuân thủ. Cuộc sống dù nghèo, 

dù khổ đến đâu cũng không được phạm giới, nhất định tuân giữ giáo giới của Như Lai, 

cải thiện đời sống của mình. Đức Phật nói, muốn có tài sản thì tu bố thí, bố thí của cải 

được của cải, bố thí pháp được thông minh trí tuệ, bố thí vô úy được mạnh khỏe sống lâu. 

Quý vị cần ba thứ này đều có thể đạt được, Đức Phật đã dạy chúng ta như vậy, rất có 

hiệu quả. 

Khi tôi mới học Phật, trước khi chưa xuất gia, đại sư Chương Gia dạy tôi, suốt đời 

y giáo phụng hành. Cả ba quả báo đều đạt được, ba loại của báo này của tôi không phải 

trời sanh. Lúc trẻ, xem tướng bói toán, tôi cũng trải qua rất nhiều, mọi người nói đều gần 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        402/16 

giống nhau, người có số khổ. Số không có của cải, thọ mạng rất ngắn, sống không quá 

45 tuổi. Là thật, không phải giả. 

Tôi học Phật, đại sư Chương Gia dạy những điều này, tôi đều y giáo phụng hành, 

siêng năng nỗ lực thực hành. Vì tôi biết thọ mạng của mình không dài, tôi biết điều này 

không phải mê tín, là mấy đời trong gia đình tôi. Trước tổ phụ thì không biết, tổ phụ tôi 

45 tuổi ra đi, bác là anh của ba tôi cũng 45 tuổi chết, ba tôi cũng 45 tuổi chết, trong gia 

đình tôi thấy ba người này chết năm 45 tuổi. Cho nên người ta nói tôi sống không quá 45 

tuổi, tôi rất tin, chắc là di truyền. 

Đại sư Chương Gia dạy tôi học theo Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Thầy Lý khuyên 

tôi học giảng kinh dạy học. Đến sau này tôi mới hiểu, trong số đồng học ít nhất có sáu 

bảy người, bao gồm cả tôi trong đó, tướng rất yểu, nghĩa là đoản mệnh. Thầy tuổi tác lớn 

trải nghiệm nhiều, khi theo thầy học tôi 31 tuổi, thầy 70 tuổi. Lớn hơn tôi 39 tuổi, thuộc 

hàng tổ phụ. Thầy thường nói, người có tướng đoản mệnh phát tâm ra giảng kinh_phước 

báo  giảng  kinh  lớn  nhất,  họ  được  Tam  bảo  gia  trì.  Bất  luận  là  công  đức  gì,  không  có 

công đức nào lớn hơn công đức giảng kinh, vì giảng kinh là gì? Đầy đủ cả ba loại bố thí. 

Thứ nhất là tài bố thí, thân thể là tài, bố thí nội tài. Tôi dùng thân thể mình, dùng sức lực 

mình, dùng tinh thần của mình, dùng trí tuệ của mình. Quý vị thấy bố thí rất nhiều thứ, 

bố thí cho thính chúng, đây là tài bố thí được giàu có. 

Giảng kinh, kinh là Phật pháp, bản thân phải siêng năng chuẩn bị, còn phải nỗ lực 

học tập, không học không nói được gì. Siêng năng học tập, nỗ lực dạy học, dạy học lâu 

dài khai trí tuệ, trong này tự nhiên bao gồm bố thí vô úy. Phật pháp đem đến cho chúng 

ta  trí  tuệ  chân  thật, lợi  ích  chân  thật, chân  thật  rốt  ráo, khiến ta  hiểu  thấu đáo về  cuộc 

nhân  sinh  này.  Nói  với  chúng  ta,  Phật  pháp  nói  với  chúng  ta  lời  chân  thật,  con  người 

không có sanh tử. Đối với vấn đề sanh tử ta không còn sợ hãi, không còn kinh sợ, đây là 

bố thí vô úy. 

Tiếp xúc Tịnh độ tông lại càng tuyệt vời, Tịnh độ là gì? Tịnh độ là vô lượng thọ. 

Bây giờ chúng ta học Tịnh độ, tức đang đi trên con đường vô lượng thọ. Vãng sanh thế 

giới Cực Lạc không phải chết rồi mới đến, phải biết điều này. Chết rồi mới đến, điều này 

không đáng tin lắm, bình quân không nhiều. Con người sau khi chết, đa phần đều đi vào 

lục đạo. Trung ấm được độ, có, nhưng rất ít. 

Thứ nhất, bản thân ta phải có nhân, nhân nghĩa là đời trước từng tu tập pháp môn 

này. Có nhân duyên sâu sắc với pháp môn này, ta cũng thật sự muốn vãng sanh. Khi lâm 

mạng  chung  vẫn  còn  vướng  mắc  không  buông  bỏ,  vậy  là  không  đi  được,  lại  trôi  lăn 

trong luân hồi. Lần này gặp được, hiểu rõ ràng thông suốt, khi ở trung âm, trung ấm rất 

khổ bản thân cũng thưởng  thức được, buông  bỏ triệt  để.  Có  một  số người siêu  độ, hồi 

hướng cho mình, ta thật sự tiếp thu, thật sự tham dự, được, có thể được độ. Điều này 

không phải ai cũng làm được. 

Người thật sự vãng sanh, khi lâm chung thấy được Phật, khi lâm chung họ không 

mê hoặc, nói với mọi người, tôi thấy Phật A Di Đà đến, người khác không thấy. Phật đến 

tiếp dẫn tôi, đi theo Phật có những ai, có người quen, cũng có người không quen, cùng đi 

với Phật đến tiếp dẫn. Đây là thật, tuyệt đối không phải giả. Hiện tượng này, nói cho chư 

vị biết, mỗi người đều có thể làm được. Chỉ cần chúng ta không còn lưu luyến đối với 

thế gian này, điều này quan trọng hơn bất kỳ điều gì. Nếu còn chút tham luyến đối với 

thế gian này, vậy là không đi được! Đối với thế gian này không có gì đáng cho ta tham 

luyến,  bao  gồm  Phật  pháp  cũng  không  được  tham  luyến.  Trong  cuộc  sống  hằng  ngày 

nhất định phải học Bồ Tát: “làm mà không làm, không làm mà làm”, trong 24 tiếng đồng 

hồ giữ được tâm thanh tịnh của mình, đừng để nhiễm ô, mới chắc chắn được vãng sanh. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        403/16 

Phật dạy chúng ta tùy duyên, tùy duyên diệu dụng, đừng phan duyên. Nhân duyên 

chưa thuần thục tuyệt đối không được miễn cưỡng, nhân duyên thuần thục thuận theo tự 

nhiên, không hề có ý của riêng mình. 

Ngày nay công đức hoằng pháp giảng kinh dạy học, đều lớn hơn so với bất kỳ thời 

đại nào trong quá khứ, vì sao vậy? Vì ngày xưa là thời đại thái bình, nhân tâm thuần hậu, 

cuộc sống đều rất hạnh phúc, xã hội an định, thiên hạ thái bình, đều hiểu biết luân lý đạo 

đức. Người giảng kinh dạy học nhiều, lại rất phổ biến, không hiếm. Hay nói cách khác, 

có  mình  cũng được, không có  mình cũng  không sao. Bây  giờ không có, có  một  người 

đều rất quý. Nói không được hay, không hay cũng rất quý, không có người giảng! 

Ngày xưa người giảng kinh dạy học rất nhiều, Chư Phật Bồ Tát đều phải quan tâm, 

bận rộn vô cùng. Ngày nay chỉ có một người, tất cả Chư Phật Bồ Tát đều tập trung vào 

quý vị, đều đến phù hộ, gia trì quý vị. Người giống như tâm này, tâm giống với lý này, 

đạo lý này không khó hiểu. 

Ngày nay chúng ta đi theo con đường này, phục vụ cho ai? Vì chánh pháp cửu trụ. 

Vì chánh pháp cửu trụ, chính là phục vụ cho tất cả Chư Phật Như Lai, ai ủng hộ chúng ta? 

Chư Phật Như Lai ủng hộ chúng ta. Phục vụ cho tất cả chúng sanh khổ nạn, trên báo ân 

Phật, dưới tế độ chúng sanh. 

Làm sao để mở rộng việc giảng kinh dạy học có hiệu quả? May mắn vào thời đại 

này, các nhà khoa học phát minh những công cụ này. Nếu chúng ta dùng nó, như mạng 

internet, truyền hình vệ tinh, CD. VCD  rất  tiện lợi, lưu  thông với  số lượng lớn, không 

cần đến đạo tràng. Thật sự muốn học, trên mạng internet, trong CD, trên truyền hình vệ 

tinh đều có thể học được, đều có thể thành vô thượng đạo. Không nhất định phải ở trước 

mặt, ở trước mặt trái lại khó khăn, vì sao vậy? Vì họ phát sanh tình chấp không phải rất 

phiền  phức  ư?  Trong  ti vi  rất tốt, tắt ti vi  là  hết, không  còn  nữa,  mở  ra  liền  xuất  hiện. 

Quý vị xem, giống như hóa thân vậy. Tôi biết, có rất nhiều người nói với tôi, thật sự học 

thành, có thành tựu. Đến nay chúng ta vẫn không biết, không thông qua tin tức, thật sự 

thành tựu. Dùng phương pháp này quảng độ chúng sanh. 

Bất luận hiện tại, bất kể trên ti vi hay trên  mạng internet, chúng ta đều đi về một 

phương hướng là thế giới tây phương Cực Lạc, một mục tiêu là thân cận Phật A Di Đà. 

Không còn lưu luyến thế gian này, khi nào đi cũng được. Quý vị muốn hỏi tôi khi nào 

vãng sanh? Tôi không biết, quả thật tôi không biết. Trước đây thầy dạy tôi, khuyên bảo 

tôi, chỉ cần con phát tâm, siêng năng học tập hoằng pháp lợi sanh, đời này Phật Bồ Tát 

đã sắp xếp hết cho con. Vì thế khi nào tôi đi, Phật Bồ Tát biết, khi nào đi các ngài đến 

đón. Nếu cần tôi ở thêm vài ngày, tôi ngoan ngoãn ở thêm vài ngày, không có gì gấp gáp. 

Phật Bồ Tát sắp xếp sẵn, bản thân không cần lo lắng, tâm an lý đắc. Hiểu rõ đạo lý, tâm 

sẽ an định. Nơi nào nhân duyên thuần thục thì đến nơi đó, đừng miễn cưỡng. 

Chúng ta gọi đây là thị hiện. “Di Đà thị hiện báo ứng hóa vô số thân. Cho nên biết 

trí tuệ chân thật tức chân như, thật tướng, tự tánh, Phật tánh, tự tánh thanh tịnh tâm...Tất 

cả đều giải thích là chiếu dụng lý thể”. Chiếu dụng là cảm ứng, chúng sanh có cảm, Phật 

quang liền chiếu soi. Phật quang chiếu soi, nhất định cảm ứng hiện tiền. 

Ở trước chúng ta đã học về cảm ứng, trong kinh điển đại thừa nói có bốn loại lớn. 

Như ở trước chúng ta nói, hòa thượng Hư Vân gặp Bồ Tát Văn Thù hiện thân làm người 

ăn xin tên Văn Kiết. Vợ của thầy Chu gặp Bồ Tát Địa Tạng, vị tỳ kheo trên Cửu Hoa 

Sơn. Họ có thể hiện thân, đây là hiển, hiển ứng, hiển cảm hiển ứng. 

Loại thứ hai là minh cảm hiển ứng, hòa thượng Hư Vân là hiển cảm hiển ứng. Ngài 

bị bệnh không ai chăm sóc, đây là hiển cảm hiển ứng. Chu sư mẫu gặp Bồ Tát Địa Tạng, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        404/16 

bà không có cầu, đây là minh cảm hiển ứng. Bà với Bồ Tát Địa Tạng nhất định có nhân 

duyên rất sâu dày, đến một lúc nào đó Bồ Tát sẽ hiện hình, minh cảm hiển ứng. 

Còn có hiển cảm minh ứng, minh cảm minh ứng, vấn đề này rất nhiều. Có ứng thật, 

nhưng chúng ta không cảm nhận được, hình như làm việc tất cả đều rất thuận lợi, vốn là 

không thể, sao nay lại rất thuận lợi? Phật Bồ Tát âm thầm giúp chúng ta. Cảm  ứng có 

bốn loại, trong tâm chúng ta có cầu Phật gia hộ, mọi việc rất thuận lợi, đây là hiển cảm 

minh ứng. Còn như không cầu Phật Bồ Tát, gặp vấn đề hình như rất khó khăn, nhưng 

vượt qua dễ dàng, là minh cảm minh ứng. 

Đây là lý thể, lý thể tức là tự tánh thanh tịnh tâm, lý thể chính là chân như, là trí tuệ 

chân thật, đây là chiếu dụng. 

“Nói tóm lại, minh tâm kiến tánh là bản thể sáng suốt, thấu triệt điều này”, câu này 

rất quan trọng. “Thấu triệt điều này, an trú như như”. Thấu triệt, thông đạt lý này, tâm họ 

an định, tâm không bị cảnh giới bên ngoài xuay chuyển. Nghĩa là nói, không có cách nào 

dụ dẫn thất tình ngũ dục của chúng ta phát khởi ra, vì tâm ta an định. Nếu không có công 

phu này, khởi lên một chút sóng gió, thất tình ngũ dục lập tức phát tác. Thuận theo tâm 

mình, hoan hỷ không thể tả hết. Không thuận tâm mình, lập tức nổi sân si. Làm sao có 

thể trong thuận cảnh, gặp thuận cảnh và thiện duyên đều như như bất động, tổn thương 

nghiêm trọng vẫn như như bất động? 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni làm Nhẫn Nhục tiên nhân, bị vua Ca Lợi cắt thân thể, 

không động tâm, an trú như như. Ai được lợi ích? Nhẫn Nhục tiên nhân được lợi ích. 

Thân thể bị giết, linh tánh được nâng cao, ngài nâng cao đến cảnh giới Phật. Giống như 

khảo hạch vậy, ngài khảo hạch được thông qua, đạt điểm tối đa. 

Thuận cảnh hay nghịch cảnh đều đang thử thách chúng ta, khi gặp thuận cảnh tâm 

sanh  tham  luyến  hoan  hỷ,  coi  như  xong,  không  đạt  tiêu  chuẩn.  Nghịch  cảnh  hiện  tiền, 

khởi tâm sân hận cũng xong. Gọi là “nhất niệm sân tâm khởi, bát vạn chướng môn khai”, 

lập tức đọa lạc. Bởi vậy hủy báng cũng được, sỉ nhục cũng được, dù tổn thương thế nào 

đi nữa ta đều như như bất động, đối phương tạo nghiệp rất nặng. Đối với một người tốt, 

thiện nhân, người có tu hành, cần phải tôn trọng, đó là tu phước. Nếu không lễ phép với 

họ, là tạo tội nghiệp. 

Kết tội nghiệp có hai cách, loại kết tội thứ nhất là tánh tội. Ta không nên làm như 

vậy, làm như vậy là có tội. Loại kết tội thứ hai là gì? Là để người khác nhìn thấy, khiến 

họ  không  tin  chánh  pháp,  không  tin  người  tốt.  Như  vậy  là  đoạn  thiện  căn  của  người, 

đoạn tuệ mạng của người, kết tội từ đây. Nếu là một người học Phật càng không nên, vì 

sao vậy? Khi người ta thấy quý vị có hành động đó, nghĩ rằng người học Phật là như vậy, 

không cần học nữa, đừng học theo, chặt đứt ý niệm học Phật của người. Đây là đoạn tuệ 

mạng của người, cần phải chịu trách nhiệm. 

Thị  hiện  của  Nhẫn  Nhục  tiên  nhân  khiến  người  nhìn  thấy,  người  tu  hành  chơn 

chánh. Quý vị xem, chúng ta không làm được, ngài làm được. Không hề oán hận, không 

hề sân hận, từ bi đến như thế. Cho nên kết tội trên mọi phương diện. 

Chúng ta thấy xã hội ngày nay, quý vị quan sát tường tận người trên thế giới hiện 

nay, họ khởi ý niệm gì? Khởi tâm động niệm là gì? Ngôn ngữ của họ ra sao? Tạo tác của 

họ như thế nào? Kinh Địa Tạng nói rằng: “Không có gì không phải nghiệp, không có gì 

không  phải  tội  lỗi”.  Như  vậy  mới  biết,  họ  đáng  thương  biết  bao,  tiền  đồ  của  họ  là  ba 

đường ác. Quả là đáng thương, đúng là khổ, sao ta có thể oán hận họ? Vì sao họ làm như 

vậy? Vì mê hoặc. Mê đắm trong thất tình ngũ dục, mê quá sâu nặng. Chúng ta phải hiểu 

đạo lý này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        405/16 

Nhìn  thấu,  xem  nhẹ  thất  tình  ngũ  dục,  công  phu  này  rất  khá. Không  có  thời  gian 

học tập lâu dài, họ không làm được. Mà học tập đáng quý nhất là không được gián đoạn, 

một ngày nỗ lực, mười ngày giải đãi, nó không khởi tác dụng. 

Xã hội này là một bể nhuộm lớn, bể nhuộm rất nghiêm trọng, mình có thể không bị 

nó ảnh hưởng chăng? Khiến chúng ta nghĩ đến phương pháp dạy học của cổ nhân: “Nhất 

môn thâm nhập, trường thời huân tu”. Tám chữ này có thể cứu người thế gian hiện nay. 

Cho dù học Phật cũng không được học tạp, cũng không được học nhiều. Học nhiều dễ 

phân  tâm,  tâm  không  chuyên  nhất,  không  chuyên  nhất  dễ  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  ảnh 

hưởng. Nhất định phải thâm nhập, nhất định phải chuyên, chính là ở đây nói “thấu triệt”. 

Nếu không thâm nhập sao có thể thấu triệt? Học mười bộ kinh  muốn thấu triệt, không 

bằng học một bộ kinh mà thấu triệt. Một bộ kinh dễ thấu triệt, mười bộ kinh không dễ 

thấu  triệt,  vì  sao  vậy?  Vì  bị  phân  tâm,  không  đủ  tinh  chuyên.  Huống  gì  hiện  nay  sức 

mạnh chúng ta rất yếu kém, không kiên cường, dùng vào một môn dể thấu triệt, có chút 

hy vọng. Ba môn, bốn môn, năm môn, sáu môn không hy vọng, học như vậy là sao? Chỉ 

học được cái vỏ bên ngoài, không mang đến lợi ích. Vì sao gọi là không có lợi ích? Vì 

không chống cự nổi sự ô nhiễm bên ngoài, đúng là không hữu ích. Gặp việc xứng tâm 

vừa ý còn khởi tham luyến, gặp chuyện không như ý còn khởi sân nhuế, đúng là không 

hữu ích. Hữu ích là có thể hàng phục phiền não, thất tình ngũ dục hiện tiền có thể khắc 

phục nó, giữ được tự tánh tâm thanh tịnh, không bị bên ngoài làm dao động. Công phu 

thật sự, bản lĩnh thật sự. 

Chúng ta nghĩ xem, “thấu triệt điều này”, điều này nghĩa là pháp môn này, đạo lý 

này, vấn đề này. Chỉ có thấu triệt mới có thể an trú như như, sống cuộc đời như Bồ Tát 

trong cõi thật báo ở thế giới Cực Lạc, đây chính là trú trong trí tuệ chân thật. Người trú 

trong  trí  tuệ  chân  thật  không  nhất  định  giàu  có,  đây  là  nói  lời  chân  thật  với  quý  vị. 

Không nhất định có địa vị hiển hách trong xã hội, có thể là một kẻ bình dân, miễn cưỡng 

duy trì ngày ba bữa. Tâm địa an tường, vô ưu vô lo, không có vướng bận, nhất tâm niệm 

Phật chuyên cầu Tịnh độ. Đây là trú trong trí tuệ chân thật. Vãng sanh đến thế giới Cực 

Lạc, tất cả đều được đại viên mãn, đạt được cứu cánh viên mãn chân thật, đây gọi là trí 

tuệ chân thật. 

Khiến  chúng  ta  nhớ  lại  câu  chuyện  hòa  thượng  Đàm  Hư  kể,  câu  chuyện  này  ghi 

chép trong Ảnh Trần Hồi Ức Lục. Câu chuyện kể về Chùa Cực Lạc ở Cáp Nhĩ Tân Hắc 

Long  Giang,  có  một  người  xuất  gia  ở  Chùa  Cực  Lạc  vãng  sanh,  pháp  sư  Tu  Vô.  Câu 

chuyện này xảy ra vào đầu năm dân quốc. Vị xuất gia này không biết chữ, không được 

học hành, trước khi xuất gia ông làm thợ hồ, rất khổ. Cũng do cảm nhận nhân sinh quá 

khổ, sau đó xuất gia. Vì xuất gia mà không biết gì cả, sau khi xuất gia ở trong chùa làm 

công quả, làm những công việc nặng nhọc, làm những việc người khác không muốn làm. 

Chỉ niệm rốt ráo một câu A Di Đà Phật, ngoài ra sư đều không biết gì. Từ sáng đến tối 

chỉ A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật. Lúc đó đệ tử của hòa thượng Đế Nhàn là 

thầy Đàm Vân, pháp duyên của thầy Đàm Hư rất thù thắng, người Đông bắc. Thầy xây 

dựng Chùa Cực Lạc ở Cáp Nhĩ Tân, khi Chùa Cực Lạc xây xong, cung thỉnh hòa thượng 

Đế Nhàn đến truyền giới một lần, lần đầu tiên Chùa Cực Lạc truyền giới. Nhờ truyền 

giới,  khiến  Chùa  Cực  Lạc  này  nổi  tiếng  khắp  nơi,  đạo  tràng  hưng  thịnh.  Giới  đàn  cần 

người làm công quả, cho nên sư Tu Vô đã đến, ở giới đàn, giới đàn hình như khoảng hai 

ba  tháng,  thầy  đến  làm  công  quả  phục  vụ  giới  đàn.  Tri  sự  tức  giám  viện  là  thầy  Định 

Tây_về sau họ đều đến HongKong. Hỏi sư Tu Vô, sư có thể làm gì? Sư Tu Vô nói mình 

có thể chăm sóc bệnh nhân, liền giao công việc này cho sư. Trong thời kỳ mở giới đàn 

khó tránh khỏi, điều này chắc chắn có, thường có những giới tử bị bệnh nhẹ như bị gió, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        406/16 

cảm, sốt, cần có người chăm sóc. Sư Tu  Vô nhận trách nhiệm này, sư Tu Vô.  Ở được 

mười mấy ngày sư đến tìm hòa thượng, tìm pháp sư Đàm Hư, tìm thầy tri sự xin nghỉ. 

Pháp sư Đàm Hư có tu dưỡng, là một người có học vấn, giảng kinh dạy học có tu dưỡng, 

không trách cứ gì sư. Đến đi tự do, sư có việc muốn đi thì cứ đi. Nhưng thầy Định Tây 

không có được công phu tu dưỡng như hòa thượng, liền mắng sư Tu Vô một trận, sao 

thầy  không  có  định  lực  gì  vậy?  Giới  đàn  chỉ  có  hơn  hai  tháng,  nay  mới  ở  được  mười 

mấy ngày, phát tâm đến đây bây giờ lại muốn đi, trách mắng sư Tu Vô. Kết quả sư Tu 

Vô nói, bạch hòa thượng, không phải con đi nơi khác, mà con vãng sanh thế giới Cực 

Lạc. Hai vị hòa thượng nghe xong ngẩn người, thầy biết trước giờ chết ư? Đúng vậy. Họ 

hỏi, còn khoảng bao lâu? Không quá mười ngày, nhờ chùa chuẩn bị cho sư 200 cân củi, 

chuẩn bị hỏa thiêu. Thầy Định Tây nghe thế, trước giờ chưa từng gặp trường hợp này, 

không đơn giản, thật khó được! Cũng rất hoan hỷ, đang trong thời kỳ mở giới đàn, có 

người vãng sanh thế giới Cực Lạc, biết trước giờ chết, đây là tướng lành. Làm chứng cho 

mọi người, niệm Phật là thật, không phải giả. 

Đến ngày thứ hai, sư Tu Vô lại đến tìm hòa thượng, nói với hòa thượng rằng, ngày 

mai con đi, hôm nay nhanh chóng chuẩn bị. Thầy Định Tây liền giúp sư, chuẩn bị một 

gian phòng. Sư lại thỉnh cầu tìm vài người, đến trợ niệm đưa sư vãng sanh. Vừa tuyên bố 

tin tức này, liền có mười mấy người, tự động phát tâm đến trợ niệm cho sư. Khi đi rất an 

tường không bệnh hoạn, một người sống mạnh khỏe như vậy. Khi đến giờ, sư để cho 

mấy vị đồng tu trợ niệm này, mọi người cùng niệm Phật A Di Đà tiễn sư vãng sanh. 

Những người trợ niệm nói, trước đây chúng tôi chỉ nghe nói chứ chưa từng chứng 

kiến. Biết trước giờ chết, tự tại vãng sanh như thế này, hôm nay chúng tôi mới tận mắt 

chứng kiến. Ít nhất sư cũng lưu lại cho chúng tôi vài bài thơ, để lại vài bài kệ, để chúng 

tôi làm kỷ niệm. Sư Tu Vô nói tôi xuất thân thô hèn, không được học hành, cũng không 

hiểu kinh giáo. Tôi cũng không biết làm thơ, cũng không biết nói kệ. Nhưng quý vị đã 

nói  thế,  tôi  có  một  câu  nói  nhắn  nhủ  với  mọi  người:  “nói  mà  không  thực  hành  không 

phải là trí tuệ chân thật”. Để lại câu nói này cho mọi người làm kỷ niệm. Quý vị thử nghĩ 

về câu nói này, rất có đạo lý! 

Quý vị học kinh giáo, nói rất hay, nhưng bản thân không thực hành, đây không phải 

là trí tuệ chân thật. Lời sư Tu Vô nói tương ưng với trong kinh này nói, trí tuệ chân thật 

mới thật sự đem lại lợi ích. Mọi người niệm Phật chưa đến một khắc thì sư ra đi, sau khi 

hỏa thiêu lưu lại xá lợi, đều thờ tại Chùa Xá Lợi. 

Sau này hòa thượng Đàm Hư ở phương nam, ở HongKong, những năm sau này đều 

ở tại HongKong, cũng vãng sanh tại HongKong. Trong lúc giảng kinh, tổ chức Phật thất 

Phật sự, ngài thường nhắc lại câu chuyện này để khuyến khích mọi người. Đây là niệm 

Phật thành tựu, nước chảy thành sông. 

Trong đời ngài tận mắt chứng kiến người niệm Phật vãng sanh, đều là người thật 

thà, rất giữ quy củ. Tâm địa rất thanh tịnh, có thể chịu khổ, việc người khác không chịu 

làm họ đều làm. Người thành tựu đều như vậy. Người khéo léo nhanh nhẹn không có ai 

thành tựu. Bởi vậy thật thà, nghe lời, thực hành, không có ai không thành tựu. Đến Chùa 

Cực Lạc tham quan, đừng quên đảnh lễ tháp sư Tu Vô. 

Bên dưới nói: “Rốt ráo chân thật là pháp thân đức”, đây là phối hợp với tam đức. 

“Lợi ích chân thật là giải thoát đức, trí tuệ chân thật là bát nhã đức. Ba loại chân thật 

trong kinh này, cũng tức là niết bàn tam đức”. Niết bàn là minh tâm kiến tánh, minh tâm 

kiến tánh thì ba đức này đều hiện tiền, tất cả đều chứng được. 

Chân thật rốt ráo là lý thể, tự tánh. Trí tuệ chân thật là bát nhã đức. Lợi ích chân 

thật là giải thoát đức, được đại tự tại. Đoạn tận tất cả tập khí phiền não, thoát ly lục đạo, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        407/16 

thoát ly mười pháp giới, sau cùng thoát ly cõi thật báo trang nghiêm, trở về với chân thật 

rốt ráo. Chân thật rốt ráo chính là vô vi pháp thân. 

Chúng  ta  không  phải  hàng  thượng  thượng  căn,  thì  đi  theo  con  đường  thế  giới 

phương  tây  như  sư  Tu  Vô.  Như  ở  trước  từng  nói  với  chư  vị,  cũng  là  hòa  thượng  Đế 

Nhàn nói, người thợ rèn niệm Phật ba năm đứng vãng sanh. 

Đạt được tam đức của niết bàn, tức là đạt được Diệu giác Phật quả. Ba đức này, ba 

loại chân thật này là tam đức. 

“Như chữ y, ba chấm”, đây là tiếng Phạn, tiếng Phạn có chữ này, chính là ba chấm. 

Ba chấm của hình tam giác, phát âm là  y. Ba chấm này thiếu một đều không được, sẽ 

không thành chữ này. Người xưa nói đứng như chiếc đỉnh ba chân, đỉnh cũng là ba chân. 

“Không hợp không lìa, không ngang không dọc, tức một tức ba, tức ba tức một”. 

Một tức là ba, ba tức là một, nói rõ ba loại chân thật là một mà ba, ba mà một. Tam đức 

mật tạng cũng là một mà ba, ba mà một, không thể tách rời. “Trong kinh này trước tiên 

là đối với diệu hạnh, đầu tiên nói trú chân thật tuệ”. Câu này rất quan trọng, “như câu vẽ 

rồng điểm  mắt vậy”. Điều này đang nói với chúng ta vấn đề gì? Phải tinh tấn tu hành, 

phải khai phát trí tuệ. Muốn khai phát trí tuệ, nhất định phải đoạn tận tập khí phiền não. 

Không đoạn tận tập khí phiền não, tức là không có trí tuệ chân thật, dù khổ tu như thế 

nào cũng không thật sự thực hành. Chỉ có trí tuệ chân thật mới chịu được sóng to gió lớn, 

như như bất động. Không có trí tuệ chân thật, chỉ một gợn sóng hay làn gió nhẹ, cũng đủ 

khiến tâm ta tán loạn, tập khí phiền não đều hiện tiền. 

Điều này chứng minh trí tuệ rất quan trọng, cũng là nói rõ Bồ Tát Pháp Tạng kiến 

lập thế giới tây phương Cực Lạc_48 nguyện là kế hoạch của ngài, là lý tưởng của ngài, 

hoàn toàn kiến lập theo lý tưởng này, kiến lập thành công. Dõng mãnh tinh tấn là đương 

nhiên, trong dõng mãnh tinh tấn là trú chân thật tuệ, ngài đã thành công. Nếu không trú 

trong trí tuệ chân thật, tu hành năm kiếp cũng không thành công. Không có trí tuệ chân 

thật, dù tu như thế nào, tu giỏi đến đâu cũng không ra khỏi mười pháp giới. Ta có năng 

lực ra khỏi luân hồi lục đạo, không vượt thoát mười pháp giới, ra khỏi mười pháp giới 

cần có trí tuệ chân thật. Vượt thoát luân hồi lục đạo vẫn cần đến trí tuệ chân thật, ít phần 

trí tuệ chân thật, không phải quá nhiều, nhưng phải có một ít. Không có ít phần không 

thoát khỏi luân hồi lục đạo, vì sao vậy? Vì có tham luyến đối với luân hồi lục đạo. 

Tham luyến này cụ thể chính là thất tình ngũ dục. Thất tình là hỷ nộ ai lạc ái ác dục. 

Ngũ dục là tài sắc danh thực thùy, ta còn tham luyến những thứ này. Đạt được thì hoan 

hỷ, mất đi thì sợ hãi. Vì những thứ này mà tâm không an định, suy tính thiệt hơn. Đạt 

được lại sợ mất đi, chưa đạt được thì nghĩ mọi cách để có được, được rồi lại sợ mất. Suy 

tính thiệt hơn, khổ não vô cùng. 

Bên  dưới  nói:  “Trú  chân  thật  tuệ,  tức  nhập  nhất  pháp  cú,  nhất  pháp  cú  là  trí  tuệ 

chân thật vô vi pháp thân”. Câu này trong nói Vãng Sanh Luận. Niệm Lão chú giải bộ 

kinh này, trích dẫn câu này nhiều nhất, mấy mươi lần. Vì thế chúng ta không cần cố tình 

nhớ  nó,  tự  nhiên  thuộc  làu.  Trích  dẫn  mấy  mươi  lần,  nghĩa  là  câu  này  rất  quan  trọng, 

không phải rất quan trọng sẽ không diễn thuyết nhiều lần như thế. Nhiều lần diễn thuyết, 

đó chính là pháp môn vô cùng quan trọng. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        408/16 

 

Tập 276 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 11.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 333, hàng thứ tư từ dưới đếm lên. 

“Nói tiếp rằng, dõng mãnh tinh tấn, nhất hướng chuyên chí trang nghiêm diệu độ. 

Dõng mãnh tinh tấn là không gián đoạn không tạp loạn. Nhất tâm chuyên chí tức tâm chí 

chuyên nhất, diệu độ là cõi nước tinh mỹ tuyệt luân, không thể nghĩ bàn”. Bên dưới nói 

tiếp: “Sau khi tỳ kheo Pháp Tạng phát 48 nguyện, trú trong trí tuệ chân thật, dõng mãnh 

tinh tấn, kiến lập giúp đỡ lục đạo chúng sanh khắp biến pháp giới hư không giới”. 

Chúng ta phải đặc biệt cường điệu câu này, kiến lập một đạo tràng tu học tốt đẹp 

viên mãn, đạo tràng này chính là thế giới Cực Lạc. Chính là ở đây nói đến diệu độ, nhất 

hướng chuyên chí trang nghiêm diệu độ. Cho nên ngài dõng mãnh tinh tấn, vì sao vậy? 

Vì tất cả đều vì chúng sanh khổ nạn. Đạo tràng tu học này sớm ngày kiến lập thành tựu, 

chúng  sanh  sớm  ngày  được  độ, đây  là  động  lực  tinh  tấn  dõng  mãnh.  Không  nhẫn  tâm 

thấy  nhiều  chúng  sanh  mê  hoặc  điên  đảo  như  thế,  tạo  nghiệp  chiêu  cảm  quả  báo,  khổ 

không kể xiết. 

Ngày nay chúng ta nhìn thấy tất cả chúng sanh, mọi ý niệm bất thiện, hành vi bất 

thiện, tuyệt đối không được trách cứ họ. Vì sao vậy? Vì họ mê hoặc điên đảo đến cùng 

cực,  tuy  được  thân  người, nhưng  không  giống  con  người, hoàn  toàn  trái  với  tánh  đức, 

quả báo chỉ trong chớp mắt. Đây quả đúng như cổ nhân nói: tội ác chồng chất, quả báo 

sẽ  hiện  tiền.  Không  thành  không  kính,  không  nhân  không  nghĩa,  nhìn  thì  giống  con 

người, trên thực tế, quý vị quan sát tường tận, họ có khác với súc sanh chăng? Súc sanh 

không tiếp thu giáo huấn thánh hiền, có thể tha thứ được. Họ tiếp thu giáo huấn thánh 

hiền, nhưng không tin, họ nói đây đều là các bậc đế vương ngày xưa, dùng những thứ 

này để lừa gạt chúng sanh. Họ thông minh, không bị lừa gạt. Luân lý, đạo đức, luân hồi, 

kiếp  sau,  là  giả,  đó  là  mê  tín.  Vậy  thì  hết  cách  rồi!  Trong  kinh  Đức  Phật  thường  nói: 

“điều này chỉ có chứng mới biết”, đợi đến khi nào họ chứng được, vấn đề này đủ cho họ 

chịu. 

Những năm lại đây, từ hiện tượng nhập xác chúng ta thấy, linh hồn nhập xác này họ 

từ  địa  ngục  đến, họ  từ  ngạ  quỷ  đến,  họ  từ  súc  sanh  đến,  không  phải  con  người  có  thể 

biểu diễn ra được. Quý vị nhìn thấy nỗi thống khổ của họ, thật đáng thương! Không thể 

biểu diễn được. Quý vị quan sát tường tận, đó là thật. Hỏi họ vì sao như thế? Tạo nghiệp! 

Tạo nghiệp gì? Đầu tiên là sát sanh. Con người có tâm sân hận, quý vị giết họ, họ hận 

quý vị, muốn trả thù. Súc sanh có như vậy chăng? Cũng như vậy. Đừng thấy thân nó nhỏ 

bé,  côn  trùng  kiến  gián  rất  nhỏ,  đó  cũng  là  một  sinh  mạng,  chúng  cũng  tham  sống  sợ 

chết. Quý vị giết chúng, chúng cũng có oán hận như con người vậy. 

Ngày  nay  ai  không  giết  người?  Quý  vị  từng  giết  người  chăng?  Nạo  thai  chính  là 

giết người, chủ ý của cả vợ chồng, giết chết con ruột của mình. Linh hồn này đầu thai 

vào trong gia đình quý vị, làm con cái quý vị, có quan hệ với quý vị. Nếu như họ đến 

báo ân, vì phá thai cho nên không phải báo ân, đã kết thành mối thâm thù đại hận, lần 

sau đến là để báo oán. Nếu họ đến để báo oán, bây giờ lại giết họ, oán hận càng chồng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        409/16 

chất, lần sau họ đến quý vị gánh chịu những gì? Còn có đòi nợ, trả nợ nữa. Không có 

nhân duyên không thành người một nhà, vào trong nhà này đều có nguyên nhân. Cho 

nên có người, con người tôi rất tốt, suốt đời chưa từng hại người, chưa từng giết người. 

Quý vị thử nghĩ xem, phá thai đồng nghĩa với giết người, tội này rất sâu nặng! 

Chúng ta lại quan sát tường tận, trên địa cầu hiện nay, mỗi ngày bao nhiêu người 

phá  thai?  Vì  sao  xã  hội  động  loạn?  Vì  sao  địa  cầu  thiên  tai  dồn  dập  như  vậy?  Do  ác 

nghiệp chiêu cảm, chính là đạo lý này. Vì sao thế giới Cực Lạc trang nghiêm như vậy? 

Do thiện tâm, thiện nguyện, thiện hạnh chiêu cảm nên. 

Thật ra địa cầu chúng ta không khác gì thế giới Cực Lạc, cư dân trên địa cầu, nếu 

mỗi người đều học Phật A Di Đà. Trong Kinh A Di Đà nói, chúng ta đều thực hành hết. 

Địa cầu chúng ta ở chính là thế giới Cực Lạc, người người thực hành 48 nguyện, cảnh 

tùy tâm chuyển, địa cầu và Cực Lạc không có gì sai khác. 

Bồ Tát Pháp Tạng từ bi, thấy những chúng sanh này tạo nghiệp thọ báo, phát tâm 

đại từ bi, đại hoằng thệ nguyện, trú chân thật tuệ, dõng mãnh tinh tấn. Tinh tấn, vô gián 

vô tạp. Không có gián đoạn, không có tạp loạn. Không tạp loạn là tinh, không gián đoạn 

là  tấn,  gọi  là  tinh  tấn.  “Nhất  hướng  chuyên  chí,  tâm  chí  chuyên  nhất”.  Một  phương 

hướng, một mục tiêu. Mục tiêu này ở trước đã học, mục tiêu của Bồ Tát Pháp Tạng là tất 

cả đều thành Phật. Lục đạo vô số chúng sanh, vãng sanh thế giới Cực Lạc mỗi người đều 

thành Phật. Ngài vì điều này mà dõng mãnh tinh tấn, để trang nghiêm diệu độ. 

Ý này nói một cách đơn giản, nguyện con tất cả giống như Phật không khác. Phật ở 

đây là thầy của ngài, Tự Tại Vương Như Lai. Diệu độ là đạo tràng tu học thành Phật, là 

thế giới Cực Lạc mà Phật A Di Đà tạo ra cho tất cả chúng sanh. Đạo tràng tu học này 

tinh mỹ tuyệt luân, mười phương thế giới không có, “cõi nước không thể nghĩ bàn”. 

Bên dưới nói với chúng ta về hai chữ trang nghiêm, chúng ta cần phải học. “Trang” 

nghĩa là gì? Nghĩa là cung kính, là trung chánh, còn có nghĩa là tán dương, trang sức. 

“Nghiêm” nghĩa là gì? Nghiêm có nghĩa là tôn kính, có nghĩa là khiêm tốn lễ độ, cung 

kính. Trang nghĩa là trang sức, trang nghiêm nghĩa là trang sức. Cho thấy hai chữ trang 

nghiêm, có thể dùng tục ngữ giải thích là tôn trọng, cung kính, chánh túc, thiện mỹ mà 

trang sức. Đây là từ trên đức hạnh mà nói, từ nội tâm mà nói. Trang nghiêm, trước tiên 

phải biết trang nghiêm thân tâm, tâm là chủ. Quý vị có tâm tôn trọng, có tâm cung kính. 

Tổ sư Ấn Quang nói, một phần thành kính được một phần lợi ích, mười phần thành 

kính  được  mười  phần  lợi ích.  Chân thành,  cung  kính, nhân  từ,  bác  ái.  Nếu nói không 

thành không kính, bất nhân bất nghĩa, hoàn toàn tương phản với hai chữ trang nghiêm, 

quả báo ở đâu? Ở trong địa ngục a tỳ. Phật Bồ Tát đến dạy, ta cũng chẳng học được gì, 

vì sao vậy? Vì không có tâm thành kính. Hãy nhớ câu nói của tổ sư Ấn Quang, một phần 

thành kính ta học được một phần, hai phần thành kính học được hai phần. Không thành 

không kính, bất nhân bất nghĩa, dù chỉ một phần cũng không học được. Phật Bồ Tát đến 

dạy ta cũng học không được, huống là ai khác? 

Vì thế phải phục hưng truyền thống văn hóa xưa, phải phục hưng Phật pháp. Chư vị 

đều  biết,  hiện  nay  suy  thoái  đến  tận  cùng,  thật  sự  là  đang  ở  ranh  giới  của  diệt  vong. 

Không  hưng  được  thì  vong,  có  thể  hưng  chăng?  Khó!  Khó  ở  đâu?  Khó  ở  chỗ  không 

thành  không  kính,  bất  nhân  bất  nghĩa.  Như  tổ  sư  Ấn  Quang  nói,  không  có  tâm  thành 

kính,  khó  ở  điểm  này.  Đây  là  vấn  đề  nghiêm  trọng  rất  phổ  biến  hiện  nay.  Tìm  đâu  ra 

người thật sự thành kính? Họ mới có thể vì vãng thánh kế thừa tuyệt học, kế thừa tuệ 

mạng  của  Đức  Phật. Không  có  người  như  vậy,  tôi  muốn  làm,  nhưng  tâm  có  dư  là  lực 

không đủ, không làm được. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        410/16 

Chúng ta thử nghĩ xem, xã hội này có người như thế chăng? Chắc chắn có, chúng ta 

không biết mà thôi, hạng người này quá ít. Chỉ cần có người như thế xuất hiện, tuệ mạng 

của Phật, tuyệt học của thánh hiền có nguồn hy vọng. Những người này chắc chắn xuất 

hiện trong thân phận một người thầy tốt, người thầy gương mẫu. Thân hành ngôn giáo, 

cảm hóa chúng sanh. Khi nào chúng sanh mới có thể quay đầu? Phật Bồ Tát, thánh hiền 

nhân biểu hiện, người này nhìn thấy, nghe thấy, tiếp xúc được, lập tức có thể quay đầu. 

Đây là hàng thượng thượng căn, người như vậy rất ít. 

Trong kinh Phật có Ngũ Mã Dụ. Loại ngựa tốt bậc nhất, để con ngựa này bước đi, 

roi vừa đưa lên, ngựa nhìn thấy bóng là biết chủ nhân bảo nó đi, lập tức đi nhanh, đây là 

loại thứ nhất. 

Loại thứ hai, khi nhìn thấy vẫn chưa cảm nhận được, cần phải dùng roi đánh nhẹ 

mấy cái sau mông, chủ nhân muốn tôi đi nhanh, đây là loại thứ hai. 

Loại thứ  ba  là  đánh nó  mấy  cái  cũng không chịu  đi, chỉ  như gãi ngứa cho nó, nó 

không  quan  tâm.  Đến  khi  đánh  vài  roi  thật  mạnh,  ồ  thì  ra  không  phải  đùa,  chủ  nhân 

muốn tôi đi thật, đây là loại thứ ba. 

Loại thứ  tư, dù đánh  chết nó cũng  không  đi, phải  làm  sao?  Quý vị  xem, khi  cưỡi 

ngựa  có  mang  đôi  giày  cưỡi  ngựa, sau  gót  đôi  giày  có  đinh  nhọn, dùng  nó  để  làm  gì? 

Chính là dùng cho loại ngựa không biết nghe lời này, đánh như thế nào nó cũng không 

đi, liền dùng gót giày có đinh nhọn đó thúc vào bụng. Nỗi đau đớn khổ sở đó không sao 

tả xiết, bất đắc dĩ, thôi đi vậy! Loại thứ tư, không tệ lắm. 

Loại thứ năm, dùng gót nhọn giày thúc vào bụng, nó liền nằm xuống, nằm xuống 

đất ngủ luôn, đây là loại thứ năm. 

Đức Phật dùng năm loại ngựa này làm ví dụ, nói lên điều gì? Nói rằng chúng sanh 

không dễ giác ngộ, chúng sanh nghe pháp giác ngộ cũng có năm hạng người như vậy, 

năm loại này. Cho nên Thế Tôn tam chuyển pháp luân, đối với ba căn thượng trung hạ. 

Hàng thượng căn, vừa biểu diễn, vừa thể hiện ra họ hiểu ngay, không cần nói, đây là thị 

chuyển. 

Hạng người thứ hai, thị chuyển không được, họ nhìn không hiểu, không để ý. Cần 

phải khuyên dạy họ, dùng khuyến chuyển. Đây là biểu diễn cho họ thấy, nói cho họ nghe. 

Họ giác ngộ, có thể tiếp thu. 

Hạng thứ ba không được, khuyên họ cũng không có tác dụng gì. Họ không dễ tiếp 

thu, cũng không dễ tin, kết quả như thế nào? Phải bày nhân quả báo ứng, chân tướng sự 

thật ra trước mắt họ. Họ nhìn thấy, sợ hãi, như vậy mới thực hành, đây là hạng người thứ 

ba. 

Hạng người thứ tư, làm chứng chuyển họ vẫn không tin, như vậy thì hết cách. Đây 

gọi là gì? Không có nhân duyên với Phật, Phật không độ người không có nhân duyên, 

những người này không có duyên với Phật. Cả ba phương pháp đều không có hiệu quả, 

như vậy là không có duyên. Không có duyên, vậy khi nào duyên mới phát sanh? Họ phải 

vào trong ác đạo chịu khổ, chịu tận cùng nỗi khổ, họ mới có thể giác ngộ quay đầu. Sai, 

tự thừa nhận mình sai, quá sai lầm, vậy mới quay đầu. Quay đầu cũng không dễ dàng, có 

hai  sự  thật,  giết  người  đền  mạng,  nợ  tiền  trả  bằng  tiền.  Nếu  không  rửa  sạch  hai  loại 

nghiệp  này,  không  đoạn  tận  nó,  không  thể  ra  khỏi  luân  hồi,  ở  trong  lục  đạo  oan  oan 

tương báo. Lúc này có hối cũng không kịp. 

Đại thánh đại hiền, Chư Phật Bồ Tát không có lỗi gì, chính ta đã phụ lòng các ngài. 

Khi ta chưa tạo nghiệp ngài đã cảnh cáo, đã nhắc nhở rồi, bản thân chúng ta không lãnh 

hội được, vẫn tạo ra vô số ác nghiệp. Hiện tại ác báo chưa xuất hiện, nguyên nhân gì? 

Nhờ phước báo tu được trong đời quá khứ, cho thấy ta tu được phước báo rất lớn, bây 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        411/16 

giờ đang hưởng phước. Đến khi hưởng hết phước, ác báo lập tức hiện tiền, ác báo hiện 

tiền, đạo lý là như vậy. 

Những lý sự, nhân quả này, Đức Phật nói rất nhiều, rất rõ ràng thấu triệt. Các bậc 

thánh hiền cũng thường nói, con người đối nhân xử sự không được trái với lương tâm. 

Đối nhân xử sự trái với lương lâm, không ai không đọa vào ba đường ác. 

Trang nghiêm không tách rời sự tôn trọng, cung kính, nghĩa là thành kính. Chúng ta 

là đệ tử Phật, cần phải dùng những mỹ đức này trang nghiêm bản thân, không cần dùng 

vật chất, vật chất đều vô dụng, nó là giả. Trí tuệ chân thật, đức hạnh chân thật, hãy dùng 

nó để trang sức bản thân. Người thế gian không nhận thức, họ không biết, Phật Bồ Tát 

biết chúng ta, chư thiên thiện thần biết chúng ta, thậm chí ma quỷ đều biết chúng ta. Họ 

đối với ta rất chí kính, luôn luôn ủng hộ, ác quỷ cũng không dám làm tổn hại. Ta có đức 

hạnh, thân có quang minh, họ đều có thể nhìn thấy. 

“Trong kinh này, diệu đức của đại sĩ là năng trang nghiêm”. Ở đây nói đến đại sĩ 

chính là Bồ Tát Pháp Tạng. Đức là năng trang nghiêm, diệu đức. “Diệu độ là sở trang 

nghiêm”, cảnh tùy tâm chuyển, đức tại tâm, độ ở bên ngoài. Tâm tốt, độ bên ngoài sẽ 

diệu. Diệu bằng cách nào? Kinh văn ở sau nói rất tường tận. Cảnh là sở chuyển, đức là 

năng chuyển. 

“Lấy vạn đức dung thành diệu độ, gọi là trang nghiêm diệu độ”. Không thể không 

tu  đức,  nhất  định  phải  tu  đức.  Đức  không  thể  không  chứng,  công  đức  chân  thật.  Đức 

không thể không phát huy rạng rỡ, như ánh sáng vậy, chiếu khắp pháp giới. Những gì là 

đức? Trong Phật pháp thập thiện là đức, ngũ giới là đức, lục hòa là đức, tam học giới 

định tuệ là đức, lục độ là đức, 48 nguyện của Phật A Di Đà là đức. Trong pháp thế gian 

nói, luân thường là đức, tứ duy là đức, bát đức là đức, không nhiều! 

Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, đều phải nghĩ xem có trái với những mục 

này  chăng?  Những  gì  mấy  ngàn  năm  nay  người  xưa  truyền  lại,  trên  thực  tế  chúng  ta 

dùng 12 chữ, là bao gồm hết tất cả. 12 chữ dễ đối chiếu, đây là nền tảng căn bản của đức 

hạnh.  “Hiếu  để  trung  tín,  lễ  nghĩa  liêm  sỉ,  nhân  ái  hòa  bình”,  là  12  chữ  này.  Nếu  làm 

được, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều không trái phạm, người này là thánh 

hiền. 

Trong  Phật  pháp  cũng  rất  đơn  giản,  Phật  dùng  mười  chữ,  chính  là  thập  thiện. 

Không sát, không đạo, không dâm, không vọng ngữ, không lưỡng thiệt, không ác khẩu, 

không  ỷ  ngữ,  không  tham,  không  sân,  không  si,  Đức  Phật  chỉ  nói  mười  thứ.  Mỗi  thời 

kinh sáng nhắc nhở bản thân, mỗi thời kinh tối nỗ lực kiểm điểm chính mình, suốt ngày 

hôm  nay  mình  có  thực  hành  chăng?  Làm  được  bao nhiêu  phần?  Ngày  ngày  phản tỉnh, 

ngày ngày sửa đổi, đức của mình tích ngày càng dày, tích lũy công đức. Đây là chân thật, 

những  thứ  này  có  thể  mang  theo. Tất  cả  pháp  thế  gian không  mang  theo  được, tài  sắc 

danh thực thùy không mang theo được thứ nào. Sanh không mang đến, chết không đem 

theo. Sanh là mang nghiệp đến, chết vẫn là mang nghiệp đi. 

Lần này đến nhân gian là cơ hội tốt, tốt ở đâu? Có thể thay đổi tập nghiệp của mình, 

tập  là  tập  khí.  Ở  nhân  gian,  đây  là  một  bước  ngoặt,  ta  có  thể  chuyển  ác  thành  thiện, 

chuyển  tà  thành  chánh.  Trong  lục  đạo,  mấy  đường  khác  khó  chuyển,  cõi  người  dễ 

chuyển. Đây là  một thời cơ, một cơ hội chuyển ác hướng thiện rất thù thắng, cần phải 

nắm  bắt. Sự  chuyển  đổi  thù  thắng nhất, chuyển  phàm  thành thánh, đây  là  người thông 

minh  nhất. Người  có  thiện  căn  lớn, có  trí  tuệ  lớn, có  phước  đức  lớn, trong đời  này  họ 

chuyển  phàm  thành  thánh,  chuyển  phàm  thành  Phật,  họ  làm  điều  này,  đời  đời  không 

luống qua một cách vô ích. Đây đúng là lấy vạn đức dung hóa thành Tịnh độ, lấy  vạn 

đức dung hóa thành thân thanh tịnh. Diệu độ là cõi thanh tịnh. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        412/16 

Chúng ta xem tiếp: “Trú chân thật tuệ, trang nghiêm diệu độ, là nền tảng vững chắc 

của  cõi  Cực  Lạc  tịnh  độ,  là  tông  yếu  cương  lĩnh  của  diệu  hạnh  Phổ  Hiền”.  Hạnh  Phổ 

Hiền và thế giới Cực Lạc là quan hệ nhân quả, hạnh Phổ Hiền là nhân, Cực Lạc diệu độ 

là  quả  báo.  Câu  nói  này  trong  kinh  văn  nói  rõ  với  chúng  ta  rằng,  nếu  hạnh  Phổ  Hiền 

không có trí tuệ chân thật, thì tu như thế nào? Hàng nhị thừa không làm được, thiên nhân 

không làm được, Phật Bồ Tát trong mười pháp giới không làm được. Chúng ta phải biết 

điều này. 

Ai là người tu hạnh Phổ Hiền? Là pháp thân Bồ Tát. Bắt đầu từ phẩm vị nào? Bắt 

đầu từ viên giáo sơ trụ Bồ Tát trong Kinh Hoa Nghiêm. Quý vị biết thật sự tu hạnh Phổ 

Hiền, là thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng, thập địa, Đẳng giác. 41 địa vị này tu hạnh 

Phổ Hiền. Quả thì sao? Quả là Diệu giác vị, tu nhân chứng quả. Do đây có thể biết, trước 

sơ trụ là thập tín vị, thập tín vị tích lũy công đức, làm nền tảng của hạnh Phổ Hiền. 

Khi  Tịnh  tông  chúng  ta  thành  lập,  tôi  viết  một  bài  duyên  khởi,  đưa  ra  năm  khoa 

mục tu học cho người tu Tịnh độ. Tịnh Nghiệp Tam Phước, Lục Hòa Kính, Tam Học, 

Lục Độ, sau cùng là Phổ Hiền Thập Đại Nguyện Vương. Bốn khoa mục ở trước, Tam 

Phước là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất. Trong Tam Phước nói đến ba căn bản, Đệ Tử Quy, 

Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp. Có ba nền tảng này mới có thể thực hiện lục hòa 

kính, không có ba gốc rễ này, lục hòa kính là giả không phải thật. Có tam phước, lục hòa, 

người này có thể gọi là, trong kinh Phật thường nói là nhiều thiện căn, nhiều phước đức. 

Trong Kinh Di Đà nói, không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên mà được sanh 

về nước này. Vậy mới biết, phàm những ai sanh về thế giới Cực Lạc, đều nhiều thiện căn, 

nhiều  phước  đức. Thiện  căn  là  trí  tuệ, người  không  có  thiện  căn, không  có phước  đức 

không thể vãng sanh. Trong kinh nói về điều kiện này một cách rõ ràng thấu đáo. 

Chúng ta có cơ sở của tam phước và lục hòa, mới có thể bước vào cửa Phật. Tu giới 

định tuệ, tu pháp lục độ của Bồ Tát. Giới định tuệ là tiểu thừa, pháp lục độ là đại thừa. 

Đầy đủ nền tảng của đại thừa và tiểu thừa, tiếp tục nâng cao lên là Như Lai thừa, đó là gì? 

Là Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vương. Mười nguyện Phổ Hiền là Như Lai thừa. 

Trú chân thật tuệ, trang nghiêm diệu độ. Nên nhớ diệu độ này là trang nghiêm tự 

tâm. Bên trong trang nghiêm tâm mình, bên ngoài trang nghiêm diệu độ. Nếu trong tâm 

mình  không  có,  diệu  độ  bên  ngoài  cũng  không  có.  Cảnh  tùy  tâm  chuyển,  phải  hiểu  rõ 

đạo lý này, trước tiên phải trang nghiêm tự tâm. Trang nghiêm chính mình ít nhất, quý vị 

thấy  trên  đề  kinh  nói, tâm  thanh  tịnh, tâm  bình  đẳng, tâm  giác, vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh giác. Không có tâm này sao được? 

Hai  câu  “nền  tảng  của  Cực  Lạc  tịnh  độ,  tông  yếu  cương  lĩnh  của  diệu  hạnh  Phổ 

Hiền”. Cương là cương lĩnh, tông là tông yếu, nó rất quan trọng! Phương pháp tu học ở 

trong mấy câu này, chúng ta phải biết xem, phải xem hiểu, hiểu rồi phải thực hành, đây 

gọi là tu hành chơn chánh. Tu hành chơn chánh chính là thay đổi tâm thái, sửa đổi tất cả 

những thái độ bất thiện, không tốt. Thái độ thay đổi, ngôn ngữ, tạo tác tự nhiên thay đổi. 

Cho nên tu hành tối cao, quý vị thấy trong Liễu Phàm Tứ Huấn nói về thay đổi, cao nhất 

là sửa đổi từ tâm. 

Ngày ngày cùng nhau học tập, ngày ngày cùng nhau chia sẻ, động viên lẫn nhau, 

theo chúng nương chúng, đây là ưu điểm khi đại chúng cùng nhau tu tập. Đạo tràng này 

của  chúng ta đang làm  thử  nghiệm, thử  xem, không  cần những  chương trình này.  Mỗi 

đạo tràng đều có quy củ chung, chúng ta không có, chỉ hy vọng mọi người tinh tấn tu 

học. 

Quy củ của chúng ta là những gì? Năm khoa mục này chính là quy củ, người người 

đều làm theo, tự động tự phát, thực hiện ba nền tảng. Ba nền tảng chính là điều thứ nhất 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        413/16 

trong Tịnh Nghiệp Tam Phước. “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”, thực hành 

trong Đệ Tử Quy. Thực hành được Đệ Tử Quy, là thực hiện được hai câu này. “Từ tâm 

bất sát” thực hành trong Cảm Ứng Thiên, làm đúng như Thái Thượng Cảm Ứng Thiên, 

là “từ tâm bất sát” viên mãn. Sau cùng là “tu thập thiện nghiệp”, không có Thập Thiện 

Nghiệp không thể vào cửa Phật. 

Ngày nay chúng ta học Phật, xuất gia, có giống một người xuất gia chăng? Không 

cần người khác nói, tự mình phê bình xem, mình đã đủ tư cách của một người xuất gia 

chăng? Mở đầu kinh điển nói, thiện nam tử, thiện nữ nhơn, có phần mình chăng? Phải tự 

hỏi, mình có trong số này chăng? Tiêu chuẩn là gì? Là Thập Thiện Nghiệp Đạo. Thực 

hành đúng với Thập Thiện Nghiệp Đạo, thiện nam tử thiện nữ nhơn, có phần mình trong 

đó. Không thực hành Thập Thiện Nghiệp Đạo, mình không có trong đó. Điều này rất hay! 

Mình  là  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhơn,  khi  chung  sống  với  đại  chúng  có  thể  không  hòa 

thuận ư? Không hòa thuận tức là bất thiện rồi. Điều đầu tiên của hòa thuận là “kiến hòa 

đồng giải”, câu này nghĩa là gì? Buông bỏ thân kiến, buông bỏ biên kiến, buông bỏ kiến 

thủ, giới thủ kiến, đây gọi là thành kiến, kiến hòa đồng giải. Năm loại kiến, sau cùng là 

tà  kiến.  Lục  hòa  kính  xuất  hiện.  Quý  vị  xem:  “Kiến  đồng  giải,  giới  đồng  tu”.  Người 

người đều thực hành ba nền tảng, bốn nền tảng, không phải là giới đồng tu sao. Sau đó 

“thân đồng trụ, khẩu vô tranh, ý đồng duyệt, lợi đồng quân”, thực hành tất cả. Trên thế 

giới này, thật sự xuất hiện một tăng đoàn lục hòa, tăng đoàn này cứu vãn thế giới, vì sao 

vậy? Chỉ cần tăng đoàn này xuất hiện, Chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ. 

Mọi thiên tai đều hóa giải, xã hội được an định, thiện nhân xuất hiện. 

Đạo tràng này của chúng ta, không có tổ chức, không người quản lý, có tốt chăng? 

Tốt! Đương thời tăng đoàn của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là một tăng đoàn như vậy. Vì 

sao tăng đoàn này nhiều người thành tựu vậy? Vì họ đều là người thật thà, ai cũng biết 

nghe  lời,  đều  y  giáo  phụng  hành.  Không  cần  tổ  chức,  không  cần  những  chế  độ  quy 

chương này, không cần, không cần gì cả. 

Thế giới Cực Lạc cũng như thế, công việc của họ là ngày ngày nghe Phật A Di Đà 

thuyết  pháp.  Chúng  ta  còn  tin  rằng,  nhất  định  có  hàng  Bồ  Tát  cùng  nhau  chia  sẻ, mỗi 

ngày họ chỉ làm hai việc, không phải nghe dạy, nghe giáo huấn của Phật A Di Đà, thì là 

mọi người cùng nhau chia sẻ tâm đắc, an lạc biết bao! 

Hy vọng học viện chúng ta đi theo con đường này, làm ra điển hình, làm mô phạm, 

khiến  đại  chúng  xã  hội  thấy  được  bản  lai  diện  mục  của  Phật  giáo. Đây  là  bản  lai diện 

mục của Phật giáo! Hy vọng đạo tràng Phật giáo, giống như Đức Phật Thích Ca thị hiện 

vậy, Phật giáo là dạy học, dạy tư thục. Dạy học của thánh hiền, dạy học của Phật Bồ Tát. 

Nơi dạy học nhỏ này, mục tiêu là gì? Mục tiêu là đào tạo thánh hiền, đào tạo Phật Bồ Tát. 

Mục tiêu là đây, không phải gì khác. 

Người xuất gia thể hiện thập thiện nghiệp trong cuộc sống, thứ nhất là thương yêu 

chúng sanh, yêu chúng sanh đương nhiên là không sát hại chúng sanh. Giết là ác pháp 

bậc nhất hại chúng sanh, không những không được giết hại, không được để chúng sanh 

vì ta mà sanh phiền não. Chúng sanh này không thích ta, thấy ta là ghét, ta phải khiến họ 

thích, làm sao để khiến họ thích? Tránh họ, nơi nào có họ chúng ta cố gắng tránh xa, họ 

hoan  hỷ.  Đợi  đến  khi  nào  họ  không  ghét  nữa,  lúc  đó  hãy  thân  cận  họ,  đừng  để  chúng 

sanh khởi phiền não. Trong giới cấm không sát sanh bao hàm cả những điều này. Quí vị 

phải  biết,  Bồ  Tát  đại  thừa  nói  về  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  triển  khai  thành  bao  nhiêu 

điều? Thành tám vạn bốn ngàn tế hạnh, trong điều này bao hàm rất nhiều rất nhiều. Ta 

mới  thật  sự  kính  yêu  chúng  sanh,  mới  thật  sự  thực  hành,  tất  cả  chúng  sanh  khắp  biến 

pháp giới hư không giới với ta là nhất thể. Họ mê hoặc, ta giác ngộ. Mê hoặc nên không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        414/16 

biết, người giác ngộ phải nhất tâm nhất ý quan tâm họ, phải yêu thương bảo vệ họ. Giác 

ngộ  tánh  đức  đều  hiển  lộ  ra,  khi  mê  họ  sanh  khởi  ra  phiền  não,  là  tạo  nghiệp.  Nghiệp 

chiêu  cảm  quả  báo,  nghiệp  thiện  chiêu  cảm  ba  đường  lành,  nghiệp  ác  chiêu  cảm  ba 

đường ác. Tương ưng với tự tánh không phải là nghiệp, trong kinh nói: “vạn đức dung 

thành diệu thân, vạn đức hóa thành diệu độ”, đạo lý này không thể không hiểu. 

Ở trong thế gian này, trong mọi lúc, mọi nơi, mọi cảnh duyên, tánh đức tự nhiên 

hiển lộ. Thập thiện là tánh đức, ngũ giới là tánh đức. Lục độ, mười nguyện Phổ Hiền, 48 

nguyện của Phật Di Đà đều là tánh đức. Mọi lúc mọi nơi đều hiển lộ tánh đức, hiển lộ từ 

đâu? Từ nhãn nhĩ tỷ thiệt thân, từ ý niệm, hiển lộ ra tánh đức của tự tánh. Tánh đức có 

ánh sáng, có hương thơm. Ánh sáng chiếu khắp đại địa, hương thơm xông khắp thế giới, 

pháp giới. 

Người học Phật không thể không buông bỏ và sửa đổi tập khí phiền não. Buông bỏ 

nó, trí tuệ chân thật của tự tánh lập tức hiện tiền, không cần học! 

Bên dưới nói: “Phẩm lễ cúng nghe pháp trong kinh này”, phẩm thứ 26. “A Di Đà 

Như Lai, khai thị các bậc chánh sĩ từ mười phương đến”. Chánh sĩ là Bồ Tát, từ mười 

phương vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh 

cũng gọi là Bồ Tát. Họ được oai thần 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, đều làm A 

Duy Việt Trí Bồ Tát. Không vãng sanh thì thôi, vãng sanh chính là A Duy Việt Trí Bồ 

Tát.  Quý  vị  xem  trong  kinh  ghi  chép  rằng,  A  Di  Đà  Như  Lai  khai  thị  cho  họ  rằng: 

“Thông đạt các pháp tánh, tất cả không vô ngã, chuyên cầu tịnh cõi Phật, tất thành cõi 

như thế”. Mới đến thế giới tây phương Cực Lạc, nhìn thấy y chánh trang nghiêm của thế 

giới Cực Lạc, không ai không kinh ngạc. Quá hy hữu, quá vi diệu, trong cõi nước của 

mười phương chư Phật không có, đều không thể sánh với Cực Lạc. Không tránh khỏi 

muốn hỏi: A Di Đà Như Lai, ngài kiến tạo bằng cách nào vậy? Vì sao lại vi diệu trang 

nghiêm đến thế? Bốn câu kệ này là Phật A Di Đà nói rõ, vì sao có thế giới này. 

Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão: “Nói một cách rốt ráo về nguyên nhân thật 

sự của Tịnh độ”. Nói rõ ràng minh bạch nguyên nhân thật sự của thế giới Cực Lạc. “Ý 

nghĩa không khác gì trong kinh này nói, hỗ tương lẫn nhau. Tất cả không vô ngã, nhưng 

cầu Tịnh độ là trí tuệ chân thật”. Nhất định phải biết, trí tuệ chân thật vốn đầy đủ trong 

tự tánh chúng ta, không phải từ bên ngoài vào. 

Như  trong  Khởi  Tín  Luận  Bồ  Tát  Mã  Minh  nói:  “Bổn  giác  bổn  hữu”.  Bổn  giác 

nghĩa là trí tuệ, chính là ở đây nói đến trí tuệ chân thật, vốn có. “Bất giác bổn vô”, vốn 

không  có  nhất  định  có  thể  lìa  xa,  nghĩa  là  có  thể  đoạn  tận,  có  thể  buông  bỏ,  nó  vốn 

không có. Vốn có nhất định có thể hiện tiền, chỉ cần vứt bỏ hết những chướng ngại của 

nó, vốn có liền hiện tiền. 

Chư Phật Như Lai có trí tuệ chân thật, ta không có! Phàm phu chúng ta không phải 

đều cảm thán như vậy ư? Tôi không có. Thật ra ta hoàn toàn không thấu hiểu chân tướng 

sự thật, có, chỉ là ta bị chướng ngại, chướng ngại do mình tạo thành. Gọi là: “Mở gút cần 

người thắt gút”, mình tạo ra chỉ có mình mới giải trừ được nó, người khác không làm 

được. Chư Phật Như Lai cũng không trừ bỏ chướng ngại giúp ta được. Nếu họ có năng 

lực đoạn trừ chướng ngại cho chúng ta, chúng ta không cần tu hành nữa, không phải mỗi 

người đều thành Phật rồi ư? Họ không có năng lực này, chỉ đem nguyên nhân nói ra, 

chúng ta bỗng nhiên đại ngộ. Chúng ta buông bỏ chướng ngại, trí tuệ hiện ra ngay. Trí 

tuệ này không có gì khác với trí tuệ của chư Phật Như Lai. Khi trí tuệ hiện tiền, chúng ta 

đọc kinh này, nghiên cứu kinh này, giảng giải kinh này, cũng không khác gì chư Phật 

Như  Lai.  Vì  sao  vậy?  Vì  đây  không  phải  học  được,  học  được  thì  không  giống  nhau, 

không phải học được, mọi người đều như nhau. Đây là chân nhân của Tịnh độ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        415/16 

“Thông đạt các pháp tánh, tất cả không- vô ngã”, quý vị đã thông đạt các pháp tánh. 

Nếu còn có cái tôi là chưa thông đạt, chướng ngại liền hiện tiền. Tất cả cần phải không- 

vô ngã, đây là chân tướng sự thật, thật tướng các pháp. Tuy không- vô ngã, vẫn chuyên 

cầu cõi tịnh của Phật, thế giới Cực Lạc hiện ra. Bốn câu này quá vi diệu, vì sao vậy? Vì 

ngài đem bí quyết thành lập thế giới Cực Lạc nói với chúng ta, chúng ta có thể bào chế, 

kiến tạo địa cầu này giống như thế giới Cực Lạc vậy. Dùng phương pháp gì? Chính là 

bốn câu này, chúng ta sẽ có năng lực biến địa cầu này thành thế giới Cực Lạc. Then chốt 

là ta có chịu thực hiện nó hay không thôi! 

Những gì trong phẩm 26 nói với ở đây nói là một vị, một vị không khác, không hề 

có sự khác biệt, hỗ tương lẫn nhau. Tất cả không- vô ngã, là trí tuệ chân thật của người 

cầu Tịnh độ,”. Niệm Lão nói rất rõ ràng, chúng ta muốn trí tuệ chân thật của tự tánh hiển 

lộ, phơi bày ra, chỉ cần đạt được không- vô ngã. Vì sao vậy? Vì tất cả chướng ngại đều 

trừ sạch. 

Trong  Kinh  Kim  Cang  nói  về  bốn  tướng,  thứ  nhất  là  ngã  tướng,  có  mình  mới  có 

người khác, vì sao vậy? Vì có phân biệt, mới có chúng sanh, mới có thọ giả. Ta không 

có thì phân biệt không có, vọng tưởng không có, đây là căn bản. Trí tuệ đức tướng trong 

tự tánh, sao nó không hiện tiền? Đương nhiên hiện tiền. Ta coi tất cả pháp là thật, coi 

thân mình là ta, toàn bộ chướng ngại đều khởi lên, trí tuệ đức tướng trong tự tánh đều 

không thể hiện tiền. 

Cư dân ở thế giới Cực Lạc, mỗi người đều là không- vô ngã, Di Đà cũng không 

ngoại  lệ.  Cho  nên  Tịnh  độ  là  những  đại  chúng  vãng  sanh  và  Di  Đà,  hiển  hiện  tự  tánh 

viên  mãn.  Duy  tâm  sở  hiện,  không  có  thức  biến,  không  có  a  lại  da,  mạt  na,  không  có 

những thứ này. A lại da từ đâu mà có? Có cái ngã là có a lại da. Bốn tướng đều đầy đủ, 

ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả. Có bốn kiến trước, sau có bốn tướng. Bốn kiến là tin tức, 

là chuyển tướng. Bốn tướng là cảnh giới tướng, giới khoa học gọi là hiện tượng vật chất. 

Đều không phải thật, không có thứ nào là thật cả. 

“Chuyên cầu cõi tịnh của Phật, an trú nhất thiết không, là chân thật trang nghiêm 

cõi nước”. Nghĩa là sao? Khi chúng tôi chia sẻ thường nói, tướng có- tánh không, sự có- 

lý không, tánh tướng nhất như, lý sự không hai. Đại thừa gọi là trung đạo đệ nhất nghĩa 

không, chính là cảnh giới này. Chuyên cầu Phật tịnh độ, không phải không thực hành, 

thực hành. Tuy thực hành, nhưng an trú nhất thiết không, trong tâm không có khởi tâm 

động niệm. Đây chính là làm mà không làm, không làm mà làm. Vì sao làm như vậy? Vì 

trang nhiêm cõi nước, phổ lợi chúng sanh, phổ độ chúng sanh. 

“Cõi nước tức phi cõi nước, gọi là cõi nước. Chúng sanh tức phi chúng sanh, gọi là 

chúng sanh”. Đây là Kinh Kim Cang nói, Kinh Kim Cang nói những lời này là cảnh giới 

của 41 vị pháp thân đại sĩ trong cõi thật báo. Người trong mười pháp giới không hiểu, 

huống gì lục đạo! Đây gọi là thật tướng các pháp. 

Quý vị xem bên dưới: “Không có chúng sanh để độ, suốt ngày độ sanh”. Khi Đức 

Thế Tôn còn tại thế, cảnh giới của ngài là gì? Ngài là Diệu giác Phật quả, thị hiện xuống 

nhân gian chúng ta, không khác gì người thế gian. Mỗi ngày cũng mặc áo, ăn cơm, làm 

việc, đối nhân tiếp vật, ngày ngày làm những việc này. Trong tâm ngài thì sao? Trong 

tâm  là  nhất  thiết  không-  vô  ngã,  vô  ngã,  vô  nhân,  vô  chúng  sanh,  vô  thọ  giả.  Chẳng 

những không  có  tướng, mà  ý  niệm  cũng không có. “Không  có  chúng  sanh  để độ, suốt 

ngày độ sanh”. Đây là tùy duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc trong bốn đức của Vọng 

Tận Hoàn Nguyên Quán. “Trang nghiêm cõi Phật, cõi Phật lìa tướng”. Quý vị xem, thời 

gian năm kiếp, là tu tích công đức để trang nghiêm cõi Phật, trong tâm có chấp tướng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        416/16 

chăng? Không chấp tướng, trong tâm vĩnh viễn là thanh tịnh bình đẳng giác, không hề có 

chút nhiễm ô nào. Ngài dùng là chân tâm, trong chân tâm là trí tuệ đức tướng. 

“Kiến  lập  thủy  nguyệt  đạo  tràng,  đại  tác mộng  trung  Phật  sự”.  Hai  câu  này  hình 

dung Phật A Di Đà, chúng ta không hiểu hai câu này. Bồ Tát đối với Phật A Di Đà cung 

kính lạy sát đất, vì sao vậy? Vì Bồ Tát biết về ngài. Nói như hiện nay, Di Đà quá vĩ đại, 

Di Đà quá từ bi, Phật Di Đà thật sự hiển bày ra trí tuệ viên mãn. Biết nhìn sẽ nhận ra 

diệu dụng nhất thể, biến pháp giới hư không giới với chính mình là nhất thể. 

“Viễn ly nhị biên, diệu khế trung đạo”, trung đạo không thể nghĩ bàn! Ta có thể 

nghĩ đến được là không phải trung đạo, ta có thể nói ra cũng không phải trung đạo. Đạo 

Đức Kinh nói: “Đạo khả đạo, phi thường đạo. Danh khả danh, phi thường danh”. Không 

trước nhị biên, không tồn tại trung đạo, gọi là diệu khế. 

“Viên tu viên chứng, đàn chỉ viên thành”. Tu mà không tu, không tu mà tu. Thành 

mà không thành, không thành viên thành. Thời gian bao lâu? Nhất niệm! Nhất niệm mà 

Bồ Tát Di Lặc nói, nhất niệm thanh tịnh liền xuất hiện. “Cho nên nói, đây là căn bản đại 

nguyện của Phật Di Đà, tông yếu của đại hạnh Phổ Hiền”. Đại nguyện Di Đà là gì? Đại 

hạnh Phổ Hiền là gì? Hạnh nguyện nhất thể, tuyệt đối không thể tách rời. Nguyện là nói 

đến Di Đà, hạnh là nói đến Phổ Hiền, Phổ Hiền và Di Đà là một không phải hai. Nguyện 

ở  trong  hạnh,  hạnh  có  trong  nguyện,  dung  hợp  thành  nhất  thể.  Nếu  tách  rời,  sai  lầm, 

không phân được. 

Hoàng Niệm Tổ nói tiếp: “Thấu rõ thể chân thật, mới khởi tuệ chân thật. Trú chân 

thật tuệ, cho nên có thể khai hóa hiển thị chân thật rốt ráo”. Đây là nói gì? Nói Phật Bồ 

Tát độ chúng sanh, độ như thế nào? Minh thể là minh tâm kiến tánh. Tâm không sáng 

suốt, chưa kiến tánh, chưa khai trí tuệ, ta lấy gì để độ chúng sanh? Làm sao để minh tâm 

kiến tánh? Buông bỏ là minh tâm kiến tánh. Đều đã dạy chúng ta, đều nói rõ ràng, đều 

nói minh bạch, bắt đầu từ buông bỏ thân kiến, không còn chấp trước thân này là ta. 

Bản chất của thân là gì? Phải dùng tinh thần của các nhà khoa học, kiên trì nghiên 

cứu,  quan  sát,  rốt  cuộc  nó  là  gì?  Các  nhà  khoa  học  phát  hiện_Như  Max  Planck  người 

Đức  nói,  Max  Planck  là  thầy  của  Einstein,  học  trò  cũng là  nhà  khoa  học  lớn.  Căn  cứ 

nghiên cứu một đời của ông, ông nói thế giới này căn bản không có thứ gọi là vật chất. 

Chúng ta thấy vật chất từ đâu mà có? Đó không phải, thấy sai. Cơ sở của hiện tượng vật 

chất là ý niệm, hoàn toàn giống như Phật pháp đại thừa nói. Vật chất là cảnh giới tướng 

của a lại da, cảnh giới tướng từ đâu mà có? Từ chuyển tướng biến hiện ra, chuyển tướng 

chính là ý niệm. Chuyển tướng từ đâu mà có? Ý niệm từ đâu mà có? Max Planck không 

nói ra được, ông nói trong không sanh ra có. Nói cũng không sai, trong không sanh ra có! 

Phật  pháp  không  phải  nói  như  vậy,  Phật  pháp  nói  chuyển  tướng  từ  nghiệp  tướng 

sanh ra. Nghiệp tướng là gì? Là động, động niệm. Tự tánh là bất động, động đó là vọng 

niệm. Phật pháp nói: “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Vì phàm những gì có tướng, 

những hiện tượng này khắp biến pháp giới hư không giới, đều từ dao động mà ra. Cho 

nên  hiện  nay  các  nhà  khoa  học  gọi  là  định  luật  đàn  hồi,  khi  đàn,  dây  đàn  chấn  động. 

Khởi nguyên của vũ trụ, rất tương tự với chấn động dây đàn này. 

Phật pháp nói nhất niệm bất giác, nhất niệm bất giác là động. Vừa động lập tức biến 

hiện ra a lại da, tam tế tướng hiện ra. Tuy tam tế tướng có thứ tự, có thứ lớp trước sau, 

nhưng ta không nhận ra thứ tự của nó, giống như đồng thời phát sanh vậy, vì nó quá 


nhanh. Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta về nhất niệm, chính là bất giác, nhất niệm, nhất 

niệm thời gian bao lâu? Một giây là  một phần trên 1600 triệu, đây là tần suất của một 

giây, có 1600 triệu lần. Là một trên 1600 triệu, đó gọi là nhất niệm, làm sao ta có thể biết 

được? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        417/16 

Nhất niệm bất giác, tiếp theo sau là niệm niệm bất giác, phiền phức xuất hiện, thập 

pháp giới y chánh trang nghiêm xuất hiện. Trong Hoàn Nguyên Quán nói rất thấu triệt, 

từ nhất thể khởi nhị dụng. Nhất thể là tự tánh, chân như bản tánh. Nhị dụng là y chánh 

trang nghiêm, y báo chính là thế giới, là vũ trụ. Xuất hiện, vừa động là xuất hiện. Chánh 

báo là chính mình, mình và vũ trụ đồng thời xuất hiện, không có trước sau. 

Bất  luận  là  y  báo  hay  chánh  báo, đều  có ba  loại  hiện  tượng, ba  loại  chu  biến. Ba 

loại chu biến chúng ta có thể gọi nó là hiện tượng tự nhiên. Thứ nhất là “chu biến pháp 

giới”, bất luận là tinh thần hay vật chất, chúng ta đều biết, dao động. Tần suất của vật 

chất  chậm,  tần  suất  của  tinh  thần  nhanh,  toàn  là  dao  động,  nhưng  nó  vừa  động  là  chu 

biến  pháp  giới.  Tốc  độ  nhanh  đến  mức  nào?  So  với  ánh  sáng,  so  với  điện  nhanh  hơn 

không biết bao nhiêu lần. Chúng ta dùng ánh sáng để đo một tinh cầu, tinh cầu chiếu ra 

ánh sáng, phải mấy năm mới có thể đến địa cầu, gọi là năm ánh sáng. Có mấy mươi năm, 

mấy trăm năm, mấy ngàn năm ánh sáng mới đến được địa cầu. Nhưng tần suất của vật 

chất và tinh thần, lập tức chu biến pháp giới. Nếu nó không thể chu biến pháp giới, như 

vậy cảm ứng có nhanh chậm. Có cảm ứng nhanh, có cảm ứng chậm, sanh ra hiện tượng 

này. Cảm ứng đều là lập tức, không có nhanh chậm, chu biến pháp giới. 

Hiện tượng thứ hai là “xuất sanh vô tận”, ta không thể tưởng tượng. Chúng ta chỉ 

có dùng ống vạn hoa để ví dụ, đại khái như vậy, như ống vạn hoa vậy. Ai ở đó biến hóa? 

Phân biệt chấp trước đang biến hóa. Khi không có phân biệt, không có chấp trước thì nó 

không biến. Có phân biệt, có chấp trước nó liền biến hóa. Phân biệt chấp trước cực kỳ vi 

tế, bản thân chúng ta không biết, Đức Phật nói ai biết? Bát địa trở lên biết, thất địa trở 

xuống đều không biết. Định công của bát địa Bồ Tát, họ có thể thấy được bí mật của vũ 

trụ, có thể thấy được nguyên khởi của vũ trụ và sinh mạng. Trong Phật pháp có khoa học 

cao cấp, không cần dùng máy móc, họ dùng tâm thanh tịnh. 

Người trên địa cầu này, người trong lục đạo, dùng máy móc của khoa học quan sát 

phát  hiện. Phát  hiện  với  những  gì nhìn  thấy  trong  định, hoàn  toàn  tương  đồng. Nhưng 

cửa ải cuối cùng này, thiền định có thể kiến tánh, máy móc khoa học không thể kiến tánh, 

nguyên nhân gì? Vì tự tánh không phải hiện tượng vật chất, cũng không phải hiện tượng 

tinh thần. Cho nên bất kỳ loại máy móc nào đều không phát hiện được nó, chỉ có thiền 

định thâm sâu mới thấy được. Bởi vậy bát địa, cửu địa, thập địa, thập nhất địa, Diệu giác, 

người của năm phẩm vị này có thể nhìn thấy. Nó không phải giả, không phải chỉ một 

người thấy, người của năm phẩm vị này đều nhìn thấy. Cái mà chúng ta không nhìn thấy 

được, không được nói không có, cũng không được nói có. Đợi đến khi bản thân lên đến 

địa vị đó sẽ biết. 

Mấy câu này nói rất hay: “Thấu rõ thể chân thật, mới khởi tuệ chân thật. Trú trong 

tuệ chân thật, cho nên có thể khai hóa hiển thị chân thật rốt ráo”. Nghĩa là ta có trí tuệ 

chân thật, mới có thể khai thị chúng sanh, mới có thể giáo hóa chúng sanh, hiển thị ra 

chân tướng của nhân sinh vũ trụ. Chân thật rốt ráo chính là chân tướng, mới có thể nói 

thấu triệt rõ ràng. Chưa nhập vào cảnh giới này, vậy sao được? “Như hạt châu phát sánh 

sáng, soi chiếu thể của hạt châu”. Ánh sáng chính là trí tuệ chân thật, ánh sáng từ đâu mà 

có? Ánh sáng từ hạt châu. Hạt châu là thể, hạt châu có thể phát ra ánh sáng, đây là ánh 

sáng của tự tánh bát nhã. Có thể chiếu soi tự tánh, có thể chiếu soi vạn pháp. 

Cho nên  “cõi Cực Lạc, chim chóc, rừng cây  một sắc  một hương, tất cả đều viên 

minh cụ đức. Nhất nhất đều viên viên quả hải, đều là chân thật rốt ráo”. Ở đây mỗi một 

câu nói đều là chân thật, như vậy chúng ta mới biết, y chánh trang nghiêm của thế giới 

Cực Lạc, toàn là tánh đức tự nhiên hiển lộ, hoàn toàn không có sự miễn cưỡng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        418/16 

Nói đến nước, đến chim chóc, đến cây rừng là lớn, nói một sắc một hương là vi tế. 

“Đại nhi vô ngoại, tiểu nhi vô nội”, tất cả đều viên minh cụ đức. Viên là tự tánh viên 

mãn, minh là trí tuệ viên mãn, đức là đức năng tướng hảo. Câu này chính là trong Kinh 

Hoa Nghiêm Đức Phật nói, tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai. Tất 

cả chúng sanh, nước là chúng sanh, chim chóc là chúng sanh, cây cối cũng là chúng sanh, 

một sắc một hương cũng là chúng sanh. Hiện tượng do chúng duyên hòa hợp mà sanh 

khởi, gọi  là  chúng  sanh, cho nên hàm  nghĩa  của  hai chữ  chúng  sanh  rất  rộng lớn. Con 

người là chúng duyên hòa hợp mà sanh, con người cũng là chúng sanh. Chư Phật Bồ Tát 

cũng là chúng duyên hòa hợp mà sanh, cho nên chúng sanh bao hàm tất cả, bao gồm cả 

hư không trong đó. Nếu không có chúng duyên, nó sẽ không khởi hiện tượng. Chỉ cần 

khởi  hiện  tượng,  bất  luận  là  hiện  tượng  tự  nhiên,  hiện  tượng  vật  chất,  hiện  tượng  tinh 

thần đều là chúng duyên hòa hợp. Đối với ý nghĩa vốn có của hai chữ chúng sanh, chúng 

ta phải hiểu rõ, không phải chỉ rất nhiều người, cũng không phải chỉ bao gồm động vật, 

không phải vậy. Hết thảy mọi vật khắp biến pháp giới hư không giới đều bao hàm trong 

đó, không có gì không viên minh cụ đức. Viên minh cụ đức chính là tự tánh, tánh đức 

biến hiện. Tánh đức biến hiện một sắc một hương, trong một sắc một hương đó đầy đủ 

tánh đức viên mãn. Không phải một phần của tánh đức, là viên mãn. 

Vấn đề này chúng ta từng thấy trong Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Hoa Nghiêm nói với 

chúng ta, một hạt bụi. Trước kinh này chúng ta cũng đã học, vi điểm của một sợi lông 

hạt bụi, sợi lông hạt bụi vẫn rất lớn, lại mài nó thành vi điểm của vi điểm, ngày nay các 

nhà khoa học gọi là lượng tử. Vi điểm, vi điểm này rất nhỏ, nó cũng là viên minh cụ đức, 

nghĩa là sao? Trong một điểm này, trong một hạt bụi này, có tin tức của toàn thế giới, có 

hình  tướng  của  toàn  bộ  thế  giới.  Giống  như  toàn  thế  giới  thu  lại  thành  một  điểm,  nó 

không  có  chút khiếm  khuyết  nào. Hay  nói  cách khác, trong  một  hạt  bụi  có  mười  pháp 

giới, có thế giới Hoa Tạng, đều thu nhỏ trong đó. Ai có thể vào trong đó? Bồ Tát Phổ 

Hiền, Đẳng giác Phổ Hiền có năng lực đi vào trong thế giới vi trần, thân cận chư Phật 

mười phương trong đó, cúng dường nghe pháp, ngài có thể vào trong thế giới đó. Biết 

đâu, hiện tại chúng ta cũng ở trong một hạt vi trần. Trùng trùng vô tận, trong thế giới đó 

còn có vi trần, trong vi trần còn có thế giới vi trần. Trùng trùng vô tận, không thể nghĩ 

bàn! 

Chúng ta nói về thế giới vi quan, giới khoa học phát hiện được vi trần, họ không 

phát hiện ra trong vi trần có thế giới. Trong thế giới có vi trần, trong vi trần còn có thế 

giới, họ không phát hiện được. 

Không thể không học Phật pháp, học Phật ta mới có trí tuệ chân thật, ba loại chân 

thật đều đạt được. Chân thật rốt ráo là thể, bản thể. Trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật. 

Trí  tuệ  chân  thật  là  tướng,  lợi  ích  chân  thật  là  dụng.  Thể  tướng  dụng  của  tự  tánh,  thể 

tướng  dụng  của vũ trụ,  thể  tướng  dụng  của  ta, quý  vị đạt được  hết.  Nếu  ta  không  trú 

trong ba loại chân thật này, đúng là sống đã một cuộc sống rất mơ hồ, hồ đồ cả một đời. 

Tạo  nghiệp  một  cách  hồ  đồ,  thọ  báo  cũng  rất  hồ  đồ.  Phật  Bồ  Tát  gọi  họ  là  “kẻ  đáng 

thương”. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        419/16 

 

Tập 277 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian: 11.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 334, hàng thứ sáu từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ câu sau 

cùng. 

“Lại vì mỗi mỗi là đại giác chân tâm, quả giác diệu đức của Phật Di Đà. Mỗi mỗi 

lại là ngã đẳng đương nhơn, đầy đủ trí tuệ đức tướng của Như Lai. Những gì Di Đà hiển 

thị là bản tâm của ta, là vật báu của ta, không phải có được từ bên ngoài. Phát tâm niệm 

Phật, giống như ánh sáng hạt châu, chiếu sáng thể hạt châu. Thân thiết tự nhiên, không 

hao tổn công lực, cho nên có thể rộng thí lợi ích chân thật”. 

Đây vẫn là nói “trú chân thật tuệ, trang nghiêm diệu độ”, nói rõ nguyên nhân gì có 

thế  giới  Cực  Lạc.  Sau  khi  hiểu  rõ,  đoạn  tận  nghi  hoặc  đối  với  vấn  đề  niệm  Phật  vãng 

sanh, tín tâm kiên định tự nhiên sanh khởi. Đây là một đoạn khai thị rất quan trọng. Ở 

trước nói đến y chánh trang nghiêm của thế giới Cực Lạc. Lớn đến vũ trụ, nhỏ đến vi 

điểm của sợi lông hạt bụi, đều là viên minh cụ đức, đều là viên viên quả hải, chân thật 

rốt ráo. 

Bây giờ xem tiếp: “Lại vì mỗi mỗi là đại giác chân tâm, quả giác diệu đức của Di 

Đà”. Đại giác chân tâm và quả giác diệu đức, ở đây có ý nghĩa giống nhau, đều là đức 

năng vốn đầy đủ trong tự tánh. Trong giáo lý đại thừa Đức Phật thường nói: “ngoài tâm 

không có pháp, ngoài pháp không có tâm”. Tâm nghĩa là chân tâm, ở đây gọi là đại giác 

chân tâm. Chân tâm năng sanh năng hiện, vạn pháp là sở sanh sở hiện, năng sở là một 

không phải hai. Từ tướng mà nói, đây là diệu đức của quả giác. Từ tánh mà nói, là đại 

giác chân tâm. Trong này phải đặc biệt chú ý, câu tiếp theo, Niệm Lão nói rất hay, không 

đơn giản! 

“Mỗi mỗi lại là ngã đẳng đương nhơn”. Đương nhơn là chính mình, là chính chúng 

ta, tự tâm vốn đầy đủ trí tuệ đức tướng của Như Lai. Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Thế 

Tôn nói, tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai, nó liên quan rất mật 

thiết với chúng ta. Chúng ta với chư Phật Như Lai và Phật A Di Đà đích thực là nhất thể, 

chỉ là mê ngộ bất đồng mà thôi. 

Ngã đẳng đương nhơn nhất niệm giác, là thành Phật, chính là Phật A Di Đà. Đúng 

như thiền sư Trung Phong khai thị trong Hệ Niệm Phật Sự: “tâm tôi tức là Phật A Di Đà, 

Phật A Di Đà tức là tâm tôi”, tâm này là chân tâm. “Ở đây tức là Tịnh độ, Tịnh độ tức là 

ở đây”, quả giác diệu đức. 

Phật A Di Đà hiện ra thế giới Cực Lạc, bản chất của nó là gì? “Là bản tâm ta”, là 

tâm tánh của chính chúng ta. “Là báu vật trong nhà ta”, vật báu trong nhà, báu là trân 

bảo. Chính là trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “trí tuệ đức tướng của Như Lai”. Như Lai là 

tự tánh, trí tuệ đức tướng vốn có trong tự tánh.  “Không phải đạt được từ bên ngoài”, đây 

là “ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm”. Thế giới Cực Lạc như vậy. Thế 

giới hiện tại của chúng ta thì sao? Nói cho chư vị biết, nó cũng như vậy. Nơi chúng ta ở 

đây và thế giới Cực Lạc không hai không khác, đều là tâm hiện thức biến. Vì sao hai thế 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        420/16 

giới  này  có  sự  khác  biệt  lớn  lao  như  vậy?  Khác  nhau  không  phải  ở  tự  tánh,  khác  biệt 

không phải ở chân tâm, khác nhau là vọng tâm. 

Ở trước có nói, nhất niệm bất giác, trong tự tánh liền xuất hiện A lại da. Chư vị phải 

biết, A lại da không phải tự tánh, nhưng A lại da cũng không ngoài tự tánh. Chư vị tổ sư 

đại đức của pháp tướng Duy Thức Tông nói với chúng ta, A lại da là chân vọng hòa hợp, 

vấn đề là như vậy. 

Thể là chân như tự tánh, tướng là hư vọng, nó không phải tự tánh, vì sao vậy? Tự 

tánh là bất sanh bất diệt. Tướng là pháp sanh diệt, “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. 

Thể tánh của tự tánh, trong bốn cõi của Tịnh tông gọi là thường tịch quang, đó là tự tánh. 

Trong thường tịch quang cả ba loại hiện tượng đều không tồn tại, ba loại hiện tượng này 

là hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên đều không tồn tại. 

Nhất niệm bất giác, xuất hiện huyễn tướng. Cổ nhân dùng hình và ảnh để ví dụ, ví 

dụ này rất đáng cho chúng ta học tập. Mặt trời chiếu trên người chúng ta tạo thành chiếc 

bóng,  chiếc  bóng  này  từ  đâu  mà  có?  Chiếc  bóng  này  tuyệt  đối  không  phải  thân  thể, 

nhưng cũng không rời thân thể, giống như a lại da vậy, ví dụ này rất giống nhau. Vì sao 

xuất hiện chiếc bóng này? Chúng ta biết đây là dưới ánh mặt trời, xuất hiện chiếc bóng. 

Ánh nắng là duyên, sự xuất hiện của A lại da, A lại da là chiếc bóng của chân tâm, chiếc 

bóng là vọng tâm. Vì sao nó xuất hiện? Do một niệm bất giác sanh ra, nhất niệm bất giác 

này  từ  đâu  mà  có, do  nguyên  nhân  gì?  Đây  là  vấn  đề  lớn,  Đức  Phật  nói  với  chúng  ta, 

nhất niệm bất giác không có nguyên nhân, không có nguồn gốc. Có nguồn gốc nó chính 

là thật, không có nguồn gốc nó là hư vọng. Cho nên vô minh gọi là vô thỉ vô minh. Vô 

thỉ là gì? Không có bắt đầu. 

Người mới học Phật, bản thân tôi cũng không ngoại lệ. Khi mới học Phật, sự lãnh 

hội  đối  với  danh  tướng  này,  đại  khái  vô  thỉ  nghĩa  là  thời  gian  rất  lâu,  không  thể,  tìm 

không thấy. Từ kiếp lâu xa về trước. Có suy nghĩ như vậy. Thật ra chúng ta nghĩ sai, đây 

quả thật là không có bắt đầu. Chân tướng của vũ trụ chính là nhất niệm đó, nhất niệm 

này, đến nay chúng ta coi như cũng lý giải khá thấu đáo. 

Trong Bồ Tát Thai Xứ Kinh chúng ta thấy một đoạn, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

hỏi  Bồ  Tát  Di  Lặc,  một  người  bình  thường  khởi  ý  niệm.  Đức  Phật  hỏi:  “tâm  hữu  sở 

niệm”,  trong  tâm  ta  có  ý  niệm.  Trong  niệm  này  có  mấy  niệm,  có  mấy  tướng,  có  mấy 

thức?  Quý  vị  xem,  Đức  Phật  hỏi  một  cách  rất  vi  diệu.  Quý  vị  khởi  một  ý  niệm,  trong 

niệm này có mấy niệm, niệm là gì? Hiện nay các nhà khoa học gọi là năng lượng, các 

nhà duy thức gọi là tam tế tướng của A lại da. Ý niệm này là nghiệp tướng, nghĩa là tần 

suất. Tần suất này rất nhanh chóng, lại rất yếu ớt, công phu thiền định rất thâm sâu cũng 

không cảm nhận được. Trong kinh điển đại thừa nói, Bồ Tát bát địa mới cảm nhận được. 

Chúng  ta  biết,  51  địa  vị  của  Bồ  Tát,  ở  trước  là  thập  tín,  thập  trụ,  thật  hạnh,  thập  hồi 

hướng, thập địa, 50 cấp bậc. Lên cao nữa là Đẳng giác, sau cùng gọi là Diệu giác, bát địa 

nhìn  thấy. Giống  như  ngôi nhà  51 tầng vậy, năm  tầng  cao  nhất  có  thể nhìn thấy,  công 

phu thâm sâu như vậy. Nhìn thấy gì? Thấy A lại da phát sanh như thế nào. 

Ngày  nay  các  nhà  khoa  học  nghiên  cứu  về  thế  giới  vi  quan, chính  là  vấn  đề  này, 

Phật pháp gọi là a lại da. Chúng ta dùng ba loại hiện tượng để nói, nghiệp tướng nghĩa là 

dao động, nhất niệm bất giác. Chúng ta gọi nó là hiện tượng tự nhiên, vì nó không có 

nguyên nhân. Thực tế mà nói nó không có bắt đầu, ý niệm này vừa sanh ra lập tức diệt 

tận. Trong kinh Đức Phật hình dung nó là “đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”, hai câu 

này nói về nghiệp tướng. Đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận, cho nên có lúc Phật cũng 

nói nó bất sanh bất diệt. Nếu đúng là không có sanh diệt, nói bất sanh bất diệt là lời vô 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        421/16 

ích, không có nghĩa gì cả. Nó thật sự có sanh diệt, có sanh diệt thật vì sao nói nó bất 

sanh bất diệt? Vì nó quá nhanh, quả thật chúng ta không cảm nhận được nó có sanh diệt. 

Bồ  Tát  Di  Lặc nói  “tâm  hữu  sở niệm”, trong ý niệm  này  có mấy  niệm, có  mấy  ý 

niệm vi tế? Ngài nói một khảy móng tay, một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm. 

100 ngàn là 10 vạn, 32 ức nhân 10 vạn, chúng ta gọi là 320 triệu. Một khảy móng tay có 

320 triệu niệm vi tế. Trong kinh nói về nhất niệm chính là ý niệm đó, chứ không phải 

hiện tại trong tâm chúng ta khởi một ý niệm, nó quá thô. Trong ý niệm này, coi như là 

một khảy móng tay, trong đó có 320 triệu ý niệm, quý vị có biết được chăng? 

Hiện nay khoa học dùng giây làm đơn vị thời gian, một giây chúng ta khảy móng 

tay được mấy lần? Tôi tin có người khảy nhanh hơn tôi, tôi khảy được bốn lần. Nếu khảy 

năm lần, một giây có 1600 triệu niệm, một giây tần suất của nó nhanh đến như vậy. 

Ngày xưa chúng ta xem film, đây là đoạn film ngày trước, phim đèn chiếu, điện ảnh 

trước đây. Tốc độ chiếu ra từ ống kính, một giây có 24 tấm. Một giây 24 tấm, đã gạt 

được đôi mắt chúng ta, chúng ta thấy giống như là thật. Hiện nay dùng kỷ thuật số, tốc 

độ  càng  nhanh  hơn  film  nhựa,  hình  ảnh  rất  thật.  Dù  nhanh  đến  đâu  có  thể nhanh đến 

trong một giây có 1600 triệu lần sanh diệt ư? Một giây 1600 triệu, hiện tượng này ở đâu? 

Ngay trước mắt chúng ta, đây là điều mà Đức Phật Thích Ca Mâu Ni hỏi. 

Hiện tại, sáu căn chúng ta tiếp xúc với cảnh giới sáu trần, dao động của hiện tượng 

vật chất và hiện tượng tinh thần đều như vậy. Trong kinh Đức Phật nói về điều này, thật 

khó được, hiện nay các nhà lượng tử học đã chứng thực, nói không được tường tận như 

Phật. Họ chỉ nói tốc độ rất nhanh, nhưng không nói rõ ràng tốc độ như Phật đã nói, “một 

khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm”, không nói một cách rõ ràng như vậy. Nếu một 

giây khảy năm lần, 32 ức 100 ngàn niệm này, chỉ là một phần trên năm giây. Cho nên 

một giây nhân năm, bằng1600 triệu lần. 

Bồ  Tát  Di  Lặc  nói:  “Niệm  niệm  thành  hình”.  Mỗi  ý  niệm  đều  có  hiện  tượng  vật 

chất. Hiện tượng vật chất là gì? Năm thức trước có thể duyên được gọi là hiện tượng vật 

chất, nghĩa là nhãn nhĩ tỷ thiệt thân có thể duyên đến được, đây là hiện tượng vật chất. 

Hiện tượng tinh thần là đệ lục ý thức có thể duyên đến được, đệ lục ý thức là phân biệt. 

Đệ lục ý thức có thể duyên được là hiện tượng tâm lý. Ngài nói: “niệm niệm thành hình, 

hình đều có thức”. Câu này nói lên điều gì? Hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần, 

hầu như là đồng thời sanh khởi. Có trước sau, nhưng quý vị có thể phân biệt được cái 

nào trước, cái nào sau chăng? Không thể phân biệt. Phật có thể nói được trước sau. Cái 

nào trước? Tinh thần trước. 

Quý vị xem, trong Duy thức học nói, cái đầu tiên của tam tế tướng là nghiệp tướng. 

Vì nghiệp tướng, nghiệp tướng là động, là dao động, khi động hiện tượng tinh thần sanh 

ra, sanh ra trước. Chuyển tướng, chuyển tướng của A lại da, chuyển tướng tức là chuyển 

biến. Chuyển tướng của A lại da, đầu tiên chính là kiến. Chỉ cần có kiến, có ý niệm của 

kiến, hiện tượng liền hiện ra. Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Hiện tượng vật chất hiện ra, 

vật chất là cảnh giới tướng. Nghiệp tướng, chuyển tướng, cảnh giới tướng của a lại da. 

Phật hỏi như vậy, Bồ Tát Di Lặc là chuyên gia Duy thức, chuyên môn nghiên cứu 

Duy thức, Duy Thức là tâm lý học Phật giáo. Ngài nói rõ ràng như thế, thấu triệt như thế, 

giới khoa học hiện đại chứng minh đây là thật. 

Thông qua máy móc tinh vi cao độ, nhìn thấy được quang tử, cũng gọi là lượng tử. 

Còn  nhỏ  hơn  cả  nguyên  tử,  hạt  căn  bản,  hạt  vi  lượng.  Phát  hiện  ra  những  thứ  này,  là 

những thứ này. Nó  là  động, nó  có  sanh  diệt, tốc độ  rất nhanh.  Phát hiện điều  gì?  Phát 

hiện bản chất của hiện tượng vật chất, chính là hiện tượng này. Cho nên các nhà khoa đã 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        422/16 

hiểu, không có thứ gọi là vật chất. Vật chất là huyễn tướng, huyễn tướng là ý niệm tích 

lũy liên tục sanh ra, chính là điều Thế Tôn hỏi “tâm hữu sở niệm” 

Đâu biết rằng “niệm” tâm hữu sở niệm này, trong đó có 1600 triệu ý niệm vi tế. 

1600 triệu ý niệm vi tế tổ hợp thành nhất niệm này, quý vị cảm nhận được. Ý niệm vi tế 

ta không thể cảm nhận được, trong kinh Phật nói Bồ Tát bát địa mới cảm nhận được, bát 

địa trở xuống đều không cảm nhận được. 

Phật phát hiện như thế nào? Phật phát hiện từ trong định. 51 cấp bậc của Bồ Tát, 

chính là thiền định có 51 cấp bậc nông sâu khác nhau. Ngài nhập vào cấp bậc thiền định 

thứ 51, đó là thiền định của Phật, đây mới gọi là cứu cánh viên mãn, khắp pháp giới vũ 

trụ không có gì không biết. Thấu triệt đạo lý này, mới biết nhà Phật tu học coi trọng nhất 

là thiền định, rời thiền định là không có Phật pháp. 

Ở  đây  chúng ta không được sanh  ảo giác,  cho  rằng thiền định  nhất  định là thiền 

định của thiền tông tu, vậy là sai. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn, tất 

cả đều là thiền định. Pháp là phương pháp tu thiền định, môn là con đường tu thiền định. 

Cũng có thể nói môn là con đường thông đạt trí tuệ, minh tâm kiến tánh. Thiền định mới 

có thể khai trí tuệ, thiền định mới có thể thấy được, trong định không có tầng không gian. 

Vậy tầng không gian từ đâu mà có? Từ phân biệt chấp trước mà có. Chỉ cần có ý niệm 

phân  biệt,  lập  tức  có  tầng  không  gian.  Các  nhà  khoa  học  cũng  biết,  đúng  là  có  tầng 

không gian khác nhau, nhưng không biết đột phá như thế nào. Đức Phật biết, dập tắt ý 

niệm là đột phá, nó từ ý niệm sanh ra. Tất cả đều đột phá, mọi chướng ngại đều không 

còn, đó là cảnh giới của Như Lai, cảnh giới của quả vị Diệu giác. 

Những thứ này tự tâm đương nhơn hoàn toàn đầy đủ, không phải từ bên ngoài vào. 

Cảnh  giới  triết  học  cao  nhất,  cảnh  giới  khoa  học  cứu  cánh  viên  mãn  nhất,  đều  đầy  đủ 

trong  tự  tánh.  Đúng  vậy,  “ngoài  tâm  không  có  pháp,  ngoài  pháp  không  có  tâm”.  Đức 

Phật thông đạt chân tướng, sau đó nói rằng: “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Vì 

sao hư vọng? Vì nó là pháp sanh diệt. Khi sanh hình như có, diệt rồi thì không còn nữa, 

mà sanh diệt hầu như là đồng thời. Chúng ta thấy hình như nó tồn tại, đó là huyễn tướng 

của không biết bao nhiêu vọng niệm tích lũy liên tục sanh ra. Giống như chúng ta dùng 

film ảnh, film ảnh củng dễ lãnh hội. Tốc độ phát ra liên tục của film nhựa trên màn hình, 

thật ra toàn là pháp sanh diệt. Chỉ là mắt ta bị hoa, không thể phát giác ra nó có sanh diệt. 

Một giây có 24 lần sanh diệt đã lừa gạt được chúng ta, ta không có năng lực phân biệt. 

Thật ra mỗi tấm film nhựa này đều không giống nhau, tuyệt đối không có hai tấm hoàn 

toàn tương đồng, chỉ tương đối thôi. 

Toàn thể vũ trụ, đồng nghĩa nói, đang phát sóng tại đây, tốc độ phát ra những hình 

ảnh này, một ý niệm là một hình ảnh. Thời gian tồn tại của một niệm, quý vị nhất định 

phải biết, một giây có 1600 triệu niệm, một giây nó phát ra được 1600 triệu. 24 tấm đã 

đánh  lừa  được  thị  giác,  1600  triệu,  thì  đến  ý  thức  cũng  không  thể  phân  biệt.  Sáu  căn 

hoàn toàn bị cảnh giới chuyển, nếu không có thiền định thâm sâu không chuyển nổi cảnh 

giới. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm Đức Phật dạy rất hay: “Nếu chuyển được cảnh giới, tức 

đồng với Như Lai”. Nếu chuyển được cảnh giới, người đó chính là Như Lai. Còn như bị 

cảnh giới chuyển, người đó là phàm phu. Ai bị hoàn cảnh chuyển? Thập pháp giới chúng 

sanh  đều  bị  cảnh  chuyển,  chưa  khai  ngộ.  Thanh  văn,  Duyên  giác,  Bồ  Tát,  Phật  trong 

mười pháp giới đều chưa khai ngộ, đều chưa kiến tánh. Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh, họ ra khỏi mười pháp giới, Kinh Hoa Nghiêm gọi là Bồ Tát sơ trụ. Bồ Tát sơ trụ 

cao hơn Phật trong mười pháp giới, họ thoát ly mười pháp giới, trú trong cõi thật báo 

trang nghiêm, gọi là pháp thân Bồ Tát, trú cõi thật báo. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        423/16 

Cõi thật báo là thật ư? So với mười pháp giới mà nói, chúng ta gọi nó là nhất chân 

pháp giới, nó là thật. Vì sao là thật? Vì mọi hiện tượng trong mười pháp giới đều là sanh 

diệt, đều có biến hóa. Hữu tình chúng sanh, chúng ta gọi là động vật, có sanh lão bệnh tử. 

Thực vật có sanh trụ dị diệt. Khoáng vật, tinh cầu có thành trụ hoại không, đây là điều 

không  thể  tránh  khỏi.  Cõi  thật  báo  trang  nghiêm  của  Như  Lai  thì  sao?  Nó  có  tướng, 

tướng  đó  không  có  sanh  diệt.  Thọ  mạng  dài,  không  thấy  nó  biến  hóa.  Thế  giới  tây 

phương Cực Lạc là như vậy, cây cối ngày ngày xanh tươi. Ta không thấy ở đó cây cối 

sanh trưởng như chúng ta đây, mùa xuân đâm chồi, mùa hạ xanh tươi, mùa đông lá cây 

đều rụng, có những hiện tượng này. Thế giới tây phương Cực Lạc không có, vĩnh viễn 

xanh  tươi,  vĩnh  viễn  tươi  tốt,  không  có  biến  hóa,  con  người  không  bao  giờ  già  yếu, 

không bao giờ nhìn thấy hiện tượng tử vong, không thấy sanh bệnh. Đây là gì? Nó chỉ có 

tâm hiện, không có thức biến, thế giới này không dùng A lại da, vì thế không có biến hóa, 

biến hóa là A lại da. Nghiệp tướng của A lại da là khởi tâm động niệm, chuyển tướng 

của A lại da là chấp trước, đệ lục ý thức là phân biệt. Không khởi tâm không động niệm, 

không phân biệt không chấp trước, A lại da không có. Tác dụng của A lại da chính là 

khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước. Chỉ cần không khởi tâm không động niệm, 

không phân biệt không chấp trước, A lại da chuyển ngay. Chuyển bát thức thành tứ trí. 

Tứ trí là tánh đức, đại viên cảnh trí, quang minh biến chiếu, vô sở bất tri, diệu quan 

sát trí, bình đẳng tánh trí, thành sở tác trí. Pháp thân Bồ Tát trú trong cõi thật báo, tứ trí, 

không có bát thức. Nó có hiện tượng, hiện tượng này là thật chăng? Không nghe trong 

Kinh Bát Nhã Phật nói: “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, trừ cõi thật báo ra, không 

nói như vậy, cõi thật báo cũng không phải thật. Khi nào cõi thật báo xuất hiện? Khi phá 

được vô minh. Phá vô minh nghĩa là sáu căn trong cảnh giới sáu trần, không khởi tâm 

không động niệm, tức Bồ Tát Di Lặc gọi là niệm niệm. Nhất niệm không khởi tâm động 

niệm, niệm niệm đều không khởi tâm không động niệm, đó là giác. Nhất niệm của chúng 

ta là mê, nhất niệm của họ là giác. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đương thời ngồi nhập định dưới cội bồ đề, khi sao mai 

vừa mọc, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Nghĩa là buông bỏ vọng niệm đó, là nhất 

niệm giác, niệm niệm giác. Niệm của chúng ta ngày nay là nhất niệm mê, niệm niệm mê. 

Đại sư Huệ Năng ở trong phương trượng của Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn, Ngũ Tổ giảng 

cho ngài nghe đại ý Kinh Kim Cang. Nói đến câu “ ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, ngài 

buông bỏ, nhất niệm giác, giác nghĩa là thành Phật. Đại sư Huệ Năng 24 tuổi buông bỏ 

cảnh  giới  đó,  và  cảnh  giới  Đức  Phật  Thích  Ca  nhập  định  dưới  cội  bồ  đề  là  hoàn  toàn 

giống nhau, bình đẳng. Bình đẳng giác, là đã thành Phật, là ra khỏi mười pháp giới. 

Thế Tôn dùng thân phận Phật xuất hiện tại thế gian, đại sư Huệ Năng xuất hiện với 

thân phận một vị tỳ kheo. Như Phẩm Phổ Môn Kinh Pháp Hoa nói về 32 ứng thân, đáng 

dùng thân gì để độ liền hiện thân ấy. Đương thời Đức Thế Tôn ở tại Ấn độ, ngài thị hiện 

thân Phật để độ, dùng thân Phật. Ngài Huệ Năng tại Trung quốc, thị hiện thân tỳ kheo, 

đáng dùng thân tỳ kheo để độ liền hiện thân tỳ kheo. 32 ứng, có thể hiện ra bất kỳ thân 

phận nào, không có hình tướng nhất định, đáng dùng thân gì để độ liền hiện ra thân ấy. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm nói: “tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”. Chúng sanh 

cảm, có tâm, Phật Bồ Tát ứng, không có tâm. Nhất định phải hiểu đạo lý này. Trong kinh 

Thế tôn ví dụ nói rằng, chúng ta đánh trống, chúng ta đánh là có tâm, tôi đi đánh nó, khi 

nó phát ra âm thanh nó không có tâm. Nó không nói, anh đánh mạnh một chút, tôi kêu 

lớn hơn một chút. Anh đánh nhẹ một chút, tôi kêu nhẹ một chút, nó không khởi ý niệm 

này. Ứng, không có tâm. Không có tâm sao có thể ứng được? Là do tự tánh, “pháp nhĩ 

như thị”. Chúng sanh có cảm, Phật Bồ Tát liền có ứng. Nhiều người cảm như thế, có ứng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        424/16 

kịp chăng? Chúng ta thường khởi vọng tưởng này, sợ Phật quá bận ứng không kịp, ứng 

sai. Đâu biết rằng ngài không có tâm, cho nên ngài có thể ứng khắp mọi nơi. Có tâm thì 

không, có tâm nhất định rất mệt, vậy thì rất vất vả, không có tâm, tám thức 51 tâm sở 

đều không có. Đây là nói đến cảm ứng đạo giao. 

Vậy  mới biết biến pháp giới hư không giới đều là chính mình, là bản tâm ta hiện 

tiền. Người giác ngộ tánh đức hiển hiện, người mê hoặc A lại da hiển hiện. Bản tánh là 

chân tâm, A lại da là vọng tâm. Vọng tâm không thể lìa chân tâm, giống như bóng theo 

hình vậy. Chiếc bóng không phải chân thân, không lìa được chân thân, lìa chân thân nó 

không có bóng. Cổ nhân đưa ra ví dụ này rất hay. 

Ngày nay chúng ta mê, mê ở đâu? Chúng ta cho chiếc bóng là thật, cho rằng đó là 

tự tánh, quên mất thân thể thật, hoàn toàn không hay  biết. Sai là sai  ở đây. Phàm  phu, 

nếu không tiếp thu giáo huấn thánh hiền, không tiếp thu giáo huấn của Phật Bồ Tát, sự 

mê hoặc đó tạo thành sai lầm lớn, vì sao vậy? Nhất định sẽ tùy thuận phiền não. Trong 

Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận,  26  phiền  não  tâm  sở,  nhất  định  tùy  thuận  nó.  Tuy  có  11 

thiện tâm sở, 11 thiện tâm sở bị đóng băng, ướp lạnh, không khởi tác dụng. Hoàn toàn bị 

tập khí phiền não chi phối, khiến ta làm vố số chuyện xấu xa, tạo vô biên ác nghiệp. Quả 

báo  này  ở  trong ba đường  ác, quả báo  trong  địa ngục  a tỳ. Xã  hội hiện  tại không phải 

chính là như thế! 

Chúng ta coi như là người rất may mắn, cũng là người trong số ít, may mắn tiếp 

xúc được giáo huấn thánh hiền, may mắn tiếp xúc được Phật pháp đại thừa, trong ngàn 

vạn người có được một. Ngày nay trên thế giới có gần 7 tỷ nhân khẩu, trong 7 tỷ có mấy 

người tiếp xúc được Phật pháp, thông đạt Phật pháp, làm giảm nhẹ mức độ nhiễm ô của 

thất tình ngũ dục? Thất tình ngũ dục bao gồm cả vật chất lẫn tinh thần. Sáu loại trước 

của thất tình, hỷ nộ ai lạc ái ố, sáu thứ này là nhiễm ô tinh thần. Sau cùng là dục, dục là 

ngũ  dục,  tài  sắc  danh  thực  thùy,  đó  là  nhiễm  ô  của  hoàn  cảnh  vật  chất.  Chúng  ta  bị 

nhiễm ô vẫn còn nhẹ, không nghiêm trọng lắm. Gặp được Tịnh tông, gặp được Kinh Vô 

Lượng Thọ, gặp được Phật A Di Đà, đó là đại hạnh trong bất hạnh, vì sao vậy? Vì trong 

đời này có thể thoát ly mười pháp giới, có thể di dân đến thế giới Cực Lạc. Đến thế giới 

Cực Lạc nhất định một đời thành tựu, chứng được cứu cánh viên mãn. Nhân duyên này, 

trăm ngàn vạn kiếp khó gặp được. Cơ hội này cư sĩ Bành Tế Thanh nói, là ngày hy hữu 

khó gặp từ vô lượng kiếp đến nay, ta đã gặp được rồi. Người gặp được không ít, người 

thành tựu không nhiều. Nguyên nhân gì vậy? Sau khi gặp, bản thân không đủ thiện căn 

phước đức nhân duyên, liền thoái chuyển. Lại tiếp tục trôi lăn trong luân hồi lục đạo, 

không đủ khả năng kháng cự sự nhiễm ô, không đủ năng lực để không bị cảnh giới bên 

ngoài ảnh hưởng. Ta không có bản lĩnh này, vì thế mà ác hành ác niệm không dừng lại 

được, thiện niệm thiện hành không thể tương tục. Cho nên thiện nghiệp không thể thành 

tựu, không tránh được ác báo ác quả. 

Chúng ta xem tiếp mấy câu sau: “Phát tâm niệm Phật, giống như ánh sáng hạt châu, 

còn chiếu soi thể hạt châu”. Đây là dùng châu báu làm ví dụ, hạt châu phát quang, phóng 

ra ánh sáng, còn chiếu soi chính mình. Bây giờ chúng ta dùng bóng điện làm ví dụ, càng 

gần gũi, càng dể hiểu. Quý vị thấy ánh sáng của bóng điện, còn phản chiếu lại bóng điện. 

Ánh sáng này là gì? Là trí tuệ chân thật, chiếu đến mình là chân thật rốt ráo. Chân 

thật rốt ráo là tự thể, chính là thường tịch quang. Đến khi nào cõi thật báo trang nghiêm 

biến mất? Khi đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, không phải vô minh, vô minh đã đoạn từ 

lâu. Chưa đoạn vô minh, không ra khỏi mười pháp giới. Thoát ly mười pháp giới, hay 

nói cách khác, đã đoạn tận vô minh. Vô minh chính là khởi tâm động niệm, không khởi 

tâm không động niệm. Nhưng tập khí khởi tâm động niệm không dễ đoạn, tập khí hình 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        425/16 

thành  cõi  thật  báo  trang  nghiêm.  Trong  cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  tuyệt  đối  không  có 

phân  biệt  chấp  trước,  không  có  khởi  tâm  động  niệm.  Có  tập  khí  khởi  tâm  động  niệm, 

không có tập khí phân biệt chấp trước. Đoạn tận tập khí vô minh, cõi thật báo trang cũng 

không còn, cho nên Đẳng giác Bồ Tát nâng lên đến Diệu giác vị, cõi thật báo không còn. 

Diệu giác Bồ Tát trú ở đâu? Trở về thường tịch quang, trở về tự tánh. 

Trong Pháp Bảo Đàn Kinh đại sư Huệ Năng trình bày năm câu nói về tự tánh, tự 

tánh là gì? Vốn tự thanh tịnh, vốn không sanh diệt, vốn tự đầy đủ, vốn không dao động, 

năng sanh vạn pháp. Có thể sanh cõi thật báo, có thể sanh thập pháp giới y chánh trang 

nghiêm. Năm câu này không nhiều, nhưng nói đến chỗ tận cùng rốt ráo. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni kiến tánh cũng làm báo cáo, nói tường tận Kinh Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm. Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm nói gì? 

Năng sanh vạn pháp, từ trong vạn pháp nói với chúng ta, tất cả pháp vốn tự thanh tịnh, 

tất cả pháp không sanh không diệt, tất cả pháp hàm dung không hữu. 

Thế  Tôn  và  đại  sư  Huệ  Năng,  hai  người  trình  bày  không  giống  nhau,  nhưng  nội 

dung hoàn toàn tương đồng. Triển khai 20 chữ của đại sư Huệ Năng, chính là Kinh Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm. Rút gọn Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm, 

chính là 20 chữ này, không tăng không giảm. 

Ngũ tổ Hoằng Nhẫn là người tái sanh, vừa nghe, thôi được, không cần giảng tiếp 

Kinh Kim Cang, đem y bát truyền cho ngài. Không những ngài giải thoát khỏi lục đạo, 

cũng giải thoát khỏi mười pháp giới. Giới hạn thấp nhất, ngài ở trong cõi thật báo trang 

nghiêm, 41 vị Phật, chư Phật. Trong Kinh Kim Cang nói đến chư Phật, quý vị xem chú 

giải của Giang Vị Nông. Ông ta giải thích chư Phật như thế nào? Là những ai? Chính là 

41 vị pháp thân đại sĩ trong cõi thật báo, gọi là chư Phật. 

“Thân  thiết  tự  nhiên,  không  phí  công  lực,  cho  nên  có  thể  quảng  thí  lợi  ích  chân 

thật”. Phật A Di Đà rộng thí lợi ích chân thật, là lợi ích chân thật trong tự tánh chúng ta. 

Quý vị xem, phương tiện biết bao. Là thứ của ta, vốn chính là của mình, là tự ta không 

nhận ra. Bây giờ đem thứ này giới thiệu cho ta, bỗng nhiên đại ngộ, thì ra là của ta, thì ra 

ta và Phật A Di Đà là nhất thể, ngài là tự tánh của đại giác viên mãn. Bản thân, chính 

mình hiện nay đã giác ngộ, vẫn chưa viên mãn, chưa đến cứu cánh. Điều này nhất định 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc mới biết, không đến thế giới Cực Lạc không biết được. 

Đến  thế  giới  Cực  Lạc,  lúc  đó  quan  niệm  chúng  ta  hoàn  toàn  thay  đổi.  Y  chánh  trang 

nghiêm của thế giới Cực Lạc, thì ra là tánh đức của mình. Không những tất cả Chư Phật 

Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc là chính mình, y báo của thế giới Cực Lạc, cây cỏ hoa lá, sơn 

hà đại  địa đều  là  chính  mình,  ta  mới  bỗng  nhiên  đại ngộ.  Trước  đây  nghe Phật giảng 

kinh, thường thường nghe nói: “Ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm”, 

hiện nay chứng được, quả nhiên như vậy. Không còn có phân biệt, không còn có chấp 

trước, là nhất thể mà. 

Đoạn sau cùng: “Phẩm này biểu trưng Pháp Tạng đại sĩ, tu diệu nhân như thế, cho 

nên chứng được diệu quả của pháp môn Tịnh độ như vậy”. Phật Phật đạo đồng, không 

hai. Quý vị muốn tạo ra một kiểu mới, chư Phật Bồ Tát chưa từng làm, mới hoàn toàn, 

dù muốn cũng không làm được. 

Nhất định phải biết, chư Phật Như Lai, pháp thân đại sĩ, nghĩa là nói viên giáo sơ 

trú trở lên, đều có thể nói đã chứng được cứu cánh viên mãn. Tập khí vô thỉ vô minh vẫn 

chưa đoạn tận, không sao, nó không hề gây chướng ngại. Không chướng ngại sự phát 

huy  tánh  đức  của  mình,  cũng  không  chướng  ngại  ta  ứng  hóa  khắp  biến  pháp  giới  hư 

không giới. Chúng sanh có cảm, ta lập tức có ứng, không có gì chướng ngại cả. Tập khí 

vô thỉ vô minh không đoạn trừ được, lâu ngày tự nhiên không còn. Cần bao lâu nó mới 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        426/16 

tự nhiên không còn? Trong kinh nói rất rõ ràng, ba đại a tăng kỳ kiếp. Sau ba đại a tăng 

kỳ kiếp, không còn nữa, tự nhiên không còn, từ Đẳng giác chứng được Diệu giác. Đây là 

chân tướng trong cõi thật báo trang nghiêm của chư Phật Như Lai. Ở đó hiển thị rất rõ 

ràng  minh bạch, chân thật rốt ráo, trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật, những gì nói với 

chúng ta là chân thật. Nói cách khác, trong mười pháp giới là giả, không có gì là chân 

thật. Thật sự thông đạt thấu triệt, đối với mười pháp giới không hề lưu luyến. Có, rất tốt, 

không có, cũng rất tốt, không lưu luyến, tuyệt đối không để những thứ này trong tâm. 

Đây là gì? Những thứ này là rác, là ô nhiễm, để chúng trong tâm làm gì? Khi hiểu rõ 

ràng minh bạch, từ nay về sau, trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra 

đều buông bỏ hết. 

Tôi bây giờ vẫn chưa giác ngộ viên mãn, tôi cần Phật A Di Đà, điều này có ích cho 

tôi. Thập pháp giới y chánh trang nghiêm không đem đến lợi ích cho tôi, tôi không cần 

nó, triệt để buông bỏ. Ở trên thế gian này, như trong Hoàn Nguyên Quán nói, thị hiện 

bốn đức của mình, bốn đức xưng tánh. 

Thứ nhất, “tùy duyên diệu dụng”, ở nơi thế gian này tùy duyên không phan duyên. 

Phật pháp tại thế gian là giáo dục, cần phải có nhận thức thấu đáo. Giáo dục là sư đạo, 

“chỉ vấn lai học, bất vấn vãng giáo”, đây là lời của cổ nhân. Vì sao vậy? Vì đến cầu học, 

là họ có tâm chân thành cung kính, nghĩa là nói họ đầy đủ điều kiện cầu học. Ta không 

dạy, là có lỗi với họ. 

Tổ sư Ấn Quang thường nói, một phần cung kính được một phần lợi ích. Họ chỉ có 

một phần thành kính, ta dạy họ một phần, không cần dạy hai phần, hai phần thì sao? Họ 

tiếp thu không nổi, chỉ có thể tiếp thu một phần. Còn như mười phần thành kính, vậy thì 

dạy họ mười phần, nếu dạy chín phần không xứng đáng với họ. Người ta tâm thành kính 

mười phần, quý vị dạy chín phần, thiếu, ta nợ họ một phần. 

Đến đó dạy, bây giờ mời thầy về nhà dạy. Trong nhà có tiền, có thế lực, cha mẹ 

mời thầy giáo về nhà dạy, tâm tôn trọng thầy không nhiều. Người thầy này, quý vị thấy, 

do ba tôi mời ông họ thì họ đến, nói họ đi thì họ đi, không có tâm tôn kính. Không có 

tâm cung kính, họ không học được gì cả, có đến cũng uổng công. Khi ta đến làm tăng 

trưởng ngạo mạn của họ, tăng thêm tội nghiệp cho họ, vậy là sai. Cho nên chỉ hỏi đến 

học, không hỏi để đến dạy, đây là đại từ đại bi, đây là sư đạo. Ngày nay sư đạo không 

còn, người thầy thật sự có lương tâm không còn. 

Điều đầu tiên của tứ đức,  “tùy duyên diệu dụng”, có tâm chân thành,  muốn học, 

không thể không giúp họ, giữ vững nguyên tắc của chư vị thánh hiền. Ở đây không có 

Phật pháp, chúng ta thấy chúng sanh ở đó nhân duyên thuần thục, không ai khởi thỉnh, ta 

thấy như vậy, ta đến đó, sẽ có người tiếp thu, lúc này phải đến đó dạy. Không phải trong 

tình huống này, không thể đến dạy. Quán cơ, tùy căn cơ để ban pháp. 

Lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, ngài làm tấm gương tốt nhất cho chúng ta học tập. 

Chúng ta cần phải nhớ, cần phải hiểu, nếu không sẽ cô phụ Đức Phật Thích Ca. 

“Oai nghi hữu tắc”, câu này nghĩa là gì? Muốn dạy người khác trước tiên phải dạy 

mình, thực hành tất cả những gì đã học vào trong cuộc sống hằng ngày. Bản thân khởi 

tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, hoàn toàn tương ưng với giáo huấn trong kinh điển. 

Sau đó, kinh Phật từ đâu mà có? Từ trong tự tánh mình hiển lộ ra. Không xem văn tự 

không  biết, khi xem  kinh  văn, đây  chính là  chân tâm  của  mình, đây  tức  là tự tánh của 

mình. Kinh này có thể nói sai ư? 

Nếu  không  làm  được,  suy  đoán  câu  này  nghĩa  là  gì, câu  kia  nghĩa  là  gì, đoán  sai 

hoàn toàn. Đây gọi là hiểu sai nghĩa chân thật của Như Lai, hiểu lệch lạc nghĩa chân thật 

của Như Lai. Thật sự nguyện hiểu nghĩa chân thật của Như Lai, y giáo phụng hành, y 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        427/16 

giáo phụng hành, đó đích thực là tấm gương tốt nhất của tất cả chúng sanh khắp thế gian, 

gọi là oai nghi hữu tắc. Ta thể hiện ra mô phạm của thánh hiền quân tử, biểu diễn trong 

cuộc sống hằng ngày, vậy là đúng. 

Trên thực tế trong bốn đức, hai điều này quan trọng nhất, hai điều sau là bổ sung. 

“Tùy duyên diệu dụng”, diệu dụng là gì? Là tương ưng với tánh đức. Nói rõ ràng 

hơn một chút, nói thấu triệt hơn một chút, trong cuộc sống hằng ngày, không khởi tâm 

không  động  niệm,  không  phân  biệt  không  chấp  trước,  tuyệt  diệu!  Không  khác  gì  chư 

Phật  Như  Lai,  pháp  thân  đại  sĩ,  thật  vi  diệu.  Biểu  diễn  cho  mọi  người  thấy,  điều  này 

khiến người khác cảm động. 

Hai điều hổ trợ, “nhu hòa chất trực, đại chúng sanh khổ”, đây là bổ trợ. Nhu hòa là 

nghi biểu, biểu hiện ra bên ngoài. Chất trực là nội tâm, nghĩa là chân thành, chất thực là 

tâm chân thành. Thật sự chịu khổ thay chúng sanh, chúng sanh quá khổ, quý vị ứng hóa 

đến đây. Như Thế Tôn vậy, thị hiện tám tướng thành đạo, giáo hóa chúng sanh không từ 

mệt  nhọc,  bản  thân  không  hề  dính  chút  danh  văn  lợi  dưỡng  nào,  đây  là  chịu  khổ  thay 

chúng sanh. Chúng sanh có người chịu học, cần phải dạy họ. Không có người học, lúc 

này có thể ra đi. Có duyên thì đến, hết duyên thì đi, dứt khoát, không để lại dấu vết, vĩnh 

viễn  trú  trong  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  đây  là  diệu  dụng.  Thuận  cảnh  thiện  duyên 

không  sanh  tham  luyến,  nghịch  cảnh  ác  duyên  không  sanh  sân  nhuế.  Trong  tâm  sanh 

khởi trí tuệ chân thật, tuyệt đối không sanh phiền não. Trong mọi cảnh duyên, cảnh là 

hoàn  cảnh  vật  chất,  duyên  là  hoàn  cảnh  nhân  sự,  đào  thải  tập  khí  của  mình,  bản  thân 

từng  bước  đi  lên.  Tập  khí  này  tự  nhiên  bị  đào  thải,  đào  thải  sạch  sẽ  tập  khí  vô  thỉ  vô 

minh. Cho nên trong cõi thật báo, khi vào là địa vị sơ trụ, dần dần lên đến nhị trụ, tam 

trụ, thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng, dần dần nâng cao lên. Đây là gì? Đây là diệu 

dụng, là chịu khổ thay chúng sanh. 

Tu  học như vậy  không gọi là diệu  nhân, diệu nhân  là gì?  Là học  như  vậy, nhưng 

không để nó trong tâm. Trong tâm còn chứa đựng tùy duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc, 

coi như hỏng. Không phải Đức Phật nói rất rõ rằng ư, pháp còn phải xả, huống gì phi 

pháp. Đây là Phật pháp, Phật pháp là giả, không phải thật. Phật dạy ta hiểu ý nghĩa của 

nó, chỉ cần áp dụng nó, đừng để trong tâm. Để trong tâm, tâm mình trở thành thùng rác. 

Phật pháp cũng là rác, cũng phải vứt bỏ, đó mới gọi là diệu. Đem Phật pháp chứa đựng 

đầy đầu, đầy trong tâm, coi như xong, sai lầm hoàn toàn. Đức Phật thấy vậy, đau lòng 

rơi nước mắt, quý vị đã học sai tất cả. 

Hãy  nhớ  lời  trong  Kinh  Kim  Cang  dạy:  “Pháp  còn  phải  xả,  huống  gì  phi  pháp”. 

Pháp có cần học chăng? Cần học, học nhưng đừng để nó trong tâm, là giả. Chỉ cần hiểu 

nghĩa thú của Phật pháp, áp dụng vào trong cuộc sống hằng ngày, đó chính là chất dinh 

dưỡng. Đã thấp thu được dinh dưỡng, thân thể cường tráng. Nếu cứ giữ mãi trong bụng, 

giữ lâu ngày trở thành bệnh, sau đó chỉ còn con đường chết. Phật pháp là điều hay, nếu 

không biết dùng, nó sẽ hại chết quý vị. Điều này không thể không biết, gọi là diệu dụng. 

Như vậy mới là tu diệu nhân, chứng diệu quả. 

Chúng ta xem đoạn tiếp theo: “Ba câu trên là cương lĩnh chung”, đây là kinh văn 

trong kinh này nói. “Trú chân thật tuệ, dõng mãnh tinh tấn, nhất hướng chuyên chí, trang 

nghiêm  diệu độ”, đây  là  cương lĩnh  chung. “Những  gì  tu trong  cõi  Phật, bốn  câu dưới 

tượng trưng cõi Phật trang nghiêm”, đây là thành tựu thế giới Cực Lạc. “Bao la rộng lớn, 

siêu thắng độc diệu, kiến lập thường nhiên, không suy không biến”. Đây gọi là nhất chân 

pháp giới, không giống với mười pháp giới. Mươi pháp giới có suy có biến, mười pháp 

giới vạn pháp vô thường. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        428/16 

Thân  thể  chúng  ta,  biến  hóa  trong  từng  sát  na,  phải  biết  điều  này.  Tôi  một  giây 

trước, và tôi ngay giây phút này, không cùng một cái tôi. Tôi nói giây,  mọi người có 

khái niệm. Nếu tôi nói nhất niệm của Bồ Tát Di Lặc, khái niệm này không phân biệt rõ 

ràng, niệm niệm đều không phải. Tôi của ngày hôm qua và tôi của hôm nay, khác nhau 

một trời một vực. 

Quý vị thử nghĩ xem, trong một giây, có  1600 triệu cái tôi, cái tôi nào là quý vị? 

Một giây có 1600 triệu, một ngày có bao nhiêu cái, bao nhiêu cái tôi qua đi, sanh diệt? 

Hiện tượng này mới sanh liền diệt, diệt rồi lại sanh, sanh rồi lại diệt, gọi là vô thường. 

Chánh báo này của tôi có sanh diệt, y báo cũng có sanh diệt, cũng là một giây có 1600 

triệu lần sanh diệt. Cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa, không có gì ngoại lệ. 

Trong Kinh Bát Nhã nói: “tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Bất 

khả đắc ta muốn đạt được, không thể khống chế ta muốn khống chế, không được chiếm 

hữu ta muốn chiếm hữu. Sai, sai hoàn toàn. 

Tiếp  theo  hiện  cảnh  giới  gì?  Bên  dưới  hiện  ra  cảnh  giới,  có  quan  hệ  liên  đới  với 

chúng ta hiện nay. Nó không phải chỉ có một, mà phát sanh quan hệ liên đới. Chúng ta 

thiện, bên dưới liền hiện ra thiện. Khi khởi ác niệm, bên dưới liền hiện ra ác. Hãy nhớ 

rằng, cảnh tùy tâm chuyển, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Nếu chúng ta niệm niệm đều 

là A Di Đà Phật, bên dưới hiện ra cảnh giới gì? Là A Di Đà Phật, là thế giới Cực Lạc. 

Hiện như thế nào? Do ý niệm của mình hiện ra. 

Cảnh giới Phật A Di Đà thị hiện ra, không phải tâm ta thị hiện. Tâm ta thị hiện là 

cõi nước hiện tại, nó không phải một. Nếu như ta niệm Phật, ngày ngày nghĩ đến trong 

kinh nói về thế giới Cực Lạc. Tâm ta hiện ra hoàn toàn đồng nhất với Phật A Di Đà hiện 

ra, hoàn toàn tương đồng. Đây gọi là không sanh mà sanh, sanh mà không sanh, lập tức 

đến thế giới Cực Lạc. 

Sau đó biết rằng, thế giới Cực Lạc là tâm ta và tâm Phật A Di Đà cùng hiện ra, tâm 

ta và tất cả Bồ Tát vãng sanh cùng biến hiện ra. Trong kinh nói như vậy, còn có thể sai 

được chăng? Không thể không hiểu, không thể không biết đạo lý này. Chúng ta niệm 

Phật, tín tâm được kiến lập từ đây, bản thân chắc chắn vãng sanh thế giới Cực Lạc. Tín 

tâm này kiên định không xê dịch, đây là nguyên nhân chính vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Xem thế giới Cực Lạc, “khai khuếch rộng lớn”, khai nghĩa là rộng, tức là triển khai. 

Câu này dùng ở đây, thâm sâu vi diệu không thể nghĩ bàn. Thế giới Cực Lạc triển khai, 

rộng lớn, lớn đến mức độ nào? Thế giới này của chúng ta cũng ở trong đó, nó giống như 

hư  không  vậy.  Vì  sao  chúng  ta  không  nhìn  thấy?  Có  người  nhìn  thấy,  ai  nhìn  thấy? 

Thiền sư trung Phong nhìn thấy, ngài nói, ở đây tức Tịnh độ, Tịnh độ tức ở đây. Ngài 

nhìn thấy, chúng ta không nhìn thấy. Vì sao ngài nhìn thấy? Vì tâm ngài thanh tịnh, có 

định công. Tâm thanh tịnh, cho nên ngài thấy được, Tịnh độ ngay tại đây. Phật A Di Đà 

ở đâu? Phật A Di Đà trong tâm ta, ngài nhìn thấy. Hiện tại chúng ta không nhìn thấy là 

do  mình  có  chướng  ngại,  trừ  sạch  chướng  ngại  liền  nhìn  thấy.  Diệu,  thật  tuyệt  diệu! 

Trong kinh văn này, từng câu từng chữ bao hàm vô lượng nghĩa, vi diệu vô cùng. 

“Khuếch nghĩa là không, là lớn, là hư”, có mấy nghĩa này. “Khai khuếch là không 

gian mênh mông. Vãng Sanh Luận nói, cứu cánh như hư không, rộng lớn không biên tế”. 

Đây là nghĩa bao la rộng lớn. Không những thế giới chúng ta ở trong đó, mà tất cả cõi 

nước Chư Phật khắp mười phương đều ở trong đó. 

Thật sự vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, thập phương tam thế Phật, ta đều nhìn thấy 

hết. Không cần đi đảnh lễ từng vị một, ngồi ở đây có thể đều thấy hết. Phước báo được 

thấy  Phật  lớn  biết  bao,  đây  là  tu  phước.  Mười  phương  Phật  đều  nhìn  thấy,  phước  báo 

viên mãn. Nghe Phật khai thị, trí tuệ viên mãn. Vì sao vậy? Vì Phật khai thị, đều là trí 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        429/16 

tuệ đức tướng trong tự tánh của mình. Đây là duyên, vừa dẫn dắt, toàn bộ trong tự tánh 

đều hiện ra. Đạo lý là như vậy, không phải mê tín. 

Chưa từng tiếp xúc Phật pháp, nghe chúng tôi nói như thế, cho cho rằng đang nói 

chuyện  thần  thoại.  Chính  chúng  tôi  cũng  có  kinh  nghiệm  này,  khi  mới  học  Phật  nghe 

thầy  giảng  kinh,  không  phải  giống  như  nghe  chuyện  thần  thoại  ư?  Nghe  Kinh  Hoa 

Nghiêm  giống  như  nghe  kể  chuyện  tiểu  thuyết  vậy.  Những  tình  huống  này,  chúng  tôi 

đều  tự  thân  trải  nghiệm.  Nhưng  ngày  ngày  đọc  những  kinh  này,  cảnh  giới  mỗi  năm 

không giống nhau. 

Tôi đọc suốt 60 năm, mấy năm gần đây, không chỉ là mỗi năm không giống nhau, 

mà  mỗi  tháng  đều  không  giống  nhau.  Đây  là  đạo  lý  gì?  Then  chốt  ở  chỗ  buông  bỏ, 

buông bỏ mỗi ngày. Buông bỏ liền nhìn thấy, không buông bỏ là chướng ngại. Tôi có thể 

nhận ra một vài ý nghĩa mà quý vị không biết, tôi buông bỏ nhiều hơn quý vị. Trong túi 

rác  này  của  tôi  đã  đào  thải  hết,  dần  dần  rất  sạch  sẽ.  Khi  khôi  phục  đến  nguyên  trạng, 

trong túi rác không nhiễm chút bụi trần. Quý vị còn rất nhiều thứ dơ bẩn trong đó, còn 

chứa đựng thêm một ít Phật pháp nữa, đều là những thứ không tốt. 

Trong kinh Đức Phật dạy chúng ta rằng: “Nhân duyên sở sanh pháp, ngã thuyết tức 

thị  không”,  câu  này  nói  trong  Trung  Quán  Luận.  Phật  pháp  là  nhân  duyên  sanh  pháp, 

cho nên Phật pháp cũng phải buông bỏ. Trong Kinh Kim Cang trực tiếp dứt khoát nói 

với chúng ta: “Pháp còn phải xả”, đó là Phật pháp, “huống gì phi pháp”, phi pháp là tất 

cả pháp thế gian, thập pháp giới y chánh trang nghiêm, đó không phải Phật pháp, càng 

phải buông bỏ. Tâm địa không nhiễm dù một hạt bụi, liền khôi phục chân tánh, chân tâm 

chân tánh hiện tiền. Điều này hoàn toàn dựa vào chính mình, không ai có thể giúp được. 

Phật Bồ Tát từ bi, không thể vứt hết túi rác của quý vị, vì sao vậy? Vì đó là chính 

quý vị chế tạo ra, chỉ có tự mình mới có thể trừ sạch. Dựa vào bất kỳ ai, đến sau cùng 

đều thất vọng. Không phải họ không giúp, mà họ không có cách nào giúp ta được. Là tự 

ta làm, muốn giải trừ phải dựa vào chính mình. Ngạn ngữ xưa có câu: “mở gút phải cần 

người thắt gút”. Ai cột cho mình, tìm họ là có thể giải thoát. Điều này là chính mình cột, 

vậy phải tự mình giải thoát. 

Vô  thỉ  vô  minh, trần  sa, kiến tư, những tập khí phiền não này, đều  là  chính  mình 

tích lũy thành từ bao đời trong vô lượng kiếp. Tích lũy lâu ngày trở thành bệnh. Bệnh là 

gì? Luân hồi lục đạo là bệnh nhân, tứ thánh pháp giới là người mạnh khỏe, không sanh 

bệnh,  nhưng  chưa  giác  ngộ.  Trong  lục  đạo,  ba  đường  ác  là  trọng  bệnh,  người  bây  giờ 

cũng mắc bệnh nặng, không khác gì với ba đường ác. Ai cứu được? Tự mình cứu mình. 

Phật Bồ Tát là tăng thượng duyên của chúng ta, để ta tự giác ngộ. Khi chưa giác ngộ thì 

nương vào họ, sau khi giác ngộ giống như đại sư Huệ Năng nói vậy. Trước khi chưa giác 

ngộ nương tựa vào thầy, sau khi giác ngộ cần phải tự độ, họ đều nói lời chân thật. Duy 

chỉ có tự giác tự độ mới có thể thành đạo vô thượng. 

Phật Di Đà kiến lập thế giới Cực Lạc, tiếp dẫn chúng ta đến đó tu học, đến thế giới 

Cực Lạc cũng cần tự độ, Phật A Di Đà không thể giúp ta đoạn trừ cả ba loại phiền não 

lớn này. Nếu có cách này, cần gì đến thế giới Cực Lạc? Phật Bồ Tát đại từ đại bi, không 

phải đã nói chúng ra đều thành Phật rồi ư? Không thể! 

Thế giới Cực Lạc là thành lập trường học, là cung cấp môi trường tu học cho chúng 

ta. Trong môi trường đó, có thể nhanh chóng trưởng thành vững vàng. Đoạn tận tập khí 

vô thỉ vô minh, phải cần ba đại a tăng kỳ kiếp. Khi thật sự giúp được chúng ta, đó là ở 

cõi đồng cư và cõi phương tiện, thật sự được nhiều lợi ích. Nhưng đến cõi thật báo, toàn 

là vấn đề của riêng mình. Cõi thật báo là thanh tịnh bình đẳng giác của mình biến hiện ra. 

Thanh tịnh bình đẳng giác của mình chưa hiện tiền, nhưng ở trong cõi đồng cư tâm địa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        430/16 

cũng là thanh tịnh bình đẳng, đó là Phật A Di Đà gia trì. Đoạn tận tất cả những nhân 

duyên khiến phiền não của mình khởi hiện hành, một hoàn cảnh như thế, không có nhân 

duyên nhiễm ô. Đối với người tu hành mà nói, điều này đem đến lợi ích rất lớn. Ngày 

nay chúng ta tu tập không thành tựu, nguyên nhân chủ yếu là do không đoạn được ngoại 

duyên, vì thế không cách nào vượt thoát. 

Tịnh Ảnh Sớ nói: “bao la rộng lớn, tức là nói cõi nước rộng lớn”, thế giới Cực Lạc 

không có biên tế. Gia Tường Sớ nói: “rộng lớn nghĩa là an ổn chúng sanh”. Chúng ta cần 

phải hiểu nghĩa của nó, đừng chấp trước văn tự ngôn thuyết, nó có thể giúp ta an ổn tu 

đạo, thuận lợi hoàn thành đạo nghiệp. “Nói rõ Tịnh độ rộng lớn an ổn những người vãng 

sanh, tự do không có giới hạn. Đại sư Cảnh Hưng giải thích rằng, do vô lượng đức thành 

tựu”. Đức là công đức, là tánh đức, do vô lượng công đức của tự tánh thành tựu. 

Bên dưới là lời của Niệm Lão: “Tổng hợp ba thuyết trên”. Ở trên là ba vị đại sư, 

những gì họ nói trong chú giải. “Cõi nước Phật bao la rộng lớn, do vô lượng diệu đức 

của đại sĩ Pháp Tạng tạo thành. Cõi nước mênh mông không có bến bờ, có thể rộng dung 

vô tận đại chúng vãng sanh, không có giới hạn”. Đầu tiên nói đến sự rộng lớn của thế 

giới Cực Lạc không có biên tế, không như địa cầu chúng ta đang ở có biên tế. Hệ mặt 

trời của chúng ta cũng có biên tế, hệ ngân hà vẫn có biên tế. 

Khu vực giáo hóa của một vị Phật, phạm vi giáo hóa của họ, là một tam thiên đại 

thiên thế giới. Tam thiên đại thiên thế giới nghĩa là sao? Trong kinh Đức Phật nói, đây là 

tùy  thuận tục  đế, nghĩa là  tùy  thuận thường thức  của  chúng  ta  mà  nói. Một  đơn vị  thế 

giới là một ngọn núi Tu Di, nhật nguyện xuay quanh eo núi Tu Di, giữa eo, đây gọi là 

một đơn vị thế giới. 

Trước đây chúng tôi luôn cho rằng, đơn vị thế giới là hệ mặt trời. Niệm Lão nói với 

tôi, đơn vị thế giới không phải hệ mặt trời, đó là gì? Là hệ ngân hà. Trung tâm của hệ 

ngân hà, người xưa gọi là hoàng cực, tức là núi Tu Di mà kinh điển nói đến. Hiện nay 

giới  khoa  học  gọi  là  hắc  động.  Hắc  động  rất  lớn,  sức  hút  rất  mạnh,  đến  ánh  sáng  đều 

không tránh được, ánh sáng đều bị nó hút vào. Điều này rất có đạo lý. Mặt trời quả thật 

là xuay quanh hệ ngân hà, xuay chuyển quanh hệ ngân hà, hơn năm vạn năm là một chu 

kỳ. 

Một tiểu thiên thế giới tức 1000 hệ ngân hà, vậy một đại thiên thế giới là mười ức 

hệ ngân hà, vẫn có biên tế. Mười ức hệ ngân hà, là khu vực giáo hóa của Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rằng, có một số chư Phật, tâm nguyện lớn, khu 

vực giáo hóa của họ có hai tam thiên đại thiên thế giới, thậm  chí có năm đại thiên thế 

giới, mười đại thiên thế giới. Khu vực giáo hóa của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni không 

lớn, một đại thiên thế giới, mười ức hệ ngân hà, đều có biên tế. 

Thế giới của Phật A Di Đà không có giới hạn, không có biên tế, chỉ có như thế mới 

nói  thông  suốt  được.  Thế  giới  của  Phật  A  Di  Đà  là  cõi  pháp  tánh,  thế  giới  của  mười 

phương  chư  Phật  gọi  là  cõi  pháp  tướng.  Tướng  có  giới  hạn,  tánh  không  có  giới  hạn. 

Trong pháp tánh không có thời gian, cũng không có không gian. Khoa học gọi là tầng 

không  gian,  trong  pháp  tánh  không  tồn  tại,  không  có  tầng  không  gian.  Không  có  thời 

gian tức không có trước sau, không có không gian là không có khoảng cách, không có xa 

gần. 

Như vậy chúng ta biết, khắp biến pháp giới hư không giới không có gì không phải 

cõi  pháp tánh. Hay  nói cách khác, biến pháp  giới hư  không giới,  tất cả đều  là  thế giới 

Cực Lạc, đúng là không thể nghĩ bàn. Thế giới Cực Lạc ở đâu? Ngay tại đây, thiền sư 

Trung Phong khai thị cũng là nói ý này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        431/16 

Cho nên Tịnh độ có một bộ sách gọi là Tịnh Độ Sanh Vô Sanh Luận. Vãng sanh rốt 

cuộc là sanh hay là không sanh? Cổ nhân có câu nói rất hay: “sanh quyết định sanh, đi 

thật không đi”. Câu này nói rất thú vị, vãng sanh nhất định vãng sanh. Đã đi chưa? Chưa 

đi. Không lìa pháp tánh, là ý nghĩa này. 

Giống như chúng ta xem ti vi, bây giờ lấy nó làm ví dụ rất tiện. Ti vi này có hơn 

100 kênh, mọi quốc gia đều có. Chúng ta  ở đây,  muốn xem Trung quốc, bật kênh lên, 

Trung quốc hiện ra. “Sanh quyết định sanh”, ta nhìn thấy đối phương. “Đi thật không đi”, 

vẫn còn ở đây, ngay tại đây. Chúng ta muốn xem nước Mỹ, đổi một kênh khác, nước Mỹ 

hiện  ra.  Trước  đây  không  có  công  cụ  này,  khó  lãnh  hội.  Hiện  nay  công  cụ  này  bày  ra 

trước mắt, quả thật là như vậy. 

Ở Mỹ tôi nhìn thấy điện ảnh lập thể, mà hình tròn, người đứng ở giữa. Bật kênh lên, 

giống như chúng ta đứng vào trong đó vậy, khiến ta có cảm giác rất thật, mình ở ngay tại 

đây. Những người đi tới đi lui, đều nhìn thấy hết. “Sanh quyết định sanh, đi thật không 

đi”, là thật không phải giả, vì phàm những gì có tướng đều là hư vọng. Như thế nào là 

thật?  Khi  tắt tất  cả màn  hình, tắt hết kênh truyền  hình, chân  tướng hiện  tiền, đó gọi là 

thường tịch quang. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 



 

Tập 278 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 12.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 335, hàng thứ sáu. 

“Siêu thắng độc diệu”. “Diệu”, trong Kinh Pháp Hoa nói: “diệu gọi là tinh vi thâm 

viễn”. Đại Nhật Kinh Sớ Nhất nói: “diệu tức là cao nhất không gì sánh được, càng không 

có nghĩa nào hơn. Vô tỷ vô thượng gọi là diệu”. 

Ở trước giải thích cho chúng ta về “bao la rộng lớn”. Tiếp theo nói về “siêu thắng 

độc  diệu”,  đều  là  tán  thán  y  báo  thù  thắng  trang  nghiêm  của  thế  giới  Cực  Lạc.  Chữ 

“diệu” này có rất nghiều nghĩa, trong Pháp Hoa Du Ý gọi là tinh diệu. Tinh, chúng ta gọi 

là tinh hoa, tinh tế. “Vi” chúng ta thường liên kết với “diệu”, vi diệu, vi nghĩa là diệu. 

Thâm  viễn,  thông  thường  chúng  ta  không  dễ  lãnh  hội,  không  dễ  dùng  ngôn  từ  tưởng 

tượng quan sát được, đây gọi là diệu. 

Trong Đại Nhật Kinh Sớ, nói về ý này dễ hiểu hơn, tức không thể sánh được với nó, 

cũng không có hơn nó, đây gọi là diệu. Thế tục chúng ta gọi là đạt đến đỉnh điểm. 

“Tịnh Ảnh Sớ nói, siêu thắng độc diệu, nói về sự vượt bậc của cõi nước. Hội Sớ 

cũng  nói,  siêu  thắng  độc  diệu,  nói  rõ  đặc  biệt  rộng  lớn,  việc  trang  nghiêm  trong  đó”. 

Thân là  chánh báo, cõi là  y  báo,  “y  chánh đều  là đệ nhất không gì sánh được”, trang 

nghiêm đến cùng cực! “Hơn hẳn cõi nước chư Phật, tối thượng là tinh, cho nên gọi là 

siêu thắng”. Hội Sớ nói một cách cụ thể hơn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        432/16 

Bên dưới lại nói: “Duy nhất cõi nước này, tối thượng không thể nghĩ bàn, cho nên 

gọi là độc diệu”, siêu thắng độc diệu. Đây không phải là lời tán thán, không phải lời hình 

dung, nó là chân tướng sự thật, điều này rất quan trọng. 

“Bên dưới lại đưa ra bảy vấn đề, làm hiển thị sự độc diệu của thế giới Cực Lạc”. 

Ngài còn đưa ra sự thật, đưa ra bảy sự việc. Bảy tượng trưng cho sự viên mãn. Cho thấy 

từng câu từng chữ hàm nghĩa rất tinh diệu. 

“Sớ  viết”,  đây  là  trong  Hội  Sớ  nói.  Thứ nhất.  “Vị  pháp  báo  ức  hóa,  sở xuất bổn 

quốc cố”. Ý nghĩa câu này quả thật là thâm diệu cùng cực, nghĩa là nói pháp thân, báo 

thân, ứng thân, hóa thân của Phật. Pháp thân là thể, là bản thể, báo thân, ứng thân, hóa 

thân là tác dụng. Báo thân là độ pháp thân đại sĩ. Ứng hóa thân là độ thập pháp giới hữu 

tình chúng sanh. Có thể có dụng. 

Câu tiếp theo nói rất vi diệu cùng cực, quả thật không thể nghĩ bàn: “sở xuất bổn 

quốc  cố”, bổn  quốc  là  thế  giới  Cực  Lạc.  Ý  này  nghĩa  là  nói,  tất  cả  cõi  nước  chư  Phật 

trong mười phương, cõi thật báo, cõi phương tiện, cõi đồng cư, đây là y báo. Báo thân 

Phật, ứng thân Phật, hóa thân Phật, đây là chánh báo, biến hiện ra đều là thế giới Cực 

Lạc. Ý này chính là nói, tất cả chư Phật Như Lai, tất cả cõi nước chư Phật, đều từ Phật A 

Di Đà ở thế giới Cực Lạc hiển thị ra. 

Đại sư Thiện Đạo nói rằng: “Chư Phật sở dĩ hưng xuất thế, chỉ thuyết Di Đà bổn 

nguyện hải”. Ý nghĩa rất tương đương với câu này. Chúng ta phải xem vấn đề này như 

thế nào? Thật ra trong kinh điển đều có, chư vị tổ sư từng nói, y báo của thế giới Cực 

Lạc là cõi pháp tánh, chánh báo của thế giới Cực Lạc là thân pháp tánh. Chúng ta có thể 

nói, muôn sự muôn pháp khắp biến pháp giới hư không giới, tự tánh năng sanh vạn pháp, 

tất cả pháp không lìa tự tánh, nghĩa là tất cả pháp đều là pháp tánh. Không lìa tự tánh, 

đều là pháp tánh, là nói đến Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc hiển lộ ra, có thể nói như 

vậy. 

Bên dưới nói: “Trong cõi nước này, tức chỉ thế giới Cực Lạc. Cực Lạc là cõi tam 

thân quả Phật, pháp thân Phật, báo thân Phật, ứng hóa thân Phật, cho nên siêu việt cõi 

hóa của chư ứng Phật”. Đây là một cách nói. Cách nói khác là nhân địa của Phật A Di 

Đà,  ngài  muốn kiến tạo  một  thế giới, hy  vọng  thế  giới này,  có  thể  hơn  hẳn tất  cả  cõi 

nước chư Phật. 

Chúng ta biết, trong thật tướng các pháp, Phật Phật bình đẳng, không ai hơn ai, vì 

cùng một lý thể. Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến, pháp giới bình đẳng, hòa thuận đối 

với  tất  cả  chúng  sanh,  đây  là  chân  tướng  sự  thật.  Di  Đà  muốn  kiến  tạo  một  cõi  nước, 

nghĩa là chúng ta nói kiến tạo đạo tràng, hơn hẳn tất cả các đạo tràng. 

Thế Gian Tự Tại Vương Phật là thầy của ngài, từng đưa ngài đi tham bái tất cả cõi 

nước  chư  Phật.  Ngài  rất  dụng  tâm,  chúng  ta  dùng  phương  tiện  để  nói  rằng,  là  lấy  ưu 

điểm của tất cả cõi nước của chư Phật, từ bỏ cái không hay trong tất cả cõi Phật, cho nên 

thế giới của ngài siêu thắng độc diệu. Thế giới Cực Lạc, bất luận là y báo chánh báo, là 

tập đại thành y chánh của chư Phật Như Lai. Tập đại thành! Ở trước kinh này có nói, có 

căn cứ, siêu thắng độc diệu là như vậy. 

Thứ  hai.  “Phật  thân  quang  thọ  siêu  quá  chư  Phật  cố”.  Vẫn  là  tập  đại  thành.  Điều 

này chúng ta cần phải học tập, phải mở rộng tâm lượng. Lấy sở trường của người khác, 

sửa đổi lỗi lầm của mình, đây tức là siêu thắng. Ưu điểm của người khác, ta hấp thụ nó, 

áp dụng nó. Khuyết điểm của người khác, ta vứt bỏ không áp dụng nó. Bù đắp lỗi lầm 

của mình, bù đắp sự thua thiệt của mình, đây là nghi thức cầu học của chư Phật Bồ Tát, 

tuyệt đối không phải thiển cận. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        433/16 

Bình thường chúng ta rất coi trọng nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu. Đây 

là gì? Đây là dạy hàng sơ học, phải dùng phương pháp này. Sau khi khai ngộ, quảng học 

đa văn, không trái với tứ hoằng thệ nguyện. Nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu, là 

phiền não vô tận thệ nguyện đoạn. Phương pháp này là đối trị phiền não, tất cả phiền não 

đều đoạn tận, sau khi đại triệt đại ngộ, mới quảng học đa văn. 

Quý vị xem, chúng ta nhất tâm nhất ý vào một bộ Kinh Vô Lượng Thọ, hoặc một 

bộ Kinh A Di Đà, niệm rốt ráo một câu Phật hiệu. Vì sao vậy? Vì vãng sanh thế giới Cực 

Lạc, mục đích là đây. Khi đến thế giới Cực Lạc, mỗi ngày nghe đức Phật A Di Đà giảng 

kinh  thuyết  pháp,  không  hề  gián  đoạn.  Đây  là  “quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi 

vương” trong chư Phật, nghe ngài dạy dỗ, làm đệ tử Phật Di Đà. Nghe như vậy vẫn chưa 

đủ, Phật còn dạy chúng ta đi tham bái khắp mười phương, năng lực này rất lớn. Có thể 

đồng thời khác nơi, cùng một thời gian khác địa điểm, phân ra vô lượng vô biên thân, 

thuận theo giáo huấn của thầy, đến mười phương tham học, cúng Phật nghe pháp. Cúng 

Phật là tu phước, nghe pháp là tu tuệ. Trong Kinh Di Đà là phương tiện nói, mỗi ngày đi 

cúng mười vạn ức Phật, đó là phương tiện nói. Trên thực tế là vô lượng vô biên cõi nước 

chư Phật, đâu chỉ là mười vạn ức? Không phải vậy. Nói mười vạn ức nghĩa là sao? Là 

một cách an ủi đặc biệt đối với chúng sanh cõi Diêm phù đề của thế giới Ta Bà này. 

Đức  Phật  dạy,  thế  giới  Cực  Lạc  cách  chúng  ta  đây  mười  vạn  ức  cõi  nước  Phật. 

Chúng ta nghe lời này, tốt quá! Đến thế giới Cực Lạc, ta có thể trở về thăm bất kỳ lúc 

nào, mỗi ngày đều có thể về thăm, dụng ý là như vậy. Thực tế thần thông đạo lực của 

quý  vị,  lớn  hơn  đây  rất  nhiều.  Phật  biết  chúng  sanh  Diêm  phù  đề  tình  chấp  rất  nặng, 

niệm niệm không quên được thân bằng quyến thuộc ở thế giới Ta Bà. Cho nên nói với 

chúng ta, các người mỗi ngày đều có thể trở về thăm. 

Cảm ân Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, mỗi ngày đều có thể thân cận Phật Thích Ca 

Mâu Ni, mỗi ngày đều có thể cúng dường Thế Tôn, nghe Thế Tôn nói pháp, dụng ý là 

đây. Thật ra không phải như thế, ta cúng dường nghe pháp, đó là vô lượng vô biên vô tận 

vô số. 

Bên dưới có chú giải nhỏ: “Vì Di Đà là Phật trung cực tôn, quang trung chi vương”. 

Đây là Đức Thế Tôn nói trong Kinh Vô Lượng Thọ. Thế Tôn đại diện cho tất cả chư 

Phật nói ra, đây không phải là giả. Hiện nay chúng ta muốn nhất tâm nhất ý muốn thân 

cận thiện tri thức, vị đại thiện tri thức hàng đầu khắp biến pháp giới hư không giới, chư 

Phật Như Lai không ai không tán thán, đứng hàng đầu là Phật A Di Đà. Đạo tràng thù 

thắng trang nghiêm, cũng đứng hàng đầu khắp cõi nước mười phương chư Phật. 

Ngày  nay  chúng  ta  quá  may  mắn_bao  nhiêu  Thanh  văn,  bao  nhiêu  Bồ  Tát  khắp 

biến pháp giới hư không giới, trong tâm muốn cầu vị thiện tri thức bậc nhất, muốn cầu 

đạo tràng bậc nhất, mà bất khả đắc. Trong tâm có cầu, vẫn chưa từng được nghe. 

Đời này chúng ta gặp được, Thanh văn Bồ tát khắp mười phương thế giới, khi họ 

biết được vô cùng ngưỡng mộ, vô cùng tán thán. Nếu đời này chúng ta sơ suất, không 

thể vãng sanh, quả là đáng tiếc, đó thật sự gọi là không thông sám hối. Chúng ta cần phải 

có tín tâm kiên định, đại nguyện kiên định, cầu sanh Tịnh độ. Đây gọi là chánh báo “thọ 

mạng vô lượng”. Chánh báo vô lượng vô biên đức hạnh, thọ mạng là đệ nhất đức. Nếu 

không có thọ mạng, vạn đức trang nghiêm coi như không, cho nên thọ mạng là đệ nhất 

đức. 

Thứ ba. “Danh hiệu lợi ích, độc xuất nan tư cố”. Đây là Phật A Di Đà dùng phương 

tiện thiện xảo để độ chúng sanh. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn đều 

không  sánh  được  với  nó.  Phương  pháp  này,  phương  pháp  niệm  Phật  vãng  sanh  này, 

đúng là siêu thắng độc diệu. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        434/16 

“Thánh hiệu Di Đà danh văn thập phương”. Chư Phật mười phương tán thán, chư 

Phật mười phương khuyên mọi người niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Danh hiệu Phật A Di 

Đà, tất cả cõi nước chư Phật khắp biến pháp giới hư không giới, không có vị Phật nào 

không tuyên dương, mọi người đều biết. 

“Nếu có người nghe, chí tâm tín nhạo, mười niệm chắc chắn vãng sanh”. Trong này 

quan  trọng  nhất  là  câu  “chí  tâm  tín  nhạo”.  “Chí”  là  chí  thành,  chí  thành  đến  cùng  tột, 

thâm tín không nghi. “Nhạo” là hoan hỷ, yêu thích, thích thế giới Cực Lạc, ngưỡng mộ 

Phật  A  Di  Đà.  Khát  ngưỡng  thế  giới  Cực  Lạc,  thân  cận  Phật  A  Di  Đà.  Chuyên  niệm 

không thất không thoái, nhất tâm nhất hướng chuyên niệm, chắc chắn được sanh. “Thập 

niệm tất sanh” là nguyện thứ 18 nói, 10 niệm này phải chí tâm tín nhạo mới được, chắc 

chắn vãng sanh. 

Ngày  nay  chúng  ta  một  ngày  niệm  một  vạn  câu  Phật  hiệu,  niệm  10  vạn  câu  Phật 

hiệu đều không thể vãng sanh, nguyên nhân là gì? Đối với câu “chí tâm tín nhạo”, chúng 

ta  có  vấn  đề.  Chúng  ta  rõ  ràng  đang  niệm,  nhưng  tín  tâm,  yêu  thích  chưa  đạt  đến  tiêu 

chuẩn vãng sanh thế giới Cực Lạc. Vấn đề này do chúng ta, không phải do Phật Di Đà, 

không phải do Phật Thích Ca, cũng không do kinh điển, không thể không biết điều này. 

Làm sao để đạt được “chí tâm tín nhạo”? Ngày nay phương pháp duy nhất là học 

tập kinh điển. Đối với kinh điển chúng ta học tập chưa đủ, cho nên nghi chưa đoạn tận. 

Quý vị nói, tôi không còn nghi, tập khí của nghi còn. Nghi không còn, nhưng tập khí của 

nghi chướng ngại quý vị. Tôi rất tin, nhưng vẫn chưa buông bỏ tham luyến đối với rất 

nhiều vấn đề của thế gian. Đây là niềm tin có vấn đề. Có nguyện, rất muốn vãng sanh thế 

giới Cực Lạc, nhưng đối với thế pháp, Phật pháp vẫn rất khó buông xả, vậy là nguyện có 

vấn đề. Hạnh, niệm Phật vẫn còn xen tạp, vẫn còn gián đoạn, điều này trách ai? Chúng ta 

phản  tỉnh  phân  tích  tường  tận,  sẽ  biết  được  vấn  đề  ở  đâu,  không  phân  tích  tường  tận 

không biết được, tưởng rằng mình không tệ. Phân tích tường tận mới biết, chúng ta và 

thế giới Cực Lạc có khoảng cách rất lớn. 

“Nghe danh tín thọ, nhanh chóng đến bồ đề”. Tin sâu, thật sự tiếp nhận. Tin sâu, 

thật sự tiếp nhận như vậy, nghĩa là hoàn toàn buông bỏ đối với tất cả pháp thế xuất thế 

gian, đó chính là nghe danh tín thọ. Chưa thể buông bỏ, tín thọ đều có vấn đề, tín tâm 

chưa đủ, những gì ta tiếp thu cũng chưa đạt tiêu chuẩn. Nếu đạt thì chắc chắn rất nhanh. 

Pháp sư Đàm Hư giới thiệu với chúng ta về sư Tu Vô niệm Phật vãng sanh, người 

thợ  hàn  niệm  Phật  vãng  sanh. Họ  là nghe  danh tín  thọ, chóng  thành  bồ đề. Niệm  Phật 

khoảng thời gian năm ba năm, họ đã thành tựu. 

“Chư Phật cùng tuyên dương, mười phương đồng tán thán, cho nên gọi là độc xuất”. 

Pháp môn này đích thực là hết thảy chư Phật khắp mười phương pháp giới, đều giống 

như Thích Ca Thế Tôn, tuyên dương rộng rãi, cùng nhau tán thán. Khen ngợi Phật Di Dà 

là  “quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi  vương”.  Tán  thán  Tịnh  độ  là  “siêu  thắng  độc 

diệu”. Mục đích của họ là gì? Mục đích là khiến chúng ta sanh khởi tín tâm, mục đích là 

hy vọng sau khi chúng ta nghe xong, có thể phát nguyện cầu sanh Tịnh độ, như những 

chúng sanh căn tánh thuần thục vậy, không còn lưu luyến thế gian này nữa, vậy là đúng. 

“Lại nghe danh phát tâm, nghe danh đắc phước, nghe danh đắc nhẫn”. Đắc nhẫn là 

chứng quả. Ở trước chúng ta đã học, trong đại nguyện Phật Di Đà có nói, có thể đạt được 

nhất nhị tam nhẫn, đệ tam nhẫn là vô sanh pháp nhẫn. “Nhờ nghe danh, trú trong tam ma 

địa, chứng bất thoái chuyển, công đức vô lượng, vì thế rất khó nghĩ”. Nghe danh, nghe 

tức thọ trì, đây là nghe thật. Sau khi nghe xong, không có trình độ nhận thức tương đối, 

thì đạt được lợi ích cũng có giới hạn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        435/16 

Người có thiện căn sâu dày, họ nghe danh là có thể lý giải, họ lý giải là có thể phát 

tâm, phát tâm họ có thể y giáo phụng hành. Cho nên bên dưới nói trú tam ma địa, tam 

ma địa đây là niệm Phật tam muội, tâm an trú trong niệm Phật tam muội. 

Chúng tôi thường đọc ra để khuyến khích chư vị đồng học, hy vọng chúng ta có thể 

làm được, thật sự để Phật A Di Đà trong tâm. Trong tâm mình ngoài Phật A Di Đà ra 

không còn gì cả, nghĩa là đang trú trong tam ma địa. Tâm phải trú vào Phật A Di Đà mới 

được, trong tâm có thật, đây là niệm Phật tam muội, người được niệm Phật tam muội là 

chứng quả bất thoái. 

Trong  này  như  tổ  sư  Ấn  Quang  nói đến thành kính,  mười  phần  thành  kính được 

mười phần niệm Phật tam muội. Như nguyện thứ 18 nói, “thập niệm tất sanh”, không 

cần dùng nhiều công phu. Sanh đến thế giới Cực Lạc liền chứng ba loại bất thoái, vị bất 

thoái, hành bất thoái, niệm bất thoái, đó chính là A Duy Việt Trí Bồ Tát, công đức vô 

lượng. Bản thân chúng ta không đạt được trình độ này, nói thật chúng ta đến vị bất thoái 

cũng chưa đạt được. Vị bất thoái tuyệt đối không đọa ba đường ác, ta có nắm bắt được 

chăng? Không có. Vậy là biết tâm thành kính khi chúng ta niệm Phật rất có giới hạn, tâm 

thành kính không thể sanh khởi. Tôi tin mỗi người niệm Phật, chúng ta cùng nhau học 

tập, ai không muốn mình có tâm thành kính viên mãn? Học nhiều năm như vậy vì sao 

vẫn  không  thành  không  kính,  bất  nhân  bất  nghĩa,  bất  trung  bất  hiếu?  Chúng  ta  phải 

thường siêng năng phản tỉnh. Nguyên nhân này là gì? Nguyên nhân là chúng ta tuy nghe 

kinh, tuy đang học giáo lý, nhưng không thực hành, chưa làm được. Ta đối với người 

bằng tâm chân thành chăng? Dùng tâm cung kính tiếp vật chăng? Dùng nhân nghĩa đạo 

đức  để  xử  lý  vấn  đề  chăng?  Nếu  những  điều  này  đều  không  có,  chúng  ta  vẫn  không 

thành không kính, bất nhân bất nghĩa như cũ. Cho nên tuy ngày ngày niệm câu Phật hiệu 

này, niệm không ít, trong câu Phật hiệu xen tạp rất nhiều vọng tưởng tạp niệm. Những 

thứ này phá hoại toàn bộ công phu niệm Phật của chúng ta, gọi là công phu không đắc 

lực. Vì sao không đắc lực? Vì bị phá hoại. Hoài nghi, thật sự hoài nghi, tâm thanh tịnh 

chưa hiện tiền đương nhiên có hoài nghi. Bản thân không biết, tưởng rằng mình không 

hoài nghi. Chư vị nên biết, thật sự không có hoài nghi, sẽ y giáo phụng hành. Không làm 

được nghĩa là có hoài nghi, có vọng tưởng, có phân biệt, có chấp trước, khởi tâm động 

niệm vẫn là tạo nghiệp. 

Đại sư Từ Vân Quán Đảnh ở trong Đại Thế Chí Viên Thông Chương Sớ Sao, nói 

với chúng ta, niệm Phật có 100 loại quả báo. Câu đầu tiên chính là địa ngục A Tỳ. Vì sao 

niệm Phật lại đọa vào địa ngục A Tỳ? Khi niệm Phật khởi vọng niệm bất thiện, ý niệm 

bất thiện, ngôn ngữ hành vi bất thiện, còn cầu Phật A Di Đà gia hộ, đâu có chuyện tốt 

đẹp như vậy? Làm trái với lời dạy của Phật, mạo xưng đệ tử Phật, tội này rất nặng. Vì 

thế quả báo niệm Phật của họ ở địa ngục A Tỳ. 

Bài khai thị này của đại sư Quán Đảnh không dài lắm, rất đáng cho chúng ta cảnh 

tỉnh. Nghiệp nhân đọa địa ngục này, trong nguyên văn ngài nói rằng, mục đích của quý 

vị, mục đích niệm Phật là vì ngũ dục lục trần, tham luyến ngũ dục lục trần. Ngũ dục là 

tài sắc danh thực thùy, lục trần là sắc thanh hương vị xúc pháp. Vì tham luyến ngũ dục 

lục  trần  mà  niệm  Phật,  hy  vọng  Phật  Bồ  Tát  gia  hộ  cho  họ  đạt  được.  Bất  luận  họ  đạt 

được hay không, quả báo là địa ngục A Tỳ, quý vị xem có đáng sợ không. 

Niệm Phật vì muốn cầu sanh thế giới Cực Lạc, sanh đến thế giới Cực Lạc lìa khổ 

được vui, như vậy có thể vãng sanh chăng? Không thể vãng sanh. Thế giới tây phương 

Cực Lạc rất tốt, trong kinh nói không sai chút nào. “Siêu thắng độc diệu” là để ta hưởng 

thụ sao? Thế giới Cực Lạc quá tốt, tôi đến đó, tuyệt đối không lìa xa nữa. Sai, sai lầm 

hoàn toàn. Người như vậy không thể vãng sanh. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        436/16 

Người như thế nào có thể vãng sanh? Người đến thế giới Cực Lạc để học tập, để 

thành Phật, sau khi thành Phật phổ độ chúng sanh như Phật vậy. Điều kiện làm Phật phải 

như vậy, đây gọi là tâm đại bồ đề. Tâm đại bồ đề đầu tiên là “chúng sanh vô biên thề 

nguyện  độ”,  nếu  như  không  có  nguyện  độ  chúng  sanh,  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc 

không có phần. Mọi người không thể không biết điều này. 

Phật A Di Đà tiếp dẫn những chúng sanh này đến thế giới Cực Lạc làm Phật, làm 

Phật để làm gì? Làm Phật chính là độ chúng sanh. Không có vị Phật nào không độ chúng 

sanh, không có vị Bồ Tát nào không độ chúng sanh, hơn nữa còn chủ động. Phật là chí 

tôn, “chỉ vấn lai học, bất vấn vãng giáo”. Nhưng chúng sanh này không kính Phật, không 

biết gì về Phật, không tôn kính, thậm chí còn hiểu sai về Phật, phê bình Phật giáo là Tôn 

giáo, là mê tín. Phật có độ họ chăng? Phải độ họ, đệ tử Phật môn không bỏ một ai. Độ 

như thế nào? Không dùng thân phận Phật, dùng thân phận người bình thường. 32 ứng 

thân,  cần  dùng  thân  gì  để  độ  liền  thị  hiện  thân  đó,  không  dùng  thân  Phật.  Đây  gọi  là 

phương tiện thiện xảo. 

Bồ Tát, nam nữ già trẻ, các ngành các nghề, Bồ Tát đều ứng hóa trong đó. Bồ Tát 

làm  bạn  không  mời  của  tất  cả  chúng sanh, những điều  này  trong  kinh  này  đều  có  nói. 

Chúng sanh không mời, Bồ Tát nghĩ mọi biện pháp để gần gũi, giúp đở chúng sanh. Nếu 

quý vị không muốn, nhất định bài xích, cự tuyệt, như vậy Bồ Tát sẽ rời xa ta một chút, 

đợi khi ta quay đầu, ta hồi tâm chuyển ý, Bồ Tát sẽ đến. Đây là thị hiện tâm đại bồ đề. 

Chúng  ta  có  chăng?  Nếu  không  có,  không  chắc  chắn  vãng  sanh.  Phải  có,  phải  y  giáo 

phụng hành. 48 nguyện, mỗi nguyện phát ra đều vì độ chúng sanh. 

Ba loại bất thoái, vị bất thoái, hành bất thoái, niệm bất thoái. Niệm này là khó nhất, 

niệm niệm đều là vì chúng sanh, niệm niệm vì chánh pháp cửu trụ, niệm niệm vì chúng 

sanh đau khổ. Chúng sanh tam đồ ở ngay trước mắt, ngày nay họ tạo nghiệp tham sân si, 

quả  báo  của  họ  ở  trong  tam  đồ.  Tham  tâm  đọa  vào  đường  ngạ  quỷ,  sân  nhuế  đọa  vào 

đường địa ngục, ngu si đọa vào đường súc sanh. Mỗi ngày đều tham sân si mạn nghi. 

Bây giờ họ thành người, cũng có thể là người giàu có, nhưng mỗi ngày họ tạo là tham 

sân  si  mạn  nghi.  Bồ  Tát  biết,  quả  báo  của  họ  trong  tam  đồ,  họ  nhanh  chóng  cảm  thọ 

được quả báo. Đối với người như vậy phải làm sao? Vẫn toàn tâm toàn lực cứu độ họ. 

Không thể trực tiếp khuyên họ thì gián tiếp, giảng kinh dạy học là gián tiếp. Người giảng 

không có lỗi lầm, người nghe có cảm nhận. Chỉ cần họ nghe hiểu, quay đầu là được cứu, 

quay đầu là bờ. Không quay đầu quả báo trong tam đồ, quay đầu liền được vãng sanh. 

Pháp  môn  không  thể  nghĩ  bàn!  Cho  nên  nan  tư  độc  diệu  là  vậy,  đây  là  công  đức  vô 

lượng. 

Thứ tư. “Linh ngũ thừa tề nhập báo độ cố”. Ngũ thừa bên dưới có giải thích, ngũ 

thừa thứ nhất là người. Thứ hai là trời, 28 tầng trời. Thứ ba là Thanh văn, Duyên giác, 

tiểu thừa. Thứ tư là Bồ Tát, đại thừa. Thứ năm là Như Lai, nhất Phật thừa. Như Lai là ai? 

Là pháp thân đại sĩ. Hoa Nghiêm Kinh viên giáo sơ trụ trở lên chính là Như Lai, họ cũng 

đến thế giới Cực Lạc. 

Kinh Hoa Nghiêm cũng biểu trưng điều này, người tu hành có thể vãng sanh đến 

thế giới Hoa Tạng, chính là pháp thân đại sĩ, phá nhất phẩm vô minh, chứng một phần 

pháp thân. Người không tu Tịnh độ đều đến Hoa Tạng. Đến thế giới Hoa Tạng gặp Bồ 

Tát Văn Thù và Phổ Hiền, hai vị Bồ Tát này dẫn dắt đại chúng, 41 vị pháp thân đại sĩ, 

đến thế giới Cực Lạc cầu pháp với Phật A Di Đà. Đây là Như Lai thừa. Không có ngoại 

lệ. 

Quý vị xem, Tỳ Lô Giá Na Như Lai tâm lượng lớn quá. Văn Thù, Phổ Hiền là trợ 

thủ đắc lực nhất của đức Phật Tỳ Lô Giá Na. Giống như Quán Âm và Thế Chí bên cạnh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        437/16 

đức Phật A Di Đà, Ca Diếp và A Nan bên cạnh đức Phật Thích Ca. Bồ Tát Văn Thù và 

Phổ Hiền đã đưa những đệ tử của đức Phật Tỳ Lô Giá Na đến thế giới Cực Lạc, quy y 

Phật A Di Đà. Đức Phật Tỳ Lô Giá Na không sân giận, không trách cứ họ: Đệ tử của tôi, 

học với tôi đều rất tốt, vì sao quý vị đem họ đi? Ngài không nói vậy, mà còn tán thán, 

hai  vị  Bồ  Tát  không  làm  sai,  làm  rất  tốt,  không  hề  sanh  tâm  đố  kỵ,  không  hề  có  sự 

chướng ngại. 

Chúng ta thử suy nghĩ dụng ý của biểu pháp này, thật ra là thể hiện cho chúng ta 

thấy. Đồ chúng trong đạo tràng này, đến đạo tràng khác là không chịu được. Chư Phật 

Như Lai không như vậy, quý vị đưa đệ tử của họ đến nơi khác, họ hoan hỷ. Đệ tử không 

đi, họ còn khuyên đi. Phật A Di Đà khuyên đệ tử mình đến mười phương thế giới tham 

học, quảng học đa văn, như vậy mới thành tựu hậu đắc trí. 

Hậu đắc trí là gì? Là vô sở bất tri. Bát nhã vô tri, đó là căn bản trí. Căn bản trí là vô 

tri, bát nhã vô tri. Hậu đắc trí, trí tuệ khởi tác dụng, khởi tác dụng là vô sở bất tri. Căn 

bản trí phải đạt được từ trong nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu. Hậu đắc trí đó là 

quảng học đa văn, nhưng thứ tự này không được điên đảo. Nhất định được căn bản trí 

trước, sau đó mới thành tựu hậu đắc trí. Nếu chưa đạt được căn bản trí, mà đi tham học 

khắp nơi, như vậy là sai, trước sau lẫn lộn. Như vậy chẳng những không đạt được căn 

bản trí, mà hậu đắc trí cũng không. Vậy tham học đạt được những gì? Đạt được chỉ là 

thường thức. Hiện nay người thế gian nói, học thức phong phú, không phải trí tuệ, hậu 

đắc trí là trí tuệ. Ta đạt được là tri thức, không phải trí tuệ. Có căn bản trí, sau đó đi tham 

học, ta đạt được là trí tuệ. Hậu đắc trí là trí tuệ, không phải tri thức, hoàn toàn khác nhau. 

Trí tuệ có thể độ chúng sanh, tri thức không được, tri thức không độ được chúng sanh. 

Thiên nhân vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, cũng là thiện căn tích lũy trong đời quá 

khứ.  Thiện  căn  này  chính  là  nghe  danh,  trong  đời  quá  khứ  từng  nghe  danh,  từng  phát 

nguyện, từng tu hành. Chưa đi, chưa đến thế giới Cực Lạc, nguyên nhân là gì? Khi lâm 

chung không buông bỏ. Đời này lại gặp được pháp môn này. Chư Phật Như Lai ở trên 

cõi trời, rất nhiều cõi trời, thế giới Ta Bà có 28 tầng trời, ngoại trừ tứ không thiên không 

có Phật pháp. Vì sao vậy? Vì Phật Bồ Tát không đến đó. Vì sao không đến? Vì người ở 

đó không tiếp thu Phật pháp, tự cho rằng mình đã chứng được đại bát niết bàn, không 

nghe người khác khuyên dạy, bởi vậy Phật Bồ Tát không đến đó. Phật Bồ Tát thường đi 

lại với thiên nhân, cao nhất là đến trời tứ thiền, sắc giới, không đến vô sắc giới. 

Thanh văn là A la hán, Duyên giác là Bích Chi Phật, hai địa vị này đều đã đoạn 

kiến tư phiền não. Trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là chấp trước, không còn chấp trước đối 

với tất cả pháp thế xuất thế gian, A la hán làm được điều này. Tuy A la hán đoạn được 

kiến tư phiền não, nhưng tập khí vẫn còn. Bích Chi Phật đến tập khí phiền não đều đã 

đoạn, cho nên định lực của Bích Chi Phật cao hơn A la hán rất nhiều, nhưng họ còn phân 

biệt,  nghĩa  là  còn  trần  sa  phiền  não.  Trần  sa  là  ví  cho  phiền  não  quá  nhiều,  ngày  nay 

chúng  ta  gọi  là  vọng  niệm.  Vọng  niệm  vô  lượng  vô  biên,  không  có  biên  giới, họ  nghĩ 

chuyện này việc nọ, đây thuộc về phân biệt. Bồ Tát đoạn tận trần sa phiền não. Thanh 

văn, Duyên giác được tâm thanh tịnh, chưa đạt được tâm bình đẳng. Bồ Tát đạt được 

tâm bình đẳng. Trong đề kinh này nói thanh tịnh bình đẳng giác, tâm bình đẳng hiện tiền 

là Bồ Tát, họ đã đoạn phân biệt. Đoạn tận tập khí phân biệt, họ chính là Phật trong mười 

pháp giới. 

Nếu  chúng  ta  đem  ngũ  thừa  này,  phân  phối  trong  tứ  thánh  pháp  giới,  Thanh  văn 

pháp  giới,  Duyên  giác  pháp  giới,  Bồ  Tát  pháp  giới,  Phật  pháp  giới.  Thứ  năm  là  Phật 

pháp giới, cũng có thể nói như vậy. Bồ Tát đoạn tận tập khí trần sa phiền não, họ liền 

thành Phật. Vậy Phật thì sao? Phật vẫn còn vô thỉ vô minh, vô thỉ vô minh chính là khởi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        438/16 

tâm động niệm, họ vẫn còn vô thỉ vô minh cho nên không ra khỏi mười pháp giới. Nếu 

đoạn tận vô thỉ vô minh, họ liền siêu việt. Siêu việt rồi, mười pháp giới không còn, mười 

pháp giới là giả không phải thật, giống như tỉnh lại sau giấc mộng vậy. Tỉnh lại thế giới 

nào hiện tiền? Là cõi thật báo trang nghiêm của chư Phật Như Lai, gọi là nhất chân pháp 

giới. Nhất chân pháp giới xuất hiện, đó chính là thế giới Cực Lạc. 

Nếu Như Lai đoạn tận vô minh, họ vẫn còn tập khí vô minh, sanh đến cõi thật báo 

trang nghiêm của chư Phật, trong thế giới Ta Bà của chúng ta. Đến cảnh giới này, thông 

thường đều sanh đến thế giới Hoa Tạng. Nếu như họ niệm Phật A Di Đà, tu học pháp 

môn  Tịnh  độ,  họ  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc.  Đến  thế  giới  Cực  Lạc,  không  phải  ở  cõi 

đồng cư, cũng không phải cõi phương tiện, họ trú trong cõi thật báo trang nghiêm. 

“Cõi báo là nơi cư trú của pháp thân đại sĩ”, không phải người bình thường. Phá 

một phẩm vô minh, được một phần pháp thân, đây chính là pháp thân đại sĩ. Nơi họ cư 

trú không phải lục đạo, cũng không phải mười pháp giới, cho nên họ trú trong cõi báo. 

Cõi báo này là cõi thật báo trang nghiêm, quả báo chân thật. 

“Kinh này khiến phàm phu”. Phàm phu là nhân thiên, nhân thiên đều là phàm phu. 

“Nhị thừa, địa tiền Bồ Tát, đều có thể viên chứng cõi báo, cho nên gọi là độc diệu”. Câu 

này chính là nguyện 20 của 48 nguyện, Phật A Di Đà từng nói, mười phương thế giới 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí Bồ Tát 

tức là pháp thân đại sĩ. Vi diệu ở điểm nào? Vi diệu ở chỗ khi vãng sanh về cõi đồng cư, 

vãng sanh về cõi phương tiện, đều là A Duy Việt Trí. Chư vị phải biết, đây không phải 

họ chứng được. Chúng ta cầu vãng sanh, những chưa chứng được, là nhờ 48 nguyện của 

Phật A Di Đà gia trì. Được 48 nguyện gia trì, đồng nghĩa với Bồ Tát trong cõi thật báo. 

Bất luận là trí tuệ, thần thông, đạo lực, tất cả thọ dụng, người trong cõi đồng cư hạ hạ 

phẩm vãng sanh, đều bình đẳng với Bồ Tát cõi thật báo, nghĩa là đãi ngộ hoàn toàn như 

nhau. Đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn, đây là độc diệu, điều này không tìm thấy 

trong tất cả cõi nước chư Phật. 

Mỗi vị Phật đều có bốn cõi, cõi thường tịch quang, cõi thật báo, cõi phương tiện, tứ 

thánh pháp giới là cõi phương tiện, lục đạo phàm phu là cõi đồng cư. Tất cả Chư Phật 

Như Lai đều có bốn cõi. Trong Kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy, cũng có cõi Phật thanh 

tịnh. Trong cõi Phật thanh tịnh không có luân hồi lục đạo, không có mười pháp giới, đại 

đa số đều có. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm, Phẩm Thế Giới Hoa Tạng, Phẩm Thế Giới Thành Tựu, 

nói rất rõ ràng. Địa tiền Bồ Tát chính là Bồ Tát và Phật trong tứ thánh pháp giới, trong 

biệt giáo đăng địa mới có thể sanh vào cõi thật báo, viên giáo là sơ trụ sanh vào cõi thật 

báo. Địa tiền là nói đến biệt giáo. 

Thứ năm. “Nhị thừa, căn khuyết, nữ nhân loại, đốn chuyển nhất thừa cố”. Đây cũng 

là độc diệu, những người này đều có thể vãng sanh. Chỉ cần chịu niệm Phật, chỉ cần chịu 


phát nguyện cầu vãng sanh, không ai không được như nguyện. Nhị thừa vừa vãng sanh 

liền chuyển thành nhất thừa, người thiếu căn vãng sanh cũng chuyển thành nhất thừa, nữ 

nhân vãng sanh vẫn chuyển thành pháp nhất thừa. 

Đốn nghĩa là lập tức chuyển. “Vừa lên đến cõi này, tất cả đều đầy đủ 32 tướng đại 

trượng phu, vĩnh viễn không thoái chuyển đối với A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, 

cùng  ngồi  trên  xe  trâu  trắng  lớn,  nhất  thừa  Như  Lai,  cho  nên  gọi  là  đốn  chuyển  nhất 

thừa”. Đây là siêu thắng độc diệu, trong tất cả cõi nước Chư Phật không có điều này. 

Ở trước chúng ta đã học, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, y chánh trang nghiêm 

đều bình đẳng với Phật A Di Đà, thân thể đều là thân tử ma chân kim sắc. 32 tướng tốt 

80 vẻ đẹp, đây là đối với người thế gian chúng ta, xã hội đại chúng thời Ấn độ cổ. Cho 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        439/16 

rằng 32 tướng tốt 80 vẻ đẹp, đây là thân tướng tốt đẹp nhất trong loài người. Chỉ Phật 

mới có, Chuyển Luân Thánh Vương mới có, ngoài ra không ai có phước báo lớn lao như 

vậy, đây là phước tướng. Tướng này đều do tu mà được, trong kinh Đức Phật nói rất rõ 

ràng. Bồ Tát muốn thành Phật, thành Phật ở thế gian này, cũng phải thị hiện tu tập tướng 

hảo. Cần bao nhiêu thời gian? 100 kiếp, phước báo 100 kiếp thành tựu 32 tướng tốt 80 

vẻ đẹp. Cho nên tướng hảo là tu được, đời đời kiếp kiếp tu phước, họ có nhân có quả, 32 

tướng tốt 80 vẻ đẹp đều có nhân. 

Quý vị tra trong Phật Học Đại Từ Điển, hoặc xem chú giải Kinh Kim Cang của cư 

sĩ Giang Vị Nông, họ đều chú thích rõ ràng. Nghiệp nhân của 32 tướng tốt, nghiệp nhân 

của 80 vẻ đẹp, từ đây chứng minh được gì? Chứng minh chư Phật Bồ Tát trong vô lượng 

kiếp về trước tu phước tu tuệ, làm gương tốt cho chúng ta, dụng ý là như vậy. Trên thực 

tế,  Phật  A  Di  Đà  thân  có  vô  lượng  tướng,  tướng  có  vô  lượng  vẻ  đẹp.  Sau  khi  ta  vãng 

sanh, quả thật là vượt ra ngoài dự liệu của mình, vốn tưởng rằng chỉ có 32 tướng tốt 80 

vẻ đẹp, khi đến đó, không phải vậy! Đây là điều kinh ngạc vui mừng khi sanh đến thế 

giới Cực Lạc. 

“Vĩnh viễn không thoái chuyển đối với A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. Đây 

là gì? Là định tuệ. Đến thế giới Cực Lạc, ta đạt được niệm Phật tam muội, chính là tự 

tánh bổn định. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “Trí tuệ đức tướng của Như Lai”, ta hoàn 

toàn đạt được. Đã khôi phục, không còn chướng ngại, cho nên tánh đức viên mãn hiện 

tiền.  Cõi  thật  báo  có  tướng,  không  giống  với  cõi  tịch  quang,  cõi  tịch  quang  không  có 

tướng. 

“Cùng ngồi trên xe trâu trắng lớn”. Đây là ví dụ trong Kinh Pháp Hoa, ví dụ nhà 

này bị lửa đốt cháy, trẻ con không hề hay biết cứ ở trong đó vui đùa. Người lớn đến dụ 

các em nhỏ, các con thích xe nhỏ. Xe nhỏ có xe dê, xe hươu. Xe dê chỉ ngồi được một 

người, xe hươu ngồi được hai người. Xe trâu trắng lớn là xe ngựa, xe ngựa lớn, có thể 

ngồi  rất  nhiều  người.  Dùng  xe  dê  ví  với  tiểu  thừa,  Thanh  văn.  Dùng  xe  hươu  ví  như 

Duyên giác. Dùng xe trâu trắng lớn ví với Bồ Tát, đây là người thuộc ba căn tánh khác 

nhau. 

Người này nói với những đứa trẻ, các con thích xe dê, thích xe hươu hay thích xe 

ngựa, tất cả đều ở bên ngoài, mau ra lấy. Dụ chúng ra khỏi nhà lửa. Khi ra khỏi, đến cửa 

lớn, không ngờ xe dê và xê hươu đều không có, tất cả đều là xe ngựa. Vui mừng quá độ, 

vốn cho rằng chỉ có xe dê, không ngờ bây giờ đều được ngồi xe lớn. Xe lớn này là Như 

Lai nhất thừa. 

Chỉ  cần  xa  lìa  thế  giới  Ta  Bà,  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  đều  thành  Phật. 

Không phải thành A la hán, thành Bích Chi Phật, thành Bồ Tát, không phải, đến thế giới 

Cực  Lạc  đều  thành  Phật.  Ở  trước  chúng  ta  học:  “Tất  cả  đều  thành  Phật”,  quý  vị  xem 

không tuyệt  vời sao?  Thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc đúng là nhất Phật thừa, tuy  có  cõi 

đồng cư, cõi phương tiện, nhưng tình trạng thực tế, hoàn toàn không khác gì cõi thật báo. 

Đây là thù thắng vô cùng, “siêu thắng độc diệu”. 

Thứ  sáu.  “Vãng  sanh  chánh  nhân,  dị  tu  dị  hoặc  cố”.  Phát  tâm  bồ  đề,  nhất  hướng 

chuyên niệm là vãng sanh chánh nhân. Bất luận là nam nữ, già trẻ, trí ngu, bận rộn rảnh 

rang,  người  người  đều  có  thể  hành.  Thậm  chí  là  ngũ  nghịch  trọng  tội,  địa  ngục  hiện 

tướng, lâm chung khổ não bức bách, quán tưởng khó thành. Nhưng khi xưng danh, đều 

được  vãng  sanh,  cho  nên  gọi  là  dị  tu.  Pháp  môn  này  vô  cùng  thù  thắng,  nó  dễ  tu,  dễ 

thành tựu. Vì có sự thù thắng độc diệu này, chúng ta mới có hy vọng. Nếu không có điều 

này, nói thật sự thành tựu trong đời này của chúng ta rất mịt mờ. Không cần hỏi người 

khác,  tự  mình  phản  tỉnh  sẽ  hiểu  rõ  rất  cả.  Nghiệp  chướng  chúng  ta  tạo  trong  quá  khứ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        440/16 

không  nói  đến,  nghiệp  chướng  tạo  trong  đời  này  có  tiêu  được  chăng?  Tiêu  nghiệp 

chướng nói thì dễ nghe, nhưng rất khó. Đừng nói là tiêu nghiệp chướng, chỉ cần thay đổi 

tập khí, bản thân biết mình phải sửa đổi, nhưng nó phạm khi nào không hay biết. Tập khí 

vọng ngữ rất nặng, cần sửa đổi chăng? Cần, nhưng lại gạt người khi nào cũng không biết. 

Tập khí ngạo mạn rất nghiêm trọng, đây đều nguyên nhân đọa vào ba đường ác, nhưng 

tập khí ngạo mạn xuất hiện khi nào không hay. Quý vị biết rằng, điều này khó khăn biết 

bao, bản thân không hề hay biết. Thật sự thay đổi tập khí, đoạn tận phiền não, mấy người 

có thể vượt thoát lục đạo? Quả thật là hy hữu. 

Tịnh tông khai pháp môn này, dễ tu dễ có hiệu quả, hiệu quả nghĩa là đạt được. Bởi 

vậy chư Phật Như Lai, không phải vô duyên vô cớ tán thán Phật A Di Đà. Phật A Di Đà 

nghĩ ra phương pháp này để độ chúng sanh, quả thật là quá tuyệt, quá diệu. 

Nguyên nhân chính vãng sanh là phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm, đây là 

vãng sanh chánh nhân. Thế nào gọi là phát tâm bồ đề? Đại sư Ngẫu Ích nói rất hay, chỉ 

cần  chân  tâm  thành  ý,  muốn  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  tâm  này  chính  là  tâm  vô 

thượng bồ đề. Không cần như trong kinh luận nói, những điều kinh luận nói người ta 

nghe không hiểu. Chỉ cần muốn vãng sanh, tâm này tức là tâm vô thượng bồ đề. Ta biết 

thế gian này quá khổ, không đáng để lưu luyến, nhất tâm nhất ý muốn về thế giới Cực 

Lạc.  Đại  sư  Ngẫu  Ích  nói,  ý  niệm  này  chính  là  tâm  vô  thượng  bồ  đề,  ta  thật  sự  muốn 

vãng sanh. Phương pháp là một phương hướng, một mục tiêu, chuyên niệm Phật A Di 

Đà. Nhất hướng này rất quan trọng! Nếu không có nhất hướng chuyên niệm, thì không 

thể vãng sanh. Trong đời này, tôi chỉ có một phương hướng là thế giới tây phương Cực 

Lạc. Chỉ có một mục tiêu là thân cận Phật A Di Đà. Tôi niệm Phật chính là vì điều này, 

như vậy chắc chắn vãng sanh. 

Quý vị xem, bất luận là nam nữ già trẻ, có trí tuệ hay là người ngu si, hoặc công 

việc bận rộn hay là nhàn hạ. Bất luận là ai, người người đều có thể hành trì. Người bận 

rộn, sáng tối thập niệm là được. 

Cổ  đức  nói  về  pháp  thập  niệm,  công  việc  quá  bận  rộn,  không  có  thời  gian.  Buổi 

sáng ngủ dậy, sau khi đánh răng súc miệng, hướng về phương tây chắp tay, niệm A Di 

Đà Phật. Hết một hơi gọi là một niệm, một hơi này bất kể bao nhiêu câu A Di Đà Phật, 

A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, hết một hơi gọi là một niệm. Niệm mười hơi, 

thời gian này không dài, có thể làm được. Tối trước khi ngủ cũng niệm mười niệm, đây 

là công phu sáng tối, không thiếu ngày nào. Cũng phù hợp tịnh niệm tương tục. 

Khi niệm, hiệu quả rất thù thắng, thời gian rất ngắn, vì sao vậy? Vì nó tương ưng 

với điều kiện, không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn. Mười hơi không gián 

đoạn, mỗi ngày không gián đoạn. Mỗi ngày đến giờ là niệm, lâm chung rất lợi ích. 

Tôi nhớ, hình như năm 1999, tôi ở Singapore, đưa ra pháp thập niệm mới, cũng rất 

lợi ích. Pháp thập niệm này chính là mười câu Phật hiệu, không phải một hơi, nhưng một 

ngày thực hành chín lần. Sáng sớm thức dậy niệm mười câu Phật hiệu, bốn chữ, sáu chữ 

đều  được.  Sáng  sớm  một  lần,  tối  trước  khi  ngủ  một  lần,  còn  đơn  giản  hơn  pháp  thập 

niệm của cổ nhân. Của họ là mười hơi, chúng tôi là mười câu. Sáng tối hai lần, ba bữa 

cơm,  trước  bữa  cơm  một  lần,  trước  giờ  ăn  chắp  tay,  không  cần  đọc  chú  cúng  dường, 

niệm mười câu A Di Đà Phật, là ba lần, sáng tối hai lần nữa là năm lần. Khi làm việc, 

trước lúc vào làm việc niệm mười câu Phật hiệu, làm việc xong niệm mười câu Phật hiệu, 

đây là đi làm và tan ca. Buổi chiều lúc đi làm và tan ca, buổi sáng lúc đi làm và tan ca. 

Tất cả chín lần, rất lợi ích. Có rất nhiều người dùng phương pháp này cảm thấy rất đắc 

lực, viết thư nói với tôi, gọi điện thoại nói với tôi. Phương pháp này rất đơn giản, nhiều 

lần, không được quên, một ngày chín lần không gián đoạn, cũng phù hợp với tịnh niệm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        441/16 

tương tục. Càng ngắn càng khó xen tạp, quá dài dễ xen tạp, dễ khởi vọng niệm. Mười 

câu Phật hiệu này, một tạp niệm cũng không xen vào được. Phương pháp tu học quả thật 

quá dễ, dễ tu, cho nên người người đều có thể hành trì. 

“Thậm chí đối với người ngũ nghịch trọng tội”, trong đời tạo tội nghiệp quá nặng. 

Người  tạo  tội  ngũ  nghịch  thập  ác,  nghe  đến  Tịnh  độ,  thật  sự  sám  hối,  chuyên  tu  tịnh 

nghiệp, đều có thể vãng sanh. Ở đây chư vị đồng học không được hiểu sai ý nghĩa, ngũ 

nghịch trọng tội, đây là một câu. Nếu nghĩ rằng không sao, tôi cứ tạo nghiệp ngũ nghịch 

thập ác, đến khi lâm chung niệm mười câu Phật hiệu có thể vãng sanh. Như vậy là quý 

vị đã hoàn toàn hiểu sai ý nghĩa của kinh. 

Ngũ nghịch thập ác, bây giờ tạo ngũ nghịch thập ác, phải ngừng ngay lập tức. Đới 

nghiệp  là  đới  nghiệp  cũ,  không  đới  nghiệp  mới.  Nghiệp  hôm  nay  tạo,  bây  giờ  phải 

ngừng  ngay, đó là nghiệp  cũ, ta  có thể mang theo. Nếu tiếp tục  tạo, nghĩa là quý  vị  sỉ 

nhục Phật A Di Đà, hoàn toàn hiểu sai ý của Phật A Di Đà. Tôi ngày ngày làm việc xấu, 

ngày ngày tạo nghiệp, dù sao khi lâm chung niệm  mười câu Phật hiệu cũng vãng sanh 

mà.  Quý  vị  đã  hiểu  sai  ý  của  Phật, lệch  lạc  hoàn  toàn, tội  lỗi  do  mình, không  phải  do 

Phật. Ta làm như vậy gọi là biết mà cố phạm, tội này đọa địa ngục A Tỳ, không thể vãng 

sanh. 

Cho  nên  đối  với vấn  đề  đới  nghiệp,  tội  nghiệp  dù  nặng  như  ngũ nghịch thập  ác, 

được, đới nghiệp cũ không đới nghiệp mới. Khi nào ta nghe được Phật pháp, bắt đầu từ 

đó sửa đổi bản thân, nhưng thay đổi đâu có đơn giản? Không sửa đổi tuyệt đối không thể 

vãng sanh. Không sửa đổi được ngay, một ngày phải sửa một ít. Lúc lâm chung, thật sự 

đoạn tận, không được tạo tiếp. Ngày ngày sám hối, ngày ngày phản tỉnh, ngày ngày sửa 

đổi. Công phu đắc lực là nhờ sám hối sửa đổi, công phu đắc lực là nghiệp ngày càng nhẹ 

hơn, khi lâm mạng chung tuyệt đối không có lỗi lầm, như vậy mới có thể vãng sanh. 

Còn một tình trạng nữa, bên dưới nói rằng: “Địa ngục hiện tướng”. Đây là gì? Một 

người tạo một thân tội nghiệp, khi lâm mạng chung mới nghe được Phật pháp, mới biết 

có Phật A Di Đà, lập tức sửa đổi, nhổ tận gốc. Họ thật sự quay đầu, có thể vãng sanh. Có 

người như vậy chăng? Có, nhưng rất ít. Người như vậy vãng sanh, cũng là trong nhiều 

đời nhiều kiếp trước có thiện căn sâu dày. Họ không có nhân duyên gặp Phật nên không 

biết, khi lâm mạng chung tướng địa ngục hiện tiền, họ bỗng nhiên đại ngộ, buông bỏ tất 

cả. 

Trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, trong Vãng Sanh Truyện, pháp sư Doanh Kha thời 

nhà Tống chính là một tấm gương tốt. Sư là một người xuất gia, bình thường không giữ 

thanh quy, không giữ giới luật, tạo rất nhiều tội nghiệp. Nhưng sư có một ưu điểm, sợ 

đọa địa ngục. Tự biết hành vi trong đời mình chắc chắn đọa địa ngục, tập khí phiền não 

lại nặng. Bản thân rất muốn thay đổi, nhưng không thay đổi được. Sư rất sợ cái khổ khi 

đọa  địa  ngục,  liền  thỉnh  giáo  chư  vị  đồng  học.  Bạn  học  đưa  cho  sư  cuốn  Vãng  Sanh 

Truyện, sư xem xong đau khổ than khóc, cảm động. Liền đóng cửa phòng, ba ngày ba 

đêm, không ngủ không nghỉ. Không ngủ, cũng không ăn uống, chỉ niệm rốt ráo một câu 

Phật hiệu. Đúng là chí thành cảm thông, niệm đến khi Phật A Di Đà xuất hiện. Phật nói 

với sư, con còn mười năm thọ mạng, hãy cố gắng tu tập, đoạn ác tu thiện, mười năm sau 

ta đến tiếp dẫn. Sư thưa với Phật A Di Đà, con không đợi được, vì tập khí của con quá 

nặng, không vượt qua sự cám dỗ, mười năm không biết con lại tạo bao nhiêu tội nghiệp. 

Con không cần thọ mạng, chỉ muốn theo ngài ngay bây giờ. Phật A Di Đà đồng ý, được, 

ba ngày sau ta đến đón con. Ba ngày sau, sư không hề bệnh tật, thật sự vãng sanh. Trong 

Tịnh Độ Thánh Hiền Lục có ghi lại công án này. Tự biết không thay đổi được tập khí 

của mình, không cần thọ mạng, thật sự vãng sanh. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        442/16 

“Lâm chung khổ bức bách, quán tưởng khó thành”. Đây là nói tu thập lục quán, khi 

lâm  mạng  chung  nghiệp  chướng  hiện  tiền,  rất  đau  khổ,  lúc  này  quán  tưởng  cũng  khó 

thành tựu, phải  làm  sao?  Đổi  qua  niệm  Phật, đổi qua niệm  Phật vẫn  có thể  vãng sanh, 

đây là chuyên nói với người tu thập lục quán.  Quý vị xem pháp môn này quả thật không 

thể  nghĩ  bàn,  chúng  ta  phải  minh  bạch,  phải  hiểu  thật  thấu  triệt,  quyết  định  phương 

hướng của mình. 

Xã hội ngày nay, thiên tai dồn dập. Người thợ hàn là tấm gương sáng của chúng ta, 

pháp sư Doanh Kha là tấm gương cho chúng ta noi theo, pháp sư Tu Vô là tấm gương 

cho  chúng  ta.  Chúng  ta  tinh  tấn  tu  học,  y  giáo  phụng  hành,  tuyệt  đối  không  được  lưu 

luyến thế gian này. Người khác lưu luyến là việc của họ, mình không lưu luyến, như vậy 

mới chắc chắn vãng sanh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 







Tập 279 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 13.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 336, hàng thứ bảy từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ đoạn 

giữa. 

“Tín  nguyện  trì  danh,  mười  niệm  tất  sanh,  cho  nên  gọi  là  dễ  đạt được”.  Ở  trước 

chúng  ta  học  đến  vãng  sanh  chánh  nhân,  dễ  tu  dễ  đạt  được.  Ở  trước  đã  nói  về  dễ  tu. 

Chúng ta nhất định phải biết, mục tiêu rốt ráo của học Phật là phải thành Phật. Chúng ta 

đã đạt được mục đích học Phật, đệ tử Phật không thể không có chí hướng này. 

Thế Tôn dạy chúng ta, Phật Phật bình đẳng. Không những Phật và Phật bình đẳng, 

mà Phật và tất cả chúng sanh đều bình đẳng. Trong kinh luận cũng thường nói, sanh Phật 

bình đẳng, sanh là chúng sanh. Để chúng sanh ở trước, Phật ở sau, đây là tôn trọng đối 

với chúng sanh, sanh Phật bình đẳng. Học Phật thành Phật là lẽ đương nhiên! Vì sao học 

Phật? Hy vọng trong đời này được thành Phật. Chúng ta có nguyện này, có tâm này, nếu 

không có nhân duyên tuyệt đối không làm được. Nguyện là không nguyện, tâm là vọng 

tâm, sao có thể thành tựu được? Đời này chúng ta gặp được nhân duyên thù thắng, như 

đại sư Thiện Đạo nói, Ngài nói thế giới Cực Lạc, tứ độ tam bối cửu phẩm đều do gặp 

nhân duyên khác nhau, câu này nói rất hay. Chúng ta mượn câu nói này, để nói về chúng 

sanh và Phật. 

Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  Tịnh  tông  thù  thắng  độc  diệu,  cũng  là  gặp  duyên 

khác nhau. Nhân duyên đầy đủ, trong đời này chắc chắn thành tựu, nhất định như vậy. 

Đối với việc có thành tựu hay không, then chốt quyết định ở chính mình, chứ không ở 

người khác. Do mình, đạo lý vãng sanh, phải hiểu rõ ràng vấn đề vãng sanh, lý sự này ở 

đâu? Ngay trong bộ kinh này, thậm chí Tịnh Độ ngũ kinh nhất luận. Nhưng chúng ta biết, 

trong  ngũ  kinh  nhất  luận  nói  tường  tận  nhất,  thấu  triệt  nhất  không  gì  bằng  Kinh  Vô 

Lượng Thọ. Cho nên Kinh Vô Lượng Thọ gọi là Tịnh độ đệ nhất kinh. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        443/16 

Ngày nay chúng ta gặp được, bản hội tập của cư sĩ Hạ Liên Cư, gặp được đại kinh 

giải của cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. Nhân duyên này quá thù thắng, có thể nói là siêu thắng 

độc diệu. Gặp đươc, phải hiểu rõ ràng minh bạch đạo lý, phương pháp của kinh, sau đó y 

giáo  phụng  hành.  Nhất  môn  thâm  nhập,  trường  thời  huân  tu,  suốt  đời  không  thay  đổi, 

không  ai  không  thành  tựu.  Như  đại  sư  Thiện  Đạo  nói:  “Vạn  người  tu  vạn  người  đi”, 

không sót một ai. Nhân duyên thù thắng như vậy, nhân duyên siêu thắng độc diệu như 

vậy, tìm đâu ra? Có thể gặp không thể cầu. Bất kỳ ai đều có thể tu, nhưng phải hiểu rõ 

ràng, chưa hiểu rõ mà y giáo phụng hành cũng có thể thành tựu, đó là hai hạng người, 

thượng trí và hạ ngu. Hai hạng người này dễ dạy, gặp được họ liền thành tựu. Chúng ta 

không thuộc hai hạng người này, thượng không thượng, hạ không hạ, những người căn 

tánh bậc trung này khó dạy nhất. 

Chúng ta biết, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện tại nhân gian, dạy học 49 năm, 

vì ai? Chính là vì những người thuộc căn tánh bậc trung này. Hàng thượng trí hạ ngu rất 

đơn giản, rất dễ giáo hóa. Hòa thượng Đế Nhàn dạy người thợ rèn, người thợ rèn là hạ 

ngu, không hiểu gì, không biết gì, dạy làm gì ông làm theo y như thế. Dạy ông niệm rốt 

ráo câu A Di Đà Phật, ông liền niệm rốt ráo. Niệm mệt thì nghỉ, nghỉ khỏe lại tiếp tục 

niệm. Quý vị xem, ba năm ông đứng vãng sanh, sau khi chết còn đứng ba ngày, thật hy 

hữu.  Hòa  thượng  Đế  Nhàn  lo  hậu  sư  cho  ông,  phước  báo  lớn  biết  bao,  thật  khiến  cho 

người ta ngưỡng mộ! Đây là Bồ Tát thị hiện cho chúng ta thấy, làm chứng  minh cho 

chúng ta, niệm Phật vãng sanh không phải giả. 

Mấy  câu  tiếp  theo,  nhất  định  phải  hiểu  rõ  ràng,  sợ  sanh  ngộ  nhận.  “Ngũ  nghịch 

trọng  tội,  tướng  địa  ngục  hiện”.  Đây  là  người  tạo  nghiệp  cực  nặng,  lâm  chung  mười 

niệm,  nhất  niệm  đều  có  thể  vãng  sanh.  Như  vậy  có  thể  tạo  nghiệp,  cố  gắng  tạo,  lâm 

chung mười niệm có thể vãng sanh. Nếu nghĩ như vậy là sai triệt để, tâm cầu may, lừa 

gạt Phật. 

Quý vị tạo ngũ nghịch thập ác là trước khi chưa nghe Phật pháp, quý vị không biết, 

người không biết không có tội. Khi đã nghe Phật pháp, không được tiếp tục tạo nghiệp. 

Tiếp tục tạo nghiệp, nghĩa là biết luật phạm luật, tội càng thêm nặng. Đạo lý này  nhất 

định phải hiểu rõ ràng minh bạch, bằng không tương lai không thể vãng sanh. 

Đây không phải là vấn đề của Phật Bồ Tát, cũng không phải vấn đề của kinh điển, 

là do ta hoàn toàn hiểu sai nghĩa chân thật của Như Lai, tự ta phải chịu trách nhiệm. Khi 

nào nghe được Phật pháp, khi đó ta phải thay đổi, phải tu sám hối. Sám hối nghĩa là về 

sau không còn tái phạm, hôm nay ta đã hiểu, bắt đầu từ hôm nay không còn tái phạm. 

Câu này nói thì dễ, làm mới thật sự khó khăn. Biết mà cố tình phạm, sai lầm, cho nên 

phải sửa đổi hằng ngày, phải làm mới mình mỗi ngày, lỗi lầm ngày một ít. Sám hối sửa 

đổi như vậy mới gọi là có công phu. Nếu lỗi lầm hôm nay nhiều hơn hôm qua, hôm qua 

nhiều hơn hôm trước nữa. Mỗi ngày mỗi nhiều, mỗi năm mỗi nhiều, như vậy ngày ngày 

sám hối cũng vô ích! Sám trừ nghiệp chướng, nghiệp chướng không trừ. Chẳng những 

không trừ, mà ngày càng thêm nặng, như vậy nhất định đọa vào địa ngục A Tỳ. Trong 

địa ngục  phải  chịu bao  nhiêu  khổ,  phải  chịu  bao  nhiêu  nạn,  phải  chịu  bao  nhiêu hình 

phạt, hoàn toàn xem nghiệp chướng của mình. Nghiệp là nhân, địa ngục là quả báo, nhân 

quả  nhất  định  phải  tương  ưng.  Nhân  như  thế  nào  liền  được  quả  báo  như  thế  đó,  giết 

người đền mạng, nợ tiền trả bằng tiền. Định luật nhân quả, đời đời kiếp kiếp đeo đuổi 

như bóng theo hình, không thể trốn thoát. 

Người học Phật hiểu rõ, vì thế người học Phật không sợ thiệt thòi, vì sao vậy? Vì 

căn bản đâu có thiệt thòi, về sau có quả báo mà, đâu có thiệt thòi! Đời này chịu thiệt, đời 

sau có phước báo lớn. Cổ nhân có câu danh ngôn rằng: “thiệt thòi là phước”, ngược lại 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        444/16 

chiếm  lợi  ích  là  tai  họa.  Đời  này  chiếm  lợi  ích  của  người,  đời  sau  chịu  thiệt  rất  lớn. 

Trong kinh điển Phật giáo, trong kinh luận của Nho và Đạo giáo, đều nói đến đạo lý này, 

tuyệt đối không gạt người. 

“Lâm chung khổ não bức bách, quán tưởng khó thành, nhưng có thể xưng danh mà 

được vãng sanh”. Ở đây quan trọng nhất chính là lâm chung nghiệp chướng hiện tiền, 

hoặc là oán thân trai chủ đến vây quanh, ta không cách nào quán tưởng được. Lúc này 

phải làm sao? Buông bỏ quán tưởng, nhất tâm niệm Phật, dễ hơn quán tưởng rất nhiều. 

Niệm Phật có Phật lực gia trì, oan thân trai chủ không làm gì được, họ không thể cản trở, 

ta vẫn có thể vãng sanh, cho nên gọi là dễ tu. Pháp môn này dễ dàng, nhanh chóng, vững 

chắc, trong tám vạn bốn ngàn pháp môn tìm không thấy. 

“Tín nguyện trì danh, mười niệm tất sanh”, cho nên dễ đạt được. Đạt được nghĩa là 

thành tựu, nghĩa là rất dễ vãng sanh thế giới Cực Lạc, ta sẽ đạt được. Nhưng ba vấn đề 

tín  nguyện  hạnh  trong  bốn  chữ  này,  ba  điều  kiện  này  phải  đầy  đủ.  Phải  tin  sâu,  phải 

nguyện thiết, thật sự muốn vãng sanh, không muốn ở thế gian này nữa. Người tin thật, 

nguyện  thiết,  có  thể  khiến  cho  đời  này,  những  vấn  đề  nhỏ  nhặt  trong  cuộc  sống,  đều 

thỉnh Phật đến sắp đặt giúp là được. Phật Bồ Tát sắp xếp, bản thân không cần lo lắng, tất 

cả đều tùy duyên, sao cũng được. Được Phật Bồ Tát chăm sóc tự tại biết bao, hà tất tự 

mình lo lắng? Phật Bồ Tát thật sự chăm sóc ư? Cảm thấy không đáng tin, vẫn là tự mình 

lo lắng. Nếu ta tự lo, Phật Bồ Tát không quan tâm nữa. Vì sao vậy? Vì bản thân quý vị 

rất giỏi. Bản thân ngu si, mê muội, hết cách, chỉ biết cầu Phật Bồ Tát gia hộ, Phật Bồ Tát 

thật sự gia trì. 

Phương pháp này, trước đây đại sư Chương Gia dạy cho tôi, đây là một người thầy 

tốt! Thầy không dạy tôi điều này, đời này của tôi có thể nói không có gì thành tựu, vì sao 

vậy? Có thể không nghĩ cho ngày mai chăng? Có thể không nghĩ cho sang năm chăng? 

Chắc chắn thời gian lo lắng cho mình nhiều, thời gian học tập Phật pháp giảm ít. Chúng 

ta không phải hàng thượng căn lợi trí, không phải thiện căn sâu dày, đời này đối với việc 

vãng sanh sẽ có vấn đề. Thầy dạy tôi điều này, tôi suốt đời cảm kích, suốt đời chưa nghĩ 

cho riêng mình, vì sao vậy? Vì không có phước báo, không có trí tuệ, không có năng lực, 

nghĩ gì chứ? Qua ngày nào tính ngày đó, căn bản không nghĩ đến chuyện ngày mai. Cho 

nên rất an vui, ngày ngày an vui. Ngày ngày an vui tích lũy lại, chính là mỗi năm an vui, 

điều này đạt được từ thầy. 

Thầy dạy cho tôi mấy vấn đề, suốt đời lợi lạc vô cùng. Thầy nói với tôi, giống như 

trong kinh nói vậy: nhất thiết pháp không, vô sở hữu, bất khả đắc. Dạy tôi nhìn thấu, sau 

khi nhìn thấu mới thật sự có thể buông bỏ. Sự nghiệp mỗi ngày là kinh giáo, chúng tôi là 

một phần tử tri thức, thích đọc sách, đừng đọc sách khác, chỉ đọc kinh Phật. Kinh Phật 

chúng ta đọc suốt đời không hết, cho nên phải buông bỏ hết tất cả những sách tịch thế 

gian, chuyên tham cứu kinh Phật. Lúc còn trẻ vô tri, thầy dạy tôi nhất môn thâm nhập, 

tôi còn sai lời, muốn quảng học đa văn, mắc cùng một khuyết điểm của những người trẻ 

tuổi, quảng học đa văn. Từ quảng học đa văn dần dần thu nhỏ vòng lại, thu đến sau cùng, 

nói cho chư vị biết, chính là Kinh A Di Đà. Lúc đó chưa gặp được Kinh Vô Lượng Thọ, 

gặp  được  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nhưng  chưa  gặp  được  bản  hội  tập.  Tôi  học  Kinh  Vô 

Lượng Thọ là bản của Khương Tăng Khải, về sau thầy Lý đưa bản chú giải đầu trang 

của thầy giảng cho tôi. Tôi mở bản này ra, đọc qua một lượt, sanh tâm đại hoan hỷ. Lúc 

ở Đài Loan đã muốn giảng, quản trưởng Hàn ủng hộ, lúc đó chưa có thư viện. Tôi giảng 

kinh 20 năm, mới có thư viện Cảnh Mỹ, 20 năm trước không có đạo tràng. Thuê đạo 

tràng khắp nơi, thuê địa điểm, lưu lạc. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        445/16 

Sinh nhật lần thứ 50 của quản trưởng Hàn, khi tôi quen bà là 45 tuổi. Sinh nhật lần 

thứ 50, chúng tôi muốn giảng bản này. Bà in ấn bản kinh này, in ra 1000 cuốn, bìa màu 

hồng, mừng  sinh  nhật  mà, không  khí  và  thần  sắc  đầy  hoan  hỷ. Đến gặp  thầy, thầy  nói 

không được, vừa nói thầy liền lắc đầu, chưa phải lúc, cơ duyên của ông chưa thuần thục. 

Thầy  nói,  bản  này,  nếu  ông  giảng,  sẽ  gây  ra  tranh  luận,  Phật  môn  có  rất  nhiều  người 

không phục. Đây là bản hội tập của cư sĩ tại gia, dù hội tập rất hay, họ không phục ông, 

ông không còn cách nào khác. 

Quý  vị  xem,  bao  nhiêu  năm  lại  đây  chúng  tôi  hoằng  dương  kinh  này,  ở  Đại  lục 

cũng dẫn đến sự phản đối, phê bình bản hội tập, chúng tôi gánh chịu tai nạn lớn này. 

Cũng may chính phủ Trung quốc sáng suốt, cục Tôn giáo khẳng định bản hội tập này. 

Cục Tôn giáo in ấn Tịnh Độ Ngũ Kinh, Kinh Vô Lượng Thọ chính là bản hội tập. Sáng 

suốt. Những lời phản đối mới dần dần không còn. Nếu chính phủ Trung quốc không làm 

như vậy, chúng tôi gặp phải vô vàn khó khăn, đúng là ma đến gây phiền phức. 

Chúng ta phải biết, quý vị thấy bản này viên mãn biết bao. Lần này chúng ta cùng 

nhau  chia  sẻ, những  người  có  nhân  duyên. Ai  là  người  có duyên?  Người  mở  ti  vi, mở 

internet. Đây là người có duyên, không ai không hoan hỷ. Phải tin thật, phải nguyện thiết, 

phải  trì  danh.  Người  bận  rộn  thì  dùng  pháp  thập  niệm,  dùng  của  cổ  nhân  cũng  được, 

dùng phương pháp tôi nói cũng được. 

Phương pháp tôi đưa ra, thập niệm chính là mười câu Phật hiệu, hai phút là niệm 

xong, nhiều nhất là ba phút. Một ngày chín lần, không được thiếu lần nào, phù hợp với 

Bồ Tát Đại Thế Chí nói: “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục”. Tôi niệm  mười câu 

Phật hiệu này ba phút, có thể đạt được đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục. Phù hợp 

tiêu chuẩn này, cho nên dễ thành tựu. 

Sau cùng, thứ bảy. “Sanh hậu đắc quả, thái đốn thái cao cố”. Quả báo đạt được sau 

khi  vãng  sanh,  suốt  đời  này  ta  chưa  hề  nghĩ  đến,  sao  lại  thù  thắng  đến  thế,  thành  tựu 

nhanh chóng như vậy. Đạt được quả gì? Là A Duy Việt Trí Bồ Tát, như vậy không vi 

diệu ư? A Duy Việt Trí Bồ Tát, người bình thường tu hành bao lâu? Tu vô lượng kiếp. 

Người  ta  tu  vô  lượng  kiếp,  sao  chúng  ta  một  đời  là  thành  tựu?  Đây  không  phải  quá 

nhanh chóng ư? 

Bên dưới nói: “Ngũ nghịch thập ác, lâm chung mười niệm, tức được vãng sanh, đạt 

được bất thoái”. Đây là quá nhanh, đốn siêu. “Đới hoặc phàm phu”, nhất phẩm phiền 

não đều chưa đoạn. “Hoành sanh bỉ quốc, làm A Tỳ Bạt Trí, địa vị là bổ xứ, cho nên gọi 

là quá cao”, sao quí vị lại có địa vị cao đến thế? 

Thế  nào gọi là hoành  sanh?  Tám  vạn bốn  ngàn pháp  môn đều  là  thụ  sanh, không 

phải hoành sanh. Thụ là sao? Như leo cầu thang vậy, lên lầu cao, đi lên từng tầng từng 

tầng, đến tầng cao nhất. Hoành sanh là sao? Là không cần từng tầng từng tầng, từ tầng 

này đi ra là vượt thoát. 

Thụ là nói mười pháp giới, lục đạo mười pháp giới, mười tầng, ta phải đi lên từng 

tầng một. Trong lục đạo có tam giới, dục giới, sắc giới, vô sắc giới. Dục giới có sáu tầng 

trời, sắc giới có 18 tầng trời, vô sắc giới có bốn tầng trời, tổng cộng có 28 tầng trời. Ta 

phải đi lên từng tầng một, mới có thể ra khỏi luân hồi lục đạo. Pháp môn này không cần, 

lên từng tầng như vậy quá mất thời gian, quá gian khổ. Ta đi ra theo đường bên cạnh, gọi 

là hoành siêu, phương pháp này nhanh chóng, dễ dàng. 

Sanh đến thế giới Cực Lạc, được 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Nói cho chư 

vị biết, công đức 48 nguyện Phật A Di Đà tu được, quý vị đến thế giới Cực Lạc, công 

đức  của 48  nguyện  ta  đều đầy  đủ.  Ta  chính là  Bồ  Tát  48  nguyện,  đầy  đủ  48  nguyện, 

không thể nghĩ bàn, cho nên nó rất cao. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        446/16 

“Địa vị là bổ xứ”. Bổ xứ là Đẳng giác Bồ Tát. Nghĩa là nói sanh đến thế giới Cực 

Lạc, không  phải bình  đẳng  với  sơ  trụ  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm, không  phải họ. Không 

phải  bình  đẳng  với  thập  hạnh,  không  phải  bình  đẳng  với  thập  hồi  hướng,  không  phải 

bình đẳng với thập địa, mà bình đẳng với Đẳng giác. Quý vị có thể tin điều này chăng? 

Bình đẳng với Đẳng giác, nghĩa là bình đẳng với tất cả phàm thánh, trong phàm thánh 

không  có  ai  cao hơn  Đẳng  giác.  Ta  bình đẳng với  bậc  cao nhất,  cũng  hoàn  toàn bình 

đẳng với bên dưới. Thế giới tây phương Cực Lạc là thế giới bình đẳng mà. 

“Điều này khắp mười phương không có, cho nên gọi là độc diệu”. Nói ra ý nghĩa 

độc diệu, quý vị xem là thật hay là giả, đúng là độc diệu. Bảy điều này chỉ có thế giới 

Cực Lạc có, trong cõi nước chư Phật mười phương không tìm thấy. Cho nên gọi là độc 

diệu, gọi là siêu thắng. 

“Như Lễ Tán nói, 48 nguyện trang nghiêm khởi, siêu việt tinh vi hơn hẳn các cõi 

Phật”. Đây là Lễ Tán khen ngợi sự tối thắng độc diệu. Nó từ đâu mà có? Đều từ trong 48 

nguyện ra. 

Chúng ta xem tiếp đoạn bên dưới: “Kiến lập thường nhiên, bất suy bất biến”. Kiến 

nghĩa là hưng khởi ban đầu, ngày nay chúng ra gọi là sáng kiến, sáng tạo ban đầu. Lập 

nghĩa là thành tựu cuối cùng, lập là thành tựu. Từ lúc bắt đầu sáng tạo đến khi thành tựu. 

Kiến là Phật A Di Đà, phát nguyện trước Thế Gian Tự Tại Vương Như Lai, đây là bắt 

đầu. Sau khi bắt đầu là thực hành, năm kiếp tu hành, cuối cùng đã thành tựu, thế giới 

Cực Lạc hiện tiền. Từ lý tưởng đến thực hiện, đây là ý nghĩa của hai chữ kiến lập. 

Thường tức là hằng, vĩnh hằng bất biến. Nhiên là như vậy, rất tự nhiên. Vĩnh hằng 

bất biến, thế giới này gọi là nhất chân. Địa cầu này của chúng ta đương nhiên có kiến lập, 

nhưng là vô thường, biến hóa trong từng sát na. Thân người của chúng ta từ gặp nhân 

duyên mà đầu thai, đó là hưng kiến. Đến khi ra đời, đó là thành tựu, thành tựu sau cùng. 

Sau  khi  sanh  ra,  không  phải  thường  nhiên,  mà  biến  hóa  trong  từng  sát  na,  không  có 

thường nhiên. 

Mười  phương  cõi  nước  Chư  Phật,  trừ  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  là  vĩnh  hằng 

thường nhiên, ngoài ra đều không vĩnh hằng. Nhưng thế giới tây phương Cực Lạc không 

như  vậy,  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  cõi  phương  tiện,  cõi  đồng  cư  đều  vĩnh  hằng 

thường nhiên, điều này không thể nghĩ bàn. Trong kinh chúng ta thấy, vãng sanh đến thế 

giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc là hóa sanh, không phải thai sanh, không phải noãn sanh, 

mà là hóa sanh. Thân tướng khi sanh đến đó, hoàn toàn giống như Phật A Di Đà, thật 

vậy, giống như một khuôn đúc ra vậy. Thân có vô lượng tướng, tướng có vô lượng vẻ 

đẹp, lập tức hiện ra. Chúng ta cũng có thể nói nhất niệm đốn hiện, niệm này là vãng sanh 

thế giới Cực Lạc, là thân cận Phật A Di Đà. Ở thế giới Cực Lạc hiện ra thân tướng này, 

thân kim cang bất hoại, thân có vô lượng tướng, tướng có vô lượng vẻ đẹp, thường nhiên 

bất  biến.  Thân  tướng  này,  trú  ở  thế  giới  Cực  Lạc  bao  lâu?  Trong  kinh  điều  nói  là  vô 

lượng thọ, vô lượng thọ là thật, không phải giả. 

Nếu  là  thân  tướng  của  ta,  và  hoàn  cảnh  cư  trú  của  chúng  ta  mà  nói, thì  nó  là  bất 

biến, nhưng nó sẽ biến mất. Khi nào biến mất? Ba đại a tăng kỳ kiếp. Vì sao vậy? Vì tập 

khí vô thỉ vô minh, cần phải ba đại a tăng kỳ kiếp, mới tiêu trừ sạch được. Tập khí vô thỉ 

vô minh không còn, cõi thật báo biến mất. Cõi thật báo không phải thật, nó là duy tâm sở 

hiện, nhưng nó không có duy thức sở biến, cho nên nó vĩnh viễn thường nhiên. Nếu có 

duy thức sở biến, nó chính là vô thường. Chúng ta biết, lục đạo mười pháp giới đều là 

thức biến, thức biến nghĩa là vô thường, phải biết điều này. Cõi thật báo không phải thức 

biến, nó không có thức, tất cả đều chuyển thức thành trí. Cõi đồng cư, cõi phương tiện 

của thế giới Cực Lạc, đương nhiên cũng là thức biến. Nhưng ở đó thức không khởi tác 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        447/16 

dụng, tuy có thức, chưa đoạn, nhưng không khởi tác dụng. Sanh đến thế giới Cực Lạc, tự 

nhiên  không  còn  chấp  trước,  tự  nhiên  không  có  phân  biệt.  Cho  nên  cõi  đồng  cư,  cõi 

phương tiện cũng là thường nhiên, như vậy. 

Suy tức là nhỏ bé, yếu đuối, đây là suy. Biến là đổi, dị, thay đổi, dị cũng là thay đổi, 

nó có suy có biến. Cõi nước chư Phật khắp mười phương, có thập pháp giới, có lục đạo. 

Thập pháp giới, lục đạo suy yếu biến đổi trong từng sát na. Thế giới Cực Lạc là kiến lập 

thường nhiên, không suy không biến. Nghĩa là nói, trải qua kiến lập, thường hằng như 

vậy, không có suy yếu, không có giảm sút, không có biến hóa, chính là ý này. Hai chữ 

không có này, thông đến ba vấn đề dưới, suy yếu, giảm sút, biến hóa đều không có. Nếu 

có, đó gọi là vô thường. 

Do đây có thể biết, thế giới tây phương Cực Lạc đích thực là nơi tất cả chúng sanh 

khát ngưỡng, vì sao vậy? Vì ở đây thật sự an toàn. Chúng ta ở thế gian này, có lo lắng, 

vướng bận, có phiền não, những thứ này từ đâu mà có? Lo lắng của mình từ đâu mà có? 

Sợ hãi của ta từ đâu mà có? Bất an của mình từ đâu mà có? Âu lo, phiền não có thể nói 

tất cả đều do vô thường đem đến. Nếu tất cả kiến lập vĩnh hằng thường nhiên, tất cả mọi 

tập khí phiền não đều không còn! Cho nên vì sao thế giới tây phương Cực Lạc tu hành 

nhanh chóng, vì sao dễ thành tựu như vậy? Đạo lý đều ở đây. Khiến ta an tâm khi đến đó, 

tâm  an  lý  đắc,  lý  đắc  tâm  an.  Ta  không  có  âu  lo,  không  có  ưu  sầu,  không  có  sợ  hãi, 

không có phiền não. Bất luận cuộc sống tinh thần hay cuộc sống vật chất, mọi nhu cầu 

đều  do  ý  niệm  sanh  ra.  Ý  niệm  vừa  khởi,  những  gì  cần  thiết  đều  hiện  ra  trước  mắt. 

Không cần nữa, không cần là biến mất, không cần thu dọn. Chẳng những không tìm thấy 

trên địa cầu này, cũng không tìm thấy trong trời dục giới, trời sắc giới. 

Trời vô sắc giới rất tốt, tất cả đều buông bỏ hết. Nhưng họ vẫn còn một việc không 

tốt, điều gì không tốt? Không có cơ hội thấy Phật nghe pháp. Cho nên họ không thể thấy 

Phật, không thể nghe pháp, một trong tám nạn, ở sau sẽ nói đến, đây không phải là nơi lý 

tưởng. Thật sự thập toàn thập mỹ, không tìm ra chút khiếm khuyết nào, chỉ có thế giới 

tây phương Cực Lạc. Đây là thật, không phải giả. Phải hiểu rõ ràng minh bạch điều này, 

mới thật sự buông bỏ vạn duyên, nhất tâm chuyên cầu Tịnh độ. 

Tịnh Ảnh Sớ nói: “kiến lập thường nhiên, không suy không biến, nói rõ cõi nước 

thường hằng”. Hoàn cảnh y báo, tất cả đích thực tùy theo tâm tưởng của mình mà thành 

tựu, đây là nói hoàn cảnh cư trú. 

Gia Tường Sớ lại nói: “kiến lập thường nhiên. Thế giới Ta Bà này là kiếp hoại, mà 

cõi nước Cực Lạc không hề thay đổi, tương tục thường nhiên”. Điều này nói rất hay. Thế 

giới Ta Bà này, là tinh cầu hiện tại chúng ta cư trú, là tinh hệ chúng ta cư trú. 

Tinh cầu trong không trung không ổn định, thông thường người ta chỉ biết hệ thái 

dương xuay quanh hệ ngân hà, địa cầu xuay quanh thái dương, mặt trăng xuay quanh địa 

cầu. Có công chuyển, có tự chuyển, còn có rất nhiều chấn động không quy tắc. Chúng ta 

sống trên địa cầu không cảm nhận được, chấn động không chỉ một loại, rất nhiều loại, 

hơn nữa rất không ổn định. 

Đây là báo cáo của các nhà khoa học, công chuyển và tự chuyển của nó, gốc độ sai 

lệch một chút, địa cầu này sinh ra biến hóa nghiêm trọng. Hiện nay địa cầu khí hậu biến 

hóa khác thường, có rất nhiều nguyên nhân. Nhưng nguyên nhân quan trọng nhất, vẫn là 

nam bắc cực của địa cầu biến hóa lớn. Các nhà khoa học cho chúng ta biết, hiện nay nam 

bắc cực so với mấy trăm năm trước sai lệch năm độ, khoảng cách năm độ này rất lớn. 

Cho nên nơi đáng phải lạnh nó không lạnh, nơi đáng phải nóng nó cũng không nóng, khí 

hậu có sự biến hóa rất lớn. Ảnh hưởng đến sanh mạng con người, rất nhiều sinh vật tuyệt 

chủng.  Sinh  vật  thuộc  vùng  hàn  đới,  khí  hậu  trở  thành  ấm  chúng  không  thể  sanh  tồn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        448/16 

Sinh vật vùng nhiệt đới, nếu khí hậu trở nên lạnh, chúng cũng không thể sống. Nếu động 

thực vật có nhiêu loại, bị ảnh hưởng khí hậu không thể sinh tồn, nó ảnh hưởng đến cuộc 

sống nhân loại chúng ta, quan hệ rất lớn. 

Các nhà khoa học ngày ngày nghiên cứu, lo lắng về những điều này. Nhưng Phật 

pháp nói với chúng ta, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Giới khoa học cũng hiểu rõ đạo lý 

này, lớn tiếng kêu gọi khuyến khích mọi người, phải bỏ ác dương thiện, phải cải tà quy 

chánh, phải  đoan  chánh tâm  niệm, thật  sự  như  lý  tu  hành. Giới  khoa học  nói điều này 

giống với Phật pháp đại thừa nói. Chúng ta đoạn ác tu thiện, cải tà quy chánh, khởi tâm 

động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác  đều  không  lìa  tánh  đức,  địa  cầu  này  sẽ  khôi  phục  như 

thường. 

Vì  sao  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  kiến  lập  thường  nhiên,  chúng  ta  ở  đây  lại 

không thể? Nói thật, thế giới Cực Lạc làm được, chúng ta cũng làm được. Nguyên nhân 

thế giới Cực Lạc làm được không có gì khác, điều kiện vãng sanh rất tốt. Trong Kinh Di 

Đà nói, không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên mà  được sanh về nước này. 

Như  vậy  chúng  ta biết,  người vãng  sanh  đến  thế  giới tây  phương  Cực  Lạc,  họ  đều  là 

người nhiều thiện căn, nhiều phước đức, nhiều nhân duyên. Nhân duyên là kết duyên sâu 

sắc với Phật A Di Đà và thế giới Cực Lạc. 

Tịnh Tông học hội của chúng ta đến Đồ Văn Ba, thành lập đạo tràng học viện ở đây 

được mười năm. Chúng ta có mối quan hệ rất tốt với cư dân nơi này, quan hệ rất tốt với 

Tôn giáo ở đây. Nếu không thiết lập mối quan hệ này, nghĩa là trong kinh nói đến nhân 

duyên. Có thiện căn, có phước đức, lại kết thiện duyên, kết pháp duyên với họ, như vậy 

chúng ta làm việc ở đây rất dễ thành công. Nhân duyên với chính phủ cũng rất tốt, chúng 

tôi muốn làm việc gì chính phủ cũng ủng hộ. 

Hôm qua hai vợ chồng thị trưởng, đến tham gia buổi tiệc tối ấm áp của chúng ta, 

mọi người đều nhìn thấy. Chúng tôi trình bày với thị trưởng, muốn thành lập một thôn 

nhỏ, bắt chước mô hình trước đây khi tôi ở Mỹ, nhìn thấy thành Đan Mạch, thành Nhật 

Bản của Mỹ. Tức là họ di dân đến Mỹ, người cùng một dân tộc, cùng một quốc gia đều ở 

cùng nhau. Nơi đó có văn hóa của họ, có phương thức sinh hoạt của họ. Ta đi vào đó, đi 

vào thành Nhật Bản là giống như đến nước Nhật vậy, vào thành Đan Mạch giống như ta 

đến Âu Châu vậy. Vì vậy chúng tôi nghĩ, trên toàn thế giới chúng ta có nhiều Tịnh Tông 

Học Hội như thế, nếu đồng tu muốn di dân đến Úc Châu, chúng ta sống cùng nhau, kiến 

lập thành một thôn. Tên của thôn này gọi là thôn Di Đà, danh hiệu này nghĩa là A Di Đà 

Phật, thôn A Di Đà Phật. Người dần dần đông hơn gọi là thị trấn A Di Đà Phật, người 

đông hơn nữa gọi là thành thị A Di Đà Phật, thành phố A Di Đà Phật. 

Phong cách kiến trúc, tôi cũng kiến nghị với ông ta, chúng tôi muốn dùng kiến trúc 

cổ của Trung quốc, xung quanh có xây tường. Ông ta nghe xong rất hoan hỷ, điều này 

biến Đồ Văn Ba trở thành nơi tham quan du lịch. Trong thành nhỏ này, mọi người sống 

cùng nhau, trong thành nhỏ này đầy đủ tất cả các ngành nghề. Hướng về nền văn hóa cổ 

điển,  sống  theo  phương  thức  truyền  thống  của  người  xưa.  Đem  nghệ  thuật  các  vùng 

miền của Trung quốc, như nói hát, ảo thuật đều xuất hiện trong thành nhỏ này, xuất hiện 

trong thôn nhỏ này. Chúng tôi cần đất. Thị trưởng đã đồng ý rồi. 

Hiện  nay  chúng  tôi đã  có  đất  đai, là  đất nông  nghiệp, chỉ  cần  thị  trưởng  thay  đổi 

mảnh đất này một chút. Chúng ta sẽ thành lập thôn, thành lập thị trấn trên mảnh đất này. 

Chúng ta có thể bắt đầu thiết kế. Bây giờ có thể bắt đầu vẽ bản vẽ, bắt đầu lên kế hoạch, 

văn hóa 5000 năm của Trung quốc được thiết lập tại Đồ Văn Ba. 

Thị trưởng nói với tôi, Đồ Văn Ba thiếu một khách sạn năm sao, thiếu một phòng 

triển lãm có quy mô. Nếu chúng ta thành lập xong tiểu thôn, tiểu trấn, những lý tưởng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        449/16 

này sẽ không khó. Vì sao vậy? Vì chắc chắn nó sẽ trở thành thắng địa tham quan du lịch 

quốc tế, sẽ có người đầu tư khách sạn năm sao ở đây, có người đầu tư xây dựng viện bảo 

tàng, phòng triển lãm. Ở đây có thể nhìn thấy văn vật triển lãm của mỗi quốc gia, mỗi 

dân tộc, mỗi Tôn giáo thời cổ đại trên toàn thế giới. 

Cư  dân  nơi  tiểu  trấn  này  giống  như  ở  thế  giới  Cực  Lạc  vậy,  chúng  ta  dùng  tiêu 

chuẩn  của  thế  giới  Cực  Lạc.  Người  di  dân  đến  phải  đầy  đủ  thiện  căn  phước  đức  nhân 

duyên, thiếu thiện căn phước đức nhân duyên ở đây không thu nhận. Điều kiện vào đây 

là nhiều thiện căn, nhiều phước đức, nhiều nhân duyên, nhân duyên này là có duyên với 

Phật. 

Tâm  người  thiện,  thì  địa  phương  thiện,  cảnh  tùy  tâm  chuyển.  Lòng  người  đều 

hướng về thế giới Cực Lạc, ở đây thực hiện luân lý, đạo đức, nhân quả, giáo dục Tôn 

giáo, khu vực này không gặp thiên tai, cảnh tùy tâm chuyển. Tôi tin kiến lập thành công 

mô hình này, cả Úc châu này sẽ không xảy ra thiên tai. 

Năm ngoái, lần đầu tiên tôi gặp thị trưởng, chúng tôi có cùng chí hướng. Hôm qua 

gặp  nhau,  tôi  liền  nói  cụ  thể  hơn,  nên  làm  như  thế  nào,  ông  ta  hoàn  toàn  tán  thành. 

Tương lai Đồ Văn Ba muốn kiến lập một đài truyền hình vệ tinh quốc tế, mỗi ngày đem 

câu chuyện về thành phố nhỏ này, ngày ngày phát sống trên đài truyền hình, người trên 

toàn thế giới đều biết, đây là phương thức thu hút khách tham quan du lịch. Thích nơi 

này, ở Úc châu đất rộng người thưa, hoan nghênh quý vị di dân đến đây, hoan nghênh 

chúng ta ở cùng nhau tu tập. 

Tuy lấy truyền thống văn hóa xưa làm trung tâm, nhưng văn hóa xưa bao dung tất 

cả.  Trong  này  các  dân  tộc  khác  nhau,  Tôn  giáo  khác  nhau  đều  dung  hợp  lại  một  chỗ, 

trong xã hội này, trong thành phố nhỏ này. Tôn giáo là bình đẳng, Tôn giáo là hòa thuận, 

Tôn giáo là hợp tác lẫn nhau, đem đến cho xã hội sự an hòa, hạnh phúc, mỹ mãn. Cũng 

giống như thế giới Cực Lạc vậy, kiến lập sự vĩnh hằng thường nhiên. 

Đại sư Cảnh Hưng nói: “kiến lập thường nhiên, nhân tròn đầy quả thành lập, không 

thể đổi khác. Không suy không biến, không vì tam tai mà bị hư hoại”. Đây đều là mục 

tiêu chúng ta yêu cầu, thật sự có thể làm được. Nhân viên mãn, quả sẽ viên mãn, thế giới 

Cực Lạc không suy thoái không biến hóa, cố nhiên là nhờ xác lập điều kiện vãng sanh. 

Việc  lớn thứ hai, thành phố nhỏ này  tương  lai nhất định  phải biến thành phố  nhỏ 

này thành thành văn hóa, thành dạy học. Mỗi Tôn giáo đều có, mỗi Tôn giáo đều giảng 

kinh dạy học trong đó. Cư dân trong thành này có hiếu, có để, có chân thành, có cung 

kính, có nhân, có nghĩa. Những đức hạnh này chúng ta đều phải vun bồi, phải thực hiện 

ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức trong cuộc sống hằng ngày. 

Tất cả bậc thầy của các Tôn giáo, là tấm gương tốt cho cư dân, các Tôn giáo cùng 

nhau học tập, động viên lẫn nhau, quan tâm lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, đem đến hạnh 

phúc mỹ mãn cho cư dân trong thành này. Tạo cho thành nhỏ này sự bình an, không có 

ba thiên tai như nước gió lửa, ba loại thiên tai dù lớn hay nhỏ đều không xảy ra ở đây. 

Đây là mục tiêu trong tưởng tượng của chúng tôi, tôi tin chúng ta có thể làm được. 

Hàng đệ tử Phật thực hành Tịnh Nghiệp Tam Phước, Lục Hòa, Tam Học, Lục Độ, Phổ 

Hiền Thập Nguyện, như vậy ở đây đúng là Amitaba. Amitaba tượng trưng cho thế giới 

Cực Lạc, tượng trưng cho Phật A Di Đà. 

Trong  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Sao,  đại  sư  Vọng  Tây  lại  y  theo  lời  dạy  của  đại  sư 

Thiện Đạo. Đối với ý nghĩa thâm sâu trong kinh có phát huy thêm, kinh này y theo nghĩa 

này để giải thích kinh văn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        450/16 

Đoạn tiếp theo rất tuyệt vời. “Căn cứ Phật Địa Luận”, căn cứ theo Phật Địa Luận 

nói: “Thường có ba loại”. Trong kinh điển nói đến chữ này rất nhiều, thường lạc ngã tịnh, 

đây là bốn tịnh đức. 

Ba ý nghĩa này, thứ nhất là “bản tánh thường”, thứ hai là “bất đoạn thường”, thứ ba 

là “tương tục thường”. Bản tánh thường là nói từ thể, bất đoạn thường là nói từ tướng, 

tương tục thường là nói từ dụng, phối hợp giữa thể tướng và dụng. Tựa đề của Kinh Hoa 

Nghiêm,  bản  tánh  thường  tức  là  “đại”,  bất  đoạn  thường  tức  là  “phương”,  tương  tục 

thường tức là “quảng”_Đại Phương Quảng. 

Tánh đức chân thường, nghĩa là không có bất kỳ vấn đề gì. Bản tánh của muôn sự 

muôn  vật  khắp  biến  pháp  giới  hư  không  giới  đều  là  thường,  đây  là  tự  tánh  thanh  tịnh 

viên minh thể, tướng và tác dụng không phải là chân thường. Bất đoạn thường nhìn thấy 

trong  cõi  thật báo, thọ  mạng  trong  cõi  thật  báo  là ba  đại  a  tăng  kỳ  kiếp, thông  thường 

chúng ta gọi là vô lượng thọ. Ba đại a tăng kỳ kiếp này là bất đoạn thường, thường là 

thường nhiên bất biến, không suy không biến chính là thường. 

Tương tục thường là trong mười pháp giới, đặc biệt rõ ràng là tứ thánh pháp giới. 

Tiếp đến là trong lục đạo, trong lục đạo thời gian tương tục đều không dài lắm. 

Ví dụ, từ phương diện chính trị mà nói, triều đại dài nhất là nhà Chu. Thời nhà Chu, 

Văn Võ dựng nước_Văn Vương và Võ Vương, thời gian trị vì hơn 800 năm, 867 năm, 

thời nhà Chu, tương tục thường. 867 năm mất nước, nhà Tần lên thay. Tần Thủy Hoàng 

thống  nhất  đất  nước,  nhà  Chu  bị  diệt.  Trong  lịch  sử  các  triều  đại,  nhà  Tần  trị  vì  ngắn 

nhất. Tần Thủy Hoàng thống nhất đất nước, tự xưng Thủy Hoàng, 15 năm mất nước. Ở 

Trung quốc, thời gian tương tục của thời đại này ngắn nhất, 15 năm. Nhà Hán tiếp tục 

thống nhất toàn quốc, nhà Hán có tiền Hán, hậu Hán, nói đến cả tiền hậu Hán. Cả tiền 

hậu Hán trị vì hơn 400 năm, đây gọi là tương tục thường. Tương tục dựa vào điều gì? 

Dựa vào dạy học. 

Các bậc tổ tông xưa có trí tuệ, họ đưa ra một lý niệm: “Kiến quốc quân dân, giáo 

học  vi  tiên”.  Xây  dựng  một  chính  quyền,  lãnh  đạo  nhân  dân  toàn  quốc,  điều  gì  quan 

trọng nhất? Giáo dục quan trọng nhất. Vì sao vậy? Vì giáo dục giúp ta làm được tương 

tục thường. Khi nới lỏng, sơ suất đối với nền giáo dục, xã hội động loạn, chính quyền 

sụp đổ, đạo lý là như vậy. Đạo lý này người xưa thực hiện nó suốt 5000 năm, trải qua 

chứng nghiệm của lịch sử, nó là chân lý, không phải giả. Cho nên cổ nhân, từ xưa đến 

nay đều coi trọng giáo dục. Giáo dục bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ gia đình, gia giáo. 

Thời  cổ  đại,  coi  trọng  nhất  là  luân  lý,  quốc  gia  chính  thức  thiết  lập  quan  viên  để 

thúc đẩy nền giáo dục, bắt đầu từ thời vua Nghiêu. Vua Nghiêu ra lệnh cho Tiết làm tư 

đồ, tư đồ quản lý việc giáo dục, như bộ giáo dục hiện nay vậy. Quý vị xem đã có từ rất 

lâu. Hơn nữa còn đem bộ môn này, đưa vào đơn vị hàng đầu trong hành chính. Trên đơn 

vị này là trủng tể, trủng tể tức là tể tướng, giống như bộ ngoại giao hiện nay vậy. Bộ thứ 

nhất dưới bộ ngoại giao chính là bộ giáo dục, như vậy nghĩa là sao? Nghĩa là mọi cơ sở 

thiết bị trên toàn đất nước đều phục vụ cho giáo dục, cũng chính là để phục vụ cho luân 

lý, cho văn hóa. Phục vụ cho văn hóa đạo đức luân lý, vì thế đất nước này có nền trị an 

lâu dài. 

Ngày xưa, nhà là đại gia tộc, ngũ đại đồng đường. Một gia đình, gia tộc hưng thịnh 

phải có trên 500 người, không hưng thịnh cũng có hai ba trăm người. Nếu không có quy 

củ, không phải gia đình này rất loạn ư? Vì thế nhà có gia đạo, có gia quy, có gia học, có 

gia nghiệp, nghiệp là sự nghiệp kinh doanh của mình. 

Cổ  nhân  nói:  “bất  hiếu  có  ba,  vô  hậu  lớn  nhất”.  Hậu,  không  phải  nói  quý  vị  có 

nhiều con cháu, không phải ý này. Quan trọng nhất là trong hàng con cháu có nhân tài 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        451/16 

xuất hiện, có thể kế thừa gia đạo của mình, kế thừa gia học của mình, kế thừa gia nghiệp 

của mình. Phải có nhân tài như vậy  mới được. Nhà như vậy đời này qua đời khác đều 

hưng vượng, nó không suy yếu. Đây chính là tương tục thường. 

Trong ngũ luân có “phu phụ hữu biệt”, vợ chồng kết hợp xây dựng gia đình, đây là 

nền tảng của gia đình. Biệt là gì? Biệt là nhiệm vụ khác nhau. Việc lớn nhất trong gia 

đình, thứ nhất là cuộc sống kinh tế, mưu sinh, quý vị có thể nuôi sống gia đình mình. 

Người đàn ông gánh vác trách nhiệm này, họ ra bên ngoài mưu sinh dễ hơn, gánh vác 

trách  nhiệm  kinh  tế  trong  gia  đình.  Phụ  nữ  ở  trong  gia  đình, đây  là  nhiệm  vụ  thứ  hai. 

Nhiệm vụ thứ hai còn quan trọng hơn nhiệm vụ thứ nhất, trách nhiệm quan trọng nhất 

thuộc về người phụ nữ, giúp chồng dạy con. Hiệp trợ cho chồng, giáo dục đời kế tiếp, 

lấy  việc  giáo  dục  đời  kế  tiếp  làm  trung  tâm.  Gia  đình  có  hưng  vượng  hay  không,  đều 

xem  ta  có  thành  lập  được  đời  sau  hay  không.  Đời  tiếp  theo,  con  cháu  quý  vị  là  thánh 

hiền, là quân tử, gia đình quý vị hưng vượng. 

Bắt đầu dạy học từ khi nào? Bắt đầu từ khi mang thai, trong cổ lễ gọi là thai giáo. 

Lễ  mang thai, quan trọng nhất là dạy điều gì? Dạy người phụ nữ sắp làm  mẹ này  phải 

đoan chánh tâm niệm, rất chú trọng điều này. Vì sao vậy? Vì khi người mẹ mang thai, 

trạng thái tâm lý của họ ảnh hưởng đến thai nhi. Hỷ nộ ai lạc của họ, và ngôn hành cử 

chỉ  đều  ảnh  hưởng  đến  thai  nhi.  Vì  thế  tư  tưởng  phải  thuần  chánh,  không  có  tà  niệm. 

Ngôn hành phải đoan chánh, phải hợp lễ. Cũng có nghĩa là nếu thực hành Đệ Tử Quy và 

Cảm Ứng Thiên trong cuộc sống hằng ngày, thì khi đứa trẻ sanh ra, chúng có căn cơ của 

thánh  hiền.  Chúng  có  nền  tảng,  đứa  trẻ  này  rất  dễ  dạy.  Người  phương  tây  không  có 

phương pháp này.  Từ xưa đến nay người Trung quốc rất coi trọng điều này. Mãi  đến 

cuối thời nhà Thanh, đầu năm dân quốc. 

Bây giờ người Trung quốc đều học theo phương tây, không còn chú trong điều này. 

Vì thế xã hội động loạn, thiên tai dồn dập, không dạy nữa! Trẻ con bây giờ ai dạy? Từ 

khi sanh ra là biết xem ti vi, lên tiểu học là biết chơi vi tính. Ti vi, mạng internet, truyền 

thông đang dạy chúng. Dạy chúng những gì? Quý vị quan sát tường tận xem, dạy bạo 

lực, sắc tình, sát đạo dâm vọng, xã hội này không loạn được sao? Sơn hà đại địa chúng 

ta sống, làm sao không xảy ra thiên tai? Rất phiền phức! 

Nếu chúng ta có nhân duyên này, thấy nhân duyên đã thuần thục, thành lập một thị 

trấn nhỏ tại Đồ Văn Ba, chúng ta phục hưng lại nền giáo dục tốt đẹp của người xưa để 

lại. Tự dạy học trong thị trấn nhỏ này, đem lý tưởng đại đồng của chư vị thánh hiền thực 

hiện ngay trong tiểu trấn này. Đây là mục tiêu vĩnh hằng mà tiểu trấn thành lập, bài Lễ 

Vận Đại Đồng phải thực tiển tại đây. Tin rằng chúng ta có thể làm được. 

Đại đồng ngày xưa đã từng thực hiện, thời vua Nghiêu là xã hội đại đồng. Thuấn, 

Vũ, ba người này là cách trị đại đồng. Từ Vương Khải trở về sau, mới gọi là xã hội tiểu 

khang. Vương Khải trở về sau là ba thời đại Hạ Thương Chu, Hạ Thương Chu là cách trị 

tiểu khang. 

Thời kỳ sớm nhất là Tam hoàng Phục Hy, Thần Nông, Hoàng Đế, lấy đạo trị thiên 

hạ, vô vi mà trị, cao nhất. Ngũ đế, Nghiêu Thuấn Vũ là thời đại ngũ đế, ngũ đế là lấy đức, 

đạo không còn, dùng đức. Tam vương Hạ Thương Chu đức cũng không còn, dùng nhân, 

ba đời Hạ Thương Chu dùng nhân trị thiên hạ. Cuối thời nhà Chu, thời đại của Khổng 

Tử, ngũ bá Xuân Thu Chiến Quốc. Ngũ bá nhân cũng không còn, lấy nghĩa trị thiên hạ, 

còn nói đạo lý. Sau khi Tần Hán thống nhất đất nước, nghĩa cũng không còn, chỉ còn lại 

số ít, đại đa số đều không còn, dùng lễ trị thiên hạ. Đạo đức nhân lễ nghĩa, nếu lễ cũng 

không còn thì thiên hạ đại loạn. Ngày xưa dùng lễ trị thiên hạ, thời gian tương tục khá 

dài, từ thời Hán cho đến thời nhà Thanh, dùng lễ trị thiên hạ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        452/16 

Hiện nay thì sao? Hiện nay đạo đức nhân lễ nghĩa đều không còn, cho nên xã hội 

đại loạn, thiên tai liên  miên. Chúng ta  muốn thành lập một thị trấn nhỏ, tiểu trấn này 

phải khôi phục lại lễ nghĩa, xã hội mới có trật tự, nhân dân mới được an lạc. Hy vọng 

duy trì lễ, nghĩa là tương tục giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả. 

Chúng ta tiếp tục xem: “Lại căn cứ Tam Tạng Pháp Số quyển thứ tám”, đoạn văn 

trong này nói. “Thứ nhất là bản tánh thường tức là pháp thân, gọi là pháp thân bản tánh 

thường trú, vô sanh vô diệt”. Đây là thật, không phải giả, thuần chân, không mang theo 

chút hư vọng nào. Ai thấy được? Người minh tâm kiến tánh thấy được. Đức Phật Thích 

Ca  Mâu  Ni  nhập định  dưới  cội  bồ  đề, đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh, ngài  thấy 

được, vì đã kiến tánh. Thấy được bản tánh thường trụ, bất sanh bất diệt. 

Đại sư Huệ Năng, lục tổ của Thiền Tông, khi ngài khai ngộ cũng nhìn thấy, liền 

trình bày với Ngũ tổ: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, xưa nay chưa từng ô nhiễm. 

Tự  tánh  “vốn  không  sanh  diệt”, chính  là  ở  đây  nói. Tự  tánh  “vốn  tự  đầy  đủ”. Tự  tánh 

“vốn không dao động, năng sanh vạn pháp”. Những gì ngài nói trong năm câu này, toàn 

là pháp thân bản tánh thường trụ, bản tánh thường. 

Phật  giáo  truyền  đến  Trung  quốc  sắp  2000  năm,  công  nguyên  năm  67  chính  thức 

truyền vào Trung quốc, năm 2067 là đúng 2000 năm, tròn 2000 năm, sắp đạt được rồi. 

Trong 2000 năm này, có bao nhiêu người học Phật chứng được pháp thân, ngộ bản tánh? 

Theo dự tính thấp nhất, bảo thủ nhất có khoảng trên 3000 người. Nghĩa là nói trong 2000 

năm này, ở nơi đây ít nhất có 3000 người thành Phật. Vì sao không thấy Phật xuất thế ở 

khu vực này? Vì sau khi minh tâm kiến tánh, như trong Phẩm Phổ Môn nói, đáng dùng 

thân gì để độ họ liền thị hiện thân đó, tất cả đều là thân Phật. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

hiện  thân  Phật,  Lục  Tổ  Huệ  Năng  hiện  thân  tỳ  kheo,  thân  tỳ  kheo  là  thân  Phật.  Ngoài 

hiện tướng tỳ kheo, trong đích thực là cảnh giới Phật. 

Thiền  tông,  Giáo  môn,  Tịnh  độ  tông,  Mật  tông,  hợp  lại  chỉ  nói  là  minh  tâm  kiến 

tánh, có trên 3000 người. Nếu chỉ nói riêng Tịnh độ tông vãng sanh, như vậy thì quá 

nhiều. Chúng ta tin, Tịnh độ tông vãng sanh đến thế giới Cực Lạc làm Phật, theo dự tính 

bảo thủ nhất, 2000 năm này, tôi nghĩ không dưới mười vạn người, quá nhiều! So sánh 

như  vậy,  chư  vị  đồng  học  sẽ  rất  rõ  ràng,  tuy  nói  pháp  môn  bình  đẳng,  nhưng  khó  dễ 

không giống nhau. Tịnh độ tông dễ thành tựu, các pháp môn khác rất khó. 

“Thứ  hai  là  bất  đoạn  thường  tức  báo  thân,  gọi  là  báo  thân  thường  y  pháp  thân, 

không  gián  đoạn”.  Báo  thân  là  không  gián  đoạn,  chúng  ta  vừa  nói,  báo  thân  đúng  là 

không gián đoạn. Vì nó với pháp thân hợp lại một nơi, hiện tướng là báo thân, không 

hiện tướng là pháp thân. Hiện tướng không thể nói nó sanh, không hiện tướng không thể 

nói  nó diệt. Trong  kinh giáo  có nói, pháp  thân vô thỉ vô  chung, bất  sanh  bất diệt. Báo 

thân có thỉ vô chung, ứng hóa thân có thỉ có chung. Chư Phật Như Lai, pháp thân Bồ Tát 

ứng hóa trong mười pháp giới, trong lục đạo, thân này có thỉ có chung. 

Đương thời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni xuất hiện tại Ấn độ, khi ra đời ngài thị hiện 

có thân, 79 tuổi nhập bát niết bàn, ngài có diệt, có sanh có diệt. Có sanh có diệt là tương 

tục thường, ngài tương tục 80 năm. Người Trung quốc tính tuổi mụ, 80 tuổi, người nước 

ngoài  tính  tuổi  tròn,  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  79  tuổi  nhập  diệt.  Đây  là  nói  về  báo 

thân. 

“Thứ ba là tương tục thường tức ứng thân, gọi là ứng thân khắp mười phương thế 

giới,  vừa  mất  lại  hiện  ra,  hóa  vô  cùng  tận”.  Đây  là  cảm  ứng  thân,  chúng  sanh  có  cảm 

Phật liền có ứng. Đáng dùng thân gì để độ Phật liền hiện thân đó, cho nên Phật hiện thân, 

ứng thân không có nhất định. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        453/16 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni xuất hiện tại Ấn độ, thời đó người đáng dùng thân Phật 

để được độ, ngài liền thân Phật. Phật Thích Ca cũng từng hiện thân ở Trung quốc, chưa 

lộ thân phân chúng ta không biết. Bộc lộ thân phận chúng ta biết, đại sư Trí Giả là Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni tái sanh. Thân ngài thị hiện ở Trung quốc là thân tỳ kheo, thân 

phận của một vị xuất gia tỳ kheo. Đáng dùng thân tỳ kheo để được độ, liền hiện thân tỳ 

kheo. Như trong Kinh Lăng Nghiêm nói: “tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lượng”, gọi là 

tùy tâm ứng lượng. 

Chúng ta thấy trong Phẩm Phổ Môn nói về 32 ứng thân của Bồ Tát Quán Thế Âm 

là rõ. 32 là 32 loại lớn, trong mỗi loại có vô lượng vô biên, không nhất định hiện thân gì. 

Chư Phật Như Lai có thể, pháp thân Bồ Tát cũng có thể, đây là thật sự đến ứng hóa, tự 

mình  thành  tựu,  chứng  được  viên  mãn.  Chưa  chứng  được  viên  mãn,  cũng  có  thể  cảm 

ứng đạo giao vào trong lục đạo, giúp đỡ chúng sanh. A la hán làm được, quyền giáo Bồ 

Tát cũng dược. Vấn đề này trong Kinh Kim Cang nói một cách rất rõ ràng, những người 

này  thị hiện vào trong  lục đạo  để  giáo  hóa  chúng sanh, họ được  đại  Bồ  Tát quan  tâm. 

Thế Tôn có dặn dò như vậy, khiến chư vị đại Bồ Tát hộ niệm tiểu Bồ Tát, không để họ 

đọa lạc. Dù sao định công và trí tuệ của họ vẫn chưa đủ, chưa đạt đến viên mãn, nhưng 

tâm từ bi rất lớn. Tuy bản thân chưa viên mãn, cũng phải nhanh chóng đến thế giới này, 

đặc biệt là thế gian này quá nhiều khổ nạn. Họ không nhẫn tâm, nên đã đến, đại Bồ Tát 

phải quan tâm tiểu Bồ Tát. 

Chúng ta gặp các vị thiện tri thức này, những đạo lý này, nếu đối với kinh giáo có 

trình độ nhận thức tương đối, trong tâm chúng ta hiểu rõ. Chúng ta cần phải siêng năng 

học  tập,  tổ  sư  Ấn  Quang  nói,  một  phần  thành  kính  được  một  phần  lợi  ích,  mười  phần 

thành kính được mười phần lợi ích, đây hoàn toàn là sự thật. Tất cả pháp thế xuất thế 

gian, không có pháp nào không phải thành tựu từ trong sự thành kính. 

Cho nên hiếu thuận cha mẹ, tôn sư trọng đạo, là nền tảng căn bản của tất cả pháp 

thế xuất thế gian. Đầy đủ hiếu thân tôn sư, không có ai không thành tựu. Pháp thế gian 

còn như vậy, huống gì pháp xuất thế gian. Điều này tuyệt đối không được sơ suất, tuyệt 

đối không được coi thường. Nó là then chốt quyết định đời này chúng ta có thành tựu 

được sự nghiệp hay không, có thể vãng sanh Tịnh độ hay không. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 









 

Tập 280 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 14.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học,   mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 337, hàng thứ bảy từ dưới đếm lên, từ câu thứ hai. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        454/16 

Trong Hoa Nghiêm Diễn Nghĩa Sao quyển 34 lại nói: “tự tánh tức là ngưng nhiên 

thường , chỉ cho pháp thân”. Trong Sự Tán đại sư Thiện Đạo nói: “cảnh giới niết bàn 

Cực Lạc vô vi”. Lại nói: “không suy không biến trạm nhiên thường”. Chúng ta xem từ 

đây. 

Hôm qua chúng ta học đến, trong Tam Tạng Pháp số nói, bản tánh thường chính là 

pháp thân, cũng là tự tánh. Bất đoạn thường là nói đến báo thân, chính là nói cõi thật báo 

trang nghiêm. Tương tục thường có thể nói là mười pháp giới y chánh trang nghiêm, nó 

là tướng tương tục. 

Hiện nay giới khoa học cũng đã chứng thực, hết thảy mọi hiện tượng, tuy họ nói là 

vật chất, nhưng hiện tượng tinh thần và hiện tượng tự nhiên, là đồng thời phát sanh. Đức 

Thế Tôn nói cho chúng ta về tam tế tướng của a lại da, nghiệp tướng là hiện tượng tự 

nhiên, chuyển tướng và cảnh giới tướng, đều thuộc về tương tục thường, sanh ra trong 

từng niệm. Như Kinh Lăng Nghiêm nói: “đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”. Vì sao 

chúng ta nhìn thấy hiện tượng tồn tại? Chính là tướng tương tục, tức ở đây gọi là tương 

tục thường. Trong tương tục thường nhìn thấy, trong ba loại chu biến nói về: “xuất sanh 

vô tận”. Đại sư Huệ Năng nói: “năng sanh vạn pháp”, xuất sanh vô tận, đều nói đến vấn 

đề này. 

Trong Hoa Nghiêm  Kinh Diễn Nghĩa Sao nói: “tự tánh tức ngưng nhiên thường”. 

“Ngưng nhiên” là định tại một nơi, nghĩa là không dao động, đây là chỉ pháp thân lý thể. 

Đại sư Thiện Đạo nói rất hay: “cảnh giới niết bàn là Cực Lạc vô vi”. Hoàn toàn là từ tự 

tánh thể mà nói, nói trên phương diện lý thể. 

Ở đây nói đến cảnh giới niết bàn, chính là năm câu khi đại sư Huệ Năng khai ngộ 

đã nói. “Vốn tự thanh tịnh, vốn không sanh diệt, vốn tự đầy đủ, vốn không dao động, 

năng sanh vạn pháp”, đó là vô vi. “Vô vi mà vô sở bất vi, vô sở bất vi mà vô vi”. Hiện 

tượng tự nhiên của thế giới Cực Lạc, một loại là vô vi, một loại là niết bàn. Họ nói hữu 

vi, vô vi, thập pháp giới y chánh trang nghiêm, tất cả đều bao hàm trong đó, đây là cảnh 

giới không thể nghĩ bàn. 

Lại nói, đây chỉ nói về thế giới Cực Lạc: “Thế giới Cực Lạc không suy không biến 

trạm nhiên thường”. Ý nghĩa của “trạm nhiên” là một ví dụ, giống như nước, nước rất 

sâu, nước trong sạch không hề có chút nhiễm ô nào. Nước bất động, như một đầm nước 

trong veo, hoặc giống như ao hồ nhỏ sóng yên gió lặng, ta thấy nước trong hồ này trạm 

nhiên. 

Thế giới Cực Lạc, ở trước chúng ta đã học không ít, ở sau còn nói rất tường tận. Y 

chánh trang nghiêm của thế giới Cực Lạc, hiện tướng của nó bất suy bất biến, vô suy vô 

biến. Nói  cách  khác,  bắt đầu từ  ngày  Di  Đà  Thế  Tôn  kiến  lập  thế giới  Cực  Lạc, trong 

kinh Đức Phật nói cho chúng ta biết là năm kiếp trước. Ngài kiến lập thế giới Cực Lạc, 

bỏ ra thời gian năm kiếp, từ khi thành Phật đến nay đã mười kiếp, cộng lại là 15 kiếp. 

Bây giờ chúng ta vãng sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, tình hình thấy được, hoàn 

toàn giống với 15 kiếp trước, không hề thay đổi. Kỳ thực ở thế giới này, sau một a tăng 

kỳ kiếp, sau hai a tăng kỳ kiếp vẫn cứ như vậy. Ba a tăng kỳ kiếp, bốn a tăng kỳ kiếp nó 

vẫn là như vậy. 

Đức Phật nói với chúng ta, ba đại a tăng kỳ kiếp, đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, 

chứng  được  quả  vị  diệu  giác.  Quả  vị  diệu  giác  trở  về  thường  tịch  quang,  cõi  thật  báo 

không còn. Ta đã thành Phật, cõi thật báo của mình không còn. Cõi thật báo của họ vẫn 

còn, không phải đồng thời thành Phật. Người nào thành Phật thì người đó ra đi, giống 

như  tốt  nghiệp  ở  trường  vậy.  Năm  nay  khóa  này  tốt  nghiệp  rời  xa  trường,  khóa  này 

không còn. Tốt nghiệp trung học lên đại học, tốt nghiệp đại học lên nghiên cứu sở, đại 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        455/16 

khái là như vậy. Trường học có còn chăng? Vẫn còn, vì sao vậy? Vì vẫn còn rất nhiều 

học  sinh  chưa  tốt  nghiệp.  Mỗi  năm  có  lớp  ra  đi,  mỗi  năm  có  người  mới  vào,  cho  nên 

hiện tướng của nó là tướng tương tục, vĩnh viễn là tướng tương tục. 

Trong tương tục lại có nghĩa của bất đoạn thường trong đó, trong mười pháp giới 

tướng tương tục rất rõ ràng, không thấy bất đoạn thường. Vì sao không thấy? Vì có thức 

biến. Chúng sanh trong mười pháp giới, dùng tám thức 51 tâm sở, cho nên mỗi niệm đều 

đang biến hóa, không có bất đoạn thường. Niệm này nối tiếp niệm kia chính là đoạn, 

niệm trước diệt niệm sau sanh, sao nó bất đoạn được? Chỉ vì tốc độ của nó quá nhanh, 

chúng ta không nhận ra sự biến hóa của nó, thực tế nó đang biến hóa. 

Cho  thấy  kinh  văn  trong  kinh  này,  nói  về  thường  nhiên...  tức  bản  tánh  thường, 

ngưng nhiên thường. Đây là thật, bốn cõi đều không ngoại lệ. Bốn cõi đều là “như”, bốn 

cõi đều là “thị”, không lìa bản tánh. Bản tánh thường, đương nhiên nó cũng thường, cho 

nên gọi là pháp thân, gọi là tự tánh. Pháp thân bao gồm mọi hiện tượng khắp biến pháp 

giới hư không giới, không sót  một điều nào. Lớn như hư không pháp giới, nhỏ như vi 

trần vi điểm, đều là tâm hiện thức biến. Cho nên bản tánh thường đều bao gồm hết tất cả. 

Gọi là thường nhiên...tức bản tánh thường, ngưng nhiên thường, pháp thân, tự tánh. 

Do  đó  thường  nhiên,  không suy  biến.  Hiện tượng suy  biến ở thế  giới  Cực  Lạc không 

thấy, chẳng những không thấy ở cõi báo, mà cõi phương tiện và cõi đồng cư, vì oai thần 

48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, trong hai cõi đó cũng không thấy. 

Chúng ta xem đoạn tiếp theo. “Đại sư Vọng Tây hỏi rằng”, đây là đại sư Vọng Tây 

đưa ra một giả thiết, để giúp chúng ta đoạn nghi sanh tín. “Mặc dù tu nhân chiêu cảm 

quả  báo  của  cõi  nước”.  Thế  giới  Cực  Lạc  cũng  là  tu  nhân  chiêu  cảm  cõi  nước,  vốn 

không có, là do  Phật  A  Di  Đà  phát 48  nguyện. Thế  giới  Cực Lạc  là do 48 đại nguyện 

chiêu cảm nên, từ trong tự tánh hiện ra. Tình hình này “mà cũng có thỉ”, không thể nói 

nó là vô thỉ, nó có thỉ. “Sao có thể nói, phi nhân phi quả ngưng thường nhiên được?” Sao 

có thể nói không nhân không quả ngưng thường nhiên được? Nói như vậy hình như có 

mâu thuẫn, không thông suốt. 

“Lại tự đáp rằng”, vẫn là tự ngài trả lời. “Nếu đắc thỉ giác, hoàn đồng bổn giác”. 

Trong kinh này có, Đức Phật thường nói thỉ bổn không hai, thỉ giác chính là bổn giác. 

Nhất  niệm  này  giác  ngộ,  nhất  niệm  giác  ngộ  chính  là  bổn  giác,  mê  là  vọng,  bổn  giác 

không có sanh diệt. Khi mê không phải không có, khi mê cũng có, có nhưng không cảm 

nhận được nó có. Cho nên trong kinh Phật đã nói đến danh từ, danh từ này là giả thiết- 

“mê thất tự tánh”, khi mê liền quên mất tự tánh, đây là câu nói giả thiết. Mê là thật, quên 

mất tự tánh là giả, tự tánh vẫn còn. Còn, vì sao nói là mất đi? Vì ta không biết về nó, lúc 

này tự tánh không khởi tác dụng, không khởi tác dụng. Bởi vậy tuy có cũng đồng nghĩa 

như mất đi, chính là như vậy, không phải thật sự mất đi. Có được có mất là không phải 

chân, chân nhất định lìa nhị biên, ngày nay chúng ta gọi là tương đối. Có chân, có vọng, 

có giác, có mê đều là đối lập, đều không phải thật. 

Lão Tử nói rất hay: “Đạo khả đạo, phi thường đạo”, ở đây gọi là kiến lập thường 

nhiên, câu này nói không thông suốt. Kiến lập thường nhiên, vốn là như vậy, chúng sanh 

trong mười pháp giới không nhìn thấy, không lãnh hội được. Nếu buông bỏ tất cả vọng 

tưởng phân biệt chấp trước, lìa mười pháp giới, quý vị sẽ nhìn thấy. Nhìn thấy không 

phải sanh, không nhìn thấy chẳng phải diệt, nó vốn không sanh diệt. 

“Tu nhân cảm quả”, trong giáo lý đại thừa, nhiều người tu hành như thế, cảm quả 

nghĩa là chứng quả. Khi chứng quả chứng được gì? Thấy được chân tướng sự thật. Chân 

tướng sự thật như đại sư Huệ Năng nói, không sanh không diệt, vốn tự thanh tịnh, năng 

sanh vạn pháp. Tuy sanh vạn pháp, vẫn là “vô vi ngưng nhiên”, thật tuyệt diệu! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        456/16 

Bên dưới nói: “Tức bổn giác lý, thỉ giác cứu cánh, không ngoài bổn giác”. Sơ trụ 

Bồ Tát tự giác, thỉ giác. Ở quả vị Diệu giác là cứu cánh giác. Chưa chứng được cứu cánh 

giác, giống như là hai vấn đề. Khi chứng được cứu cánh giác, biết là cùng một vấn đề. 

Cứu cánh giác là gì? Vốn chính là thỉ giác, thỉ giác nghĩa là cứu cánh giác, thỉ bổn không 

hai. Cho nên thỉ giác cứu cánh, không ngoài bổn giác. 

Như Thích Đại Diễn Luận nói: “nếu đắc thỉ giác, hoàn đồng bổn giác”. “Đàm năng 

chứng viết”, khi đàm  luận đến  năng  chứng  nói: tuy  như có thỉ, cho đến khi  chứng,  thỉ 

bổn không hai, bổn có thường trú”. Mấy câu này rất quan trọng, sự ở ngay trước mắt. Từ 

sáng  sớm  thức  dậy  mở  mắt  ra,  đến  tối  ngủ  nhắm  mắt  lại,  thỉ  bổn  không  hai  đều  ngay 

trước mắt, xưa nay chưa từng lìa xa. Ta không lìa xa nó, nó cũng không lìa xa ta, quan 

hệ quá thân mật, vĩnh viễn không tách rời, như bóng theo hình, không xả bỏ dù chỉ sát na, 

thỉ bổn là một không phải hai. 

Cho  nên  biến  pháp  giới  hư  không  giới,  y  chánh  trang  nghiêm  đều  là  chính  mình. 

Ngoài tự tánh ra không có vật nào khác, vì sao vậy? Vì mọi vật toàn là huyễn hóa, không 

có gì là thật. Đức Phật nói cho chúng ta biết rằng: “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. 

Nhìn  thấu,  tự  nhiên  buông  bỏ.  Tôi  đã  nhìn  thấu,  nhưng  không  buông  được.  Đại  sư 

Chương Gia nói đó là giả, không phải thật. Giả ở đây nghĩa là sao? Là giả nói nhìn thấu, 

thật  ra không nhìn thấu. Vì  sao  vậy?  Vì  thật sự  nhìn  thấu  tức là  thật  sự  buông  bỏ, nói 

nhìn thấu nhưng vẫn chưa buông bỏ, là chưa nhìn thấu. Nói đã buông bỏ nhưng vẫn chưa 

nhìn thấu. Có. Thật sự nhìn thấu không thể không buông bỏ. Buông bỏ là khế nhập, khế 

nhập gì? Là chứng được, chứng được cảnh giới này là viên mãn thành Phật. 

Phần sau cùng mấy câu của đại sư Vọng Tây dễ thấy, dạy chúng ta không được dễ 

dàng bỏ qua. Ở đây phải đặc biệt chú ý, ngài nói rất hay. Một người tu học, nếu không 

đạt đến cảnh giới này, thì không nói ra được lời này. Đây đúng là người có tu có chứng, 

nói rõ cho chúng ta biết. 

“Đàm  nghĩa  là  nói, chí nghĩa  là  đến.  Trong  lúc  có  nói  có  chứng,  tuy  như  có  thỉ, 

nhưng khi đến nhà”. Đến nhà “tức đến khi có sở chứng”. Đến khi ta có sở chứng, lúc này 

sẽ như thế nào? “Ngôn ngữ đạo đoạn, tất cả không hai, vốn có thường trú”. Ở đây, chư 

vị tổ sư đại đức, đem tình trạng khi khai ngộ nói ra cho chúng ta biết. Đây nghĩa là nói, 

khi có nói có chứng, lúc này tuy như có thỉ, hình như là có bắt đầu. Lúc đến nhà, tức là 

khi chứng nhập, khi ta chứng được, thỉ và bổn dung hợp với nhau, tuyệt đối không thể 

tách  rời.  “Ngôn  ngữ  đạo  đoạn,  tâm  hành  xứ  diệt”,  chúng  ta  thử  nghĩ  xem  đây  là  cảnh 

giới  gì?  Chẳng  những  không  nói  được,  đến  nghĩ  cũng  không  thể  nghĩ  đến.  Đoạn  tận 

ngôn ngữ, tâm tư cũng đoạn, lúc này vạn pháp không hai, vốn có thường trụ. Tất cả vạn 

pháp là tự tánh vốn có, vốn tự đầy đủ trong tự tánh. Mà tất cả pháp là bình đẳng, tất cả 

pháp là thanh tịnh, xưa nay chưa từng ô nhiễm, vì sao vậy? Vì tự tánh vốn như vậy, tự 

tánh vốn tự thanh tịnh. 

Hiện  nay  nói  đến  nhiễm  ô,  nói  đến  bất  bình,  chính  là  có  cao  thấp,  có  đối  lập,  có 

xung đột. Những điều này toàn là từ vọng tưởng chấp trước biến hiện ra. Bây giờ bảo 

quí vị ngôn ngữ đạo đoạn, tất cả không hai. Quý vị đi tìm chấp trước, đi tìm phân biệt, 

tìm tôi, tìm họ, tất cả đều không tìm thấy! Có tồn tại chăng? Chẳng có gì không tồn tại, 

nhưng không tìm được nó, tất cả đều tồn tại, tuyệt diệu. Vì sao vậy? Vì cùng một tự tánh 

thanh tịnh viên minh thể, đều từ nhất thể này mà sanh mà hiện. Vạn pháp đều trở về tự 

tánh, gọi là không hai. Lúc này là hiểu thấu triệt để, tánh tướng nhất như, lý sự không hai. 

Người trong cõi thật báo biết được điều này, người cõi thường tịch quang chứng nhập. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        457/16 

Dùng cách ví dụ của chúng ta hiện nay để nói, người trong cõi thật báo nghiên cứu 

Phật học. Vào được thường tịch quang là học Phật. Khế nhập, hoàn toàn đạt được lợi ích 

của Phật pháp, nghĩa là lợi ích của tánh đức. 

Những điều ở trên đều là suy luận từ khai thị của đại sư Vọng Tây. Bên dưới căn cứ 

kinh Đại Thừa Mật Nghiêm của Mật tông nói. Sau khi chúng ta học tập kinh luận của 

các tông phái, mới biết vạn pháp vốn là nhất thể. Phật Bồ Tát đại từ đại bi, hằng thuận 

chúng sanh, căn tánh chúng sanh bất đồng, tập khí phiền não không giống nhau, cho nên 

tu học  cũng  không  thể  dùng phương  pháp  giống  nhau. Cùng  một  phương pháp, không 

thể độ mọi căn tánh của con người. 

Đức Phật là đáng dùng thân gì để nói pháp ngài liền hiện thân đó, phương pháp nào 

có thể khiến chúng sanh phá mê khai ngộ. Thuật ngữ nhà Phật gọi là độ cơ, đều là dẫn 

dắt chúng ta, dẫn dắt ta khai ngộ, không dẫn dắt gì khác. Dẫn dắt ta trên phương diện lý, 

hoặc là phương diện sự đột nhiên đại ngộ, minh tâm kiến tánh, công đức viên mãn. 

Công đức viên mãn tức là dạy học tốt nghiệp, thầy không cần dạy học, học sinh 

cũng không cần học tiếp. Đã viên mãn, thầy trò đều được đại viên mãn. Cho nên Mật 

tông là một loại căn cơ khác, mục tiêu thì sao? Vẫn là niệm Phật cầu sanh thế giới Cực 

Lạc. Quý vị xem, đúng là: “phương tiện hữu đa môn, quy nguyên vô nhị lộ”. Nói như 

thế nào thì cũng là một phương hướng, một  mục tiêu. Phật pháp đại thừa cầu sanh thế 

giới tây phương Cực Lạc, thân cận Bổn Sư A Di Đà Phật. Mật tông cũng không ngoại lệ, 

Mật bộ chính là Mật tông. 

Trong Kinh Mật Nghiêm nói: “Phật vượt qua điều này, mà nương vào mật nghiêm, 

cõi Cực Lạc trang nghiêm, Thế Tôn vô lượng thọ. Lại nói, Mật nghiêm Tịnh độ siêu việt 

cõi nước Chư Phật, như tánh vô vi bất đồng vi trần. Chư Phật Bồ Tát trong Mật nghiêm 

này, cùng các cõi nước khác, đến dự hội này đều như niết bàn”. 

Mật tông đến sau cùng vẫn quy về Tịnh độ, phương hướng và mục tiêu đồng nhất, 

phương pháp không giống nhau. Như hiện nay chúng ta đi du lịch, mục tiêu chúng ta 

giống nhau, phương hướng giống nhau, nhưng mỗi người dùng phương tiện giao thông 

khác nhau. Sau cùng bất luận đến sớm hay đến muộn, đều đến cùng một địa điểm, đạo lý 

chính là như vậy. Ngàn kinh vạn luận, vô lượng pháp môn, đều vì vấn đề đại sự này. 

Vãng sanh Tịnh độ là đại sự nhân duyên vô cùng thù thắng trong đời chúng ta. 

Bài kệ trong kinh  nói  rất  rõ  ràng. Phật  chính là  Phật  A  Di  Đà,  Phật  A  Di  Đà quả 

thật  siêu  việt  mười  phương  tất  cả  chư  Phật,  câu  này  là  tán  thán.  “Nương  vào  Mật 

nghiêm”, nói đến Mật nghiêm ở đây, chính là ở trước chúng ta học đến bản tánh thường, 

ngưng nhiên thường. Trong kinh luận đại thừa thường nói, chân tâm thường trụ, ý nghĩa 

hoàn toàn tương đồng với điều này. 

“Cõi Cực Lạc trang nghiêm, Thế Tôn vô lượng thọ”. Hai câu trước là từ tự tánh lý 

thể mà nói, hai câu sau là nói từ sự tướng. Tánh tướng nhất như, lý sự không hai, Mật 

nghiêm tức là Cực Lạc. “Lại nói, Mật nghiêm Tịnh độ hơn hẳn cõi nước chư Phật”. Ở 

trước nói, Phật đã vượt qua điều này là chánh báo. Ở đây nói Tịnh độ vượt qua cõi nước 

chư Phật là y báo, y chánh đều siêu việt. 

“Như vô vi tánh”, câu này hiển thị ra, thế giới Cực Lạc là cõi pháp tánh, là thân 

pháp tánh, như vô vi tánh. “Bất đồng vi trần”, vi trần là pháp tướng. Quả báo y chánh 

của mười phương thế giới, đều nói từ tướng, nói từ pháp tướng. Pháp tướng, cao có thể 

nhìn thấy ngưng nhiên thường, bản tánh thường. Thập pháp giới y chánh trang nghiêm, 

về lý mà nói là bản tánh thường, về tướng mà nói nó là tương tục thường, thường nhiên 

bất biến, lý sự đều có hiện tượng này. Thế giới Cực Lạc bất đồng vi trần, đích thực là cõi 

pháp tánh, là thân pháp tánh. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        458/16 

“Chư Phật Bồ Tát trong Mật nghiêm này, cùng các cõi nước khác đến dự hội này, 

đều như niết bàn”. Hội này là hội của Phật A Di Đà, thấy được Phật A Di Đà, ta chính là 

hội viên của Phật A Di Đà. Phật Di Đà là hội chủ, ta là hội viên. Cảnh giới ta nhập vào, 

không có gì khác với đại thừa Bồ Tát nhập đại bát niết bàn. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  nhập  đại  bát  niết  bàn,  chính  là  nhập  vào  cõi  thật  báo 

trang  nghiêm  của  đức  Phật  Tỳ  Lô  Giá  Na,  vĩnh  viễn  thoát  ly  mười  pháp  giới,  chứng 

được tam bất thoái: vị bất thoái, hành bất thoái, niệm bất thoái, đồng thời chứng được ba 

loại bất thoái chuyển. 

Trong Kinh Mật Nghiêm cũng nói như vậy. “Mật Nghiêm Kinh Sớ nói, như vô vi, 

cõi  Mật  nghiêm,  tức  là  cõi  tha  thọ  dụng  của  chư  Phật.  Đối  với  cõi  pháp  tánh,  dùng 

nguyện lực từ bi kiến lập. Tịnh độ này như cõi pháp tánh, lìa sự vô thường, cho nên mới 

nói, như vô vi tánh”. Cõi Mật nghiêm là Mật tông nói, trong Hiển tông gọi là cõi pháp 

tánh. Mật nghiêm và pháp tánh là một không phải hai, tức là cõi tha thọ dụng của chư 

Phật. 

Cõi tự thọ dụng của chư Phật Như Lai ở đâu? Nói cho chư vị biết, cõi tự thọ dụng 

tại thường tịch quang. Thường tịch quang Tịnh độ, Bồ Tát trong cõi thật báo không thọ 

dụng  được.  Vì  sao  vậy?  Vì  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh  làm  chướng  ngại,  các  chướng  ngại 

khác  đều  không  có.  Không  chướng  ngại  họ  tự  hành  hóa  tha,  không  chướng  ngại,  chỉ 

chướng ngại tự tánh thường tịch quang, họ vẫn không được thọ dụng. Cần phải đoạn tận 

tập  khí  vô  minh,  Đẳng  giác  vẫn  còn  một  phẩm,  đoạn  được  nó  tức  là  đoạn  tận.  Khi  đã 

đoạn tận không còn là Đẳng giác Bồ Tát, chúng ta gọi họ là Diệu giác quả Phật. Cứu 

cánh viên mãn Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, chỉ có một địa vị này, địa vị này là 

bình đẳng. Pháp thân Bồ Tát trong cõi thật báo chưa đoạn tận vô minh, nhưng tập khí vô 

thỉ vô minh của mỗi người sâu cạn không giống nhau, cho nên vẫn không thể gọi là bình 

đẳng. Đích thực họ cũng chứng được thân pháp tánh, trú cõi pháp tánh, nhưng chưa cứu 

cánh viên mãn. 

Chư Phật Như Lai giáo hóa hàng Bồ Tát này, tức pháp thân Bồ Tát. Họ muốn hiện 

thân trong cõi thật báo, vẫn là đáng dùng thân gì để độ liền hiện thân đó. Họ ở trong cõi 

thật báo, hiện thân tướng giống như Bồ Tát cõi thật báo vậy, môi trường sinh hoạt giống 

nhau. Họ hoàn toàn hiện ra từ tự tánh, không có thức biến. Cho nên nói, đối với cõi pháp 

tánh,  dùng  nguyện  lực  từ  bi  kiến  lập.  Giúp  pháp  thân  đại  sĩ  trong  cõi  thật  báo,  chứng 

được quả đức cứu cánh viên mãn. 

“Tịnh độ này như cõi pháp tánh, lìa xa sự vô thường”. Lìa vô thường chính là chân 

thường, tức ở trước nói đến ngưng nhiên thường, đây là tánh đức. Hiển lộ viên mãn thọ 

dụng của pháp thân Bồ Tát, với quả Phật cứu cánh trú trong thường tịch quang, chỉ là 

một bên có tướng, một bên không có tướng. Trong thường tịch quang không có tướng, 

trong  cõi  thật  báo  có  tướng,  ngoài  điều  này  ra  hầu  như  không  có  gì  khác  nhau.  Hiện 

tướng là vì tha thọ dụng, không phải vì tự thọ dụng. 

“Cho nên nói như tánh vô vi”, tánh vô vi là chân tánh. “Lại nói, trong kinh nói về 

tạng Mật nghiêm này, đều do tâm thanh tịnh Như Lai tạng hiện ra, cho nên không phải 

vi trần  thành  tựu”. Ý  nghĩa  này  rất  sâu  sắc, vì tất  cả  các  thế giới đều là tâm  hiện thức 

biến. Sự tồn tại của hiện tượng vật chất, không tồn tại trong cõi thật báo. Vì sao vậy? Vì 

trong cõi thật báo không có a lại da, không có a lại da thì không có hiện tượng vật chất. 

Nhưng cõi thật báo có tướng. Ở đây nói rất rõ ràng, có tướng không phải hiện tượng vật 

chất,  thật  không  thể  nghĩ  bàn.  Tướng  từ  đâu  mà  có?  “Do  tâm  thanh  tịnh  của  Như  Lai 

Tạng hiện ra, cho nên không phải vi trần thành tựu”. Vi trần thành tựu nghĩa là một hợp 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        459/16 

tướng, trong Kinh Kim Cang gọi là một hợp tướng, một chính là vi trần. Tất cả mọi hiện 

tượng đều do vi trần này tổ hợp thành. 

Trước đây, chúng ta dùng thuật ngữ của giới khoa học, chính là những vi trần này 

tập hợp thành hạt căn bản, nguyên tử. Do rất nhiều nguyên tử tụ tập lại một nơi, sắp xếp 

thành phương trình khác nhau, điều này trở thành hiện tượng nguyên thủy của vô số vật 

chất. Nhưng cõi thật báo không phải do hiện tượng vật chất biến hiện ra, vì nó không có 

a lại da. Nghĩa là nói nó không có vật chất, nó cũng không có tinh thần. Nó không phải 

vật chất và tinh thần, không phải những thứ này, nó là gì? Ở đây nói rất rõ ràng, câu này 

rất quan trọng, là tâm thanh tịnh của Như Lai Tạng hiện ra. Nó chỉ có tâm hiện, không 

có  thức  biến. Tâm  hiện  ra hiện  tượng  này, không phải  vi  trần  tụ, không phải nhất hợp 

tướng như trong Kinh Kim Cang nói. Điều này rất khó hiểu, đạo lý này đúng là rất sâu 

sắc, sự lý đều không dễ lãnh hội, không phải vật chất sao có thể hiện tướng? 

Chúng  ta  thấy  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói, tất  cả  pháp  là  “duy  tâm  sở  hiện, duy 

thức  sở  biến”.  Tâm  sở  hiện  có  hiện  tượng  tự  nhiên,  có  hiện  tượng  tinh  thần,  có  hiện 

tượng vật chất. Chúng ta có thể lãnh hội được tâm hiện thức biến. Sau khi bỏ đi thức 

biến chúng ta cảm thấy rất mù mờ, hiện tượng này chỉ có tâm hiện không có thức biến. 

Nó và tâm thanh tịnh, Như Lai tạng tâm, tương ưng với thanh tịnh của Như Lai tạng tâm, 

không tương ưng với tám thức. 

Chúng  ta  muốn  hỏi,  Bồ  Tát  Di  Lặc  nói:  “Tâm  hữu  sở  niệm”.  Ý  niệm  vi  tế  nhất. 

“Niệm  niệm  thành  hình,  hình  đều  có thức”.  Đây  là  tác  dụng  của  a  lại  da,  trong mười 

pháp giới thì không vấn đề gì. Hiện nay các nhà vật lý học, đã tiếp xúc được ranh giới 

này. Nhưng ranh giới của tự tánh, trong kinh Đức Phật nói rất rõ ràng, dùng tâm ý thức 

tuyệt  đối  không  duyên  đến  được.  Đức  Phật  chỉ  nói:  “Chỉ  có  chứng  được  mới  biết”. 

Chứng như thế nào? Buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước là chứng được. 

Cho nên y chánh trang nghiêm của cõi thật báo không thể nghĩ bàn, tâm thanh tịnh của 

Như Lai Tạng hiện ra. 

“Theo như kinh sớ ở trên, Cực Lạc là Như Lai diệu tâm hiện ra, pháp tánh diệu độ 

thành tựu, nó không như các thế giới khác, một hợp tướng do vi trần tụ tập”. Câu này 

trong Kinh Kim Cang nói, nói rất hay, nói quá hay. Câu này rất sâu sắc, nghĩa lý thâm 

sâu vô cùng, vi diệu cùng cực. 

Như Lai diệu tâm, pháp tánh diệu độ, lời nói không giống nhau, nhưng cùng một 

việc. Giáo lý đại thừa thường nói: “Thân pháp tánh, cõi pháp tánh”.  Lại nói: “Thân  và 

cõi không hai”. Có thân, có cõi, thân và cõi không hai. Tự tánh không cách nào nghĩ 

tưởng, không thể nghĩ tưởng. Nghĩ tưởng đều gọi là vọng tưởng, tuyệt đối không nghĩ ra. 

Đối với Phật, trong kinh điển chư vị tổ sư đại đức xưa nay nói, chỉ có ngưỡng tín. 

Ngưỡng là kính ngưỡng, tôi đối với Phật cung kính, chân thành cung kính, đối với pháp 

chân thành cung kính. Những gì Đức Phật nói, tôi không hề hoài nghi, tôi tin, nhưng bản 

thân chưa chứng. 

Đức Phật cho chúng ta biết tin tức này, chính là cho chúng ta phương hướng, cho 

chúng ta mục tiêu. Ta lập định phương hướng và mục tiêu ở đâu? Ở chỗ minh tâm kiến 

tánh. Đến khi nào ta thấy được Như Lai diệu tâm, thấy được pháp tánh diệu độ, tức nhập 

Diệu giác vị. Từ Đẳng giác vượt lên đến Diệu giác vị. 

Trong Kinh Kim Cang nói, nhất hợp tướng do vi trần tụ tập, đây là mười phương 

cõi nước chư Phật. Ngày nay chúng ta cư trú trên địa cầu này, dùng Kinh Kim Cang để 

giải thích hoàn toàn không có vấn đề gì. 

Tiếp theo lại nói về vi trần: “Vi trần, không phải chỉ trần ai”. Trần ai quá lớn, trần 

ai  là  gì?  Là  những  hạt  bụi  bay  trong  không  trung,  mắt  thịt  chúng  ta  có  thể  thấy  được. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        460/16 

Nhìn thấy một cách rõ ràng, là có tia mặt trời từ bên ngoài chiếu vào, quý vị thấy vi trần 

trong ánh mặt trời đó, đó gọi là trần ai. Chúng ta hít thở, trong không khí có trần ai, bản 

thân chúng ta không biết. Như đeo khẩu trang chính là phòng trần ai, chỉ phòng hạt bụi 

lớn, còn nhỏ vẫn không phòng  được, khẩu  trang vẫn  có kẻ hở. Hạt  bụi  rất nhỏ nó vào 

được, hạt lớn bị chặn lại. Cho nên vi trần không phải chỉ trần ai. 

“Lại tổ hợp thành vật chất nhỏ mà lại nhỏ như hạt căn bản”. Niệm Lão là người học 

khoa học, ở đây ông nói với chúng ta: “như trước đây được biết, điện tử là nhỏ nhất”. 

Trước đây các nhà khoa học nói, điện tử là nhỏ nhất. Nguyên tử rất lớn, nguyên tử là hạt 

nguyên tử và điện tử tổ hợp thành, điện tử là nhỏ nhất. “Ngày nay đã phát hiện có loại 

điện tử càng nhỏ hơn, tạm gọi là hạt vi lượng. Hiện nay giới khoa học cũng biết, hại vi 

lượng  cũng  không  phải  nhỏ  nhất,  vật  nhỏ  mà  lại  nhỏ  này  cũng  không  thể  cùng  tận”. 

Khoa học  kỹ  thuật, đây  là  kính hiển vi  bội  số  cao, không ngừng  tiến  bộ, dần dần phát 

hiện vật càng nhỏ. 

Trong ngoặc đơn bên dưới ông nói: “Từ sau năm 1980, giới khoa học phát hiện vi 

trung tử”, đây chính là lượng tử lực học. “Khu vực nó chiếm trong không gian, chỉ bằng 

một trên 100 ức hạt điện tử”. Đây là lượng tử, tiểu quang tử. “Những thứ này bàng bạc 

khắp không trung. Vi trung tử có thể xuyên qua tấm nhôm hoặc tấm gang dày mười ức 

cây  số,  như  xuyên  qua  đám  mây”.  Tấm  nhôm  hoặc  là  tấm  gang  dạy  mười  ức  cây  số, 

chúng ta không thể tưởng tượng được, nó có thể tự động xuyên qua. Đây là thế giới vật 

lý. “Những thứ này dày đặc trong không trung. Hạt căn bản nhỏ mà lại nhỏ như thế, tức 

là nghĩa của vi trần”. 

3000 năm về trước, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói với chúng ta về vi trần, cũng 

dùng ví dụ nói. Cách nói trong kinh Phật, Đức Phật dùng ngưu mao trần. Sợi lông của 

con trâu rất thô, điểm nhọn của lông trâu, trên đầu của sợi lông có một hạt bụi. Nó dính 

rất  vững  chắc  trên  đầu  sợi  lông,  không  bị  rơi  xuống,  đây  gọi  là  ngưu  mao  trần.  Chia 

ngưu mao trần thành bảy phần, 1/7 gọi là dương mao trần, dương mao so với ngưu mao 

còn nhỏ hơn. 1/7 dương mao trần là thố mao trần, thố mao lại càng nhỏ. Người Trung 

quốc viết chữ bằng bút lông, có bút lông cừu, có bút lông thỏ, lông thỏ càng nhỏ. Thố 

mao trần lại phân thành 1/7, gọi là thủy trần, như vậy là rất nhỏ. Nước có độ khít, nhưng 

nó có kẻ hở, nó ở trong nước có thể hoạt động tự do, không bị chướng ngại. Thủy trần 

lại chia thành 1/7 gọi là kim trần, kim loại, ở đây gọi là tấm gang, tấm nhôm là kim loại, 


kim loại cũng có khe hở, hạt bụi này có thể đi tới đi lui trong đó không có chướng ngại. 

Giống như ở đây ông nói về vi trung tử, có thể xuyên qua tấm kim loại dày mười ức 

cây số. Đức Phật nói, đây gọi là vi trần, trong Phật pháp gọi là vi trần, vi trần còn có thể 

phân. Vi trần lại phân thành 1/7, gọi là sắc tụ cực vi. Sắc tụ cực vi còn có thể phân, lại 

phân thành 1/7, gọi là cực vi chi vi. Đến đây không thể phân tiếp, phân nữa là không còn, 

cho nên nó còn gọi là lân hư trần. Giống như là biên giới với hư không, tiếp tục phân là 

biến thành hư không. Đức Phật dùng phương pháp này. 

Ngày nay các nhà khoa học phát hiện vi trung tử, rốt cuộc Đức Phật nói về vi trần, 

hay Phật nói về sắc tụ cực vi, hay là cực vi chi vi, rất khó nói. Trong kinh Phật nói, cực 

vi chi vi không thể tiếp tục phân, còn phân chia không phải cực vi chi vi. Quý vị xem vi 

trung tử, chỉ bằng một trên 100 ức của hạt điện tử, nhỏ đến như vậy. 

Bên dưới nói: “Trong kinh này nói, Cực Lạc và Mật nghiêm, đều không phải hạt 

căn bản hợp thành”. Hạt căn bản là cảnh giới tướng của a lại da, tâm niệm là chuyển 

tướng, năng lượng là nghiệp tướng. Đây là thấy được a lại da. 

Trong  kinh  này  nói:  “Cực  Lạc  và  Mật  nghiêm,  đều  không  phải  hạt  căn  bản  này 

thành tựu nên. Nói cụ thể là Như Lai diệu tâm, là tự tánh đương nhơn, cho nên không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        461/16 

sanh không diệt, không suy không biến, ngưng nhiên thường trụ, như vô vi tánh”. Đây 

đúng là cảnh giới không thể nghĩ bàn, chúng ta không thể tưởng tượng, cũng không thể 

miễn cưỡng dùng khoa học hiện nay để so sánh. Vì sao vậy? Vì đến bây giờ khoa học 

vẫn chưa có định luận, thêm vài năm nữa lại phát hiện vật càng nhỏ hơn. 

Phật nói cực vi chi vi là nói giới hạn cuối cùng, khi nào khoa học chứng minh, hiện 

tượng vật chất này đến cực vi chi vi, nghĩa là tuyệt đối không thể tiếp tục phân, đó chính 

là Như Lai nói về cực vi chi vi. Chỉ cần có thể phân, thì đều không phải. 

Lời kết sau cùng nói rất hay: “Cực Lạc, Mật nghiêm cụ thể là Như Lai diệu tâm, là 

tự tánh đương nhơn”. Như Lai diệu tâm và tự tánh đương nhơn là một không phải hai, tự 

tánh đương nhơn nghĩa là tự tánh của chính mình, là chân tâm của chính mình, không 

phải gì khác. Trong Hệ Niệm Pháp Sự thiền sư Trung Phong nói: “Phật A Di Đà tức là 

tâm ta, tâm ta tức Phật A Di Đà”. Đây là thật, không phải giả. Cho nên bất sanh bất diệt, 

không suy không biến, ngưng nhiên thường trú. 

Ngưng nhiên thường này, là hiện tượng trong cõi thật báo trang nghiêm của Phật A 

Di Đà, Chư Phật Như Lai. Chúng ta chỉ có thể dùng hiện tượng tự nhiên để hình dung nó. 

Trong  cõi  thật  báo  có  y  chánh  trang  nghiêm,  nhưng  tuyệt  đối  không  được  dùng  khái 

niệm mười pháp giới y chánh trang nghiêm để nhìn nó, như vậy là nhìn sai. 

Cần  phải  chuyển  a  lại  da  thành  đại  viên  cảnh  trí,  như  vậy  mới  thấu  hiểu  triệt  để. 

Chưa làm được chuyển thức thành trí, không thể hiểu được nó. Điều này trong kinh Phật 

nói  chỉ  có  chứng  được  mới  biết,  dù  nói  thế  nào  đối  với  chúng  ta  cũng  cách  một  tầng. 

Tầng này là gì? Tầng này là bát thức, chúng ta không lìa bát thức, bởi vậy luôn cách một 

tầng. 

Xem  tiếp  đoạn  kinh  văn  sau,  đoạn  kinh  văn  này  nói  về  tịnh  tâm.  Ở  trước  nói  về 

Tịnh độ là y báo, nói về tịnh tâm là chánh báo. 

Mời xem kinh văn: “Ư vô lượng kiếp, tích thực đức hạnh,  bất khởi tham sân si dục 

chư tưởng, bất trước sắc thanh hương vị xúc pháp. Đản nhạo ức niệm, quá khứ chư Phật, 

sở tu thiện căn, hành tịch tịnh hạnh, viễn ly hư vọng, y chân đế môn, thực chúng đức bổn, 

bất kế chúng khổ, thiểu dục tri túc, chuyên cầu bạch pháp, huệ lợi quần sanh, chí nguyện 

vô quyện, nhẫn lực thành tựu”. 

Đoạn này  rất  quan  trọng.  Phật tri,  Phật  kiến,  Phật hạnh,  rốt  ráo  chân thật, trí tuệ 

chân thật, lợi ích chân thật, tất cả đều ở trong ba thứ này. Quả thật không thể nghĩ bàn. 

Mỗi câu mỗi chữ đều là nguyên tắc chỉ đạo tu hành cao nhất của chúng ta hiện tại. Câu 

thứ nhất là tiêu chuẩn chung: “ư vô lượng kiếp, tích thực đức hạnh”. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Niệm  Lão:  “Đoạn  đầu  tiên  của  phẩm  này  nói  rõ  cõi 

nước trang nghiêm, ba đoạn dưới biểu trưng tự tâm nghiêm tịnh”. Những gì ở trước nói 

là môi trường ở thế giới Cực Lạc. Ba đoạn tiếp theo là cư dân của thế giới Cực Lạc. Vì 

sao  thế giới Cực  Lạc  tốt đẹp  như vậy?  Trong kinh  điển đại  thừa  Đức  Thế  Tôn  thường 

nhắc  nhở  chúng  ta:  “Y  báo  chuyển  theo  chánh  báo”.  Lại  thường  nói:  “Cảnh  tùy  tâm 

chuyển”, cảnh chính là cảnh giới. 

Chúng  ta  thường  coi  thân  mình  là  chánh  báo,  như  vậy  là  sai.  Thân  không  phải 

chánh báo, thân vẫn là y báo. Là bộ phận mật thiết nhất  giữa y báo và chánh báo, nó vẫn 

là y báo, không phải chánh báo. Chánh báo là gì? Chánh báo là ta khởi tâm động niệm. 

Khởi tâm động niệm là năng chuyển, thân thể chúng ta là sở chuyển. Quý vị xem tướng 

tùy tâm chuyển, thể chất tùy tâm chuyển. Tâm lý chúng ta lành mạnh, thân thể tự nhiên 

mạnh  khỏe,  tướng  mạo  sẽ  viên  mãn.  Nếu  tâm  không  lành  mạnh,  tướng  mạo  sẽ  không 

viên mãn, thân thể có khiếm khuyết. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        462/16 

Quý vị xem đoạn kinh văn này, hai câu trước là mục tiêu chung: “ư vô lượng kiếp, 

tích  thực  đức  hạnh”.  Phải  tích  đức,  trực  đức  là  tu,  trực  nghĩa  là  tu,  phải  tu  đức  hạnh. 

Không phải thời gian ngắn, vô lượng kiếp tu tích công đức. Đây mới là nghiêm tịnh tự 

tâm, là chánh báo. 

“Tâm và cõi nước không hai, tâm tịnh tức cõi Phật tịnh”. Ở trước là cõi nước tịnh, 

cõi tịnh từ đâu đến? Là do tâm tịnh. Nếu tâm bất tịnh, hoàn cảnh cư trú sẽ không thanh 

tịnh. Do đó ở đây chúng ta biết, ngày xưa người tu hành, tâm đều thanh tịnh. Họ ở trong 

thâm  sơn,  ở  trên  cao  nguyên,  mùa  đông  rét  mướt,  thân  thể họ  mạnh khỏe, không  ảnh 

hưởng đến hoạt động trong cuộc sống. Âm mười mấy độ, mấy mươi độ, họ mang y phục 

không dày lắm, vẫn sinh hoạt bình thường dưới trời đông tuyết lạnh. Chúng ta thấy rất 

nhiều ghi chép, người bình thường không làm được, vì sao họ làm được? Vì họ có tâm 

thanh tịnh, họ có tâm bình đẳng, có tâm chân thành, có tâm từ bi. Những tâm này phát ra 

năng lượng, người bình thường chúng ta không thể tưởng tượng được, họ có thể biến 

thân  thể  mình  thành  như  máy  phát  điện  vậy.  Họ  có  thể  làm  được,  chẳng  lẽ  chúng  ta 

không làm được sao? Chúng ta cũng có thể. Vấn đề ở chỗ chúng ta không hiểu phương 

pháp. Vấn đề căn bản là gì? Là tâm chúng ta không thanh tịnh. Trong tâm chúng ta vọng 

niệm quá nhiều, không định được. 

Nghĩ lại trong Kinh Di Giáo Đức Phật dạy rằng: “Chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”, 

câu này quan trọng biết bao. Trong kinh giáo Chư Phật Bồ Tát dạy, tổ sư đại đức thường 

nhắc  nhở  chúng  ta:  “Nhất  tâm  niệm  Phật,  vô  sự  bất  biện”.  Câu  nói  này  là  thật,  không 

phải giả. Chúng ta gặp bất kỳ khó khăn gì, chỉ cần ta nhất tâm niệm Phật, mọi khó khăn 

đều  được  giải  quyết.  Trong  khó  khăn,  nghiêm  trọng  nhất  không  gì  bằng  sanh  tử.  Khi 

chúng  ta  đứng  trước  cửa  ải  sanh  tử,  hãy  nhớ  là  phải  nhất  tâm  niệm  Phật,  có  thể  giải 

quyết được khó khăn trước mắt. Nếu thọ mạng chúng ta đến, sẽ thấy Phật A Di Đà đến 

tiếp  dẫn, trở  về  thế  giới  Cực  Lạc.  Còn  như  nghiệp  duyên  của  chúng  ta  ở  thế  gian  này 

chưa hết, Phật A Di Đà giúp chúng ta mãn nguyện. Bí quyết không có gì khác, chính là 

nhất tâm chuyên niệm. Quý vị phải ghi nhớ! 

Khai thị niệm Phật của Bồ Tát Đại Thế Chí, phải nhớ kỹ, phải luôn áp dụng, như 

vậy sẽ không hoài công học tập. “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục”. Mọi lúc mọi 

nơi đều như vậy, đều phải nằm lòng điều này, chính là đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương 

tục. Lục căn chúng ta không còn phan duyên bên ngoài, làm được vậy sẽ được Phật Bồ 

Tát quan tâm. Nếu không làm như vậy, bản thân có rất nhiều chủ ý, có rất nhiều phương 

pháp, vậy thì Phật Bồ Tát không quan tâm đến. Vì sao vậy? Vì tự mình đã có cách, mình 

đã có chủ ý. Nếu chính mình buông bỏ tất cả, tôi nhất tâm niệm Phật, vậy là Phật A Di 

Đà phải quan tâm đến những vấn đề nhỏ nhặt đó, ngài đứng ra làm giúp chúng ta. Chúng 

ta làm có chướng nạn, ngài làm không có gì trở ngại. Chỉ cần nhất tâm là có thể làm tốt 

mọi việc. 

Niệm Lão giải thích tiếp: “Trước tiên giải thích về kiếp, vô lượng kiếp. Kiếp, biểu 

trưng thời gian rất dài khó ví dụ. Vô lượng kiếp, tượng trưng kiếp số  vô lượng, vô lượng 

này là thời gian rất dài. Cho nên thời gian này, không có cách nào nói được, không thể 

tính kể, biểu trưng tu hành rất sâu xa”. “Ư vô lượng kiếp”, câu này là nói rõ, thời gian tu 

học quá lâu, quá xa, không cách nào nói rõ. 

“Hành, là tạo tác của thân khẩu ý”. Thân là nhất cử nhất động. Khẩu là ngôn ngữ. Ý 

là ý niệm. Dù tạo nhiều cũng không ra ngoài ba phạm vi này. Cho nên dùng thân khẩu ý, 

bao gồm vô lượng vô biên tập khí trong đó, bao gồm tất cả. Đây là chữ hành. 

“Đức hạnh, do thiện tạo thành gọi là đức, do đạo thành tựu gọi là hạnh”. Giải thích 

rõ ràng hai chữ đức hạnh, một thứ thành thiện, một thứ thành đạo. Thiện và đạo, trong ba 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        463/16 

nghiệp thân  khẩu  ý đều  có. Tư  tưởng thiện, trong  Phật  pháp  chính  là  thập  thiện, trong 

tâm thường nhớ đến thập thiện là ý nghiệp, quý vị là đang tu đức. Ngôn ngữ tương ưng 

với  thập  thiện,  là  khẩu  thiện  và  khẩu  nghiệp  đang  tích  đức.  Mọi  tạo  tác  của  thân  thể 

tương ưng với Thập Thiện Nghiệp Đạo, hành vi của thân thiện. Thập Thiện Nghiệp Đạo, 

thân 10 thiện, khẩu 10 thiện, ý 10 thiện, như vậy là biến thành 30. Hiện tại 30, quá khứ 

30, vị lai 30, như vậy là 90, thêm vào mười điều giới căn bản là 100. Ít nhất là 100 thiện, 

đây là người học Phật không thể tách rời, mọi lúc mọi nơi. Nếu có thể tư duy như thế, 

ngôn hành như thế, đây gọi là “tích thực đức hạnh”. Ngày ngày phải tích, thời thời phải 

tích, “ư vô lượng kiếp”. 

“Đức hạnh chỉ công đức và hạnh nghiệp, cũng chỉ đầy đủ hạnh công đức”. Công 

đức và phước đức không giống nhau, nhưng chư vị phải biết, trong công đức nhất định 

có phước đức, trong phước đức chưa chắc có công đức, công đức vượt qua phước đức. 

Đức của công đức là tự tánh, nhất định tương ưng với tánh đức, thân ngữ ý đều hành trên 

đức. Đây gọi là hành đạo, hoặc gọi là tu đạo. 

Bên dưới là hợp đức hạnh lại nói: “Thiện sở thành gọi là đức, đạo năng thành gọi là 

hạnh. Cho nên đức hạnh chỉ công đức và hạnh nghiệp. Lại chỉ đầy đủ hạnh công đức, tức 

tam vô lậu học giới định tuệ và lục độ”. Nói một cách rất cụ thể. Giới định tuệ là cương 

lĩnh chung, gọi là tam vô lậu học. 

Lậu là đại danh từ của phiền não, vì sao gọi phiền não là lậu? Vì phiền não có thể 

làm cho công đức trong tự tánh của chúng ta mất hết. Giống như một ly trà, dưới ly trà 

có một cái lỗ, rót nước trà vào liền bị chảy hết. Công đức trong tự tánh của chúng ta, dù 

tu như thế nào hình như đều không có thành tựu, nguyên nhân là gì? Vì ta có phiền não, 

có tập khí, tất cả đều chảy hết. 

Trong kinh ví dụ rõ ràng nhất là: “một ngọn lửa sân đốt cháy rừng công đức”. Làm 

không biết bao nhiêu việc tốt, nổi sân si, mắng người, công đức hoàn toàn mất hết. Công 

đức không còn, nhưng phước đức còn. Lửa sân hận không đốt cháy được phước đức, 

nhưng công đức bị đốt cháy là không còn. Tu công đức không dễ, tu phước đức dễ, đời 

sau có phước báo. Công đức là gì? Công đức là liễu sanh tử xuất tam giới, cho nên rất 

khó. Sự khác biệt giữa công đức và phước đức, chúng ta không thể không biết. 

Giới định tuệ gọi là tam vô lậu học, cương lĩnh chung, nguyên tắc chung. Lục độ là 

Bồ Tát tu. 

Hội Sớ nói: “hành gọi là hành nghiệp, tam nghiệp sở tác. Đức gọi là phước đức, do 

hành sở  cảm”. Hội  Sớ  giải  thích  cũng  rất hay, hành là hành nghiệp. Nghiệp  là  tạo  tác. 

Đây là ba loại tạo tác. Khởi tâm động niệm là ý tạo. Ngôn ngữ khẩu tạo. Thân thể động 

tác là thân tạo. Cho nên gọi là tam nghiệp sở tác, đây gọi là hành nghiệp. Đức là phước 

đức, ta tạo ra việc tốt, nhiều phước đức. Ta tạo ra việc ác, đó không phải là phước đức, 

đó là tai họa. 

Quý  vị  xem  văn  tự  ngày  xưa,  phước  và  họa,  tai  họa.  Hình  dáng  của  chữ  này  hơi 

giống nhau, thông qua văn tự có thể nhắc nhở chính mình. Rốt cuộc là phước hay họa, ta 

phải nhìn thấy một cách rõ ràng. Đừng coi họa thành phước, đừng xem phước thành họa, 

hình dáng của chữ họa và phước rất giống nhau. 

Đây là sở cảm của hành, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác tương ưng với tánh 

đức, hành vi của ba nghiệp này chiêu cảm nên phước đức. Trái lại, không tương ưng với 

tâm tánh, tam nghiệp tạo ra, chiêu cảm nên chính là tai họa, tức không phải phước đức. 

“Lại không phải đạt được trong một sớm một chiều, cho nên gọi là tích thực. Tích 

là tích lũy, như từng giọt từng giọt tụ lại. Thực là vun bồi, giống như ươm giống thành 

rừng vậy. Trải qua thời gian lâu xa, không thể xưng kể, cho nên gọi là vô lượng kiếp”. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        464/16 

Đây là giải thích cho chúng ta về việc tích lũy từng chút từng chút một. Ngày nay chúng 

ta quan trọng nhất, là phải tích lũy tịnh nghiệp. 

Mọi người đều biết, hiện nay trên toàn thế giới thiên tai liên miên. Có đồng học gởi 

thư cho tôi, muốn tôi giảng Quan Âm Tam Kinh, vì sao vậy? Để cầu Quan Âm Bồ Tát, 

đại từ đại bi, cứu khổ cứu nạn, thiên tai ngay trước mắt. Lần này chúng ta ngừng giảng 

Kinh Hoa Nghiêm, chuyển qua giảng Kinh Vô Lượng Thọ, hoàn toàn tương đồng với ý 

của họ. 

Đại sư Quán Đảnh nói rằng, chúng ta gặp khó khăn lớn nhất, gặp thiên tai nặng nề, 

tất cả các kinh giáo, sám nghi đều không có hiệu quả. Sau cùng vẫn có một bộ Kinh Vô 

Lượng Thọ, một câu A Di Đà Phật có thể giải quyết. Chúng ta có tin chăng? Tin. Vì sao 

vậy? Chúng ta thấy trong Kinh Vô Lượng Thọ nói, thấy Hoàng Niệm Lão chú giải tường 

tận như vậy, mỗi lần đọc xong một lượt là vô lượng hoan hỷ. Pháp môn này, kinh điển 

này, đích thực có thể giúp chúng ta hóa giải tất cả mọi thiên tai. Quan Âm Tam Kinh, 

chúng tôi hy vọng ti vi có thể phát lại. Trước đây Tam Kinh tôi đều có giảng qua, vì hiện 

nay giảng lại phải mất thời gian, chúng ta lại phải gián đoạn Kinh Vô Lượng Thọ. Ít nhất 

giảng  viên  mãn  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  giảng  cùng  một  lúc  sẽ  phân  tâm,  với  mình  với 

người đều không tương ưng. Chúng ta phải nhớ, nhất môn thâm nhập, trường thời huân 

tu, mới có thể được lợi ích chân thật của Phật pháp. Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học 

đến đây.  

 

---------------------------------------------------------------------------------------------- 





 

Tập 281 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 14. 02 .2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện – Úc Châu 

 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 339, hàng cuối cùng. 

“Bất khởi tham sân si dục chư tưởng”. Câu này là kinh văn. Dưới đây là chú giải 

của Hoàng Niệm Lão. “Tưởng là sanh tâm đối với cảnh gọi là tưởng”, sáu căn tiếp xúc 

với cảnh giới sáu trần, khởi tâm động niệm, đó gọi là tưởng. 

Dưới đây nêu ra một ví dụ, “như ư cảnh”, trong cảnh giới này, chấp thủ tướng sai 

biệt của nam nữ các loại gọi đó là tưởng. Cho nên chữ tưởng này, chư vị xem chữ này 

trong lục thư thuộc về hội ý, nguyên tắc tạo chữ của văn tự Trung Quốc đây thuộc về hội 

ý. Trong tâm quí vị có tướng rồi đó gọi là tưởng. Chúng ta nghĩ đến một người, nghĩ đến 

một  đồ  vật,  nghĩ  đến  một  sự  việc,  chúng  ta  thường  nói  có  ấn  tượng,  trong  tâm  sẽ  có 

tướng. Cho nên tưởng thuộc về chấp trước, tức là chấp tướng, chấp tướng rồi. 

“Nên có thể chấp tướng sai biệt của cảnh giới”, đối với cảnh, nó liền có tâm phân 

biệt,  liền  có  tâm  thích  ác,  nó  sẽ  sanh  khởi  những  phiền  não  này.  Và  nó  sanh  khởi  lên 

cùng  với  tưởng  đó.  Thí  dụ  như  tham  tưởng,  sân  tưởng,  si  dục  tưởng  là  ba  ác  tưởng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        465/16 

Tưởng là ý đang tạo nghiệp. Tuy không có ngôn ngữ, không có động tác, nhưng khởi 

tâm động niệm là đã tạo ác nghiệp rồi. Tạo nghiệp tất cả đều có quả báo, ý ác thực sự mà 

nói là căn bản của thân và khẩu. Nếu như ý không ác, thân và khẩu không dễ dàng gì mà 

tạo nghiệp. Đoạn phiền não, chúng ta liền hiểu được, phải bắt đầu đoạn từ đâu? Phải bắt 

đầu đoạn từ ý. 

Ở đây Bồ Tát Pháp Tạng đã làm tấm gương tốt nhất cho chúng ta. Ngài có thể viễn 

ly không khởi các tưởng về tham sân si dục. Chúng ta nói đoạn phiền não, bắt đầu đoạn 

từ căn bản. 

Như Uất Già La Việt Vấn Kinh, đây là nêu một đoạn trong kinh này. “Lúc Bồ Tát 

hành bố thí”, bố thí là lợi ích chúng sanh, có bố thí tài, có bố thí  pháp, có bố thí vô úy. 

Đức Phật dạy chúng ta, thí tài được giàu có. Bố thí là nhân, được giàu có là quả báo. Bố 

thí pháp là nhân, được thông minh trí tuệ là quả báo. Bố thí vô úy là nhân, được mạnh 

khỏe trường thọ là quả báo. Ba loại quả báo này không có ai không thích, không có ai 

không mong cầu, nhưng cách cầu như thế nào thì họ không biết. Điều này thật đáng tiếc. 

Trong nhà Phật thường nói rất hay: “ở trong nhà Phật có cầu tất ứng”. Đây là sự thật sao? 

Rất thật. Vì sao là thật? Nó có đạo lý ở trong đó. Ngày nay trên xã hội này, người đại 

phú đại quí, trong xã hội có địa vị cao quí, có tài sản lớn, đó là trong quá khứ không phải 

một đời tu mà được, chắc chắn là tu tích rất nhiều đời, tích lũy công đức. Đời này quả 

báo hiện tiền. Trong nhân quả có duyên, chữ này vô cùng quan trọng. Chúng ta tích lũy 

nhân  rồi,  nhưng  duyên  chưa  thành  thục,  quả  báo  sẽ  không  hiện  tiền.  Lúc  nào  duyên 

thành thục thì lúc đó quả báo liền hiện tiền. Cho nên thường tại chữ duyên này, nhà Phật 

nói là duyên sanh, chứ không nói là nhân sanh. Vì thế, có rất nhiều người tu rất nhiều 

đời  rồi,  đại  quả  báo  hiện  tiền  rồi,  càng  tích  càng  dày  vậy.  Đạo  lý  này  hiểu  được  rồi, 

chúng ta liền biết thay đổi vận mệnh, thay đổi môi trường sinh hoạt của chúng ta. Quí vị 

hiểu được đạo lý rồi. Có lý luận, có y cứ, hết lòng mà tu, chỉ lo cày cấy, không lo thu 

hoạch. Thu hoạch không ở trong đời này, thì ở đời sau kiếp sau vậy. Nhân quả thông ba 

đời, đây là chân tướng sự thật. 

Tài có nội tài, có ngoại tài. Bố thí nội tài phước báo lớn hơn ngoại tài. Nội tài là 

dùng cái gì? Là dùng thể lực của chúng ta, dùng suy nghĩ của chúng ta, dùng thời gian 

của bản thân chúng ta để phục vụ cho người khác, lúc người khác có khổ có nạn, đi giúp 

đỡ họ, đây thuộc về nội tài. Vật ngoài thân, đó gọi là ngoại tài, tận tâm tận lực, chính là 

công đức viên mãn. 

Liễu Phàm Tứ Huấn, thiền sư Vân Cốc dạy tiên sinh Liễu Phàm, ngài nêu một ví 

dụ, ví dụ này đích thực có thật như vậy. Ngài nói trong nông thôn kia có một người con 

gái, gia cảnh vô cùng nghèo khó, đến chùa để lễ Phật, trên người chỉ có hai đồng, rất ít. 

Cung kính cúng Phật, hai đồng tiền này đem ra cúng Phật, Lão hòa thượng đích thân hồi 

hướng cho cô ấy, chúc phúc cho cô ấy. Sau này cô gái đó làm vương phi, trở lại ngôi 

chùa này, mang một ngàn lượng vàng đến cúng dường, Lão hòa thượng bảo đồ đệ của 

mình hồi hướng cho cô ấy. Cô ấy rất giận, cô ấy nói lúc nhỏ con từng đến nơi này rồi, 

con cúng dường hai đồng tiền, Lão hòa thượng ngài đích thân làm lễ hồi hướng cho con, 

hôm nay con mang đến nhiều tiền như vậy, ngài vì sao bảo đệ tử của ngài hồi hướng cho 

con? Lão hòa thượng nói với cô ấy, lúc cô còn trẻ hai đồng tiền đó là thành tâm của cô, 

tôi không hồi hướng cho cô thì có lỗi với cô, hôm nay cô giàu có rồi, thân phận địa vị đã 

khác.  Tuy  mang  đến  một  ngàn  lượng  vàng  để  cúng  Phật,  nhưng  tâm  của  cô  đã  khác 

trước kia rồi, cô có tập khí ngạo mạn, tôi để cho đồ đệ của tôi hồi hướng cho cô là được 

rồi. Điều này chứng tỏ bố thí không quan trọng nơi bố thí đồ vật nhiều hay ít, mà ở sự 

chân thành của quí vị. Lời của Ấn Tổ: một phần thành kính được một phần lợi ích, mười 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        466/16 

phần thành kính được mười phần lợi ích. Cô lúc nhỏ, lúc trẻ, tiền bố thí tuy rất ít nhưng 

lúc đó tâm chân thành của cô đáng quí. Ngày nay cô không còn thành ý đó nữa, cho nên 

công đức một ngàn lượng vàng không sánh bằng hai đồng tiền kia. Đây là câu chuyện 

thức  tỉnh  con  người  rất  lớn,  tuyệt  đối  không  phải  nơi  sự  vật  nhiều  hay  ít.  Hai  đồng  là 

công đức viên mãn, ngàn vàng, cô ấy hiện tại không chỉ có ngàn lượng vàng, ngàn lượng 

vàng đối với cô ấy không là gì cả. Năm xưa hai đồng tiền là toàn bộ tài sản của cô ấy, 

cho nên công đức của cô ấy là viên mãn. Ông trời rất công bằng, không phải là người 

nghèo  thì  không  thể  tu  phước.  Người  nghèo  trong  đời  này  chân  thành  tu  phước,  thì 

phước đức của họ lớn hơn người giàu có rất nhiều. Chúng ta nghĩ thử xem lời thiền sư 

Vân Cốc rất có lý, thế nên phải phát tâm chân thành, phải phát tâm cung kính, phải phát 

tâm khiêm tốn. Bản thân xử sự, đối người, tiếp vật, phải khiêm tốn. Đối với tất cả người 

sự vật đều phải tôn trọng, đều phải cung kính. Người này phước báo sẽ rất lớn. Tuy rằng 

hiện tại không ra gì, trong con mắt tiên sinh Liễu Phàm, người này hậu phước vô cùng, 

họ tương lai sẽ phát đạt. 

Ý niệm tham sân si, bất luận là đối với người, đối với sự việc, đối với sự vật, đều là 

ác nghiệp. Tham mà không chán, hận tận xương cốt, đây đều là tạo tội nghiệp cực nặng. 

Tạo nghiệp nhất định có quả báo, quả báo tại ba đường ác. Tâm tham đọa ngạ quỷ, sân 

nhuế đọa địa ngục, ngu si đọa súc sanh. Cho nên tham sân si là nghiệp nhân thứ nhất của 

ba  đường  ác.  Đức  Phật  dạy:  “cần  tu  giới  định  tuệ,  tức  diệt  tham  sân  si”.  Đây  là  dạy 

người những gì? Dạy người không đọa ba đường ác. Ba đường ác đích thực có, ta không 

tạo nghiệp vào ba đường ác, ta sẽ không đọa ba đường ác. Muốn đoạn tham sân si, đối 

với thế duyên nhất định phải nhìn cho nhẹ nhàng thôi. Thực sự làm được “không tranh 

với  người, không  mong  với  đời”.  Ở  thế  gian  người  thông  minh  nhất,  người  đại  phước 

báo nhất, không phải là làm thiên vương, nhân vương, đều không phải. Chư vị trong tâm 

hiểu rõ niệm Phật cầu sanh thế giới Cực Lạc, là người phước báo lớn nhất thế gian. Vì 

sao  vậy?  Vì sẽ vĩnh viễn thoát ly  luân  hồi. Không những  vĩnh  thoát luân hồi, mà  vĩnh 

viễn thoát ly thập pháp giới. Quí vị nói xem phước báo này lớn biết bao! Người thoát ly 

thập pháp giới đi làm Phật, đi làm Bồ Tát rồi. Hạng người này thật giống như trong Kinh 

A Di Đà nói, không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên, vậy chúng ta liền biết, họ 

có  đại  thiên  căn,  đại  phước  đức,  đại  nhân  duyên.  Có  duyên  với  Phật  là  kết  đại  nhân 

duyên rồi. 

Theo  lời  giáo  huấn  của  Phật,  đặc  biệt  là  gặp  được  kinh  điển  Đại  thừa,  gặp  được 

pháp  môn  Tịnh  độ,  vậy  không  quá  tuyệt  ư?  Ngay  trong  đời  này  chắc  chắn  thành  tựu. 

Cho nên đối với thế duyên nhất định phải buông xuống. Sống trong thế gian này, phải 

giống như Bồ Tát tùy duyên diệu dụng. Tùy duyên nghĩa là tất cả đều không tính toán. 

Diệu dụng là mỗi mỗi đều buông bỏ được. Buông bỏ, tâm thanh tịnh của quí vị liền hiện 

tiền. Tham sân si này quí vị buông bỏ rồi, tâm thanh tịnh hiện tiền. Nếu như tách rời ra 

để nói, buông bỏ tham, tâm thanh tịnh hiện tiền, buông bỏ sân nhuế tâm bình đẳng hiện 

tiền, buông bỏ ngu si, tâm chánh giác hiện tiền. Quí vị phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, 

quí vị nhất định được sanh. 

Trong Kinh Vô Lượng Thọ nói thanh tịnh bình đẳng giác, quí vị đều đạt được hết. 

Trong kinh nói rất rõ ràng, rất thấu đáo, tâm tịnh tức Phật Độ tịnh. Thế giới tây phương 

Cực Lạc là pháp giới thanh tịnh bình đẳng giác, đầy đủ thanh tịnh bình đẳng giác không 

có một ai không vãng sanh cả. Tâm thanh tịnh sanh cõi Đồng cư, tâm bình đẳng sanh cõi 

Phương tiện, chánh giác sanh cõi Thật báo trang nghiêm. Chúng ta thực sự hiểu thấu đáo 

rồi, hiểu rõ ràng rồi, vĩnh viễn  thoát ly luân hồi, cầu sanh Tịnh Độ là đại sự số một trong 

đời  này  của  chúng  ta.  Họ  có  bị  chướng  ngại  hay  không?  Có.  Chướng  ngại  chính  là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        467/16 

không thể buông bỏ tham sân si. Thực sự buông bỏ tham sân si chướng ngại của quí vị 

không còn nữa. Nghiệp chướng của quí vị tiêu trừ. “Nguyện tiêu tam chướng chư phiền 

não”.  Quí  vị  không  buông  bỏ  chướng  ngại  của  quí  vị  sẽ  không  bỏ  được.  Buông  bỏ 

chướng ngại liền không còn nữa. 

Uất  Già  La  Việt  Vấn  Kinh nói rất  hay. Cho  rằng  lúc  Bồ  Tát hành  bố thí dùng ly 

dục tưởng, tu từ tưởng, vô si tưởng để đối trị với ba ác tưởng. Ly dục đối trị tham tưởng, 

không còn tham nữa. Tu từ đối trị sân tưởng. Vô si đối trị si dục tưởng. Quí vị xem họ có 

thể đối trị. Nhân sinh tại thế, cuộc sống rất đơn giản, có được chút ít là đủ rồi, có dư đem 

bố thí cho người thiếu thốn hơn, thì tưởng tham này sẽ bị đoạn mất. Tham dục của con 

người chính là tài sắc danh thực thùy, năm dục này biết đủ mà dừng lại. Cổ nhân tu hành 

đều hi vọng những thứ này thiếu một chút, không để cho nó đầy đủ, có những thiếu sót. 

Điều này có gì tốt? Đối với thế gian này không có tham luyến. Nếu như về mặt vật chất 

mỗi mỗi đều đầy đủ, họ sẽ có tham luyến, sợ được sợ mất. Điều này đối với niệm Phật 

vãng sanh  có  chướng ngại  rất lớn.  Không  thể  không biết điều này.  Tiền tài  thiếu  một 

chút là tốt. Sắc, người xuất gia vĩnh viễn xa lìa rồi, người tại gia cũng phải biết dừng. 

Danh lợi cũng phải biết đủ mà dừng. Không nên đi tranh với người khác, tranh chính là 

tạo tội nghiệp. Tranh không được là do trong số mệnh không có. Tranh được rồi cũng là 

trong số mệnh đã có. Trong số mệnh có hà tất phải đi tranh! Dùng tâm cạnh tranh, dùng 

thủ  đoạn  phi  pháp  để  đạt  được  toàn  là  thứ  trong  số  mệnh  đã  có, vậy  là  oan  uổng  quá, 

thực sự oan uổng! Hơn nữa dùng thủ đoạn không chính đáng để đạt được, thông thường 

mà nói đối với quí vị đã bị chiết khấu bớt rồi. Ví dụ như trong số mệnh của quí vị có 

được một triệu, dùng thủ đoạn không chính đáng để đạt được, thì quí vị chỉ có thể đạt 

được 500.000, bản thân cảm thấy rất hài lòng rồi, mình tài cán hơn người, mình có thể 

kiếm được nhiều như vậy. Không ngờ rằng đã bị chiết khấu mất rồi, trong số mệnh quí 

vị không phải chỉ chừng đó. Quí vị nói xem có oan uổng không chứ? Nếu như quí vị làm 

được không tranh với người, không mong với đời. Bản thân có một chút cũng hi vọng bố 

thí cho người khác. Đây là hành vi của Bồ Tát. Kết quả của họ như thế nào? Càng bố thí 

càng nhiều, càng nhiều càng thí, tuyệt đối không để lại cho bản thân hưởng thụ. Để dành 

cho  bản  thân  hưởng  thụ  là  sai  rồi,  không  cần  thiết.  Trà  thô  cơm  nhạt  là  ăn  uống  lành 

mạnh nhất. 

Chúng ta nghe báo cáo của các nhà khoa học rồi. Buổi học trước, Hoàng Niệm lão 

nêu  ra  một  báo  cáo của  nhà  khoa  học, ông nói  từ  1980  về  sau, các  nhà  khoa học phát 

hiện ra vi trung tử. Vật chất này nhỏ đến mức độ nào? Thể tích của nó tương đương với 

một phần một trăm ức của một đơn vị điện tử. Nó có năng lực xuyên qua mười ức ki lô 

mét, mười ức km tức là mười vạn vạn km kim thuộc, nó tự do qua lại. Tin tức này làm 

cho chúng ta liên tưởng đến, ngày nay trong không khí những vi rút bệnh vi sinh vật này 

rất nhiều, nó lưu chuyển ở trong không khí, nó có thể xuyên qua cơ thể người, đây chính 

là chúng ta thường nói khả năng miễn dịch, xuyên qua thân thể của quí vị, không bị lây 

nhiễm,  nếu  như  nó  xuyên  qua  thân  thể  của  quí  vị  rồi  ở  lại  trong  đó,  thì  quí  vị  bị  lây 

nhiễm vi rút bệnh. Chúng ta mặc áo quần cũng không được, nó có thể xuyên qua. Nó có 

thể vào bên trong thân thể của quí vị. Mặc áo quần có dày hơn nữa, áo quần phòng độc 

tiêu độc cũng không được, ngay cả tấm thép nó còn có thể xuyên qua được, bức tường xi 

măng  của  chúng ta  cũng  không ngăn được.  Quí  vị  càng nghĩ càng  cảm  thấy  đáng sợ, 

nhưng Phật nói với chúng ta thanh tịnh bình đẳng giác có thể bảo hộ quí vị. Tâm quí vị 

thiện lương, thanh tịnh, từ bi, lúc nó thông qua quí vị không có chút chướng ngại nào, 

nếu như tâm địa bất thiện, trong tâm có độc, có tham sân si mạn nghi, năm độc, trong 

tâm có độc, nó gặp phải rồi, nó liền dừng lại ở trong thân thể quí vị. Thân thể quí vị liền 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        468/16 

mang theo vi rút. Vì sao bệnh truyền nhiễm sẽ tạo thành tử vong nghiêm trọng? Gần đây 

chúng tôi cũng nghe đến những thông tin, hình như có một số nơi, các loài chim từng 

đàn từng đàn lớn từ trong không trung rơi xuống, trong thông tin thấy chúng nó chết rất 

thê thảm, trước khi chết tiếng kêu nghe rất thê thảm. Sau khi rớt xuống trong miệng đều 

chảy máu. Cho nên thông thường các nhà khoa học kiểm nghiệm, nó khả năng ăn phải 

những  thứ  có  độc.  Đương  nhiên  có  khả  năng  những  loại  có  mang  vi  rút  bệnh  lơ  lửng 

trong không trung, tôi tin những thứ này sẽ  mang đến cho những sinh vật trên địa cầu 

những tai nạn nghiêm trọng. Phật Pháp hướng dẫn chúng ta tu tâm thanh tịnh, tu tâm từ 

bi, tâm thanh tịnh sẽ không bị ô nhiễm, tâm từ bi có thể giải độc. Oán hận có lớn bao 

nhiêu gặp từ bi cũng hóa giải được. Người học Phật hiểu được, nhất định phải học ly dục, 

tu từ, vô si. Vô si thì phải học kinh giáo, phải chuyên cần niệm Phật, niệm Phật niệm đến 

nhất  tâm  bất  loạn,  tức  là  niệm  Phật  tam  muội.  Niệm  Phật  tam  muội  công  phu  sâu  cạn 

khác nhau. Giống như trong kinh nói lý nhất tâm, sự nhất tâm, đích thực rất khó. Nhưng 

công phu thành phiến người người đều có thể đạt được. Chỉ cần quí vị thực sự chịu làm, 

hai ba năm đạt được công phu thành phiến. Đạt được công phu thành phiến vãng sanh 

liền được tự tại rồi. Chúng ta nếu như đem công phu thành phiến cũng chia ra làm chín 

bậc, ba bậc trên tôi tin rằng đã có thể tự tại vãng sanh, muốn lúc nào vãng sanh thì lúc đó 

vãng sanh. Muốn ở lại thêm vài năm cũng không trở ngại gì. Không cần thiết lý nhất tâm, 

sự nhất tâm, không nhất thiết phải cao như vậy, công phu thành phiến là có thể làm được 

rồi. Đây mới là người thực sự có trí tuệ, người thực sự có thiện căn có phước đức. 

Bồ Tát xả vật bố thí, sanh ly dục tưởng. Không chấp tướng là ly dục rồi. Sau khi bố 

thí, không cần để trong lòng nữa, không nên nghĩ là tôi làm được bao nhiêu việc tốt, bao 

nhiêu người nhận được ân huệ của tôi. Nghĩ như vậy là sai rồi. Sau khi bố thí xong trong 

tâm sạch sẽ vắng lặng như chưa hề có việc đó vậy, vĩnh viễn bảo hộ tâm thanh tịnh của 

mình  mới  quan  trọng.  Trong  thuận  cảnh  không  sanh  tham  luyến,  trong  nghịch  cảnh 

không khởi oán hận. Bất luận bản thân chịu phải oan uổng như thế nào, chịu hủy nhục 

như thế nào, chịu tổn thương như thế nào, cũng như không có việc gì cả. Nhẫn nhục tiên 

nhân  bị  Ca  Lợi  vương  cắt  xẻ  thân  thể,  không  có  một  mảy  may  tâm  oán  hận,  tâm  sân 

nhuế cũng không có. Vì sao vậy? Vì “phàm có hình tướng đều là hư vọng”, tất cả chúng 

sanh và ta là một thể, một tự tánh thanh tịnh viên minh thể sở sanh, còn tính toán gì nữa? 

Bị lăng trì xử tử tâm địa thanh tịnh, như không có việc gì cả, đây gọi là công phu. Ngày 

nay chúng ta chịu một tí ti uất ức, đã so đo tính toán. Đó là quả báo gì? Đây là quả báo 

địa ngục. Sân nhuế đọa địa ngục! Quí vị so đo tính toán đó là tâm sân nhuế, tâm oán hận, 

tâm bất bình. Quí vị không phải là chính mình tìm phiền phức cho chính mình rồi sao? 

Cho nên tha thứ cho người khác là lợi ích cho chính mình. Bản thân được nâng cao lên 

rất nhiều. Người ta tạo tác tội nghiệp, họ có quả báo của họ, nhất định không có oán hận, 

giữ  vững  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  của  quí  vị,  không  bị  bên  ngoại  quấy  nhiễu.  Thiện 

duyên, ác duyên đều không thể quấy nhiễu quí vị. Quí vị đạt được niệm Phật tam muội 

rồi. 

Đối với người cầu nhân duyên an vui, nên tâm sân hận mỏng, gọi là tu từ tưởng. 

Đến cầu, có nhân duyên đến quen biết với quí vị, quí vị nhất định phải cho họ, cho họ 

những gì? Nhân duyên an vui. Điều này phải học đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni một đời tiếp kiến chúng sanh, không bỏ sót một chúng sanh nào. Phật 

dùng pháp bố thí. Phật không có tài sản, Phật chỉ có ba y một bát, Ngài không có thứ gì 

để bố thí cho người khác, đều là bố thí pháp, hướng dẫn mọi người phá mê khai ngộ. 

Thuyết pháp cho mọi người bất luận là nói dài hay nói ngắn, nói sâu hay nói cạn, một 

nguyên tắc là giúp đỡ họ phá mê, giúp đỡ họ khai ngộ. Phá mê, họ không mê nữa, họ tự 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        469/16 

nhiên liền lìa khổ, không mê như thế nào? Có thể buông bỏ tham sân si, đây là nhân khổ. 

Quí vị có tham sân si quí vị có nhân khổ này, ngày ngày có khổ báo. Biết được ba loại 

này trong tự tánh không có, nó thuộc về A lại ya, A lại ya là vọng tâm. Chỉ cần có A lại 

ya quí vị sẽ không ra khỏi thập pháp giới. Chỉ cần có tham sân si, quí vị sẽ không ra khỏi 

lục đạo luân hồi, không có Phật, chúng ta làm sao biết được chân tướng sự thật này? Sau 

khi hiểu được chân tướng sự thật rồi, chúng ta đối với nó sẽ rất nhẹ nhàng.  Lúc này phải 

ngày ngày nghe pháp. Vì sao vậy? Không ngày ngày nghe pháp sợ cảnh giới hiện tiền lại 

quên  mất,  lại  tùy  theo  cảnh  giới  mà  chuyển,  vậy  là  phiền  phức  lớn  rồi!  Mỗi  ngày  đọc 

kinh, mỗi ngày nghe giảng, tức là ngày ngày để cho kinh điển đến nhắc nhở chúng ta, 

chính là ý nghĩa này vậy. Dần dần tự nhiên liền thâm nhập thật tướng của các pháp. Quí 

vị  mới  thực  sự  có  thể  buông  bỏ.  Buông  bỏ  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi,  buông  bỏ  tất  cả 

những kiến giải tư tưởng sai lầm, thì thân khẩu của chúng ta sẽ không có lỗi lầm nữa. 

Quí vị xem, tâm sân hận mỏng rồi, đây là tu từ tưởng. Dùng công đức bố thí này 

hồi hướng vô thượng đạo, thì si tâm sẽ mỏng. Hồi hướng, trong kinh thường nói ba loại 

hồi hướng. Hồi hướng bồ đề, hồi hướng chúng sanh, hồi hướng pháp giới. Vậy là đúng 

rồi.  Không  cầu  bản  thân,  cũng  tức  là  tất  cả  công  đức  không  vì  bản  thân  mình,  vì  vô 

thượng bồ đề, trang nghiêm vô thượng bồ đề. Vì tất cả chúng sanh khổ nạn, tuyệt đối 

không vì bản  thân  mà  cầu  an  lạc. Kỳ  thực, vì  chúng  sanh, vì bồ đề  đều là  vì  bản thân 

mình. Cảnh giới của bản thân nâng cao rồi, hướng đến vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Những đồng tu tu Tịnh Độ càng phải dứt khoát hơn, hồi hướng thế giới tây phương Cực 

Lạc,  kệ  hồi  hướng  “trang  nghiêm  Phật  Tịnh  độ”,  đó  chính  là  chánh  pháp  cửu  trú.  Hồi 

hướng  chúng  sanh,  tất  cả  những  công  đức  đều  hồi  hướng  cho  chúng  sanh,  đều  là  vì 

chúng sanh mà làm, không có một thứ gì là vì bản thân. Chúng ta thấy chư Phật Như Lai 

làm gương cho chúng ta rất rõ ràng. Chư Phật Bồ Tát bản thân buông bỏ sạch sẽ rồi, vô 

ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng. Không những bốn 

tướng không còn, mà bốn kiến cũng không còn nữa. Bốn kiến là trong tâm quí vị ngay 

cả  ý  niệm  cũng không  có, mới  đắc  chân thanh tịnh, chân  bình  đẳng, chân tự  tại!  Nghĩ 

đến trước đây lúc đang mê mà không giác đau khổ biết bao, ngày tháng sống khó khăn 

biết bao, mỗi ngày sống trong lo lắng, lo sợ, bất an, trong tập khí phiền não. 

Nay  Pháp  tạng  đại  sĩ  không  khởi  tam  ác  tướng,  lìa  các  phiền  não,  chúng  ta  phải 

thêm hai chữ nữa. Không những tham tưởng, sân tưởng, si tưởng phải đoạn bỏ, mà phải 

đoạn mạn nghi. Ngạo mạn, hoài nghi đối với thánh giáo. Vì sao vậy? Nếu như hoài nghi 

đối với Thánh giáo, không thể buông bỏ triệt để, Phật Bồ Tát đến dạy chúng ta, chúng ta 

cũng  không  đạt  được  lợi  ích  của  Phật  Pháp.  Phật  Pháp  nhất  định  phải  từ  trong  chân 

thành cung kính mà có được. Không thành không kính thì chắc chắn không đạt được. 

Cho nên học Phật đầu tiên học thành kính. Thành kính học từ đâu? Học trong Đệ tử quy, 

học  trong  Cảm  ứng  thiên,  học  trong  Thập  thiện  nghiệp,  ba  thứ  này  thực  sự  hoàn  toàn 

thực tiễn được, quí vị có thể vận dụng vào trong cuộc sống, vận dụng vào công tác, vận 

dụng vào trong xử sự đối người tiếp vật, vận dụng vào trong học tập. Vậy là quí vị thực 

sự đang tích lũy công đức. Lúc quí vị thực sự đạt được rồi thì pháp hỷ sung mãn, phiền 

não khinh, trí tuệ trưởng. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới đây. 

“Không chấp sắc thanh hương vị xúc pháp” , đây là sáu trần. “Không chấp trước, 

là không tham trước vậy”. Thông thường nói là không chấp trước. Tiến thêm bước nữa 

nói chẳng những không chấp trước, mà tâm phân biệt cũng không có. Vì sao không phân 

biệt? Toàn là tự tánh sở hiện, ý thức sở biến, tướng có tánh không, sự có lý không. Cho 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        470/16 

nên trong Kinh Bát Nhã đức Phật dạy: “nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất sở 

đắc”. Tự nhiên không chấp trước nữa. 

“Sắc đẳng” chính là dưới nói thanh hương vị xúc pháp, “là sáu trần vậy”, trần là 

hình dung từ. Nghĩa là gì? Là nhiễm ô. Trần cấu là nhiễm ô. Sáu thứ này đều là nhiễm ô. 

Sắc, nhiễm ô tánh thấy của quí vị. Căn tánh của sáu căn bị nhiễm ô rồi. Thanh, nhiễm ô 

tánh nghe của quí vị. Hương, nhiễm ô tánh ngửi của quí vị, căn tánh của mũi. Vị, nhiễm 

ô tánh lưỡi của quí vị. Xúc, nhiễm ô tánh thân của quí vị. Pháp nhiễm ô tánh ý của quí vị. 

Căn tánh của sáu căn bị nhiễm ô. Vậy căn tánh sáu căn liền mê rồi. Mê mà không giác, 

đây là phàm phu. Nếu như căn tánh sáu căn không bị nhiễm ô, vậy quí vị là Bồ Tát rồi. 

Đại sư Giao Quang trong Lăng Nghiêm Chánh Mạch nói: Bồ Tát xả thức dùng căn, Bồ 

Tát không dùng sáu thức nữa. Vì sao vậy? Sáu thức là mê. Chuyển sáu thức thành căn 

tánh của sáu căn. Phàm phu chúng ta thấy sắc lập tức phân biệt chấp trước, đó là gì? Đó 

là phân biệt là ý thức thứ sáu, chấp trước là mạt na thức. Trong mạt na thức có tham, sân, 

si, mạn, nghi, nó liền khởi lên theo. Bồ Tát không dùng sáu thức, vậy dùng gì? Dùng căn 

tánh của sáu căn. Căn tánh là như thế nào? Căn tánh là thanh tịnh bình đẳng giác. Bồ Tát 

dùng tánh thấy thấy sắc. Đó không phải là sắc trần nữa, là thấy sắc tánh, minh tâm kiến 

tánh. Dùng nhĩ căn nghe, dùng tánh nghe để nghe. Dùng nhĩ căn là tánh nghe nghe, nghe 

thanh tánh. Sáu căn này thay nhau như vậy, sáu căn đều là kiến tánh, kiến tánh thành 

Phật rồi. Đây là Đại sư Giao Quang trong Lăng Nghiêm Chánh Mạch lớn tiếng nhắc nhở: 

học  kinh  Lăng  Nghiêm  phải  hiểu  được  xả  thức  dùng  căn.  Lời  của  ngài  nói  không  sai. 

Trong hội  Lăng  Nghiêm  đức  Phật nói như  vậy. Nhưng từ xưa  đến nay, những đại đức 

chú giải Kinh Lăng Nghiêm đều không nói những lời này, mà dùng chỉ quán của Thiên 

Thai Trí Giả đại sư để giải thích Lăng Nghiêm. Chỉ quán của Thiên Thai không lìa thức 

tâm, tức là nói vẫn là dùng A lại ya. Đại sư Giao Quang chỉ ra là điều chính xác, không 

được dùng chỉ quán để giải thích Samatha, tam ma, thiền na. Nên y cứ kinh giáo, xả thức 

dùng căn. Đó là kiến tánh, kiến tánh thành Phật. 

Thanh trần, tất cả âm thanh, nhạc thanh và tháo thanh vân vân, quí vị phải không 

chấp trước. Nhạc thanh là âm nhạc, âm nhạc đẹp đẽ, nghe rồi lại muốn nghe, chấp trước 

tướng  rồi.  Tháo  âm,  nghe  đến  rất  chán  ghét,  không  muốn  nghe,  lại  cứ  bị  nó  làm  ảnh 

hưởng.  Nghe  rồi  sanh  phiền  não,  cũng  trước  tướng,  không  trước  tướng,  không  sanh 

phiền não. Âm nhạc, không trước tướng, không sanh tham luyến. Cho nên người biết tu 

hành  sáu  căn  trong  cảnh  giới  sáu  trần,  làm  thế  nào duy  trì  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác, 

không  bị  hoàn  cảnh  bên  ngoài  làm  ảnh  hưởng.  Hương  trần  là  phân  biệt  của  mũi  về 

hương thơm và mùi hôi. Vị trần là phân biệt của lưỡi, các vị ăn uống ngon dở. Xúc trần 

là phân biệt của thân, ví dụ như láng mịn thô ráp, lạnh nóng ôn hòa vân vân. Thứ sáu là 

pháp trần, là ý căn đối với năm trần trước phân biệt đẹp xấu mà khởi lên các pháp thiện 

ác.  Đây  là  thuyết  minh  một  cách  đơn  giản.  Sáu  căn  đối  với  cảnh  giới  sáu  trần,  phiền 

phức nhất vẫn là pháp trần. Pháp trần khởi phân biệt, khởi chấp trước, sanh pháp thiện ác. 

Thiện này, hoan hỷ chính là thiện, chán ghét chính là ác. Thuận với ý của bản thân liền 

hoan hỷ, không thích họ liền chán ghét. 

Lại trong sáu trần này, như xúc giác với vẻ đẹp nam nữ, âm nhạc ca vịnh đàn sáo, 

hương thơm chiên đàn và thân nam nữ, thức ăn uống sơn hào hải vị ngon ngọt, áo quần 

thượng diệu, thân phận nam nữ mềm mại mịn màng. Điều khiến cho chúng sanh tham 

đắm việc này không thể xả ly. Đoạn này đã nói rất tỉ mỉ, tường tận một chút, chúng ta có 

thể lãnh hội được. Tham đắm việc này quí vị không ra khỏi lục đạo luân hồi. Nếu như 

tham luyến quá độ quả báo sẽ ở nơi ba đường ác. Chúng ta nếu như không thể buông bỏ 

những thứ này, quí vị nghĩ xem có thể vãng sanh được sao? Trong điều kiện vãng sanh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        471/16 

có một điều rất quan trọng, tâm tịnh tức Phật độ tịnh. Tín nguyện trì danh, mục tiêu học 

tập ở đâu? Chính ngay nơi câu nói này: tâm tịnh tức Phật độ tịnh. Tín nguyện trì danh, 

quí vị nếu như không buông bỏ sáu trần, tâm quí vị làm sao mà thanh tịnh được? Tâm 

không thanh  tịnh thì sẽ  trái ngược với  thế  giới  Cực  Lạc, người  niệm  Phật  đến lúc lâm 

chung đích thực không đạt được tiêu chuẩn này. Nếu như thiện căn, phước đức, nhân 

duyên của họ thành thục, đến lúc hít vào hơi thở cuối cùng đó, trong tâm là niệm A Di 

Đà Phật, cũng có thể vãng sanh. Nhưng quí vị phải hiểu được cơ hội này rất hiếm hoi, 

một vạn người tìm không ra được một người. Đây là sự thù thắng của Tịnh Độ. Cho nên 

hiểu rõ đạo lý này lục trần càng đạm bạc càng tốt. Đây mới thực sự là người muốn cầu 

vãng sanh ngay trong đời này. Đối với cảnh giới sáu trần sống trong thế gian này không 

thể thiếu được, có cũng được, không có cũng tốt. Tuyệt đối không được tính toán, tuyệt 

đối  không  nên  tham  luyến,  tất  cả  đều  tùy  duyên.  Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  với 

chúng  ta  bốn  đức,  tùy  duyên  diệu  dụng.  Diệu  dụng  chính  là  không  chấp  trước,  không 

phân  biệt,  không  so  đo,  đó  chính  là  diệu  dụng.  Có  rất  tốt,  không  có  cũng  rất  tốt.  Vừa 

phân biệt tính toán đạo tâm của chúng ta sẽ không còn nữa, Phật A Di Đà cũng không 

thấy nữa. Cho nên trong tâm chỉ cần để A Di Đà Phật vào, niệm niệm đều là A Di Đà 

Phật, vậy tốt biết bao! Dùng một câu A Di Đà Phật, đem tất cả cảnh giới đều chuyển trở 

lại. Mắt thấy đều là A Di Đà Phật, tai nghe đều là A Di Đà Phật, mũi ngửi là A Di Đà 

Phật, lưỡi nếm là A Di Đà Phật, sáu căn tiếp xúc đến toàn là A Di Đà Phật. Người này 

nhất định vãng sanh. Vẫn còn mảy may tham luyến thế gian, đó chính là một sợi dây gút 

lại nơi đó, cột chặt lấy họ, họ không vãng sanh được. Niệm cuối cùng sợi dây này cắt đứt 

họ liền được vãng sanh. Sợi dây lúc lâm chung họ đoạn không được, lại làm việc lục đạo 

luân hồi rồi. Điều này rất rất đáng sợ. Vừa vào luân hồi, không biết khi nào mới gặp lại 

được Phật Pháp, được thân người, gặp được Phật Pháp, cơ hội rất hiếm hoi vậy. Nhất 

định là có thể gặp được, nhưng thầy Lý nói “trường kiếp luân hồi”. Trong luân hồi quí vị 

thấy đó chịu biết bao nhiêu là khổ nạn. 

Dưới  đây  nói,  nay  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  trong  không  ác  tưởng,  tức  lìa  nhân  hoặc. 

Hoặc là mê hoặc. Chỉ cần bên trong không có tham sân si mạn nghi, rất quan trọng, quan 

trọng hơn bất cứ thứ gì, cắt đứt thứ này, quí vị liền có thể xa lìa được nhân hoặc. Hoặc là 

mê hoặc, “không chấp trước sáu trần”, cảnh giới bên ngoài này. Ngũ dục là tài sắc danh 

thực  thùy,  lục  trần  là  sắc  thanh  hương  vị  xúc  pháp.  Ngũ  dục  lục  trần  là  ngoại  duyên. 

Duyên phải viễn ly, quí vị mới không mê hoặc, tâm địa quí vị mới thanh tịnh. Ngũ dục 

lục trần chấp trước một cái tâm liền không thanh tịnh nữa. Nếu như đều có hết, vậy còn 

không nguy lắm sao? Thực sự học Phật, đoạn ác duyên này phải xếp vào hàng số một. 

Hoằng  pháp  lợi  sanh  quan  trọng  hay  không?  So  sánh  với  điều  này  không  quan  trọng. 

Chánh pháp cửu trú quan trọng hay không? Cũng không quan trọng. Vì sao vậy? Chỉ cần 

có điều này quí vị căn bản không có chánh pháp, quí vị căn bản không thể hoằng pháp. 

Quí vị nếu muốn hoằng pháp phải đoạn phiền não trước. Quí vị thực sự đắc tâm thanh 

tịnh quí vị mới có thể hoằng pháp. Quí vị mở kinh quyển ra, quí vị có thể lãnh hội được 

mấy phần Như Lai chân thật nghĩa. Kinh điển, văn cú là một sự dẫn dắt, đem tánh đức 

trong  tự  tánh  dẫn  phát  ra,  quí  vị  mới  có  thể  tự  hành  hóa  tha.  Ngũ  dục  lục  trần  nó  là 

chướng ngại. Nó chướng ngại pháp duyên của quí vị. Pháp duyên có trong ngoài. Đối 

với bên trong nó chướng ngại quí vị khai ngộ, quí vị không thể khai ngộ, chướng ngại sự 

tu hành của quí vị, quí vị không được chứng quả. Ngoại duyên là chướng ngại quí vị lợi 

ích chúng sanh, quí vị giảng kinh thuyết pháp cho chúng sanh nghe, chúng sanh nghe lời 

của  quí  vị  đều  nghe  sai  hết.  Không  dễ  dàng  gì!  Cho  nên  tâm  thanh  tịnh  phải  xếp  vào 

hàng số một. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        472/16 

Nói cách khác, Bồ Tát Pháp Tạng ở đây, hướng dẫn chúng ta, trong không có ba ác 

tưởng, ngoài không chấp trước sáu trần. 

“Lại lìa duyên khởi hoặc”, làm cho những chướng duyên trong ngoài đều đoạn nó 

hết. Sư Cảnh Hưng biết rõ nhân quả này, cho rằng bên trong lìa nhân hoặc nghiệp, nên 

có thể dừng duyên hoặc nghiệp bên ngoài. Trong ngoài đều phải lìa. Tâm thanh tịnh bình 

đẳng hiện tiền. 

Tiếp theo dưới đây. “Đản nhạo ức niệm quá khứ chư Phật sở tu thiện căn”, đây là 

kinh văn của bản Tống dịch. “Nhạo” là yêu thích, thích, trong tâm không có gì khác, chỉ 

là yêu thích nhớ về thiện căn mà quá khứ chư Phật đã tu. Nhớ Phật niệm Phật hiện tại 

tương lai nhất định thấy Phật. Câu nói này dưới đây có chú giải. “Đản là duy nhất, độc 

nhất”. Hai câu trước phải cùng câu này mà đọc liền một mạch. Tức là “đản nhạo ức niệm 

quá khứ chư Phật sở tu thiện căn” làm thành một câu mà đọc ra. Hai câu trước là “vạn 

duyên phóng hạ”. Hai câu này là “nhất niệm đơn đề”, nam mô A Di Đà Phật, là cương 

tông của chánh tịnh nghiệp này.  Hai câu trước là “bất khởi tham sân si dục chư tưởng, 

bất trước sắc thanh hương vị xúc pháp, đản nhạo ức niệm quá khứ chư Phật sơ tu thiện 

căn”. Câu này là “nhất niệm đơn đề”. Ngày nay chúng ta nhất niệm đơn đề này chính là 

một  câu  nam  mô  A  Di  Đà  Phật.  Vì  sao  vậy?  Vì  thiên  căn  mà  quá  khứ  chư  Phật  đã  tu 

chính là  một  câu danh hiệu này, công  đức  danh  hiệu không  thể  nghĩ bàn. Hợp hai  câu 

trước lại ba câu này, ở đây Niệm Lão nói với chúng ta, đây chính là tịnh nghiệp cương 

tông.  Hai  câu  trước  là  buông  bỏ.  Buông bỏ nhân  mê  hoặc,  buông  bỏ  duyên  mê  hoặc. 

Duyên là ngũ dục lục trần, nhân là kiến tư phiền não. Một câu danh hiệu Phật này mới 

niệm tốt được, mới niệm có công phu được. Hoặc giả chúng ta nói, mới niệm được có 

công đức. Lúc niệm là công phu, sau khi niệm xong là công đức. 

Công đức là gì vậy? Là định tuệ. Bởi vì trước quí vị buông bỏ rồi, cho nên phiền 

não của quí vị nhẹ. Bởi vì quí vị niệm Phật, trí tuệ quí vị tăng trưởng, huống là lại đạt 

được 48 nguyện của A Di Đà Phật gia trì. Đây thực sự được gia trì. 

Kinh Hoa Nghiêm nói: “Thập địa Bồ Tát, địa địa bất ly niệm Phật”. Câu kinh văn 

này  phải  nhớ  kỹ. Quí  vị  nói  pháp  môn  niệm  Phật  này  không  sánh  bằng  các  pháp  môn 

khác, vì sao Thập địa Bồ Tát từ Sơ địa đến Thập địa, trước khi họ đăng địa pháp môn mà 

họ học khác nhau, thực sự là tám vạn bốn ngàn pháp môn. Sau khi đăng đia rồi tất cả 

đều tu một pháp môn, chính là pháp môn niệm Phật. Hơn nữa đều là niệm A Di Đà Phật. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, làm sao biết được niệm A Di Đà Phật? Bồ Tát Văn Thù, 

Phổ Hiền hướng dẫn Hoa Tạng Hải hội 41 vị pháp thân đại sĩ vãng sanh Tịnh Độ, hướng 

đến A Di Đà Phật mà học tập, chính là sự việc này vậy. Hoạt động này hoành tráng biết 

bao. Tôi giảng qua mấy  lần  rồi. Đức  Phật  Tỳ  Lô  Giá  Na nhìn thấy  không  có tức giận, 

không có cấm cản, nhìn thấy sanh tâm hoan hỷ, những vị Bồ Tát trong Hoa tạng hải hội 

đều là đệ tử của Phật Tỳ Lô Giá Na, Bồ Tát Văn Thù, Phổ Hiền toàn đều dẫn họ đi hết, 

đều dẫn đến Thế giới Cực Lạc, Phật Tỳ Lô Giá Na không giận, không có mảy may tật đố 

chướng ngại. Sanh tâm hoan hỷ, gặp Phật A Di Đà tốt. Vì sao vậy? Trong thế giới Hoa 

tạng tu hành thời gian dài, đến Thế giới Cực Lạc tu hành thời gian này được rút ngắn rất 

nhiều, rất nhanh sẽ thành tựu, như vậy có gì là không tốt? Phật Phật đều niệm, tất cả đều 

thành Phật. Trước đây chúng ta đọc qua rồi, mỗi một Đức Phật trong tâm thường nghĩ, 

đều hi vọng chúng sanh nhanh chóng thành Phật. Vì sao vậy? Sớm một ngày thành Phật 

thì ít đi một ngày chịu tội. Không muốn nhìn thấy chúng sanh chịu khổ chịu nạn nữa. 

Đây là tâm Phật, đây là bản thiện, bản thiện của nhân sanh, đều là hi vọng tất cả chúng 

sanh có thể nhanh chóng chứng đắc rốt ráo viên mãn. Cho nên chư Phật Như Lai hợp tác 

mật thiết với A Di Đà Phật, mười phương thế giới chư Phật Như Lai đệ tử của họ chỉ cần 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        473/16 

đăng địa, tu hành đạt được địa vị từ Sơ địa trở lên, sự đăng địa này là Biệt giáo, không 

phải là Viên giáo. Nếu là Viên giáo thì là Sơ trụ. Biệt giáo Sơ địa Bồ Tát thoát ly thập 

pháp giới. Họ chứng đắc nhất chân pháp giới chính là  cõi Thật báo. Đến cõi Thật báo 

rồi, đều là tu pháp của Phổ Hiền đại sĩ. 

Chúng  ta  học  bộ  kinh  này  phẩm  thứ  hai  “hàm  cộng  tuân  tu  Phổ  Hiền  đại  sĩ  chi 

đức”, Bồ Tát không tu pháp Phổ Hiền, thì không thể viên thành Phật đạo. Cho nên địa 

thượng Bồ Tát đều là tu pháp Phổ Hiền. Bồ Tát Phổ Hiền thập đại nguyện vương quy về 

Cực lạc. Điểm này chúng ta không thể không biết. Chúng ta ngày nay vừa mở đầu liền tu 

pháp  của  Phổ  Hiền  đại  sĩ.  Pháp  nào  vậy?  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  chính  là  pháp  của  Phổ 

Hiền đại sĩ. Bớt được biết bao là việc! Trực tiếp, vững vàng, nhanh chóng, dễ dàng. Đại 

sư Thiện Đạo nói rất hay: vạn người tu vạn người đi, một người cũng không sót. 

Trong kinh này, Phẩm Đại Giáo Duyên Khởi, đây là phẩm thứ ba, nói: “quá khứ vị 

lai hiện tại Phật Phật tương niệm”. Câu nói này là nói về chư Phật ba đời, Phật Phật đều 

niệm lẫn nhau, đều là niệm A Di Đà Phật. Phật Phật tương niệm, niệm những gì? Niệm 

A Di Đà Phật. Phật A Di Đà quang trung cực tôn, Phật trung chi vương. Tất cả chư Phật 

giáo hóa chúng sanh, không ai không giảng Kinh Vô Lượng Thọ, không ai không giảng 

Kinh  A  Di  Đà.  Giảng  kinh này  chính  là niệm  A  Di  Đà  Phật, giảng  kinh này  chính  là 

khuyên  mọi  người cầu  sanh  Tịnh  Độ, nhanh chóng chứng đắc đại  viên  mãn,  mục  đích 

chính là đây vậy. 

Bồ  Tát  vãng  sanh,  sanh  vào  cõi  Thật  báo  trang  nghiêm,  Thanh  Văn  Duyên  Giác 

vãng sanh, là sanh vào cõi Phương tiện hữu dư. Lục đạo nhân thiên tất cả chúng sanh 

vãng sanh, là sanh cõi Phàm thánh đồng cư. Sanh đến thế giới Cực Lạc đều làm A Duy 

Việt Trí Bồ Tát. Câu nói này thật không thể để sót. Đây là  mười phương ba đời tất cả 

chư Phật tương niệm, chính là niệm sự việc này vậy. 

Lại  Quán  Phật  Tam  Muội  Kinh  nói:  “lúc  đó trong  hội, liền  có  mười  phương  chư 

đại Bồ Tát, số lượng vô lượng, mỗi vị nói bộ kinh này, đều nương nơi niệm Phật chứng 

đắc”. Công đức niệm Phật này thù thắng biết bao!  Ngày nay các đồng học học Phật, biết 

bao người bỏ qua pháp môn này, Vì sao vậy? Vì cho rằng nó dễ dàng quá, cho rằng nó là 

độ cho những ông bà già. Lúc tôi còn trẻ cũng là hạng người này. Học Phật rất yêu thích 

học kinh  luận  Đại thừa. Đối với pháp  môn niệm  Phật không  thèm  để  ý  đến.  Luôn cho 

rằng đây là Phật đà từ bi đối với những người không có tri thức, khai mở một pháp môn 

phương tiện cho họ. Không biết rằng đây là pháp môn thù thắng vô cùng, không biết 

được. Tôi nhận thức được pháp môn này là từ trong Kinh Lăng Nghiêm, Kinh Pháp Hoa, 

Kinh Hoa Nghiêm mà nhận thức được. Lúc còn trẻ học Kinh Lăng Nghiêm với Thầy Lý, 

nền tảng của tôi là Kinh Lăng Nghiêm. Tôi còn nhớ Kinh Lăng Nghiêm năm xưa từng 

giảng  qua  bảy  lần,  Kinh  Pháp  Hoa  giảng  đại  ý  giảng  qua  một  lần,  Kinh  Hoa  Nghiêm 

giảng qua hai lần. Lúc giảng Kinh Hoa Nghiêm đột nhiên nghĩ ra, Ngài Văn Thù, Phổ 

Hiền tu pháp môn gì? Thiện Tài đồng tử tu pháp môn gì? Lật lại kinh xem tỉ mỉ mới biết 

được Văn Thù, Phổ Hiền đều là phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ. Thiện Tài là đệ tử ruột 

của  Ngài  Văn  Thù,  là  đệ  tử  truyền  pháp,  chắc  chắn  cùng  thầy  giáo  là  một  pháp  môn. 

Xem đến Phẩm Nhập Pháp Giới, quả nhiên không sai. Thiện Tài trong hội của Văn Thù 

thành tựu căn bản trí, cũng chính là trong kinh giáo Đại thừa thường nói minh tâm kiến 

tánh,  kiến  tánh  thành  Phật,  đại  triệt  đại  ngộ.  Thiện  Tài  trong  hội  của  Văn  Thù  chứng 

được cấp bậc này, đây là viên giáo sơ trụ. Thầy giáo Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát đã dạy ngài 

ra đi tham học, cũng tức là nói ở chỗ Thầy giáo học tập tốt nghiệp rồi, thầy giáo xác 

nhận  ông  có  thể  ra  đi  tham  học,  tham  học  là  thành  tựu  hậu  đắc  trí.  Căn  bản  trí,  trong 

Kinh Bát Nhã nói: “bát nhã vô tri”, đây là căn bản trí. Hậu đắc trí là “vô sở bất tri”, vô 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        474/16 

sở bất tri, Bồ Tát Văn Thù không dạy nữa, bảo ông tự đi mà xem, xem nhiều, nghe nhiều, 

tiếp xúc nhiều, vô sở bất tri, thế nên 53 lần tham học. 53 lần tham học, vị thiện tri thức 

đầu tiên, là tỳ kheo Đức Vân, đây là Phật thị hiện. Thị hiện tu pháp môn gì? Ban Châu 

Tam Muội, chuyên niệm Phật A Di Đà, ý nghĩa biểu pháp ở đây chính là tiên nhập vi 

chủ. Thiện Tài đồng tử thành Phật độ chúng sanh pháp môn đầu tiên là pháp môn niệm 

Phật. Tỳ kheo Đức Vân khai thị cho ngài, giảng 21 pháp môn niệm Phật. 21 pháp môn 

vừa triển khai thì tất cả tám vạn bốn ngàn pháp môn đều bao gồm trong đó. Không có 

một môn nào không phải là pháp môn niệm Phật, khiến cho chúng ta mới vô cùng kinh 

ngạc, trong Kinh Hoa Nghiêm nói một là tất cả, tất cả là một, giảng rõ ràng rồi. Một môn 

là chủ, môn môn đều là trợ duyên. Chủ trợ viên dung pháp môn bất nhị. Nếu như là lấy 

thiền tông làm chủ, Tịnh Độ cũng là trợ duyên. Pháp môn nào cũng có thể làm chủ cũng 

có thể tổng nhiếp tất cả pháp môn khác, niệm Phật cũng không ngoại lệ. Tỳ kheo Đức 

Vân thị hiện cho chúng ta. Đến vị thiện tri thức cuối cùng là Bồ Tát Phổ Hiền. Bồ Tát 

Phổ Hiền thập đại nguyện vương quy về Cực Lạc. Quí vị xem  một vị đầu một vị cuối 

cùng, quí vị liền hiểu được Thiện Tài Đồng tử tu pháp môn gì? Vẫn như trong kinh này 

đã nói “phát bồ đề tâm nhất hướng chuyên niệm”. Trong đó những vị tham vấn bao gồm 

cả  tỳ  kheo  Đức  Vân,  52  vị  thiện  tri  thức,  đó  là  đại  biểu  cho  vô  lượng  pháp  môn.  Vô 

lượng pháp môn cuối cùng đều quy về pháp môn niệm Phật, biểu thị ý nghĩa này. Tôi 

mới tiếp thu Tịnh Độ, mới không còn hoài nghi, nghiêm túc học tập. Tôi mất bao nhiêu 

thời  gian?  Cũng  gần  20  năm  mới  tiếp  thu  được. Cho  nên  tôi  biết  cổ  nhân đã  nói  pháp 

môn này gọi là pháp khó tin, tôi thừa nhận điều đó, thực sự khó tin. Khó tin mà tin được, 

đây là thiện căn, phước đức, nhân duyên sâu dày. Chúng tôi đối với những người này 

sánh không kịp. Tôi mất hai mươi năm mới tin tưởng, quí vị làm sao một hai năm đã tin 

tưởng rồi? Điều này chứng tỏ điều gì? Thiện căn phước đức của quí vị sâu dày hơn tôi. 

Tôi từ lúc trẻ, đối với bất cứ sự việc gì chưa thực sự làm rõ ràng, nghiên cứu thấu triệt, 

tôi sẽ không tin tưởng. Cho nên thực sự rất may mắn gặp được ba vị thầy giáo tốt, không 

có chỉ điểm của thầy giáo bản thân chúng tôi mò mẫm, chưa chắc một đời này có thể mò 

mẫm chuẩn được, vô cùng khó khăn, sự chỉ đạo của thầy giáo rất quan trọng. Học sinh 

không thể không cảm ơn thầy giáo, không có thầy giáo, chúng tôi không nhận biết Phật 

Giáo. Không có thầy giáo chúng tôi không biết được Đại thừa, không biết được Tịnh Độ. 

Nói cách khác, trong đời này tạo những hành nghiệp nhất định là ba đường ác. Hướng 

dẫn của thầy giáo đã cứu tôi ra khỏi ba đường ác. Chỉ thị Đại thừa Tịnh Độ là làm cho 

chúng tôi ngay trong đời này vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc. Ân đức đó còn lớn 

hơn cả ân đức của cha mẹ. 

Báo ân như thế nào? Tín thọ phụng hành, y giáo phụng hành, cầu sanh Tịnh Độ. 

Đây là báo ân Phật, báo ân thầy giáo. Không thật làm thì làm sao xứng đáng với thầy 

giáo? Thầy giao dạy tôi, lúc đó tôi nghèo khó, đối với thầy giáo không có một đồng để 

cúng dường, thế mà thầy giáo yêu thương tôi như vậy, chân thành, đặc biệt dành thời 

gian để dạy tôi. Cảm ơn đội đức, vĩnh viễn không quên. 

Trong Quán Phật Tam Muội Kinh, mấy câu nói này dưới đây cũng có. Chúng ta từ 

đoạn trước cứ đọc tiếp xuống. “Lúc đó trong hội liền có mười phương chư đại Bồ Tát, số 

lượng vô lượng, mỗi mỗi thuyết duyên này, đều nương vào niệm Phật mà đắc”. 

Dưới đây. “Phật nói với A nan: ông nay khéo thọ trì, cẩn thận chớ quên mất, quá 

khứ, vị lai, hiện tại ba đời chư Phật đều nói niệm Phật tam muội như vậy. Ta và mười 

phương chư Phật cùng hiền kiếp thiên Phật từ sơ phát tâm, đều nhờ lực niệm Phật tam 

muội  mà  đắc  nhất  thiết chủng trí. Vậy  nên  Di  Đà  cũng như  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  và 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        475/16 

mười phương Như Lai, từ sơ phát tâm đều nhân niệm Phật tam muội mà chứng đắc vô 

thượng bồ đề. Nên hoan hỉ nhớ niệm chư Phật vậy”. Đến đây là một đoạn. 

Phật  lại  nói  với  tôn  giả  A  Nan:  “ngươi  nay  khéo  trì”,  trì  là  trì  thọ,  thọ  trì.  Ngài 

không bảo thọ trì, mà thêm một chữ thiện, thiện xảo thọ trì, “cẩn thận chớ quên”, phải 

cẩn thận, không nên quên mất sự việc này. Quá khứ, vị lai, hiện tại ba đời chư Phật đều 

nói như thị niệm Phật tam muội. „Như thị‟ này chính là Di Đà. Trực tiếp đơn giản mà nói 

chính là bản Kinh Vô Lượng Thọ này. Chư Phật Như Lai không có ai không nói. Giới 

thiệu cho mọi người Phật A Di Đà, giới thiệu thế giới Cực Lạc, khuyên nhủ mọi người 

phát nguyện vãng sanh, thân cận Di Đà một đời viên mãn. Vô lượng vô biên pháp môn 

đều không thể sánh bằng pháp môn này, “tam căn phổ bị, lợi độn toàn thu”. Chư Phật 

đều nói, đức Thế Tôn đã giảng rồi Ta và mười phương chư Phật. Ta là Phật Thích Ca 

Mâu Ni tự xưng, cùng với mười phương chư Phật và hiền kiếp thiên Phật, đây là nói đến 

thế giới này của chúng ta. Trong đại thế kỷ này của chúng ta, đại thế kỷ này gọi là hiền 

kiếp, sẽ có một ngàn vị Phật xuất thế, cho nên kiếp này Phật rất nhiều. Có rất nhiều kiếp 

trong đó một Đức Phật cũng không có. Trong kiếp này có một ngàn vị Phật xuất thế, cho 

nên xưng là Hiền kiếp. 

Ngày nay trên trái đất thiên tai nhiều như vậy, trong Phật Pháp mà xem thì đây là 

việc nhỏ, không phải là việc lớn. Những thiên tai này xuất hiện ở hiền kiếp, hiền kiếp có 

một ngàn vị Phật xuất thế, nơi này là đất phước. Cho dù có thiên tai, đó đều là con người 

tạo ra. Trong giai đoạn này mọi người sơ suất mất lời giáo huấn của Thánh hiền, đặc biệt 

là Phật Pháp. Từ đó có thể biết, sự hưng suy của Phật Pháp tỷ lệ thuận với quốc vận, với 

thế vận. Phật Pháp hưng, xã hội an hòa lợi ích. Nếu như Phật Pháp suy đồi, không còn 

nữa, thiên tai liền hiện tiền. Cho nên rất nhiều đồng tu biết, cổ nhân biết nếu như xã hội 

có thiên tai, dùng phương pháp gì để hóa giải tai nạn? Giảng kinh dạy học. Chư vị xem 

Nhân Vương Hộ Quốc Kinh chính là ví dụ rõ ràng. Quốc gia gặp phải thiên tai, hung tai, 

thỉnh giáo với Phật, như vậy phải làm thế nào? Phật cử hành pháp hội Nhân Vương hộ 

quốc. Pháp hội Nhân vương hộ quốc nghĩa là gì? Toàn quốc thúc đẩy giáo dục Phật Đà, 

khiến cho tất cả người xuất gia vào lúc này, nơi này, phải giảng những đoạn kinh văn hộ 

quốc  trừ  tai.  Trong  kinh  văn  hộ  quốc  trừ  tai  chủ  yếu  giảng  những  gì?  Giảng  luân  lý, 

giảng  đạo  đức,  giảng  nhân  quả,  giảng  đoạn  ác,  giảng  tu  thiện.  Người  người  đều  hiểu 

được, đó chẳng phải là giống như hiện nay, nhà khoa học Bladen người Mỹ đã nói, làm 

thế nào để hóa giải thiên tai dự đoán vào năm 2012? Ông nêu ra ba câu nói: Bỏ ác làm 

thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm. Kinh Nhân Vương Hộ Pháp chính là là ý 

này  vậy.  Đây  là  gì?  Giáo  dục  cứu  nước,  giáo  dục  cứu  tai  cứu  nạn,  con  người  có  thể 

buông bỏ ác niệm, buông bỏ ác duyên, nhất tâm hướng thiện, thiên tai lập tức được hóa 

giải. Vì sao vậy? Cảnh tùy tâm chuyển. Bình thường chúng ta một mình gặp phải tai nạn 

phải làm thế nào? Tai nạn cá nhân không ngoài hai việc, một loại là mắc bệnh, chịu bệnh 

khổ. Hai là gặp phải thứ mà hiện nay nói là tai nạn thiên nhiên. Lúc này phải làm thế nào? 

Phật dạy cho chúng ta buông tất cả những ý niệm bất thiện xuống hết, buông bỏ tất cả 

những ác duyên bất thiện, cũng là bỏ ác làm thiện, cải tà quy chánh, y giáo phụng hành, 

tai nạn của mình liền được hóa giải, phước báo của quí vị dần dần sẽ hiện tiện. Cùng một 

đạo lý. Thế nên Phật Pháp có thể giúp bản thân chúng ta, nâng cao bản thân, có thể giúp 

đỡ xã hội, có thể giúp đỡ trái đất này. 

Đặc biệt là Kinh Vô Lượng Thọ, đặc biệt là bản hội tập này, thực sự hữu hiệu. Ở 

đâu giảng thì nơi đó có đại phước báo. Ngày nay chúng ta lợi dụng mạng internet, lợi 

dụng truyền hình vệ tinh, hi vọng bất cứ giảng ở nơi nào, toàn cầu đều có được phước 

báo, thiên tai trên toàn cầu đều có thể được giảm nhẹ, đều có thể được hóa giải. Vì thiên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        476/16 

tai dồn dập, nên chúng tôi một ngày giảng bốn tiếng đồng hồ. Đạo lý chính là đây vậy. 

Hi vọng các đồng học đều phát tâm nghiêm túc tu hành, tự hành hóa tha, sức mạnh này 

không thể nghĩ bàn. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

Tập 282 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 15.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện – Úc Châu 

 

 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải,  trang 341, chúng ta bắt đầu đọc từ hàng thứ hai câu thứ hai, đây 

là một đoạn văn. 

Kinh Hoa Nghiêm nói rõ: “Thập địa Bồ Tát, mỗi địa đều không tách rời niệm Phật”. 

Kinh  này  Phẩm  Đại  Giáo  Duyên  Khởi  nói:  “quá  khứ  vị  lai  hiện  tại,  Phật  Phật  tương 

niệm”. Lại Quán Phật Tam Muội Kinh nói: “lúc đó trong hội liền có mười phương chư 

đại Bồ Tát, số đó vô lượng, mỗi người nói bổn duyên của mình, đều nhờ niệm Phật mà 

chứng đắc. Đức Phật lại bảo Ngài A Nan: ông nay khéo thọ trì, chớ để quên mất. Quá 

khứ, vị lai, hiện tại ba đời chư Phật, đều nói như thị niệm Phật tam  muội. Ta và mười 

phương chư Phật cùng với Hiền kiếp thiên Phật từ sơ phát tâm, đều nhờ lực niệm Phật 

tam  muội  mà  đắc  nhất  thiết  chủng  trí”.  Đoạn  này  đều  nói  sự  thù  thắng  của  pháp  môn 

niệm Phật, vô cùng thù thắng. Chúng ta nên đặc biệt coi trọng, nghiêm túc học tập. 

Tiếp theo nói: “thế nên Di Đà cũng như đức Thích Tôn cùng mười phương Như Lai, 

từ sơ phát tâm, đều nhờ niệm Phật tam muội mà chứng vô thượng bồ đề. Nên chỉ thích 

nhớ niệm chư Phật vậy”. Trong kinh văn nói “chỉ thích nhớ niệm các thiện căn mà chư 

Phật quá khứ đã tu trì”, ý nghĩa chính là ở đây vậy. Niệm Lão nêu ra kinh luận nhiều như 

vậy để chứng minh, củng cố thêm cho chúng ta đối với pháp môn niệm Phật có tín niệm, 

nguyện hạnh. 

Dưới  đây  nói,  thiện căn tu được,  chỉ  cho  công đức  mà  chư  Phật đã tu được.  Nhớ 

niệm ân đức Phật, cảm ân hồi báo, nghĩ muốn được như vậy gọi là nhớ Phật. Cho thấy 

ức niệm này không phải là suy nghĩ suông, là phải thực hiện, dẫn phát tâm cảm ơn của 

bản thân. Làm thế nào để báo ơn Phật? Chúng ta nổ lực tu học, tu đến giống như Phật, 

bản thân cũng thành Phật rồi. Đây mới là thực sự báo ơn Phật. Nếu như bản thân tu học, 

chưa đạt đến địa vị Phật này, chúng ta báo ân sẽ không viên mãn. Từ đó cho thấy trong 

Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương đã nói: “nhớ Phật niệm Phật, hiện 

tại tương lai nhất định gặp Phật”. Bao hàm nghĩa thú sâu xa vô cùng. “Đây là điều mà 

chúng ta nên biết, nên phải học tập. Thiện căn của Phật, niệm Phật tối thắng, nay muốn 

như vậy, nên cũng phải trì danh niệm Phật”. Thiện căn của Phật vô lượng vô biên, nói 

mãi không hết. Nhưng trong tất cả thiện căn tối thắng nhất, số một nhất chính là niệm 

Phật.  Cho  nên  trong  Kinh  A  Di  Đà  nói:  không  thể  thiếu  thiện  căn,  phước  đức,  nhân 

duyên mà được sanh nước kia. Vậy thiện căn, phước đức, nhân duyên của chúng ta nếu 

so  sánh  với  Bồ  Tát  vãng  sanh,  chúng  ta  ba  thứ  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  đều 

không thể sánh bằng. Nói cách khác, khiếm khuyết quá nhiều, làm sao có thể vãng sanh 

được? Cần tu trì danh niệm Phật, thì có thể bổ sung được thiện căn! Lão cư sĩ Hoàng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        477/16 

NiệmTổ  đã  làm  thị  phạm  cho  chúng  ta, nửa  năm  trước  khi  vãng  sanh, cũng  tức  là nói 

ông dùng thời gian nửa năm, một ngày 14 vạn tiếng Phật hiệu, thời gian nửa năm, đã bổ 

sung đầy đủ thiện căn, phước đức, nhân duyên. Đây là thị hiện, là làm cho chúng ta thấy. 

Chúng ta thấy rồi, nghe được rồi, phải có tâm cảnh giác. Nghĩ thử xem bản thân thiện 

căn, phước đức, nhân duyên chưa đủ, nhìn thấy lão cư sĩ thị hiện như vậy, chúng ta đã 

hiểu được rồi. Không đủ có thể bù đắp. Dùng phương pháp gì? Dùng trì danh niệm Phật, 

làm cho thiện căn, phước đức, nhân duyên đều bổ sung đầy đủ. 

Dưới đây nói với chúng ta vì sao trì danh có thiện căn, phước đức thù thắng như vậy. 

“Danh cụ vạn đức”. Chữ vạn này không phải là số từ, mà là ý nghĩa đại viên mãn. Kinh 

Hoa Nghiêm dùng mười để tiêu biểu cho sự viên mãn. Vậy vạn là đại viên mãn, viên 

mãn vô cùng. Lời này là thật. 

Tùy Đường tổ sư đại đức nói với chúng ta, đó không phải là một người. Họ là tập thể 

cùng nhau thảo luận về một vấn đề. Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa trú thế, tất cả kinh 

giáo nói trong 49 năm nói, bộ nào là số một? Số một này chính là bộ kinh này, đủ để có 

thể tiêu biểu cho đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 49 năm đã thuyết tất cả các kinh, nghĩa lý 

của tất cả các kinh, trong bộ kinh này đều có. Vậy mới có thể xứng đáng là tiêu biểu. Tất 

cả tổ sư đại đức dường như đều công nhận là Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm. 

Nói cách khác, Kinh Hoa Nghiêm đầy đủ vạn đức, nhưng Kinh Hoa Nghiêm đến viên 

mãn cuối cùng là thập đại nguyện vương quy về với Cực lạc. Vậy tiêu biểu cho Thế giới 

Cực Lạc, tiêu biểu cho Phật A Di Đà, chính là Kinh Vô Lượng Thọ.  Kinh Vô Lượng 

Thọ càng thù thắng hơn cả Kinh Hoa Nghiêm. Kinh Vô Lượng Thọ 48 phẩm, phẩm nào 

là số một, có thể tiêu biểu cho toàn kinh? 48 nguyện, đây là phẩm thứ sáu. 48 nguyện, 

nguyện nào có thể tiêu biểu cho tất cả các nguyện, chỉ một nguyện này tiêu biểu cho 48 

nguyện? Nguyện thứ 18. Nguyện thứ 18 là gì? Mười niệm ắt được sanh. Đây là hiển thị 

ra công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn. Tổ sư dùng phương pháp này, đây là phương 

pháp quy nạp, quy nạp đến cuối cùng mới thực sự phát hiện, công đức danh hiệu không 

thể nghĩ bàn. Gọi là đầy đủ vạn đức “tổng nhiếp tất cả thiện căn”. Thiện xảo phương tiện 

của chư Tổ sư, dùng phương pháp này để cho chúng ta thể hội được danh hiệu không thể 

nghĩ bàn. Chấp trì danh hiệu chính là công đức vô lượng. Danh hiệu nếu như mất đi, 

công đức sẽ không thấy nữa. Cho nên Đại Thế Chí Bồ Tát dạy chúng ta nhớ Phật niệm 

Phật, tịnh niệm liên tục. Liên tục không phải là nơi miệng, trong miệng niệm Phật gián 

đoạn cũng không sao, ý niệm không thể gián đoạn. Trong tâm thực sự có Phật, thực sự 

coi Phật chính là bản thân, trong một đời này đó là sự việc lớn nhất, giống như cha mẹ 

bất luận  ở  nơi đâu, trong  ý nghĩa  của  họ  giờ  giờ  khắc  khắc  không  hề  quên  đi  con  cái, 

thực sự có. Đặc biệt là khi con cái trước ba tuổi, sự nhớ nhung, vướng bận của cha mẹ 

đối với nó không có giờ khắc nào lãng quên. Trong lòng ông bà thực sự có cháu chắt của 

họ, đặc biệt là khi chúng còn nhỏ. 

Tôi còn nhớ tôi cũng giảng qua mấy lần rồi, một năm nọ, ăn tết ở Đài Loan, ngày tết 

âm lịch. Trong thư viện có một vị tín đồ lớn tuổi đến thăm tôi, chúc tết, hơn 70 tuổi, nói 

với tôi, bà ấy nói, thưa Thầy hiện tại con cái gì cũng buông bỏ hết rồi, chỉ là cháu trai 

con chưa buông bỏ được. Tôi nói với bà ấy: Bà đem đứa cháu đó đổi thành A Di Đà Phật 

vậy là bà thành công rồi, công đức của bà đã viên mãn rồi. Nghĩa là gì? Niệm A Di Đà 

Phật cũng giống như bà niệm cháu mình vậy. Bà có thể trong miệng không niệm cháu 

trái, cháu  trai, không  niệm  vậy,  trong  tâm  thực  sự  có, đúng  là  niệm  niệm  không quên, 

đây gọi là thực sự niệm Phật. Không quan tâm trong miệng niệm hay không, trong tâm 

thực sự có niệm. Người niệm Phật chúng ta phải có thể lãnh hội được sự việc này. Trong 

tâm thực sự có A Di Đà Phật. Ngoài A Di Đà Phật ra thứ gì cũng không quan trọng nữa, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        478/16 

thứ  gì  cũng  không  quan  tâm.  Đây  gọi  là  công  phu  niệm  Phật  thành  phiến.  Công  phu 

thành phiến là hạ phẩm nhất tâm bất loạn, trung phẩm là sự nhất tâm bất loạn, thượng 

phẩm là lý nhất tâm bất loạn. Công phu thành phiến là hạ phẩm. Trong hạ phẩm cũng có 

cửu phẩm, trong cửu phẩm thượng tam phẩm, vãng sanh có thể được tự tại. Tự tại là gì? 

Muốn  lúc  nào  đi  thì  lúc  đó  đi,  muốn  ở  tại  thế  gian  này  sống  thêm  vài  năm  nữa  cũng 

không trở ngại gì. Không trở ngại nghĩa là thế gian này thất tình ngũ dục, ngoại duyên 

như thế nào cũng không thể dao động tâm niệm của họ, đều không thể quấy nhiễu tín 

nguyện  của  họ.  Đây  gọi  là  không  có  chướng  ngại,  gọi  là  tự  tại.  Chúng  ta  một  người 

phàm phu thông thường, niệm Phật giống như cách niệm này, phải niệm bao lâu mới có 

thể có thành tựu như vậy? Kinh nghiệm nói với chúng ta, chúng ta xem cổ nhân. Trong 

Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, trong Vãng Sanh Truyện ghi chép, lại xem người hiện tại thực 

sự dụng công, chúng ta có được một kết luận, đại khái là ba năm. Nói cách khác, ba năm 

là đã có thể đạt được công phu thành phiến, liền có thể đạt được tự tại vãng sanh. Tự tại 

vãng sanh là bản thân vẫn còn thọ mạng, không cần nữa, đi trước rồi. Bây giờ đã muốn 

đi, bây giờ họ thực sự đi được rồi. Vì sao vậy? Họ là chân tâm, họ không phải là vọng 

tâm. Họ niệm Phật ý niệm này tập trung, như đức Thế Tôn trong kinh Di Giáo đã nói: 

“chế  tâm  nhất  xứ  vô  sự  bất  biện”,  chính  là  đặt  tâm  vào  nơi  một  chỗ,  cũng  tức  là  nói 

không được phân tâm, tâm đặt tại một nơi, đặt ở đâu? Đặt ở A Di Đà Phật. Như vậy 

chính là trong kinh thường nói: một niệm tương ưng một niệm Phật, niệm niệm tương 

ưng niệm niệm Phật. Trực thông với A Di Đà Phật, bây giờ gọi đó là thông đường dây 

nóng.  Cảm  ứng  đạo  giao  không  thể  nghĩ  bàn.  Quí  vị  trong  nhớ  niệm  Phật,  dục  vọng 

mạnh mẽ bây giờ tôi phải vãng sanh, Phật A Di Đà ngay lập tức liền đến tiếp dẫn quí vị. 

Đây là người thông minh số một trong thế gian, người có trí tuệ số một, người có phước 

đức số một. Người người đều làm được. Vấn đề là quí vị có muốn làm hay không, quí vị 

có chịu làm hay không. Quí vị chịu làm, quí vị muốn làm, chúc mừng quí vị, quí vị ngay 

trong đời này thành tựu viên mãn rồi. 

Nên biết chân thật trì niệm, thật ám nhiếp nhớ công đức Phật vậy. Một người trung 

thực niệm Phật, họ bất tri bất giác đã chia sẻ công đức của Phật A Di Đà. Công đức Phật 

A Di Đà tu được biến thành công đức của bản thân. Công đức của bản thân thực sự tăng 

trưởng. Công đức ở bên Phật A Di Đà phải chăng bớt đi một phần? Không có. Chúng ta 

nhiếp  thọ  công  đức  viên  mãn  của  Phật  A  Di  Đà,  chỗ  Phật  A  Di  Đà  vẫn  không  tăng 

không giảm. Vì sao vậy? Trong tâm tự tánh thanh tịnh không có tương đối, toàn là viên 

mãn, tăng giảm là tương đối, trong tự tánh không có tăng giảm, trong tự tánh không có 

mê ngộ, trong tự tánh không có lớn nhỏ, trong tự tánh không có mình người. Những đạo 

lý này hiểu được rồi, chúng ta đối với những lời Phật đã nói không có một chút hoài nghi 

nào. Tất cả đều thành Phật, tất cả đều viên mãn. 

Lại An Lạc Tập viết: “hoặc có tam muội, chỉ có thể trừ tham, không thể trừ sân si, 

hoặc có tam muội chỉ có thể trừ sân, không thể trừ si tham”. Tam muội là chánh định. 

Trong An Lạc Tập nói vậy. Dưới đây còn có một câu: “hoặc có tam muội, chỉ có thể trừ 

si, không thể trừ tham sân”. Đây là nói về ba loại căn bản phiền não tham sân si. Dưới 

đây lại nói: “hoặc có tam muội chỉ có thể trừ hiện tại chướng ngại, không thể trừ tất cả 

những chướng ngại của quá khứ và vị lai”. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, tám vạn bốn 

ngàn  tam  muội.  Cũng  giống  như  ở  đây  đã  nói  vậy.  Mỗi  một  loại  tam  muội  có  thể  trừ 

được một loại, đây là lý do vì sao có tám vạn bốn ngàn. Phật nói rồi, chúng sanh có tám 

vạn bốn ngàn phiền não, Như Lai có tám vạn bốn ngàn pháp môn, đối trị tám vạn bốn 

ngàn  phiền  não.  Cũng  giống  như  thuốc  trị  bệnh  vậy,  trong  sách  thuốc  tất  cả  các  loại 

thuốc đều có, mỗi một loại thuốc trị một loại bệnh. Có cách gì tìm một loại thuốc có thể 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        479/16 

trị tất cả bệnh không? Vậy thì tiện lợi quá. Trước đây nói nhiều như vậy, chắc chắn có 

loại thuốc sau này. Nếu như không có loại thuốc sau này thì đoạn trước chỉ là nói suông 

rồi. 

Cho nên nếu có thể thường tu niệm Phật tam muội, bất luận là hiện tại, quá khứ, vị 

lai tất cả chướng đều trừ hết. Bất luận là tham, là si, là sân nhuế, niệm Phật tam  muội 

tổng trì, toàn bộ đều có thể hóa giải, đều có thể tiêu trừ. Hiển thị ra pháp môn này thù 

thắng vô cùng. 

Thế nên Bồ Tát Pháp Tạng ở trong tịnh tâm các hành đầu tiên nói: “đản nhạo niệm 

chư Phật dã”. Câu kinh văn này, ý nghĩa này  ở đây đã hiển thị ra rồi. “Đản” nghĩa là 

“chỉ”, chỉ có, những thứ khác đều không có, chỉ có hoan hỷ niệm Phật. Đây là người nào? 

Là chư Phật Như Lai. Không chỉ có hiện tại, quá khứ, vị lai ba đời chư Phật, họ thực sự 

giác ngộ, thực sự hiểu rõ, thực sự đã làm rõ ràng, vạn duyên buông bỏ, ngay cả tám vạn 

bốn ngàn pháp môn trong Phật pháp cũng buông bỏ rồi, nhất hướng chuyên niệm. Bây 

giờ chúng ta đã hiểu rõ rồi, họ thực sự buông bỏ. Nhưng họ lại thường nhắc đến. Vì sao 

vậy? Một câu danh hiệu Phật hàm nhiếp tất cả các pháp môn, hàm nhiếp tất cả Phật pháp, 

niệm một câu danh hiệu Phật này, tám vạn bốn ngàn pháp môn tất cả đều bao gồm trong 

đó, không sót một pháp nào. Tất cả những thiện căn, công đức, diệu pháp vô lượng vô 

biên vô  tận toàn  ở trong  một  câu danh hiệu. Cho nên trì  danh  là pháp  môn tổng  trì, là 

tổng tu tất cả pháp, tổng trì tất cả nghĩa. Phật biết, cho nên chư Phật tu hành, họ nắm bắt 

tổng  cương  lĩnh  này,  biết  được  pháp  môn  này  thành  tựu  rồi,  thì  tất  cả  pháp  môn  đều 

thành  tựu.  Pháp  môn  này  khế  nhập  rồi,  tất  cả  phiền  não  đều  đoạn  tận,  tất  cả  những 

chướng ngại cũng đều giải trừ. Thế nên Bồ Tát Pháp Tạng nơi tâm thanh tịnh, các hành 

chính là vạn hạnh của Bồ Tát, tám vạn bốn ngàn hành môn. Họ chỉ nêu ra một câu, pháp 

môn vô lượng vô biên, tám vạn bốn ngàn hành môn, ta chỉ cần một pháp môn ức niệm 

chư Phật này. Ức niệm chư Phật chính là điều mà Đại Thế Chí Bồ Tát đã nói. Nhớ Phật 

niệm Phật, hiện tại tương tai nhất định thấy Phật, chính là câu nói này. 

Dưới đây chúng ta xem “hành tịch tĩnh hạnh”, đoạn trước là ức niệm, ở đây là nói về 

hành vi. 

Thám Huyền Ký nói: “Vô dư niết bàn gọi là tịch tĩnh, tu đó gọi là hành”. Ý nghĩa 

này  rất  sâu!  Trong  Tư  Trì  Ký  cũng là  cách  nói  như  vậy:  “Tịch  tĩnh  tức là lý  Niết Bàn 

vậy”. Thế nào gọi là tịch tĩnh? Hiện tượng dao động không còn nữa. Một niệm cực kỳ vi 

tế kia, niệm đó là hiện tượng dao động. Niệm này không còn nữa chính là Đại bát niết 

bàn. Đây là chân tịch tịnh. Bồ Tát sở chứng, Thanh Văn, Duyên Giác sở chứng niết bàn, 

không phải là cứu cánh niết bàn. Hiện tượng dao động thô không còn nữa, nhưng vi tế 

vẫn còn tồn tại. Vi tế đến trình độ nào bản thân họ không biết được. Trong kinh thường 

nói Bát địa Bồ Tát biết được. Bát địa trở về trước chưa cảm nhận được hiện tượng dao 

động vi tế này. Bát địa trở lên họ nhìn thấy cảm nhận được. Hiện tượng dao động này 

chính  là  năng  sanh  vạn  pháp,  năng  hiện  vạn  pháp.  Lại  thêm  bản  thân  khởi  tâm  động 

niệm, năng biến vạn pháp, vạn pháp là sở biến, nó là năng biến. Cho nên tịch tĩnh chính 

là lý của Niết bàn. Niết bàn từ đâu mà có? Từ tịch tịnh mà có. 

“Lại Thế Tôn Thích Ca Mâu Ni Phật thánh hiệu”, trong đó có Mâu ni, “Mâu ni dịch 

là tịch tĩnh, hoặc là tịch mặc”, đều có thể nói thông được. 

Lý Thú Thích Hạ nói: “Mâu ni nghĩa là tịch tĩnh, thân khẩu ý tịch tĩnh, nên gọi là 

Mâu ni”. 

Dưới đây trong Đại Nhật Kinh Sớ nói càng rõ ràng hơn, nói vô cùng đặc sắc. Đại 

Nhật Kinh Sớ viết: “Mâu ni, nghĩa là tịch mặc vậy. Là cõi Thường tịch, vi diệu tịch tuyệt, 

u thâm huyền viễn, không thể dùng lời lẽ để nói về nó. Pháp giới như vậy tịch nhiên đại 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        480/16 

diệt độ pháp, chỉ có một mình Đức Phật thanh tịnh rốt ráo, nên gọi là Mâu Ni”. Đây là 

danh hiệu của Phật Thích Ca Mâu Ni, trong danh hiệu có câu: Mâu Ni nghĩa là tịch tĩnh. 

Tịch tĩnh hạnh mà Bồ Tát tu được. 

Trong  giáo  lý  Đại  thừa  thường  dùng  hai  câu  để  hình  dung  cảnh  giới  này,  gọi  là 

“ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt”, dùng hai câu này để giải thích từ Mâu Ni. Hay 

lắm!  Giải  thích  rất  hay.  Mâu  Ni  là  trong  đức  hiệu  Phật  Đà  biểu  tự  thọ  dụng.  Hai  chữ 

trước Mâu Ni là Thích Ca, Thích Ca nghĩa là nhân từ. Nhân là yêu người. Yêu người 

nhất định là tự yêu thương mình. Không yêu thương mình thì không thể yêu người, yêu 

người đó là giả, không phải là thật. Cho nên sự thù thắng của Phật pháp, nó là tất cả đều 

do tự tánh mà kiến lập. Đây là thật. Tự yêu mình sau mới có thể yêu người. Tự giác sau 

đó  mới  có  thể  giác  tha.  Những  lời  này  đều  là  tổng  cương  lĩnh,  tổng  nguyên  tắc.  Con 

người  nhất  định  phải  tự  giác,  họ  mới  yêu  cha  mẹ,  yêu  tổ  tiên,  yêu  bản  tộc,  chính  là 

trưởng bối trong gia tộc. Kính ái luôn trong tâm. Đây chính là Thánh hiền, đây chính là 

Phật  Bồ  Tát.  Chúng  ta  không  thể  không  biết, không  thể  không  chăm  chỉ  học  tập. Yêu 

người chính là yêu bản thân mình, yêu bản thân mình chính là tận hiếu đạo. “Hiếu dưỡng 

phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng”,  hai  câu  nói  này  là  pháp  thế  xuất  thế  gian,  trong  tất  cả 

những thiện căn phước đức nhân duyên nó là nhân tố chủ yếu nhất. Hai câu này nếu như 

không có, bất hiếu cha mẹ, bất kính tôn trưởng, thì những việc khác đều là giả hết. Bồ 

Tát tu đức, tích đức, người mê hoặc bại đức, mất đức, từ bất hiếu cha mẹ, bất kính sư 

trưởng, đức của họ đều trôi hết sạch sẽ, không còn nữa. Quá khứ hiện tại đã tu được toàn 

bộ đều không giữ được. Làm sao biết được họ không giữ được? Quí vị tỉ mỉ quan sát họ, 

tham, sân, si,  mạn, nghi  năm  thứ  căn  bản  phiền  não  này  họ  đều  đầy  đủ  hết, người  bất 

hiếu cha mẹ họ đều đủ hết, người bất kính thầy giáo họ đều đủ hết. Cho nên trong pháp 

thế gian xuất thế gian họ đều sẽ không có thành tựu, hiện tại nếu có một chút thành tựu, 

đó chính là phước đức trong đời quá khứ tích được. Nghiệp tập trong đời này mà họ tạo 

tác còn chưa bắt đầu báo, mà phước đức tiền thân đang bảo hộ, tức là che chở, bảo hộ 

cho họ, còn chưa bị suy bại. Nhưng phước báu này hưởng hết rồi, nghiệp bất thiện của 

họ liền khởi hiện hành, ác báo khởi hiện hành, họ không biết tu thiện. Cho dù có tu thiện 

nhưng vì bất hiếu bất kính họ không có gốc, bất luận tu như thế nào thiện cũng không 

thể tăng trưởng, vì không có gốc. Hiện tiền tu tích các loại thiện, vì không có gốc nên 

thiện này là giả thiện, là ngụy thiện. Nói khó nghe một chút là dối mình dối người, là giả, 

họ không phải thật, cho nên họ không đạt được thiện báo. Thiện ác không do nơi sự việc 

mà do nơi lòng người, bởi vì tâm là nhân, sự là duyên, không có chân tâm thì không có 

chân nhân, duyên có đầy đủ hơn nữa cũng không thể kết quả. Phật Bồ Tát từ bi ở trong 

kinh giáo nói rất rõ ràng, rất thấu đáo. Chúng ta tỉ mỉ để lãnh hội, tỉ mỉ cũng phải dùng 

tâm chân thành. Không có chân thành, không có cung kính, thì sự tỉ mỉ đó cũng không 

được, tâm có tỉ mỉ hơn nữa cũng không lãnh hội được. Vì sao vậy? Chân thành có cảm, 

có  cảm  có  ứng,  không  có  chân  thành  thì  hình  thức  có  làm  tốt  đến  đau  cũng  không  có 

cảm, cho nên cũng không có ứng. 

Mâu Ni nghĩa là tịch tĩnh, thân khẩu ý tịch tĩnh, ba nghiệp đều tịch tĩnh, nên gọi là 

Mâu Ni. Thân tịch tĩnh, việc không nên tạo tác thì nhất định không tạo tác, thân tịch tĩnh 

rồi.  Thứ  gì  không  nên  tạo  tác?  Vì  tự  tư  tự  lợi  thì  không  nên  tạo  tác,  vì  danh  văn  lợi 

dưỡng là việc không nên tạo tác. Thực sự triệt để buông bỏ danh văn lợi dưỡng. Khởi 

tâm động niệm vì chánh pháp cửu trú, vì đem lại cho tất cả chúng sanh khổ nạn lợi ích 

chân thật, đây là việc nên làm. Việc nên làm mà quí vị không có phước báo, Phật Bồ Tát 

ủng hộ quí vị. Không có tâm chân thành những việc quí vị làm đều là giả, cũng có người 

ủng hộ quí vị, nhưng không phải là Phật Bồ Tát, mà là yêu ma quỷ quái. Họ đến thành 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        481/16 

tựu quí vị, họ đến giúp đỡ quí vị, cuối cùng quí vị thân bại danh liệt. Thiện có thiện quả, 

ác có ác báo, đây là đạo lý của nghiệp nhân quả báo. Chân tướng sự thật đều ngay trước 

mắt chúng ta. Quí vị tỉ mỉ để quan sát rõ ràng minh bạch, không phải không báo, mà thời 

khắc chưa đến, thời khắc vừa đến tất cả đều báo. 

Lại Đại Nhật Kinh Sớ viết: “Mâu Ni giả, tịch mặc nghĩa dã. Thường tịch chi độ, vi 

diệu  tịch  tuyệt,  u  thâm  huyền  viễn, bất  khả  dĩ  ngôn  thuyết  chi.  Như  thị  pháp  giới  tịch 

nhiên đại diệt độ pháp, duy Phật nhất nhân cứu cánh thanh tịnh. Cố danh Mâu Ni dã.” Ở 

đây nói rõ ràng rồi. “Thường tịch chi độ” là thường tịch quang. “Vi diệu tịch tuyệt, u 

thâm  huyền  viễn,  bất  khả  dĩ  ngôn  thuyết  chi”.  Cảnh  giới  này  đích  thực  chẳng  những 

ngôn ngữ nói không ra được, mà quí vị cũng không thể nào dùng tưởng tượng mà nghĩ 

ra được, tưởng tượng không ra. Vì sao vậy? Ngôn ngữ và tư tưởng đều có phạm vi. A lại 

ya là phạm vi của nó. Phật ở trong đại kinh nói cho chúng ta rằng nó có thể duyên đến A 

lại ya, không duyên đến tự tánh được, nó không duyên đến cõi thường tịch quang được, 

nó có thể duyên đến cõi thật báo, cõi thật báo trang nghiêm nó có thể duyên đến được, 

thường tịch quang không duyên đến được. Sở duyên, tâm hiện, tâm sanh của nó, tâm sở 

hiện, tâm sở sanh nó đều có thể duyên đến được. Chân tâm năng sanh năng hiện, tự tánh 

nó không duyên đến được. Vì sao vậy? Họ dùng là vọng tâm, họ dùng là A lại ya, A lại 

ya  chỉ  có  thể  duyên đến  được  A  lại  ya. A  lại  ya  là  vọng  tâm. Tự  tánh là  chân tâm, nó 

không duyên đến chân tâm được. Thực sự là  “vi diệu tịch tuyệt, u thâm huyễn viễn”, 

dùng  tám  chữ  này  để  hình  dung.  “Như  thị  pháp  giới  tịch  nhiên  đại  diệt  độ  pháp”.  Đại 

diệt độ pháp này là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Duy chỉ có mình Phật rốt 

ráo thanh tịnh, gọi là Mâu Ni. Giải thích ý nghĩa này rất viên mãn. “Đại diệt độ pháp”, 

diệt là diệt tất cả phiền não tập khí chướng ngại, toàn bộ diệt tận rồi. Độ, không những là 

độ lục đạo, quí vị ra khỏi lục đạo rồi, ra khỏi thập pháp giới rồi, còn cuối cùng ra khỏi 

cõi thật báo trang nghiêm, gọi là đại diệt độ pháp. Ra khỏi cõi thật báo trang nghiêm đi 

đến đâu vậy? Đến Thường tịch quang. Đây là chỉ một mình Phật, Bồ Tát không có phần. 

Đẳng giác Bồ Tát cũng không được. Chỉ có một địa vị, cho nên nói là duy chỉ mình Phật. 

Diệu giác Như Lai, rốt ráo thanh tịnh. Đây là nghĩa gốc của từ Mâu Ni. 

Nay  kinh  nói:  hành  hạnh  tịch  tĩnh  là  đại  Bồ  Tát  nhập  vô  dư  Niết  bàn  chi  hạnh,  là 

pháp giới đại diệt độ pháp. 

Trong Kinh Vô Lượng Thọ nói hành tịch tĩnh hạnh. Đây là chỉ cho điều gì? Chỉ cho 

đại  Bồ  Tát.  Chính  là  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  đã  nói  41  vị  pháp  thân  đại  sĩ,  chỉ  cho 

những  người  này.  Những  người  này  đích  thực  nhập  vô  dư  niết  bàn  chi  hạnh.  Thông 

thường  trong  kinh  giáo  đại  thừa  nói  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh 

thành Phật. Thiên Thai Trí Giả đại sư nói: trong lục tức Phật họ là phân chứng tức Phật, 

họ  là  chân  Phật,  không  phải  là  giả  Phật,  nhưng  như  thế  nào?  chưa  viên  mãn.  Họ  nhất 

định thú hướng viên mãn, điều này là chắc chắn. Sau ba đại a tăng kỳ kiếp tự nhiên sẽ 

chứng đắc đại viên mãn. Trong ba đại a tăng kỳ kiếp, không chướng ngại Bồ Tát trong 

khắp pháp giới hư không giới và tất cả chúng sanh hữu duyên cảm ứng đạo giao. Điều 

này không chướng ngại, họ có năng lực này. Chúng ta nên biết điều đó. Vậy nên trong 

kinh đã nói không phải nói nhị thừa tịch tĩnh hạnh. Tịch tịnh hạnh của nhị thừa là đối với 

lục đạo phàm phu mà nói. Nhị thừa so sánh với lục đạo phàm phu, thì họ là thanh tịnh 

tịch  diệt.  Họ  diệt  là  gì?  Diệt  là  kiến  tư  phiền  não.  Đại  thừa  Bồ  Tát  diệt  là  căn  bản  vô 

minh, cảnh giới không tương đồng. 

Xem tiếp đoạn sau. “Viễn ly hư vọng”, không thật là hư, trái với chân là vọng, hư 

giả không thật, nên nói hư vọng. Đem hai chữ hư vọng này giải thích một cách rất đơn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        482/16 

giản.  Hư  tức  là  không  phải  chân  thật,  vọng  không  phải  là  chân  thật,  cho  nên  hư  giả 

không thật liền gọi là hư vọng. 

Kinh Viên Giác nói: “Hư vọng phù tâm, đa chư xảo kiến, bất năng thành tựu viên 

giác phương tiện”. Câu này nói rất hay! Hư vọng phù tâm, phù tâm không phải là chân 

tâm,  là  giả.  Đa  chư  xảo  kiến, đây  là  gì?  Tà  tri  tà  kiến, đủ  để  có  thể  hại  người.  Đây  là 

pháp giới nào vậy? Trong kinh giáo đại thừa nói là ma giới, tu la pháp giới, la sát pháp 

giới, đồ  chúng  của  ma  vương  ba  tuần. Cho  nên  chúng  sanh  vô  tri  ngu  muội,  rất  nhiều 

người đi theo họ. Những hư vọng xảo kiến này dẫn dắt những chúng sanh này, trước mắt 

sẽ được một chút lợi ích, làm cho chúng sanh như say như si, đến cuối cùng thì sao? Đều 

đến ba đường ác hết, quả báo tại tam đồ. Họ làm trái với luân lý, làm trái với đạo đức, 

không tin nhân quả, bản thân cho rằng bản thân là Phật Bồ Tát, cho rằng bản thân mình 

là  thần tiên. Trong kinh  Phật  nêu  ví  dụ, nói  là  người  mù  dẫn  người  mù, dẫn  nhau vào 

hầm lửa, hầm lửa là địa ngục. Họ có thế lực, thế lực từ đâu mà có? Từ “đa chư xảo kiến” 

mà có. Vì sao họ lại tạo nghiệp? Hư vọng phù tâm chính là tạo nghiệp. Việc tốt cũng là 

ác nghiệp. Đạo lý này hoàn toàn không khó hiểu. Chỉ cần chúng ta tỉ mỉ quan sát, kẻ hở 

của họ chúng ta liền phát hiện ra được. Cho nên không thể thành tựu viên giác phương 

tiện. Viên giác là chư Phật Như Lai, pháp thân Bồ Tát, giác ngộ viên mãn rồi. Phương 

tiện là phương pháp, tiện là tiện nghi, hai chữ phương tiện chính là phương pháp thích 

hợp. Phương pháp này có thể giúp đỡ quí vị chứng đắc viên giác. Không thể thành tựu 

viên giác phương tiện, nói cách khác, tâm hành hư vọng nhiều những xảo kiến, có thể 


giúp đỡ quí vị đạt được danh văn lợi dưỡng của thế gian, dẫn dắt quí vị đọa lạc đến ba 

đường ác. Sẽ không giúp quí vị thành tựu viên giác, chính là ý nghĩa này vậy. 

Lại Niết Bàn Kinh Tam Thập Bát viết: “tất cả việc ác, hư vọng là chính”. Câu này 

nói rất hay, nói rất nghiêm trọng. Bản thân chúng ta phải nghiêm túc phản tỉnh. Nếu như 

tâm chúng ta là hư vọng, làm việc tốt gì quả báo cũng đều nơi ba đường ác. Vì sao vậy? 

Quí vị không có năng lực phân biệt thiện ác. Quí vị đem việc tốt thực sự cho rằng là việc 

ác, quí vị đem việc ác thực sự cho rằng đó đều là việc tốt. Quí vị điên đảo rồi! Quí vị có 

thế trí biện thông, rất thông minh, có thể đem giả nói thành chân, đem chân nói thành giả, 

quí vị có bản lĩnh này. Làm cho đại chúng trong xã hội, không có trí tuệ chân thật đều 

nghe theo dẫn dắt của quí vị. Bản thân quí vị đọa vào địa ngục, làm cho họ cũng bị dẫn 

dắt vào ba đường ác, toàn làm những việc như vậy. 

Cho nên đầu tiên nên viễn ly hư vọng, đó là gốc của việc chỉ ác vậy. Chúng ta dùng 

A lại ya chính là dùng vọng tâm. Quí vị nói xem sự việc này đáng sợ biết bao! Vì sao tu 

hành không thể thành tựu, y theo lời giáo huấn của Phật Đà vẫn không thể thành tựu? Vì 

quí vị dùng vọng tâm, không phải dùng chân tâm. Quí vị dùng chân tâm thì tất cả thành 

tựu,  quí  vị  dùng  vọng  tâm  tuy  là  thiện  cũng  không  thành  tựu.  Chân  tâm  của  chúng  ta 

không hiển bày ra được. Điều này là thật, không phải giả đâu. Chân tâm hiển thị ra được 

chính là pháp thân Bồ Tát. Thập pháp giới đều dùng vọng tâm. A lại ya hư vọng, vậy thì 

phải làm sao? Bắt buộc phải y theo kinh giáo của Phật. Vì sao vậy? Vì nó là thật. Tôi tuy 

dùng vọng tâm, tôi nương tựa vào sự chân thật, chỉ có pháp này có thể cứu, buông bỏ 

kiến  giải  của  bản  thân  mình, buông  bỏ  cách  nghĩ  của bản  thân  mình, nhất  định  phải  y 

theo lời giáo huấn của Phật. Phật Bồ Tát dạy như thế nào tôi sẽ làm như vậy. Thánh hiền 

nhân dạy như thế nào tôi liền làm như thế ấy. Thánh hiền nhân dạy chúng ta ngũ luân, 

ngũ thường, tứ duy, bát đức; Phật Bồ Tát dạy chúng ta thập thiện nghiệp đạo, tam quy, 

ngũ giới, tam học lục độ, Phổ Hiền thập nguyện, xử chúng lục hòa, nếu như chúng ta 

kiên  trì  theo  những  lời  giáo  huấn  của  Thánh  hiền,  thực  tiễn  vào  trong  cuộc  sống  hằng 

ngày của bản thân, công tác, xử sự, đối người, tiếp vật, chúng ta mới có thể viễn ly hư 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        483/16 

vọng, mới thực sự dừng được tất cả những điều bất thiện. Dừng như vậy tức là quí vị có 

năng lực khống chế được nó, không phạm thêm tội lỗi nữa. 

Thế nên đầu tiên phải viễn ly hư vọng là gốc của việc dừng ác vậy. Chúng tôi có dạy 

hay không? Có dạy. Có dạy quí vị không chịu học. Trong những năm gần đây chúng tôi 

sâu sắc phản tỉnh, vì sao dõng mãnh tinh tấn không thể thành tựu? Chính là chúng ta sơ 

suất những căn bản tu học. Giống như trồng cây vậy, chúng ta trồng cây mà không có rễ, 

suy nghĩ vất vả như thế nào để chăm sóc nó, cây này không nảy chồi nổi, không mọc nổi 

cành lá. Cuối cùng xem kỹ lại, nó không có rễ! Rễ là gì? Những năm lại đây chúng tôi 

đề xướng ba cái rễ Nho, Thích, Đạo. Đệ tử quy không làm được, Cảm ứng thiên chưa 

làm được, Thập thiện nghiệp chưa làm được, quí vị có chăm chỉ tu ba trăm năm cũng 

không thành tựu, giống như hôm nay vậy. Cũng giống như một cái cây trồng xuống, nó 

vĩnh viễn sẽ không đâm chồi được, không mọc nổi cành lá, không ra nổi cành lá hoa quả. 

Không  có  rễ  mà!  Viễn  ly  hư  vọng  nhất  định  phải  dựa  vào  Đệ  tử  quy,  Cảm  ứng  thiên, 

Thập thiện nghiệp, quí vị dừng ác có căn bản. Quí vị nếu như không từ đây để cắm ba 

cái rễ, thì quí vị là giả, quí vị không phải là thật. Những cơ duyên danh văn lợi dưỡng 

đến trước mắt, quí vị lập tức bị thay lòng, không ngăn được mê hoặc quí vị liền đi theo. 

Trong chánh pháp tuyệt đối sẽ không có hư vọng xen tạp vào trong đó. Hư vọng nó 

sẽ bị tách rời. Tùy theo công phu tu tập của quí vị sâu hay cạn, công phu càng sâu, thì sự 

đối lập đó càng rõ ràng. Lời cổ nhân nói không sai: tà không thắng chánh. Nó nhất định 

phải rời xa. Chánh nhân quân tử vĩnh viễn lân mẫn tất cả chúng sanh mê hoặc khổ nạn, 

toàn tâm toàn lực giúp đỡ họ. 

Hiện nay trong thời đại này, thiết bị khoa học tốt, chúng ta lợi dụng truyền hình vệ 

tinh, mạng internet, đĩa CD, dạy học từ xa, tuy không ở trước mắt nhưng thành tựu cũng 

như nhau. Cho nên trong thời khắc hiện đại này, nếu như chí đồng đạo hợp nhiều có một 

môi trường lớn rất tốt, không có nhiều chí đồng đạo hợp thì một chòi tranh rất nhỏ cũng 

tốt, bớt lo bớt việc, chỉ cần có mạng internet thì có thể lợi ích vô lượng chúng sanh. 

Ngày xưa thì khác, ngày xưa đích thực tự lợi dễ dàng, lợi tha thì khó khăn, lợi tha 

phải có đại phước báo. Ngày nay phước báo lợi tha, Phật Bồ Tát không đến chắc chắn là 

không được. Vì sao vậy? Phước báo của ma vương quá lớn, chúng ta không thể nào so 

sánh với họ. Thế lực của họ mạnh quá. Trong tín đồ cũng có người biết, biết cũng không 

thoát khỏi phạm vi của họ, sức ảnh hưởng của họ quá lớn. Cho nên bản thân chúng ta 

phải biết, bản thân phải thực sự tu phước, một đời hai đời ba đời. Quí vị xem xem Tổ sư 

Đạt Ma đến Trung Quốc duyên chưa thành thục, Tổ sư sống ở Trung Quốc một đời chỉ 

truyền cho một người là Huệ Khả, Huệ Khả cũng truyền cho một người, cũng một đời 

chỉ truyền cho một người là Tăng Xán, truyền đến Hoằng Nhẫn, đời thứ năm vẫn là đơn 

truyền, đến đời thứ sáu Huệ Năng đại sư, duyên thành thục, mới thực sự ảnh hưởng đến 

toàn quốc, duyên đủ rồi. 

Ngày nay Phật pháp suy đồi, Phật pháp hưng khởi trở lại, nhất định sẽ hưng khởi, 

phải bao lâu? Ít nhất ba đời, cũng có thể đến năm đời, sáu đời, mới có thể hưng khởi trở 

lại, sao lại nói như vậy? Chúng sanh tạo ác nghiệp nặng quá, Phật Bồ Tát sẽ không đến. 

Chúng sanh phước báo hiện tiền, Phật Bồ Tát liền đến. Phật pháp ngày nay, người nghe 

đến Phật pháp, người giác ngộ, người y giáo phụng hành, không phải không có, rất nhiều, 

họ thật làm, chúng ta nhìn thấy hoan hỷ, họ thực sự giác ngộ rồi, thật có từ bi tâm, họ sẽ 

dạy cho đời sau, đời sau sẽ dạy cho đời sau nữa, thành thục, tuyệt đối không phải ngay 

nơi thế hệ của chúng ta, cũng không phải là thế hệ tiếp theo, không nhanh như vậy đâu. 

Ngày nay chúng ta ra sức gieo hạt, hạt giống gieo xuống rồi, mọc rễ nảy mầm, mọc cành, 

nở hoa, kết trái. Không phải ở hai thế hệ tiếp theo của chúng ta mà thế hệ thứ ba về sau. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        484/16 

“Pháp tạng Bồ Tát sở trú nơi chân thật huệ”, trú nơi trí tuệ chân thật “hành thanh 

tịnh hạnh”, hành của chân thật huệ mới là thanh tịnh hạnh. Không phải là chân thật huệ 

thì ở đâu ra thanh tịnh hạnh. “Nên có thể viễn ly tất cả hư vọng”, sẽ không bị tất cả hư 

vọng  lừa  gạt,  sẽ  không  bị  tất  cả  hư  vọng  làm  quấy  nhiễu.  Hơn  nữa  sẽ  thế  nào?  Ảnh 

hưởng những hư vọng này, làm ra tấm gương tốt, giúp đỡ họ giác ngộ, giúp đỡ họ hồi 

tâm, ở trong nhà Phật không bỏ người nào. Hư vọng đến như thế nào? Mê mất tự tánh, 

có tri thức không có trí tuệ. Chúng tôi trong lúc dạy học thường thường nói họ có: bác 

học,  thẩm  vấn,  thận  tư,  minh  biện,  cho  nên  họ  nhiều  các  xảo  kiến,  những  ngôn  luận 

dường  như  đúng  mà  không  đúng,  cũng  rất  cảm  động  lòng  người.  Nhưng  họ  chưa  rời 

được hư ngụy, là hư ngụy làm chủ tể, họ mới tạo ra tội nghiệp. Họ tạo tội nghiệp không 

phải  là không  biết, họ  cũng  không  phải  không  biết  nhân  quả. Chỉ  là  chìm  sâu,  mê  mờ 

trong danh văn lợi dưỡng hiện tiền, họ không thể tự thoát ra. Họ biết được Tịnh Độ, hi 

vọng  Phật  Bồ  Tát  bảo  hộ  họ,  tương  lai  họ  có  thể  sanh  Thế  giới  Cực  Lạc.  Được  hay 

không? Nhân quả điên đảo rồi. Chủng tử thế giới tây phương Cực Lạc có, đó giống như 

thầy Lý nói, họ còn phải trải qua vô lượng kiếp luân hồi chịu khổ, đến lúc nào họ mới có 

thể được cứu? Chân thật huệ làm chủ họ liền được cứu. Hư vọng làm chủ, họ vĩnh viễn 

đều đang làm việc luân hồi, hư tình giả ý. Ngày nay chúng ta nói là tự tư tự lợi, danh văn 

lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, tham sân si mạn. Những thứ này làm chủ, họ sẽ hỏng rồi. 

Niệm Phật cũng không thể vãng sanh. 

Ngày trước thầy Lý thường nói, một vạn người niệm Phật, thực sự có thể vãng sanh, 

bất quá cũng chỉ năm ba người, chỉ năm ba phần vạn! Nguyên nhân là gì? Dùng tâm hư 

vọng, không thể viễn ly tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, tham sân si mạn. Tôi thường 

nói, nói mấy mươi năm rồi về 16 chữ này. Trong tâm quí vị còn có những thứ này, nó 

chướng ngại quí vị vãng sanh. Nó phá hoại  công đức niệm Phật của quí vị. Cổ nhân nói 

rất hay: “miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, hét rách cổ họng cũng uổng công”. Dùng lời 

này để giải thích mọi người liền hiểu rõ được. Chúng ta muốn vãng sanh thế giới Cực 

Lạc mười sáu chữ này nhất định phải triệt để buông bỏ, tự tư tự lợi buông bỏ,  khởi tâm 

động niệm đích thực nghĩ đến thế giới ta bà này, chúng sanh khổ nạn trong lục đạo, chớ 

nghĩ đến bản thân, danh văn lợi dưỡng không mảy may tiêm nhiễm, cuộc sống tùy duyên, 

tùy duyên thế nào cũng được, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Hưởng thụ ngũ 

dục lục trần biết đủ mà dừng, nhất định không có tham luyến. Có thể ăn no, mặc ấm, có 

một nơi nho nhỏ để che gió che mưa là đủ rồi! Ba điều trước có thể làm được rồi, tham 

sân si mạn sẽ đạm bạc, mỏng dần đi. Tuy không thể đoạn nhưng đích thực đã giảm nhiệt 

rồi.  Đối  với  chúng  ta  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  sẽ  có  giúp  ích  lớn.  Không  còn  tạo 

nghiệp nữa. Đối với tất cả mọi người đều tôn kính, thấy tất cả mọi người đều là Phật A 

Di Đà, người tốt là Phật A Di Đà, người xấu cũng là Phật A Di Đà, người giúp đỡ ta là 

Phật  A  Di  Đà,  người  phá  hoại  ta  cũng  là  Phật  A  Di  Đà,  “sanh  tâm  bình  đẳng,  thành 

tướng hỷ duyệt”. Đem những phân biệt chấp trước đoạn hết. Chúng ta  ở thế gian này 

thời gian không lâu, hà tất phải so đo? Người ta tranh thì chúng ta nhường, ủng hộ cho 

họ  cũng  là  ủng  hộ  chính  mình,  hoàn  thiện  đức  hạnh  của  chính  mình,  hoàn  thành  dục 

vọng cho người khác, là việc tốt, không phải là việc xấu. Quí vị thực sự nghĩ thông rồi, 

thực sự nhìn thấu suốt rồi, bản thân đắc đại tự tại! Hư vọng có thể viễn ly, sau đó mới có 

thể trồng cội công đức. 

Cho nên kinh văn dưới đây nói: “y chân đế môn, trực chúng đức bổn”. Quí vị xem tu 

thiện, tích công, lũy đức phải nương nơi chân đế, nương nơi hư vọng thì không được! 

Trước hết giải thích đế là gì? “Đế nghĩa là chân thật bất hư”. Quí vị xem đúng là 

tương phản với hư vọng. Mặt trái của hư vọng chính là chân thật. Kinh Vô Lượng Thọ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        485/16 

nói ba điều chân thật: chân thật rốt ráo đó là chân tâm. Trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật 

tức là lợi ích. Ba loại chân thật này đều là y theo chân đế môn mới có thể thành tựu được. 

Y theo chân thật bất hư. Đạo lý thế gian và xuất thế gian chắc chắn không hư vọng gọi là 

đế. Cho nên đế cũng chính là chân lý mà người thế tục thường nói. Đạo lý này chắc chắn 

không phải là hư vọng, đó gọi là đế. 

Nhị  Đế  Nghĩa  Thượng  nói:  “đế  thị  thật  nghĩa, hữu  ư  phàm  thật‟.  Hữu  là  chân  đế, 

không  cũng  là  chân  đế.  Hữu  là  gì?  Phàm  phu  cho  rằng  là  chân  thật.  Không  thì  sao? 

Thánh nhân cho rằng là chân thật. Hữu là chân đế của thế gian, chân lý. Không là chân 

lý của xuất thế gian. “Thị nhị giai thật” hai thứ này đều là chân thật. Ý nghĩa này chính 

là nói, phàm tục lấy hữu làm thật, thánh trí lấy không làm thật. Hữu và không đều là thật, 

nên lập nhị đế. Pháp thuận phàm tục mê tình nói là tục đế, hoặc thế đế. Đây chính là Như 

Lai hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Thánh trí thấy lý Niết bàn tịch tĩnh chân 

thật  gọi  là  chân  đế,  hoặc  là  thắng  nghĩa  đế,  đệ  nhất  nghĩa  đế.  Chân  đế  của  phàm  phu 

hoàn toàn không phải là chân thật, dường như là thật. Chân đế của chư Phật Bồ Tát nói, 

đó là chân thật thực sự. Đó không phải là tương tự, thuần chân vô vọng. Đây là  điều 

chúng ta không thể không biết. Vì phàm phu họ đang mê, mê mất tự tánh. Cũng tức là 

nói thật tướng các pháp họ hoàn toàn nhìn sai lầm. Họ coi những huyễn tướng này là thật. 

Quí vị nói thứ chân thật họ không thể chấp nhận. Quí vị nói thứ giả dối họ đều có thể 

chấp nhận. Đây chính là vì sao dùng tâm hư vọng mà những ma vương, tu la, la sát có 

thể mê hoặc chúng sanh. Đạo lý chính là đây vậy. Những thứ mà họ nói có thể hợp với 

tri kiến của chúng sanh. Điều Phật Bồ Tát nói đến chúng sanh không thể chấp nhận, Phật 

Bồ Tát nói vạn pháp đều không, họ không thể chấp nhận. Vạn pháp ở ngay trước mắt, vì 

sao ngài lại có thể nói nó là không? Muốn đem đạo lý không này mà nói cho rõ ràng, nói 

cho thấu đáo, quí vị nói xem phí sức biết bao. Thực sự không dễ dàng! Cho dù họ nghe 

rõ ràng, nghe thấu đáo rồi, trong hoàn cảnh hiện thực, “không lý” mà Phật Pháp nói này 

họ không dùng được, tình chấp không buông bỏ được. Phật Pháp họ cảm giác được là 

khá  lắm  rồi,  rất  tốt. Xa  xôi  quá, tôi  không  với  tới  biên  tế  nó  được, vãng  sanh  thế  giới 

Cực Lạc, thế giới Cực Lạc là tốt, thế giới hiện tại của chúng tôi là môi trường hiện thực, 

nó ngay trước mắt tôi, tôi không thể buông bỏ nó được. Thế giới Cực Lạc chỉ là nghe nói, 

chưa nhìn thấy, Phật tuy là nói lời chân thật tôi vẫn có nghi hoặc, đây là điều thường tình 

của con người. 

Môi trường hiện tại hơi có chút chuyển biến tốt, đó chính là giới khoa học đã chứng 

minh cho Phật Pháp. Hiện nay con người tin tưởng khoa học, khoa học đưa ra chứng cứ, 

giới  khoa  học  đích  thực  có  thể  đưa  ra  những  chứng  cứ  đã  nghiên  cứu.  Giới  khoa  học 

phát hiện ra vi trần, chính là cơ sở của vật chất, hiện tượng vật chất nhỏ nhất, thật không 

dễ dàng! 

Đoạn trước chúng ta đã học qua, trong bản kinh của chúng ta trang 338, lão cư sĩ 

Hoàng Niệm Tổ trích dẫn vi trần mà các nhà khoa học đã nói đến, quí vị đọc trong kinh 

bổn, hàng thứ sáu từ dưới đêm lên chữ thứ ba. Vi trần, đây là nói về thứ gì? Nó là lạp tử 

nhỏ nhất tổ thành vật chất, trước đây các nhà khoa học biết điện tử là thứ nhỏ nhất, trong 

một nguyên tử là hạt nguyên tử. Bên ngoài hạt nguyên tử có mấy điện tử lưu chuyển bao 

quanh nó, rất giống với hệ mặt trời. Hiện nay lại phát hiện rồi, phát hiện vật chất càng 

nhỏ hơn điện tử nữa, gọi là hạt vi lượng (quark), hạt vi lượng giới khoa học không dám 

nói, nó là thứ nhỏ nhất, họ không dám nói. Năm 1980 trở về sau lượng tử xuất hiện, tức 

là các nhà khoa học phát hiện ra vi trung tử. Nó lớn bao nhiêu? So với điện tử, nó là một 

phần một trăm ức của điện tử. Nói cách khác, một trăm ức lần vi trung tử, chính là lượng 

tử, mới cấu thành một điện tử. Trong một điện tử có một trăm ức lần lượng tử. Những 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        486/16 

vật chất nhỏ nhất này dày đặc khắp hư không. Thái không giống như biển lớn, những thứ 

này giống như nước vậy, nó lưu động trong biển lớn. Điều này các nhà khoa học phát 

hiện được. Những hiện tượng này trong kinh Phật đã nói, gọi là không tính mà hợp. Phật 

Pháp đối với bản chất của vật chất cũng chính là cách nói này. Hiện tại các nhà khoa học 

chứng minh được, chứng minh đây là chân tướng. Nhưng như thế nào, phàm phu chúng 

ta có phục nó hay không? Vẫn là không phục. Ta vẫn cứ coi những thứ trước mắt đều là 

chân thật. Sắc thanh hương vị xúc pháp, Phật nói vạn pháp đều không, họ nói những thứ 

này đều có, cho nên từ trên tục đế mà nói là có, từ trên chân đế mà nói là không, nó 

không tồn tại. Vì sao nó không tồn tại? Cũng không dễ hiểu. Rõ ràng tồn tại, tại sao lại 

nói nó không tồn tại? Lời này hiện nay nhà khoa học hiểu rồi, nghe hiểu rồi. Giống như 

Kinh  Bát  Nhã nói:  “nhất thiết pháp  vô sở  hữu,  tất cánh không,  bất khả đắc”.  Lời này 

Plank hiểu được, ông nghe rồi rất hoan hỷ. Các nhà khoa học lượng tử họ hiểu được, họ 

nghe xong rồi sẽ đưa tay tán thành. Đây là chân tướng sự thật. Quí vị nói xem kinh này 

có hữu ích hay không? Có hữu dụng lớn! hữu dụng gì vậy? Giúp quí vị buông bỏ triệt để, 

giúp quí vị minh tâm kiến tánh, chứng đắc quả báo thành Phật, thành Bồ Tát, lợi ích rất 

lớn! Trong thế tục có, nhưng không ra khỏi lục đạo luân hồi, nó là thế đế. Chân đế có thể 

giúp quí vị vãng sanh thế giới Cực Lạc, có thể giúp quí vị thành Phật tác Tổ. Hữu dụng, 

không phải không hữu dụng. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 



Tập 283 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 15.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện – Úc Châu 

 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 342, hàng thứ năm từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ đoạn 

này. 

“Y chân đế môn, trực chúng đức bổn”. Đế nghĩa là chân thật bất hư, là đạo lý của thế 

và xuất thế gian, chắc chắn không hư vọng, gọi là đế. Đây là chú giải đơn giản cho chữ 

„đế‟. Đế là chân thật. Thế và xuất thế gian tất cả những sự lý này, nhất định không phải 

là hư vọng. Trong Phật pháp gọi nó là đế. Nhưng thế và xuất thế gian nhận biết không 

giống  nhau,  nhận  biết  đối  với  tất  cả  pháp  có  thể  hoàn  toàn  không  tương  đồng.  Nhưng 

đều được mọi người mà khẳng định, đây là chân thật chứ không phải là giả. 

“Nhị đế nghĩa”, đây là giải thích nhị đế mà nhà Phật đã nói. “Đế thị thật nghĩa, hữu 

ư phàm thực”. Đây là nói về cách thấy có và không. Thấy tất cả pháp là có, đây là phàm 

phu, chính là thế tục, cho rằng đây là chân thật, đây là thực sự có. “Không ư thánh thật”, 

Phật  pháp  nói  “phàm  có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng”.  Trong  Kinh  Bát  Nhã  nói:  “nhất 

thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Lấy điều này làm chân thật, cho nên 

thế và xuất thế gian đế lý này hoàn toàn không tương đồng, đều là được mọi người công 

nhận. Nên  „thị nhị giai thật‟, một  thứ là thế gian khẳng  định nó  là thực tại, một  thứ  là 

xuất thế gian. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        487/16 

Dưới đây có một giải thích “ý vị” nghĩa nói là: phàm tục lấy có làm thật, Thánh trí 

lấy không làm thật. Nên có và không đều là thật, nên lập nhị đế. Pháp thuận phàm tục 

mê  tình  nói  là  tục  đế,  hoặc  thế  đế.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  năm  xưa  tại  thế  giảng  kinh 

thuyết pháp cho mọi người 49 năm, Ngài căn cứ đạo lý gì để nói? Chính là nhị đế, căn 

cứ vào nhị đế để thuyết pháp. Căn cứ thế đế, đó là hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công 

đức. Cho nên căn cứ thế đế mà giảng là Tiểu thừa. Tiểu thừa giảng những gì? Giảng luân 

lý, giảng đạo đức, giảng nhân quả. Phật giáo hóa chúng sanh nguyên tắc chỉ đạo cao nhất 

chính là tịnh nghiệp tam phước. Ba điều này tổng cộng có 11 câu, đây là nguyên tắc chỉ 

đạo cao nhất. Điều thứ nhất “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”, đây là thế đế, 

hoàn toàn là theo sự luận sự. Đại căn đại bổn của pháp thế xuất thế gian chính tại chân 

thành cung kính.  Ấn Quang Đại sư thường nói: một phần thành kính quí vị có thể học 

được một phần lợi ích, hai phần thành kính quí vị liền có thể học được hai phần, mười 

phần  thành  kính  quí  vị  liền  học  được  mười  phần.  Nếu  như  không  có  tâm  chân  thành, 

không có tâm cung kính, thầy giáo là thánh hiền, thầy giáo là Phật Bồ Tát quí vị cũng 

không học được gì cả. Đây là thật, không phải giả đâu. 

Hiện nay nói học vấn, đích thực là có vấn đề, hiện nay nói tri thức chúng ta có thể 

nói, thế giới này tri thức rất phát triển, học vấn không nghe nói, học vấn thuộc về trí tuệ. 

Người thực sự có trí tuệ rất ít, có thể gặp không thể tìm. Trí tuệ chân thật chắc chắn là 

người trung thực, người chân thành. Đối với người cung kính, đối với bản thân khiêm 

tốn, nhất định là người như vậy. Trong cuộc sống hằng ngày của họ, những luân lý mà 

họ biểu hiện ra, người Trung Quốc nói là ngũ luân, họ làm được rồi. Ngũ thường, tứ duy, 

bát đức tất cả đều thực tiễn vào trong cuộc sống của họ. Hạng người này là người có học 

vấn, người có trí tuệ, rất ít thấy. Có người nói hiện nay thế giới này là thế giới tri thức 

bùng nổ, lời này nói rất có lý. Tri thức và trí tuệ không tương đồng, là hai sự việc. Trí 

tuệ là từ tâm thanh tịnh mà có được. Còn tri thức, điều này trước đây chúng ta nói là tâm 

hư vọng, không phải là chân thành. Người hiện nay nói là tâm tánh hời hợt. Kỳ thực tâm 

tánh hời hợt thì thành tựu rất có hạn. Giới khoa học họ cũng chuyên tâm, họ không phải 

là tâm tánh hời hợt, họ có định công tương đối, không bị cảnh giới bên ngoài làm  ảnh 

hưởng, họ mới có thể có nghiên cứu, có phát minh. Những nghiên cứu phát minh này 

không phải thuộc về trí tuệ, là thuộc về tri thức, là thuộc về thế gian, không phải thuộc 

về xuất thế gian. Đây là điều chúng ta không thể không biết. 

Thế gian, tùy thuận thế gian, đây gọi là giáo dục phổ thế. Đối với xã hội đại chúng 

phổ thông, mọi người đều học, người người đều phải tiếp thu. Vì sao vậy? Vì sẽ mang 

lại hạnh phúc thế gian cho quí vị. Người thế gian chúng ta mong cầu đó là tài sản, thông 

minh trí tuệ, khỏe mạnh trường thọ, đích thực là có thể mang đến cho quí vị, đem đến 

cho  xã  hội  an  định hòa bình, mang  lại phồn vinh hưng thịnh. Điều này  trong giáo dục 

phổ thế, Phật đều hướng dẫn chúng ta như vậy. Ngài dạy học 49 năm, 20 năm đầu thiên 

nặng  về  một  phương  diện này, 29  năm  sau, trong  49  năm  này,  29  năm  sau  cùng  thiên 

nặng  về  giáo  dục  xuất  thế  gian, giảng  cho  quí  vị  về  chân  tướng  của  nhân  sanh  vũ  trụ. 

Chân tướng của nhân sanh vũ trụ bộ phận này, dùng lời hiện tại nói là triết học cao cấp, 

khoa học cao cấp, không phải là điều người thông thường có thể hiểu được. Vào thời đại 

đó, không phải là người thông thường có thể tiếp thu được, thực sự là số cực ít. Hiện tại 

do vì  khoa học tiến bộ rồi, khoa học cận đại phát hiện ra những hiện tượng vật lý, những 

điều họ nói càng ngày càng tiếp cận với kinh giáo Đại thừa. 

Tiến sĩ Plank người Đức, đây là một nhà vật lý học lượng tử, thầy giáo của Enstein, 

ông đã nói một câu, căn cứ theo ông ấy một đời nghiên cứu về nguyên tử, tổng kết của 

ông ấy là, trên thế giới này căn bản là không có thứ gọi là vật chất. Vật chất là gì? Vật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        488/16 

chất là những lạp tử cơ bản này trong vận tốc hoạt động nhanh chóng, sản sinh ra một 

loại huyễn tướng, cao tần suất liên tục sản sanh ra một huyễn tướng. Cách nói này cũng 

giống như  chúng  ta  xem  phim  vậy, chúng  ta nhìn  trên  màn  hình  chiếu phim  nhìn  thấy 

huyễn tướng. Chúng ta đem ảnh gốc của phim đó là bản chiếu gốc, một tấm ví dụ như 

một  lạp  tử,  nó  dưới  sự  di  động  tốc  độ  cao,  tốc  độ  nhanh  thế  nào?  Một  giây  24  lần  đã 

đánh lừa được con mắt của chúng ta rồi. Chúng ta xem trên màn hình nó giống như là 

chân thật vậy. Kỳ thực nó là vĩnh viễn không ngừng từng, tấm từng tấm lưu động ở đó 

với tốc độ cao. Một giây đồng hồ 24 tấm. Trong kinh Phật nói với chúng ta nó cùng một 

đạo lý với hiện tượng này. Trong kinh Phật nếu như nói một giây, trong tốc độ này có 

bao nhiêu tấm? Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta rằng, một giây đồng hồ có 1600 triệu, 

đơn vị là triệu. Hoàn cảnh hiện thực của chúng ta 1600 triệu. Hạt cơ bản này sản sanh 

như thế nào? Phật Pháp nói là tam tế tướng của A lại ya, nó từ đâu mà sản sanh? Từ 

chân như bản tánh. Trong  chân như bản  tánh  hiện tượng gì cũng không  có, không  có 

hiện tượng vật chất, không có hiện tượng tinh thần, cũng không có hiện tượng tự nhiên. 

Khoa học hiện tại gần như đạt đến cấp độ này rồi, họ nói vật chất này từ đâu mà có? Vật 

chất là hiện tượng tinh thần biến hiện mà ra, chính là ý niệm. Tâm niệm là cơ sở của hiện 

tượng vật chất, không có tâm niệm thì sẽ không có vật chất, điều này giống với Bồ Tát 

Di Lặc nói vậy. Nhà Phật nói “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, cho nên vật chất là từ tâm 

tưởng sanh ra, tốc độ này nhanh quá, một giây đồng hồ 1600 triệu, đơn vị là triệu. Căn 

cứ theo nghiên cứu của các nhà khoa học cận đại, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ là người học 

khoa học, ông nói với chúng tôi, năm 1980 trở về sau giới khoa học phát hiện vi trung tử, 

tức là lượng tử. Vi trung tử bao lớn? Chỉ tương đương với một phần một trăm ức điện tử. 

Hình như rất gần với điều Bồ Tát Di Lặc đã nói. Các nhà lượng tử học gọi là lượng tử, 

gọi là tiểu quang tử. Những thứ này đầy dẫy trong hư không. Vi trung tử có thể xuyên 

qua độ dày mười ức ki lô mét tấm nhôm, hoặc tấm thép, tức là kim thuộc, nó ở trong đó 

không có chướng ngại, những hạt nhỏ lại càng nhỏ này Phật pháp gọi là nó vi trần. 

Cho nên trong Kinh Kim Cang nói rất hay. Thế giới này là gì? Thế giới này gọi là 

“nhất hợp tướng”, chính là những vi trần này tổ hợp lại, sanh ra huyễn tướng. Những 

hiện tượng này đương thể tức không, liễu bất khả đắc, cũng giống như những hiện tượng 

nhìn  thấy  trên  màn  hình  trong  phim  ảnh  vậy,  nó  ở  đó  di  động  với  vận  tốc  lớn,  tướng 

trước và tướng sau không tương đồng, không có thứ nào là tương đồng, chỉ có thể nói 

giống  nhiều  khác  ít,  tìm  không  ra  hai  cái  hoàn  toàn  tương  đồng.  Vì  thế  chúng  ta  nhìn 

thấy hiện tượng liên tục, đây chính là nói về đạo lý không, cho nên “không” không phải 

là “vô”. Nếu như Phật pháp không, không thì cái gì cũng không có nữa, đây không phải 

là điều Phật pháp nói. Không là có, nhưng có, tốc độ của nó nhanh quá, quí vị không 

nắm bắt được nó, quí vị không thể nào tưởng tượng nổi. Chúng ta khởi một niệm, ý niệm 

này Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta, một khảy móng tay là một niệm, một khảy móng 

tay. Trong  một  khảy  móng tay  có  bao nhiêu  vi  tế  để  ý niệm  này  tổ  thành? 32  ức  trăm 

ngàn niệm. Đơn vị là trăm ngàn, trăm ngàn là một trăm ngàn, 32 ức nhân với một trăm 

ngàn  bằng  320  triệu.  Một  khảy  móng  tay  320  triệu,  nhiều  ý  niệm  như  vậy  quí  vị  mới 

nhìn  thấy  hiện  tượng  vật  chất.  Vậy  chúng  ta  mở  mắt  ra  nhìn  hiện  tượng  vật  chất  này, 

nhìn  một  giây  có  1600  triệu,  nhìn  một  phút  không  phải  nhiều  quá  rồi  sao?  1600  triệu 

nhân với 60 lần, một phút, nhìn một tiếng đồng hồ, tất cả đều đang chuyển động. Nên 

nhà Phật nói bất sanh bất diệt. Nếu như nó không có sanh diệt, nói bất sanh bất diệt vậy 

là chẳng có ý nghĩa gì rồi. 

Sanh diệt là gì? Sanh diệt là có. Sanh diệt quí vị nắm bắt không được, quí vị không 

thể nào tưởng tượng. Cho nên dùng bất sanh bất diệt để hình dung, niệm trước diệt niệm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        489/16 

sau đã sanh, ý niệm nhanh đến mức trong một giây có 1600 triệu, quí vị làm sao có thể 

nắm bắt được? Phật Pháp nói “không” là từ đây mà nói vậy. Hiện tượng vật chất là hiện 

tượng tinh thần biến hiện. Tốc độ của hiện tượng tinh thần và tốc độ của hiện tượng vật 

chất là tương đồng. Hiện tượng tinh thần từ đâu mà có? Từ chấn động mà có. Chấn động 

này khoa học gọi nó là năng lượng. Hiện tượng tinh thần gọi là tin tức, vật chất. Trong 

vũ trụ chỉ có ba loại này, ba loại này là một mà ba, ba mà một, không thể phân chia nữa. 

Từ  chân động  sản  sanh hiện tượng  tinh thần, chính  là  ý niệm.  Từ  ý  niệm  sanh  ra hiện 

tượng vật chất. Kinh Phật nói càng rõ ràng hơn khoa học. Nhà Phật học cho rằng chấn 

động này là từ tự tánh mà có. Nhà khoa học lại nhìn chưa thấy tự tánh. Nhà khoa học nói 

ý niệm này là từ trong không mà sanh có. Đích thực quí vị nhìn không thấy nó. Bởi vì tự 

tánh nó không phải là hiện tượng tinh thần, không phải là hiện tượng vật chất, nó cũng 

không  phải  là  hiện  tượng  tự  nhiên.  Chúng  ta  dùng  thiết  bị  để  dò  tìm  căn  bản  là  điều 

không thể. Chúng ta dùng tư duy để thăm dò cũng không thể được, tư duy là tinh thần. 

Nhà Phật nói ngũ uẩn, sắc, thọ, tưởng, hành, thức, nó không phải là sắc pháp, tiền ngũ 

căn nhìn không thấy nó. Nhãn nhĩ tỷ thiệt thân không có cách gì khởi cảm ứng với nó 

được. Nó không phải là hiện tượng tinh thần, là đệ lục ý thức, tư tưởng của quí vị không 

đạt đến được. Nó không phải là từ không sanh có. Nó là một niệm mê, một niệm mê này 

không có nguyên nhân. Chúng ta xưng nó là hiện tượng tự nhiên. Trong cuộc sống hiện 

thực của chúng ta, đích thực sẽ phát sanh một niệm mê hoặc, vấn đề là một niệm mê này, 

họ niệm niệm đều mê. Niệm khởi lên bản thân không biết, vi tế quá. Trong kinh giáo Đại 

thừa nói với chúng ta, sự việc này chỉ chứng mới biết. Quí vị chứng đắc rồi, quí vị hoàn 

toàn hiểu rõ. Người nào chứng được? Trong kinh giáo Đại thừa đức Phật dạy là bát địa 

Bồ Tát, bát địa trở lên, bát địa, cửu địa, thập địa, thập nhất địa, Diệu giác, người trong 

năm địa vị này họ chứng rồi. Chứng được này chính là trong giáo lý Đại thừa thường nói 

minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Làm thế nào mới có thể kiến tánh? Trong kinh 

nói rất hay. Quí vị chỉ cần buông bỏ chấp trước, buông bỏ phân biệt, buông bỏ khởi tâm 

động niệm, sáu căn chúng ta mắt tai mũi lưỡi thân nhìn cảnh giới bên ngoài, đem chấp 

trước phân biệt vọng tưởng, vọng tưởng chính là khởi tâm động niệm, tất cả đều buông 

bỏ hết, quí vị liền chứng đắc.  Cho nên buông b là chính xác! Trên lý luận mà nói phàm 

phu và Phật là sai biệt trong một niệm. Một niệm đó không phải là một niệm mà chúng 

ta tưởng tượng, là một niệm trong 1600 triệu niệm trong một giây, vi tế như vậy, một 

niệm này buông bỏ rồi, thì tất cả đều buông bỏ, một niệm này quả nhiên buông bỏ, lục 

đạo luân hồi không còn, thập pháp giới không còn nữa. Vì sao vậy? lục đạo, thập pháp 

giới chính là có ý niệm đang chi phối nó, có ý niệm là có nó, ý niệm không có nữa, nó 

liền không còn. Tất cả buông bỏ rồi, vô thỉ vô minh tức là tập khí khởi tâm động niệm 

vẫn còn, tập khí nâng đỡ cho một hiện tượng, hiện tượng này chính là tõi Thật báo trang 

nghiêm  của  chư  Phật  Như  Lai, cũng  xưng  nó  là nhất  chân  pháp  giới. Nếu  như  tập khí 

khởi tâm động niệm cũng đoạn hết rồi, đoạn đến sạch sẽ, thứ gì cũng không còn nữa, cõi 

Thật báo trang nghiêm cũng không còn, đúng là “phàm có hình tướng đều là hư vọng”. 

Phật hoàn toàn không nói báo độ của chư Phật Như Lai là ngoại lệ, không nói như vậy, 

thực  sự  không  có.  Đây  là  điều  mà  Phật  pháp  nói  về  đạo  lý  không,  vô  cùng  quý  hóa. 

Ngày  nay  các  nhà  khoa  học  chứng  minh  được  rồi.  Tuy  nói  không  được  viên  mãn  như 

kinh Phật đã nói, nhưng chúng ta tin tưởng, có lý do để tin tưởng mười năm, hai mươi 

năm, ba mươi năm nữa, khoa học sẽ càng tiến bộ hơn, nhưng chúng ta biết họ không 

thấy được tánh, đối với sự việc này giải thích sẽ càng ngày càng rõ ràng hơn. Vì sao họ 

không thấy được tánh? Chính là vì điều chúng tôi vừa nói, nhà khoa học dùng là vọng 

tâm, không phải là chân tâm, dùng suy nghĩ, dùng nghiên cứu, dùng tâm này là không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        490/16 

được. Tâm này là tâm hư vọng, chỉ có thể thấy được hư vọng. Trong vũ trụ, năng lượng 

tin tức vật chất đều là hư vọng, tâm hư vọng có thể thấy được những thứ hư vọng này, 

không thấy được chân tâm. Cảnh giới trong chân tâm họ không nhìn thấy được, bắt buộc 

phải buông bỏ hư vọng, đến khi đó nhà khoa học họ hiểu rõ được rồi. Nếu như buông bỏ 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, trong Phật Pháp nói họ đã thành Phật. Tôi tin rằng họ 

có thể làm được. Vì sao vậy?  Vì tâm của họ rất chuyên nhất, rất thanh tịnh. Họ không 

giống như người thông thường suy nghĩ lung tung. 

Chân đế này, là lý niết bàn tịch tĩnh chân thật mà thánh trí thấy được, gọi là chân đế, 

hoặc là thắng nghĩa đế, đệ nhất nghĩa đế. Những danh từ này rất nhiều đều là nói cùng 

một sự việc. Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật những người này đều nhìn thấy 

rồi. Chúng ta nói chân tướng của nhân sanh vũ trụ, họ đều thấy được rồi. Tuy nhìn thấy, 

vừa  rồi  đã  nói  họ  siêu  việt  lục  đạo,  siêu  việt  thập  pháp  giới,  đều  trú  tại  cõi  Thật  báo, 

trong Kinh Hoa Nghiêm nói là thế giới Hoa tạng, trong Tịnh Độ nói là thế giới Cực Lạc, 

họ đều trú tại nơi đó, nơi đó vô cùng kỳ diệu, trong bộ kinh này đã giới thiệu, nói với 

chúng ta về hoàn cảnh này. Bởi vì tập khí vô thỉ vô minh không có phương pháp đoạn, 

vô  minh  đoạn  được  rồi,  tập  khí  đoạn  không  được.  Tập  khí  phải  đoạn  như  thế  nào? 

Không nên quan tâm đến nó, thời gian lâu rồi, tự nhiên nó không còn nữa. Trong kinh 

Phật có giải thích, dùng ví dụ, ví dụ như một bình rượu, trong bình đựng rượu, rượu đổ 

hết sạch rồi, bình cũng rửa sạch sẽ, đích thực hết rồi, không còn một giọt nào nữa, ngửi 

vẫn có mùi vị, đó gọi là tập khí, thứ này không thể nào trừ được, chỉ để tại đó, miệng 

bình  mở  ra,  để  nửa  năm  một  năm  rồi  ngửi  lại  thì  không  còn  chút  nào  nữa.  Vô  thỉ  vô 

minh tập khí cũng dùng phương pháp này, vậy họ ở cõi Thật báo bao lâu? Trong kinh 

Phật nói với chúng ta, trong Kinh Hoa Nghiêm nói ba đại a tăng kỳ kiếp, sau ba đại a 

tăng kỳ kiếp tự nhiên sẽ không còn nữa. Cổ nhân nói, ở đây không được dùng lực. Nếu 

họ vừa dùng lực, quí vị xem khởi tâm động niệm kia khởi lên rồi, phân biệt chấp trước 

tất cả đều khởi lên, vậy là lại trở về với lục đạo rồi. Cho nên nơi đó không dùng lực, vĩnh 

viễn  bảo  trì  một  tâm  thanh  tịnh,  gọi  là  nhất  niệm  bất  sanh.  Nhất  niệm  bất  sanh,  môi 

trường trong thế giới đó của họ, nó là dừng lại, thọ mạng trong ba đại a tăng kỳ kiếp dài 

thực  sự  gọi  là  vô  lượng  thọ,  họ  không  suy,  không  thay  đổi,  không  già.  Cỏ  cây  hoa  lá 

cũng như vậy, vĩnh viễn  xanh tươi, không có tàn tạ. Điều này sau này sẽ nói rõ hơn. 

Đây là gì? Vì họ không có phân biệt chấp trước, môi trường này của thế giới chúng ta là 

tùy theo ý niệm của những con người cư trú trên thế giới này, ý niệm của họ thiện, môi 

trường liền thiện, xã hội thiện, môi trường trái đất cũng thiện. Nếu như ý niệm bất thiện 

đều là tự tư tự lợi, tổn người lợi mình, xã hội sẽ động loạn, trái đất thiên tai sẽ liên miên. 

Chính là đạo lý này vậy. Cho nên Phật nói cho chúng ta cảnh tùy tâm chuyển, thân thể 

cũng là như vậy. Thân thể là hiện tượng vật chất, cũng là tùy theo tâm niệm mà chuyển. 

Niệm của chúng ta thuần chân, quí vị sẽ không dễ dàng suy lão. Nếu như mỗi ngày đều 

nghĩ đông nghĩ tây, suy nghĩ lung tung, người sẽ rất dễ dàng lão hóa. Tư tưởng càng đơn 

thuần càng tốt. 

Khi còn đi làm tôi có rất nhiều bạn bè tốt, lúc làm việc rất chăm chỉ, họ chỉ nghĩ đến 

công việc của họ, như vậy là tương đối đơn thuần, thân thể rất mạnh khỏe, rất tốt. Đến 

lúc  về hưu  tôi  hai năm  không  gặp ông ấy, khi gặp  mặt  nhìn thấy  dường như già  đi 20 

tuổi.  Tại  sao  lại  như  vậy?  Sau  khi  về  hưu  ông  ấy  suy  nghĩ  lung  tung,  tám,  chín  phần 

mười đều nghĩ đến việc quá khứ, ngày xưa đối người, tiếp vật, làm việc, những ân ân 

oán oán, nghĩ về những điều đó, còn nghĩ đến tuổi tác lớn rồi, vô dụng, già rồi. Quí vị 

nghĩ già, lập tức liền lão hóa. Quí vị nghĩ bệnh, bệnh liền đến ngay. Bệnh nặng lại sợ 

chết, chết chóc cũng đến thôi. Họ chính là hiện tượng này vậy. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        491/16 

Có rất nhiều người hỏi tôi, ngài làm sao có thể duy trì sức khỏe như vậy? Tôi nói bởi 

vì nghề nghiệp của chúng tôi không có về hưu, ngày ngày chỉ nghĩ một sự việc này, nghĩ 

đến kinh giáo, nghĩ đến kinh này phải giảng như thế nào, không có thay đổi, suốt đời chỉ 

một  nghề  này,  chỉ  nghĩ  một  sự  việc  này,  đơn  thuần,  không  phức  tạp  một  chút  nào  cả. 

Như vậy mới có thể duy trì thân thể mạnh khỏe, duy trì đương nhiên cũng có lão hóa, 

không dễ dàng lão hóa, đạo lý chính là đây vậy. Điều này trong kinh Phật thường nói: 

“cảnh tùy tâm chuyển, tướng do tâm sanh”, tướng bao gồm cả thân thể mạnh khỏe. 

Giới khoa học dạy cho chúng ta, khoa học nói đến năm 2012, đây là dự đoán thiên 

tai của người Maya, nêu ra chúng ta phải ứng phó như thế nào, ông ấy nói ba câu nói, rất 

hay, rất giống với Phật Pháp nói. Thứ nhất hi vọng cư dân trên trái đất có thể giác ngộ, 

mọi người đều có thể bỏ ác làm thiện. Câu thứ nhất là bỏ ác làm thiện. Câu thứ hai là cải 

tà quy chánh. Câu thứ ba là đoan chánh tâm niệm. Nghĩa là ý niệm phải chánh. Không 

những có thể hóa giải được thiên tai này, mà còn có thể làm cho trái đất này hướng đến 

tương lai càng tốt đẹp hơn. Nói không sai! Nhưng chúng ta nếu hỏi ai chịu làm? Người 

nào chịu cải tài quy chánh? Người nào có thể đoạn ác tu thiện? Tiêu chuẩn thiện ác tà 

chánh là gì? Trong Phật pháp kinh luận là tiêu chuẩn, kinh và luận là tiêu chuẩn kiến giải 

của tư tưởng quí vị. Giới luật là tiêu chuẩn ngôn hạnh của quí vị. Dùng giới luật để đoạn 

ác tu thiện, để cải tà quy chánh. Dùng kinh luận để đoan chánh tâm thái của quí vị. Đây 

là tiêu chuẩn. 

Trong giáo dục truyền thống xưa có tiêu chuẩn, có ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát 

đức, nếu như chúng ta làm đơn giản hóa nó thành 12 chữ, đây là tinh thần của cổ thánh 

tiên hiền năm ngàn năm lập quốc, 12 chữ:  “hiếu để trung tín, lễ nghĩa liêm sỉ, nhân ái 

hòa bình”. 12 chữ này đều có thể hiểu được, đều có thể làm được, thiên tai liền không 

còn nữa. Cổ nhân gặp phải thiên tai họ thật làm, họ thực sự phản tỉnh, điều gì tôi đã nghĩ, 

làm sai, sám hối sửa sai, liền có thể hóa giải thiên tai. Trong sách sử cũng có ghi chép, 

ghi  chép  sớm  nhất  là  trong  Thượng  thư  có,  trong  Tả  truyện  có.  Tiêu  chuẩn  của  nước 

ngoài là kinh điển tôn giáo, trong kinh điển của mỗi một tôn giáo đều nói đến luân lý, 

đạo  đức,  nhân  quả.  Có  thể  dùng  những  tiêu  chuẩn  này  để  kiểm  tra  bản  thân,  là  thiện 

nhiều  hay  là  ác  nhiều,  là  tà  nhiều  hay  là  chánh  nhiều.  Xã  hội  này  có  cách  cứu,  không 

phải không có cách. 

Cách nói mà các nhà khoa học mới phát hiện ra và điều đại thừa nói đệ nhất nghĩa đế 

rất gần nhau. “Nói chúng sanh vô sở hữu”, ý nghĩa của chúng sanh này rất rộng. Chúng 

sanh, chúng  là  chúng  duyên hòa hợp  mà  sanh  khởi  hiện  tượng.  Ba  loại hiện  tượng kia 

đều bao gồm hết, thứ nhất là hiện tượng vật chất, thứ hai là hiện tượng tinh thần, thọ 

tưởng hành thức, hiện tượng tinh thần, thứ ba là hiện tượng tự nhiên. Không có gì không 

phải là chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi. Chúng duyên hòa hợp, chúng ta ngày  nay 

nói rất nhiều điều kiện, đầy đủ liền sản sanh hiện tượng, không phải là đơn thuần. 

Vũ trụ sản sanh như thế nào? Chúng duyên hòa hợp. Tinh cần sản sanh như thế nào? 

Tinh hệ sản sanh như thế nào? Lại vì sao ở trong thái không những tinh hệ này vận hành 

mỗi mỗi đều có quỹ đạo. Thái không rộng lớn, tinh hệ rất nhiều, không thể xưng kể, mỗi 

mỗi đều có quỹ đạo của mình, không loạn một chút nào cả. Đây là đạo lý gì vậy? Nhà 

khoa học, nhà triết học đều đang nghiên cứu, tôn giáo lại nói, có một số tôn giáo dùng 

thần thoại để biểu pháp. Quí vị chớ nên coi đó là thần thoại, ý nghĩa ở trong đó vô cùng 

sâu  sắc.  Phật  pháp  không  dùng  thần  thoại,  Phật  Pháp  là  trực  tiếp  nói  nó  ra,  đem  chân 

tướng sự thật nói rõ ra. Cho nên Phật pháp là giáo dục, không dùng thần thoại để gửi 

gắm.  Mà  kinh  Phật  có  thể  giải  thích  những  thần  thoại  đó.  Những  đạo  lý  này  chúng  ta 

phải hiểu được, tỉ mỉ để nghiên cứu nó.  Dùng tâm gì? Dùng tâm thanh tịnh. Xem nhiều, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        492/16 

nghe nhiều, không nên nghĩ đến nó, nghĩ đều là vọng tưởng. Càng nghĩ càng sai, không 

nghĩ, xem một lần không hiểu, xem mười lần, xem mười lần chưa hiểu xem một trăm lần. 

Cổ nhân nói: “đọc sách ngàn lần, nghĩa nó tự thấy”. Quí vị chỉ một lần một lần đọc tiếp 

như vậy, đọc đến 1000 lần , ý nghĩa nó đều hiểu được hết. Đây là đạo lý gì vậy? Đọc 

sách ngàn lần là tu định, thực sự đạt định rồi, định có thể khai trí tuệ. Trí tuệ khai rồi tất 

cả liền hiểu rõ ràng, chính là sự việc này vậy. Nó không phải là không có lý. Phật vì sao 

đối với vũ trụ nhân sanh lại thấu triệt như vậy? Ngày nay khoa học dùng bao nhiêu tinh 

thần, bao nhiêu tinh lực, những thiết bị khoa học kỹ thuật cao để quan sát, cái gì nó cũng 

không  có.  Làm  sao  biết  được  hiện  tượng  vật  chất  ngay  trước  mắt  chúng  ta,  trong  một 

giây 1600 triệu, trong tần suất này sản sanh, làm sao mà họ phát hiện được? Trong định 

nhìn thấy được. Thông thường tiểu định nhìn không thấy. Vị  thứ của Bồ Tát 51 địa vị 

cuối cùng là Phật, nếu tính cả Phật vào là 52 địa vị, quí vị xem năm địa vị cao nhất của 

nó mới có năng lực nhìn thấy, từ bát địa, bát địa, cửu địa, thập địa, Đẳng giác, Diệu giác, 

năm địa vị này, định công sâu như vậy, mới có thể đem nguyên khởi của vũ trụ trình 

hiện ra trước mặt mình, đều nhìn thấy hết. Thất địa trở xuống không được. 

Đối với chúng ta mà nói, định công của họ chúng ta không theo kịp, tức là sơ quả 

của tầng thấp nhất Tu đà hoàn, trong Kinh Hoa Nghiêm, Thập tín vị Bồ Tát, Sơ tín vị Bồ 

Tát, định công đó của người ta chúng ta không thể nào sánh kịp. Họ có định, định công 

của họ là nhỏ nhất, định công nhỏ nhất khởi lên hai tác dụng. Người hiện tại nói là công 

năng đặc biệt, thứ nhất là thiên nhãn, thứ hai là thiên nhĩ. Thứ chúng ta nhìn không thấy 

họ  có  thể  nhìn  thấy,  chúng  ta  ở  trong  căn  phòng  này  bên  ngoài  phòng  chúng  ta  nhìn 

không thấy, bức tường này không ngăn trở được họ, họ nhìn hoàn toàn là trong suốt, bên 

ngoài đều nhìn thấy rõ ràng. Họ không có chướng ngại, đây là Sơ quả. Giống như định 

công của tiểu học năm thứ nhất vậy. Người có công năng đặc bẩm sanh này họ sẽ bị mất 

đi. Làm sao lại bị mất đi? Lúc tôi ở Mỹ đã gặp qua rồi, là người Trung Quốc đại lục, 

phái đến nước Mỹ, có mười mấy người có công năng đặc biệt, tuổi tác đều rất trẻ, hai 

mươi mấy tuổi, gọi họ đến để thử nghiệm xem, thực sự không phải giả, thực sự có năng 

lực  này,  nhìn  thấu  thân  thể,  nhìn  thấy  lục  phủ  ngũ  tạng  trên  thân  thể  quí  vị,  ở  đâu  có 

bệnh tật họ vừa nhìn đã thấy rõ,  giống như chụp X quang vậy, không sai một chút nào. 

Điều này chứng minh họ thực sự có được năng lực này. Chúng tôi hỏi họ, năng lực này 

của anh sẽ bị mất đi hay không? Sẽ mất. Năng lực đến như thế nào? Họ trời sinh như vậy, 

vừa sanh ra đã có rồi, hơn nữa lúc càng nhỏ thì năng lực càng mạnh, dần dần lớn lên tiếp 

xúc  với  cảnh  giới  bên  ngoài  nhiều,  tạp  niệm  nhiều,  năng  lực  của  họ  liền  bị  suy  mất. 

Khoảng đến ba mươi bốn mươi tuổi sẽ không còn nữa, có rất nhiều người ba mươi tuổi 

trở lên là không còn nữa. 

Tu định mà tu được sẽ không bị mất đi, tùy theo định công của quí vị dần dần hướng 

thượng nâng cao, đến Thất tín vị, chúng ta đem Thập tín ví dụ cho tiểu học, họ tiểu học 

mười năm, từ năm thứ nhất đến năm thứ mười, năm thứ bảy sáu loại năng lực đều khôi 

phục được rồi. Phật nói đây là bản năng của chúng ta, quí vị vốn có đủ. Hiện nay vì sao 

không  có  nữa?  Chính  là  quí  vị  suy  nghĩ  lung  tung.  Vọng  tưởng, phân  biệt,  chấp  trước 

làm chướng ngại nó, nó không khởi tác dụng nữa. Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

buông  bỏ  rồi  nó  liền  được  khôi  phục.  Chúng  ta  mới  hiểu  rõ  được.  Tu  Đà  hoàn  đây  là 

năm thứ nhất, tiểu học năm thứ nhất. Họ buông bỏ thân kiến, rất lợi hại! Họ không còn 

chấp trước thân là ta nữa, thế nên thiên nhãn, thiên nhĩ của họ được khôi phục, từ đây bắt 

đầu khôi phục được. Nói cách khác, tâm càng thanh tịnh càng dễ dàng đắc thần thông. 

Niệm càng phức tạp, quí vị tu cũng tu không thành công. Đây là tâm thanh tịnh khởi tác 

dụng, mỗi người đều có thể tu. Tu tiểu thông này, thiên nhãn, thiên nhĩ những tiểu thần 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        493/16 

thông này không khó. Quí vị nếu như thực sự tu hành, công phu khoảng hai năm ba năm 

liền có thể đạt được. Đa phần đều là Mật tông, Mật tông tu hành tương đối nghiêm khắc, 

dạy quí vị trì chú, dạy quí vị trì giới; trì giới, trì chú, tu định, chú trọng tam mật tương 

ưng: miệng niệm chú, trong tâm quán tưởng, tay kết ấn, đây đều thuộc về giới luật, y 

theo phương pháp này tu học, hai ba năm tiểu thông liền có được. Nếu như không đạt 

được, đó là ý niệm quí vị nhiều quá, quí vị vọng niệm nhiều. Người vọng niệm nhiều tu 

cả đời năng lực này  cũng không thể khôi phục được. Cho nên quí vị hiểu được đạo lý 

này, mỗi người đều có thể tu thành được. Giống như trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “tất cả 

chúng sanh vốn là Phật”, nói được rõ ràng như vậy, mạch lạc như vậy, cùng với cổ nhân 

nói  có  kỳ  diệu  của  “dị  khúc  đồng  công”.  Cổ  nhân  nói:  “nhân  chi  sơ  tánh  bổn  thiện”, 

nhân tánh bổn thiện, thiện đó không phải là thiện của thiện ác. Thiện đó là lời tán thán. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm đức Phật nói rất cụ thể, nói tất cả chúng sanh đều là có trí 

tuệ đức tướng của Như Lai. Như Lai là tự tánh. Tự tánh của quí vị vốn sẵn có trí tuệ, vốn 

sẵn có đức năng, vốn sẵn có tướng hảo. Tự tánh vốn đã đầy đủ. 

Lục tổ Huệ Năng đại sư thiền tông đời nhà Đường, lúc minh tâm kiến tánh ngài cũng 

nói: “Đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ, năng sanh vạn pháp.” Vạn pháp này chính là thế 

giới  hư  không,  là  tâm  của  bản  thân  biến  hiện  ra.  Ngày  nay  các  nhà  khoa  học  nói  với 

chúng ta: tách rời ý niệm, thế giới này cái gì cũng không có nữa, ngay cả thế giới cũng 

không tồn tại. Là ý niệm thành tựu. Vậy đoan chánh ý niệm là việc quá quan trọng rồi. 

Đại thánh đại hiền, chư Phật Bồ Tát ý niệm chánh, chánh mà không tà, giác mà không 

mê, tịnh mà không nhiễm.  Chúng ta thấy bộ kinh này nửa sau của kinh đề có năm chữ: 

thanh tịnh bình đẳng giác. Thanh tịnh chính là tịnh mà không nhiễm, bình đẳng chính là 

chánh mà không tà, sau hết là giác, giác mà không mê. Đây là mục tiêu học Phật. Học 

Phật là học gì? Chính là học giác chánh tịnh. Giác chánh tịnh là tự tánh chúng ta vốn có 

sẵn. Phật Pháp không nói là quí vị mới sẽ đạt được thứ gì đó, không có, là khôi phục thứ 

vốn có của quí vị. Quí vị vốn có là viên mãn. Tất cả chư Phật đều là như vậy, hoàn toàn 

tương đồng. Cho nên Khổng Tử nói, một đời của ông là “thuật nhi bất tác, tín nhi hiếu 

cổ”, đây nghĩa là nói, phu tử một đời không có sáng tác, không có phát minh, thứ ông 

học, thứ ông tu, thứ ông dạy, thứ truyền lại, toàn là thứ của cổ thánh tiên hiền. Quí vị có 

thể lãnh hội được ý nghĩa của ông không? Thứ mà ông chứng đắc được hoàn toàn giống 

với thứ của cổ thánh tiên hiền. 

Cho nên nhà Phật nói: “kim Phật như đồng cổ Phật chi tái lai”. Vì sao vậy? Họ thành 

Phật rồi, họ kiến tánh rồi, giống ý với cổ Phật đã thấy, không tăng không giảm. Cho nên 

đức Phật Thích Ca Mâu Ni 49 năm giảng kinh thuyết pháp, Ngài nói Ngài chưa từng nói 

qua một chữ nào, không nói một câu nào. Đây nghĩa là gì vậy? Cùng ý nghĩa với Khổng 

Tử vậy. Toàn là thứ cổ Phật đã nói, không thêm vào thứ cổ Phật đã nói một chữ nào cả, 

còn  nghiêm  khắc  hơn  cả  lời  Khổng  lão  phu  tử  đã  nói,  là  thật,  không  phải  giả.  Quí  vị 

tương lai thành Phật quí vị sẽ hiểu rõ được. Người thành Phật khiêm tốn, không nói bản 

thân thấy được, là của cổ nhân, toàn là của cổ nhân. Dụng ý này rất sâu sắc. Bởi vì con 

người có tập khí ngạo mạn. Đây là đại từ đại bi, dạy người buông bỏ kiêu ngạo. Ngạo 

mạn là chướng ngại, cho nên Thánh hiền, Phật Bồ Tát đối với bất cứ người nào cũng vô 

cùng khiêm tốn, vô cùng cung kính. Cung kính khiêm tốn là tánh đức. Người kiến tánh 

tự nhiên được như vậy, không cần phải học tập. Người có tham, sân, si, mạn, nghi tật đố 

chướng  ngại,  kiêu  ngạo,  đó  là  mê  hoặc  điên  đảo,  mê  mất  tự  tánh.  Tự  tánh  hiện  tiền 

không phải như vậy. 

Trong Đại Thừa Nghĩa Chương nói, tục là thế tục, thế tục sở tri nên gọi là thế đế. 

Chân là cách gọi tuyệt không còn vọng, nói đắc cũng được. Quí vị có thể đoạn tuyệt hư 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        494/16 

vọng, hoàn toàn buông bỏ rồi, đó chính là chân. Hư vọng là gì? Khởi tâm động niệm là 

hư vọng. Phân biệt là hư vọng. Chấp trước là hư vọng. Đây là ba cái gốc của tất cả các 

hư vọng. Người biết tu từ căn bản, từ gốc mà nhổ trừ. Những cành là kia thì không quản, 

tự nhiên nó sẽ không còn. Cách tu như thế nào? Cụ thể Phật pháp dạy chúng ta phát bồ 

đề tâm, nhất hướng chuyên niệm. Đây là phương pháp tu hành của Kinh Vô Lượng Thọ. 

Bồ đề tâm chính là chân, đó không phải là vọng. Bồ đề tâm y theo cách giải thích của cổ 

nhân thì  không dễ  hiểu  lắm.  Chúng ta  y  theo  Kinh  Vô  Lượng Thọ để  giải  thích thì  dễ 

hiểu hơn. Tâm bồ đề là chân tâm, chân thành. Dùng tâm chân thành để đối với bản thân, 

đây gọi là tự thọ dụng. Dùng tâm chân thành để đối với tất cả chúng sanh đó gọi là tha 

thọ dụng. Tâm chân thành đối với bản thân là gì? Chính là trong kinh đề này nói, thanh 

tịnh bình đẳng giác, đó là tự thọ dụng. Trong tất cả thời, tất cả xứ, tất cả cảnh giới duy trì 

tâm  thanh tịnh, tâm  bình  đẳng  của quí vị, giác  mà  không  mê,  quí vị thực  sự học Phật. 

Đối với người, đối đãi với tất cả mọi người, đối đãi với tất cả sự, tất cả vật, đại từ đại bi, 

từ bi là đối với người, không phải đối với bản thân. Thanh tịnh bình đẳng giác là đối với 

bản thân. Đây chính là chân thành. Đối đãi với tất cả mọi người, phải có tâm đồng tình, 

phải có tâm lân mẫn. Họ có khổ nạn, nhất định phải giúp đỡ họ. Họ ngu muội vô tri, nhất 

định phải nghiêm túc hướng dẫn cho họ. Từ có thể ban vui, bi có thể dứt khổ, đây là 

tuyệt vọng. 

Môn là, pháp có chủng chủng sai biệt, có thể khiến cho con người hướng đến Niết 

bàn, nên gọi là môn. 

Niết  bàn kỳ  thật  chính  là  tự  tánh,  ở  đây  hướng đến  Niết bàn, đại thừa nói  là  minh 

tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật.  Niết  bàn  là  tiếng  Phạn,  thông  thường  phiên  dịch 

thành viên tịch. Viên là viên mãn, công đức viên mãn, tịch là tịch diệt, tức là chúng ta 

vừa nói vọng tưởng, phân biệt, chấp trước  tất cả đều diệt rồi, không còn nữa. Cảnh giới 

này Phạn ngữ gọi là Niết bàn, chúng ta phiên dịch nó thành viên tịch, công đức viên mãn, 

thanh tịnh tịch diệt. Ý nghĩa này cũng rất hay, theo chân đế môn, theo đệ nhất nghĩa đế 

là môn vậy. Đệ nhất nghĩa đế trước đây nói qua rồi. Chúng tôi đơn giản nói sơ qua, Niết 

bàn của Tiểu thừa, họ nói “không”, phủ định “có”. Trong tâm họ có cái “không”. Niết 

bàn của Đại thừa “không” đó cũng không thể chấp trước, chấp trước “không” cũng sai 

rồi. Cho nên nói nhị biên đều phải lìa, “có không” hai bên đều phải lìa. Đại thừa cũng 

nói nhị biên này lìa rồi mới gọi là trung đạo. Trung đạo cũng không có ý niệm này. Có ý 

niệm  này  cũng  sai.  Trung  đạo  cũng  không  tồn  tại,  tâm  quí  vị  mới  thực  sự  thanh  tịnh. 

Phàm  phu  chấp  trước  “có”,  tướng  có,  Nhị  thừa,  Thanh  văn,  Duyên  giác,  chấp  tướng 

“không”. So sánh với nhau, “không” sạch sẽ hơn “có” nhiều rồi. Nhưng so sánh với Bồ 

Tát họ vẫn còn chấp trước “không”, vẫn chưa sạch sẽ, “không” cũng phải bỏ đi. Đó gọi 

là “đệ nhất nghĩa không”. “Có không” hai bên đều không còn nữa. Đệ nhất nghĩ không, 

hữu danh vô thực. Quí vị nếu như chấp trước “đệ nhất nghĩa không:, vậy là quí vị lại sai 

rồi. Bệnh chung của phàm phu là luôn tìm một thứ để chấp trước, không thể một thứ đều 

không có. Nhưng thực sự là cái gì cũng không có nữa. Thứ  gì cũng không có, thứ gì 

cũng đều tồn tại, tướng có- lý không, tướng có- tánh không. 

Tướng là huyễn tướng, cũng giống như chúng ta xem phim vậy, trên màn hình, quí 

vị có thể nói nó không có sao? Thực sự có. Quí vị có thể nói nó thực sự có sao? Nó đích 

thực không có. Từng tấm từng tấm ảnh gốc ở đó chuyển động với tốc độ nhanh, nó đích 

thực không có, chân tướng sự thật là như vậy. “Có không” hai bên đều không thể chấp 

trước, chấp trước là sai rồi. Người thế gian chấp trước “có”, Thanh văn Duyên giác chấp 

trước  “không”.  Cho  nên  Thanh  văn,  Duyên  giác,  chỉ  có  thể  ra  khỏi  lục  đạo  luân  hồi, 

không ra khỏi thập pháp giới. Vì sao không ra khỏi thập pháp giới, đạo lý này phải hiểu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        495/16 

cho rõ ràng. Buông bỏ hết rồi, thứ gì cũng không chấp trước nữa, vấn đề liền được giải 

quyết.   Thực  sự  khởi  tâm  động niệm  đều  không  còn  nữa. Phật  Bồ  Tát  ứng  hóa  tại thế 

gian đích thực như vậy. Quí vị cười với họ, họ cũng cười với quí vị. Quí vị bi ai với họ, 

trong tâm họ dường như cũng biểu thị rất buồn rầu. Đó là gì? Gọi là cảm ứng. Chúng ta 

có cảm, Phật Bồ Tát có ứng. Cảm của chúng sanh có niệm, có khởi tâm động niệm, ứng 

của Phật Bồ Tát không có khởi tâm động niệm. Thứ này khó, khó hiểu. Không có khởi 

tâm động niệm, họ làm sao có cảm ứng? 

Thời cận đại, cũng chính là mười mấy năm gần đây, tiến sĩ Giang Bổn Thắng người 

Nhật  bản  làm  thí  nghiệm  về  nước.  Đích  thực  ông  dùng  phương  pháp  khoa  học  chứng 

minh nước biết nhìn. Nó biết nhìn, nhìn cảnh giới bên ngoài, biết nhìn. Biết nhận ra chữ, 

bất kể là văn tự của quốc gia nào nó đều nhận biết. Kỳ quái! Chúng ta không bằng nó. 

Có thể nghe, có thể hiểu được ý niệm của con người. Chúng ta dùng tâm hoan hỷ đối với 

nó, khen ngợi nó, quí vị xem nó trình hiện ra đồ án vô cùng đẹp. Chúng ta dùng tâm ghét 

bỏ  đối  với nó, tâm  oán hận  đối với  nó, phản  ứng  của nó  là  đồ  án đó vô  cùng khó  coi. 

Chúng ta đối với nó là có tâm, có phân biệt chấp trước, hồi ứng của nó không có khởi 

tâm động niệm. 

Từ đây có thể chứng minh chư Phật Bồ Tát tiếp thọ cảm của chúng sanh, hồi ứng đó 

chính  là  ứng,  cảm  ứng.  Ứng  không  có  khởi  tâm  động  niệm,  không  có  phân  biệt  chấp 

trước. Nếu như lúc  ứng họ cũng khởi tâm động niệm, họ liền thoái chuyển, họ không 

phải  Thánh  nhân  nữa.  Họ  thoái  chuyển  đến  phàm  phu,  giống  như  chúng  ta  vậy.  Họ 

không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trước,  vĩnh  viễn  họ 

không  thoái  chuyển,  không  thoái  chuyển  họ  mới  có  thể  năng  lực  giúp  đỡ  chúng  ta. 

Chúng ta có những điều không thể giải quyết, họ đích thực có thể giúp đỡ mà giúp đỡ 

lớn nhất, giúp đỡ rõ ràng nhất chính là kinh luận, những kinh điển để lại này. 

Chúng ta ngày nay tại thế gian, xuất thế gian, gặp phải rất nhiều sự việc phiền phức. 

Trong kinh điển đều nói rõ, những phiền phức này đến với nguyên lý như thế nào, dùng 

phương pháp gì để giải quyết, đều có hết! Quí vị không đọc là không được. Một bộ đọc 

thông rồi, bộ bộ đều thông hết. Điều này thật không thể nghĩ bàn. Sợ nhất là quí vị một 

bộ cũng không thông, vậy thì bộ bộ cũng không thông. Thông như thế nào? Lão tổ tông 

hướng dẫn  chúng  ta  phương  pháp,  phải ghi nhớ,  phải biết dùng.  Trong  Tam  Tự  Kinh 

cũng có viết ra rồi: “giáo chi đạo, quý dĩ chuyên”, đạo dạy học, đạo lý, là gì? Là chuyên. 

Trong Phật pháp nói càng rõ ràng là “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, quí vị 

chớ học nhiều quá. Quí vị học nhiều quá, học tạp rồi, học loạn rồi. Tâm thanh tịnh của 

quí  vị  vĩnh  viễn  không đạt được, chỉ  học  một  môn, chuyên  nghiên  cứu  một  môn. Một 

thứ  học  ba  năm  năm  năm  thì  tâm  thanh  tịnh  đạt  được  rồi,  tâm  thanh  tịnh  sanh  trí  tuệ. 

Cho nên quí vị nghĩa lý trong một bộ kinh này, nghĩa lý vô cùng vô tận, quí vị đều có thể 

lãnh hội được, quí vị đều có thể nói ra được, cùng chia sẻ với mọi người. Những kinh 

luận chưa từng học qua, lúc quí vị cầm lên mở ra đều hiểu được hết, đều biết được. Vì 

sao vậy? Tất cả kinh luận đều tự trong tự tánh mà lưu xuất ra. Trí tuệ là từ tự tánh lưu 

xuất ra. Cho nên trí tuệ có thể giải thích, tri thức thì không được. Tri thức là từ trong A 

lại ya mà lưu xuất ra, nó làm không được. Trí tuệ từ trong tự tánh mà ra, là từ trong tâm 

thanh tịnh mà ra. Tri thức là từ trong ý thức tâm mà ra, ý thức thứ sáu. Tác dụng hoàn 

toàn không tương đồng. Thực sự mà nói, cầu tri thức khó, cầu trí tuệ ngược lại mà dễ 

dàng. Cầu trí tuệ khó nhất đó là buông bỏ, chịu buông bỏ, không cần dùng thời gian dài 

trí tuệ liền có thể hiện tiền. Chư vị nên ghi nhớ, Huệ Năng đại sư lúc đại triệt đại ngộ lúc 

24 tuổi, rất trẻ. Phật Thích Ca Mâu Ni đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh là 30 tuổi. 

Điều này khiến chúng ta nghiêm túc để suy nghĩ, để quan sát, cầu trí tuệ, ngược lại càng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        496/16 

dễ dàng hơn cầu tri thức. Hiệu quả đó đạt được thực sự không thể so sánh. Trí tuệ có thể 

thông tất cả pháp thế xuất thế gian, tri thức thì không được, tri thức có cục hạn, không ở 

trong  lĩnh  vực  của  họ,  họ  không  biết  gì  cả,  trong  lĩnh  vực  của  họ,  họ  biết  được  cũng 

không thấu triệt lắm, khởi tác dụng cũng không thể hoàn toàn giải quyết được vấn đề. 

Hơn nữa còn có hậu di chứng. Điều này chúng ta không thể không biết. 

Cho  nên  người  có  thiện  căn,  có  phước  đức  phải  cầu  trí  tuệ.  Trí  tuệ  xuất  thế  gian 

trong kinh điển Đại thừa, trí tuệ thế gian trong kinh Tiểu thừa có. Trong học thuật truyền 

thống vô cùng phong phú, nó phong phú, trong tục đế cũng thông chân đế. Cho nên chư 

vị tổ sư thời Tùy Đường để Tiểu thừa sang một bên không học nữa, dùng Nho Đạo thay 

thế Tiểu thừa, cách làm này rất cao minh. Trên thực tế, dùng học thuyết truyền thống, để 

giải thích kinh Phật vào thời Hậu Hán đã bắt đầu rồi. Đây là từ Ấn độ, từ Tây vực đến 

những  cao  tăng  đại  đức  người  nước  ngoài, chúng  tôi  tin  họ  đều  là  những  vị  minh  tâm 

kiến tánh. Đối với những điển tịch của Trung Quốc, họ vừa tiếp xúc họ đã có thể quán 

thông, họ đến làm công tác phiên dịch, sẽ không làm cho ý nghĩa bị dịch sai. Nói cách 

khác, người chưa minh tâm kiến tánh, phiên dịch kinh điển nhất định sai lầm rất nhiều. 

Kinh điển được phiên dịch, đó là phước báo của người xưa. Không những tổ sư đại đức 

tâm địa thanh tịnh, người xưa nhận sự giáo dục truyền thống đó, tâm địa cũng tương đối 

thanh  tịnh.  Họ  cũng  có  mục  tiêu,  là  tổ  tông  truyền  lại:  “chỉ  ư  chí  thiện”.  Lý  niệm  này 

chúng ta tin tưởng tuyệt đối không phải người thời Khổng Tử nói ra, đây là “đại học chi 

đạo, tại minh minh đức, tại thân dân, tại chỉ ư chí thiện”. Tôi có lý do tin tưởng, giống 

như những lời này, tam cương bát mục trong Đại Học chắc chắn là mấy vạn năm trước, 

lão tổ tông đời này qua đời khác truyền lại. Đoạn sau của Đại Học giải thích, tôi tin là 

người  vào thời đại Xuân  Thu  Chiến  Quốc  họ  viết  ra  truyện.  Tam  cương  bát  mục  này 

nhất định là tổ truyền. Duyên của người xưa và Phật Giáo sâu dày, sâu ở đâu? Đồng một 

cái gốc, điều này rất quý hiếm. Sau khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni nhập diệt, đệ tử của 

Ngài  bốn  phương  tám  hướng  đi  truyền  bá,  dạy  học,  điều  này  trong  lịch  sử  Phật  giáo 

chúng ta có thể nhìn thấy được. Có một số nơi một hai trăm năm đã không còn nữa, có 

một số nơi năm ba trăm năm, có một số nơi sáu bảy trăm năm, duy chỉ có một nhánh tại 

Trung Quốc đời đời đều không suy, đây là nguyên nhân là gì? Nơi Trung Quốc này gốc 

tương đồng, gốc của học thuật truyền thống là hiếu để, hiếu thân tôn sư, đây là gốc của 

văn hóa truyền thống xưa. Gốc của Phật pháp cũng là hiếu thân tôn sư. Cho nên Phật 

giáo truyền đến Trung Quốc, triều đình và nhân dân hoan nghênh, có lý, cùng với họ là 

một gốc. Sau đó nghe thêm quí vị giảng pháp, càng nói càng giống, càng nói càng gần 

gũi. Hơn nữa có một số nơi giảng còn tường tận hơn là người Trung Quốc giảng. 

Vậy nên Townenbe từng nói qua: cổ nhân tâm lượng rất lớn có thể bao dung văn hóa 

dân tộc khác, chính là chỉ cho Phật giáo. Từ bên ngoài truyền vào, họ có thể tiếp thu, có 

thể nghiêm túc học tập. Văn hóa Phật Giáo làm phong phú thêm văn hóa bản địa của, hỗ 

trợ nhau thành tựu. Cho nên văn hóa bản địa thua Đại thừa một chút, nhưng hơn Tiểu 

thừa một chút. Thời đại Tùy Đường tổ sư đại đức dứt khoát không giảng Tiểu thừa nữa, 

kinh điển Tiểu thừa tuy có, chỉ là giữ lại một ít cho người nghiên cứu làm tham khảo, 

hoàn toàn dùng Nho và Đạo để đặt nền móng cơ sở, sau đó tiếp tục học Đại thừa. Trong 

hai ngàn  năm  nay  người  minh  tâm  kiến  tánh  bao  nhiêu  người?  Thiền  tông  trong Ngũ 

Đăng Hội Nguyên ghi chép 1700 người, Cảnh Đức Truyền Đăng Lục giáo môn đại khai 

viên  giải,  lý  nhất  tâm  bất  loạn  của  Tịnh  Độ  tông,  tam  mật  tương  ưng  của  Mật  tông, 

chúng ta nhẩm tính một cách nghiêm túc nhất, đó chính là nói trong tám tông Đại thừa 

của nhà Phật, trong đó thực sự thành Phật, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, tôi 

tin rằng không ít hơn ba ngàn người. Đây là thật. Đây là thành quả Phật giáo truyền đến 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        497/16 

Trung Quốc, không có một địa phương nào trên toàn thế giới có được. Nếu như nói đến 

niệm  Phật  vãng  sanh, chúng  ta nhẩm  tính  nghiêm  túc  nhất  cũng  không  ít  hơn  100.000 

người, mọi người liền biết được sanh đến thế giới Cực Lạc tức một đời thành Phật. Điều 

này không giả dối tí nào. 

Đức Thế Tôn trong Đại Tập Kinh nói: “thời kỳ mạt pháp Tịnh Độ thành tựu”, hiện 

tại là thời mạt pháp của Phật Thích Ca Mâu Ni, mạt pháp mười ngàn năm. Theo ghi chép 

của lịch sử Trung Quốc, đức Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ đến ngày nay là 3038 năm, 

đây là ghi chép của cổ nhân Trung Quốc. Chánh pháp một ngàn năm, tượng pháp một 

ngàn năm, mạt pháp mười ngàn năm. Năm nay là 3038 năm, chúng ta là mạt pháp, mạt 

pháp vẫn còn 9000 năm. Chúng ta đang  ở trong 9000 năm đó, 9000 năm qua được 38 

năm rồi, thời gian rất dài. Cho nên cho dù dự đoán rất nhiều nói đến ngày tận thế, trong 

Phật pháp không có cách nói này. Pháp vận của Phật vẫn còn 9000 năm, trong 9000 năm 

đó đương nhiên có hưng có suy, đây là điều chắc chắn có. Sự việc này, ngày xưa tôi từng 

thỉnh giáo với đại sư Chương Gia, ngài cũng đã từng nói với tôi: thịnh suy chắc chắn có, 

nhưng sẽ không diệt vong. Lúc Phật pháp thịnh, thế đạo cũng thịnh, trật tự xã hội phục 

hưng. Trên trái đất những thiên tai cũng giảm thiểu, sẽ giảm thiểu với mức độ lớn. Điều 

này quí vị nhất định phải tin tưởng cảnh tùy tâm chuyển. 

Khoa học hiện tại cũng nghiên cứu ra rồi, năng lượng của ý niệm tập thể vô cùng lớn. 

Người nước ngoài có rất nhiều dự đoán nói ra những thiên tai này, nhưng đến lúc đó 

thiên  tai  không  phát  hiện,  giống  như  nhà  tiên  tri  người  Pháp  thế  kỷ  16  Nostradamus, 

người này mọi người đều biết, dự đoán của ông ấy là thế giới tận thế vào năm 1999, năm 

2000, tức là cuối thế kỷ. Năm 2000 qua rồi, không có thiên tai. Cho nên có người hoài 

nghi đến hỏi tôi, tôi nói với họ, lời dự đoán này trên toàn thế giới ai ai cũng biết, quí vị 

hiểu  được  năm  1999,  năm  2000  toàn  thế  giới  giáo  đồ  của  mỗi  một  tôn  giáo  đều  vì  sự 

việc này mà cầu nguyện, năng lượng cầu nguyện này lớn biết bao. 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng người Nhật, ông ấy làm một thí nghiệm, tại Nhật bản hồ 

Tỳ Bà là một eo biển, hồ Tỳ Bà rất lớn, eo biển này là nước chết, nước không chảy, mùi 

nước  biển  rất  hôi,  hơn  20  năm  rồi,  dơ  bẩn,  mùi  rất  khó  chịu.  Ông  ấy  tìm  350  người, 

không nhất định là người tín ngưỡng tôn giáo, mời một vị lão hòa thượng, ông ấy nói với 

tôi,  một  vị  Lão  hòa  thượng  hơn  90  tuổi  dẫn  dắt  mọi  người  cùng  cầu  nguyện,  lúc  cầu 

nguyện khoảng một tiếng đồng hồ, nói với mọi người trước hết tâm phải thanh tịnh, thứ 

gì cũng không nên nghĩ đến, ý niệm đều buông bỏ, chỉ nghĩ đến một sự việc, mọi người 

cùng nhau nghĩ: “nước hồ sạch sẽ rồi”, cứ như vậy niệm một tiếng đồng hồ, qua ba ngày 

nước hồ thực sự sạch sẽ, chấn động cả Nhật bản. Truyền thông truyền hình Nhật Bản 

đều đưa tin về sự việc này. Qua nửa năm, lại bẩn trở lại, lại khôi phục dơ bẩn rồi. Tiến sĩ 

Giang Bổn đã nói chuyện với tôi về việc này, tôi nói với ông ấy, tôi nói ông hai tháng đi 

cầu nguyện một lần, thì nước đó không phải vĩnh viễn duy trì được sạch sẽ rồi sao? Cầu 

nguyện là có thể phát sanh năng lực, nhưng là trị ngọn không phải là trị gốc. Điều này 

phải  biết.  Thiên  tai  đó  hoàn  toàn  chưa  được  hóa  giải,  chỉ  tạm  thời  trì  hoãn,  chậm  lại, 

giảm nhẹ lại, kéo chậm lại. Làm thế nào để thiên tai này thực sự được hóa giải? Khoa 

học nói ba câu nói rất có lý. Người trên trái đất đều biết bỏ ác làm thiện, cải tà quy chánh, 

đoan chánh tâm niệm, đây là ngọn gốc đều trị. Thực sự có thể hóa giải thiên tai. Cầu 

nguyện vẫn là không được, nhưng nó hữu dụng. Ví dụ như sự việc năm 2012, sang năm 

sẽ thực sự phát sanh hay không? Tôi cho rằng nó sẽ không phát sinh. Vì sao vậy? Ngày 

nay người trên toàn thế giới đều biết, người không tin tôn giáo không quan tâm đến họ, 

người tín ngưỡng tôn giáo so với người không tin tôn giáo chiếm số nhiều, Cơ đốc giáo 

và Thiên chúa giáo, tín đồ của họ cộng lại vượt qua hơn 2 tỷ người, Islam giáo 1,5 tỷ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        498/16 

người, Phật Giáo đồ trên toàn thế giới cũng khoảng năm sáu trăm triệu. Không cần nói 

nhiều, chỉ mấy tôn giáo này cộng lại là 4 tỷ, hơn 4 tỷ người, trên thế giới nhân khẩu là 

6,5 tỷ. Chúng ta gần như là hai phần ba rồi, hai phần ba những tín đồ này đều đang kiền 

thành cầu nguyện cho sự việc này, thì sẽ không xảy ra vấn đề rồi. Nhưng phải hiểu được 

đây không phải là biện pháp giải quyết căn bản, biện pháp giải quyết căn bản nhất định 

phải  nhờ  vào  giáo  dục.  Giáo  dục  truyền  thống  là  giải  quyết  vấn  đề  căn  bản.  Giáo  dục 

Phật Giáo, giáo dục tôn giáo đều có thể giúp đỡ quí vị giải quyết từ trên căn bản. 

Cho nên những năm lại đây, chúng tôi ở mỗi nơi trên thế giới đi phỏng vấn làm giao 

lưu, khích lệ tôn giáo phải đoàn kết. Tôn giáo phải học tập lẫn nhau, tôn giáo phải trở về 

với giáo dục. Tháng sáu năm ngoái tôi thăm viếng Vatican cùng Giáo hoàng, cùng các 

Hồng y giáo chủ lúc cùng nhau giao lưu, nghe họ báo cáo, Hồng y  giáo chủ Tauran nói 

với tôi, căn cứ theo điều tra của họ những năm gần đây, toàn thế giới người tín ngưỡng 

tôn giáo tỷ lệ đó đang ngày càng đi xuống, mỗi năm mỗi ít đi. Họ cảm thấy rất ưu tư, sợ 

rằng ba mươi năm sau trên thế giới này, người tín ngưỡng tôn giáo sẽ vô cùng ít ỏi. Tôi 

giao lưu với họ liền đề xuất, tôi nói chúng ta suy nghĩ lại xem, những vị giáo chủ ban 

đầu sáng giáo Moses, Jesus, Mohammad, Thích Ca Mâu Ni, những vị này lúc họ sáng 

giáo, những tín đồ tín ngưỡng đi theo họ, nhân số ngày càng nhiều, đời đời thừa truyền, 

kéo  dài  đến  ngày  nay.  Lịch  sử  Do  Thái  giáo  4000  năm,  Phật  Giáo  theo  cách  nói  của 

người nước  ngoài cũng là 2500  năm,  Jesus 2000  năm,  Islam  giáo xuất hiện tại  Trung 

Quốc  vào  thời  đại  nhà  Đường,  cũng  có  1400,  1500  năm.  Islam  giáo  truyền  đến  Trung 

Quốc Mohammad vẫn tại thế. Vì sao đời đời đều không suy, ngày nay suy rồi? Nguyên 

nhân là gì vậy? Tôi để cho mọi người phản tỉnh. Những vị giáo chủ năm xưa sáng giáo 

toàn là giáo dục, Phật Thích Ca Mâu Ni dạy học 49 năm, Mohammad dạy học 27 năm, 

Moses tôi tin rằng cũng có hơn 20 năm, Jesus dạy học 3 năm, bị người hại chết. Từ đó 

cho thấy giáo dục quan trọng! Những kinh điển để lại đều là sách giáo khoa, tư liệu dạy 

học. Ngày nay chúng ta không dạy học nữa, chuyên môn dùng phương pháp cầu nguyện, 

người hơi có một chút đầu óc khoa học họ đều không tin tưởng. Chúng ta suy là do nơi 

đây vậy. Cho nên nếu như chúng ta có thể trở về với giáo dục năm xưa, thì vấn đề này 

giải quyết được rồi. 

Người thông thường nghi hoặc đối với tôn giáo, tôn giáo ở trong thế gian này đối với 

xã hội có những cống hiến gì? Ngày ngày làm cầu nguyện, làm pháp hội, mê tín, đây là 

cách nhìn của người khác đối với chúng ta. Không thể nói họ sai lầm. Nếu như chúng ta 

trở về với giáo dục, chúng ta đối với xã hội liền có những cống hiến chánh diện. Giáo 

dục hiện tại, toàn thế giới, không phải là một cục bộ nào, toàn thế giới, mọi người quí vị 

nghĩ thử xem, từ mẫu giáo đến đại học nghiên cứu sở, họ dạy là những gì? Dạy đều là 

thuộc về khoa học kỹ thuật, nhân văn không có nữa, không có giáo dục luân lý, không có 

giáo dục đạo đức, không có giáo dục nhân quả. Tôi nói kinh điển tôn giáo, kinh điển của 

mỗi một tôn giáo đều có ba thứ này, hơn nữa đều vô cùng phong phú. Chúng ta có thể 

đem ba thứ này làm thành dạy học tôn giáo phổ thế để giáo hóa đại chúng, tức là trường 

học hiện tại thiếu những bộ phận gì thì bổ sung thêm. Điều này có ý nghĩa, công đức này 

rất lớn. Mọi người chúng ta đoàn kết lại, dạy người khác trước dạy bản thân, bản thân 

dạy tốt rồi mới có thể giáo hóa chúng sanh. 

Tôi mấy năm lại đây đang bắt tay làm, thu thập một số tư liệu, biên tập một tập sách 

nhỏ tên là Tôn Giáo Trên Thế Giới Là Một Nhà, trong đây thu thập mười tôn giáo, trong 

kinh điển, tức là liên quan đến một bộ phận của giáo án này. Mọi người nhìn thấy rất 

hoan hỷ, nhất định phải khôi phục giáo dục. Tôn giáo nên có trường học, có đại học tôn 

giáo.  Nếu  như  nói  là  theo  sự  nghiệp  bồi  dưỡng  những  nhân  tài  truyền  thừa  tôn  giáo, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        499/16 

chúng  ta  có  thể  từ  tiểu  học  mà  làm  lên.  Mở  tiểu  học,  mở  trung  học,  mở  đại  học,  mở 

nghiên cứu  sở, cũng  thuộc  về  học  vị như vậy. Hoằng pháp lợi  sanh, pháp  thế xuất thế 

gian đều phải hiểu. Không hiểu được kinh luận, quí vị dạy học không khế lý. Không hiểu 

được pháp thế gian, quí vị dạy học không khế cơ. Cho nên đại học tôn giáo khoa mục thế 

xuất thế gian tất cả phải có. Chúng ta thiên về nhân văn, thiên về đạo đức, thế giới sở dĩ 

hỗn loạn, trái đất sở dĩ tai biến, thực sự mà nói chính là do không có luân lý đạo đức, 

mới tạo thành như vậy. Cho nên chúng ta đặc biệt coi trọng giáo dục luân lý đạo đức. 

Tiểu học, trung học thiên về giáo dục cắm rễ; cao trung đại học chúng ta có thể thiên về 

giáo dục triết học và khoa học. Có thể cùng liên hệ với triết học, khoa học hiện đại. Vậy 

tôn  giáo  trong  xã  hội  này  liền  có  thể  được  mọi  người  tôn  trọng,  sẽ  được  mọi  người 

khẳng định. Nó đối với xã hội, đối với nhân sanh, đích thực có những cống hiến chính 

diện. 

Phải chăng có thiên đường? Phải chăng có thế giới Cực Lạc? Tôi tin rằng khoa học 

kỹ thuật không ngừng phát triển đi lên, sẽ có một ngày chứng minh được. Các nhà khoa 

học  tin  tưởng  thực  sự  có  tầng  không  gian  khác  nhau  tồn  tại,  nhưng  không  biết  dùng 

phương pháp gì để đột phá. Thiên đường địa ngục và chúng ta bất đồng về tầng không 

gian. Nếu như có năng lực đột phá, quí vị liền nhìn thấy được. Dùng phương pháp gì đột 

phá?  Trong  tôn  giáo  dùng  thiền  định.  Thiền  định  có  thể  đột  phá.  Đồng  thời  chúng  ta 

cũng hiểu được vì sao lại có tầng không gian đó? Nó là từ phân biệt chấp trước mà phân 

ra,  xuất  hiện  ra  hiện  tượng  này.  Nếu  như  phân  biệt  chấp  trước  không  còn, tầng  không 

gian sẽ không tồn tại nữa. 

Ngày  nay  khoa  học  chứng  minh  thời  gian,  không  gian  không  phải  là  thật.  Sự  phát 

hiện này  tốt!  Trong Phật  pháp  đại  thừa  không  thừa  nhận  thời  gian, không  gian  là thật. 

Thời gian không gian trong giáo lý đại thừa nói là gì? Là khái niệm trừu tượng, không 

phải là sự việc chân thật, là thuộc về khái niệm trừu tượng. Cho nên tâm thanh tịnh khôi 

phục rồi thì giới hạn này sẽ đột phá được, vấn đề trong lục đạo giải quyết được rồi. Tâm 

bình đẳng xuất hiện, ngay cả ngoài lục đạo Tứ thánh pháp giới cũng đột phá rồi. Thực sự 

có thể đạt được đại định, khôi phục đến tự tánh bổn định, không khởi tâm, không động 

niệm, khắp pháp giới hư không giới quí vị đều nhìn thấy hết. 

Quốc sư Hiền Thủ viết một thiên luận văn, nói lý luận và phương pháp tu học của 

Kinh Hoa Nghiêm, luận văn không dài, vô cùng đặc sắc, tựa là Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ 

Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, văn tự rõ ràng, thuyết lý sâu sắc, đem khởi nguyên của 

vũ trụ này, khởi nguyên của sanh mạng nói rất rõ ràng, rất thấu đáo. Luận văn của ông 

chia làm sáu đoạn, đoạn thứ tư là nói về luân lý đạo đức. Đoạn thứ năm, đoạn thứ sáu đó 

là tu thiền định, nói phương pháp, thuyết minh Phật trong Kinh Hoa Nghiêm nói “tất cả 

chúng sanh vốn đã là Phật”, tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai. Thứ 

vốn  có  thì nhất  định có  thể  khôi phục. Thứ  vốn là  không  có  thì  nhất định  có thể đoạn 

được. Đoạn ác tu thiện, cải tà quy chánh, phản bổn hoàn nguyên. Đây là mục tiêu chung 

cực của việc tu học Phật pháp. Thứ Phật pháp mong cầu không phải là hướng ngoại tìm 

cầu, bên ngoài không có thứ gì. Hoàn toàn từ trong tự tánh mà cầu cho nên nó được gọi 

là nội học. Kinh điển xưng là nội điển. Trí tuệ ở bên trong không ở bên ngoài. Bên ngoài 

là thường thức, bên ngoài là tri thức, bên trong mới là đức năng, mới là trí tuệ, còn bao 

gồm cả tướng hảo, đây thực sự là điều không thể nghĩ bàn! 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        500/16 

 

Tập 284 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 16.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện – Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 343, hàng thứ ba câu thứ hai, bắt đầu xem từ đây. “Y chân 

đế môn giả, y đệ nhất nghĩa đế vi môn dã”. 

Đệ nhất nghĩa đế trước đây đã nói rồi. Trong Kinh Niết Bàn nói: “Phật tánh danh đệ 

nhất nghĩa không”. Phật tánh chính là chân tánh, chính là chân như, chính là chân tướng, 

xưng nó là “đệ nhất nghĩa không”. Nó là “không hữu nhị biên” đều không chấp trước, lại 

gọi tên là Niết bàn. Cho nên Niết bàn và đệ nhất nghĩa là cùng một ý nghĩa, cũng gọi là 

trí tuệ, là trí tuệ tự tánh có sẵn. Tất cả chúng sanh là bình đẳng. Chư Phật Như Lai và 

chúng ta cũng không có gì khác, hoàn toàn bình đẳng. Chỉ là chúng ta mê thất tự tánh. 

Thất này không phải là thực sự mất đi, sau khi mê rồi nó sẽ không khởi tác dụng nữa. 

Trên thực tế, vẫn là khởi tác dụng, chẳng qua là bị cong vạy, không phải dùng chánh nữa. 

Chánh dụng  của  nó  là  hiện  cõi thật báo  y  chánh báo  trang  nghiêm, chính là  Hoa  tạng, 

chính là Mật nghiêm, chính là thế giới Cực Lạc. Sau khi mê rồi liền hiện thập pháp giới, 

hiện lục đạo, hiện tam đồ, cho nên vẫn là có tác dụng. Chỉ là tác dụng mê ngộ khác nhau. 

Cho nên nó là thật, nó không phải là giả. Tuy khởi tác dụng, trên thực tế dấu vết cũng 

không chấp. Giống như hiện nay các nhà lượng tử học đã phát hiện, toàn thể vũ trụ là 

tướng liên tục của một sát na sanh diệt, tương tục. Người mê thất tự tánh đem hiện tượng 

hư huyễn không thật cho là thật, vậy là vấn đề nảy sinh rồi. Cho là thật, nên thuận theo ý 

nghĩa của bản thân thì khởi tham ái, không thuận với ý nghĩ của bản thân thì khởi oán 

hận.  Đây  là  nói  thất  tình  ngũ  dục.  Thất  tình  ngũ  dục  chính  là  phiền  não  bên  trong,  là 

nhân. Bên ngoài, duyên này ảnh hưởng quí vị, lôi kéo phiền não bên trong của quí vị ra 

ngoài. Đây gọi là tạo nghiệp. Tạo nghiệp nó cũng có ứng, cảm ứng. Ứng này chính là 

nghiệp báo. Thiện nghiệp là lạc báo, cảm được là nhân thiên. Ác nghiệp sở cảm là địa 

ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Vậy là khổ không kể xiết. Không có thứ gì không phải là tự làm 

tự chịu. Hơn nữa đích thực là như trong kinh điển, đức Phật thường thường trích dẫn ví 

dụ  như  mộng  huyễn  bào  ảnh.  Con  người  nằm  mơ  không  biết  bản  thân  đang  ở  trong 

mộng. Cho nên khổ vui trong mộng họ đều chịu hết. Nếu như bản thân lúc nằm  mộng 

biết  được  bản  thân  đang  nằm  mộng,  có  cảnh  giới  khổ  vui  họ  sẽ  không  khởi  tâm  động 

niệm. Vì sao vậy? Hiểu được đây là giả, đây là một giấc mộng. Sau khi tỉnh lại biết được 

đây đều là không, lúc đang nằm mộng chẳng phải toàn là không sao? Cảnh giới trong 

mộng tỉnh lại rồi đều rõ ràng, thông suốt, không mảy may chấp trước, đây gọi là đệ nhất 

nghĩa không. Chúng ta từ trên ví dụ thể hội được đệ nhất nghĩa. Chư Phật Như Lai vĩnh 

viễn trú tại đệ nhất, không có rơi vào đệ nhị. Đệ nhị là mê rồi, đệ nhất là giác ngộ. Cho 

nên “y đệ nhất nghĩa vi môn dã”. Đây chính là y chân đế môn. 

“Y chân đế chi thắng nghĩa”. Thắng là thù thắng, thắng là vượt qua tất cả hư vọng, 

nó là chân thật. Y điều này để làm gì? Y điều này trồng các cội đức. Chúng ta liền biết, 

điều kiện trồng các cội đức phải là tâm chân thành, phải tâm cung kính, quí vị mới có thể 

đạt được. Nếu như không có chân thành, không có cung kính, quí vị dùng phương pháp 

gì để làm cũng không đạt được. Đạt được là gì? Là khổ vui ở trong mộng, quí vị không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        501/16 

tỉnh lại được. Nếu như vừa dùng chân thành cung kính, nó có thể giúp quí vị tỉnh trở lại. 

Dùng điều này làm ví dụ. Tỉnh trở lại là chân thật, nằm mộng là giả. Làm thế nào giúp 

quí vị từ trong mộng mà tỉnh trở lại, thì phải nhờ vào chân đế môn. Dùng tâm hư vọng, 

tâm hư vọng chính là tâm mà quí vị đang nằm mộng đó. Phía trước kinh văn dạy chúng 

ta buông bỏ hư vọng. Tiếp theo đoạn này, dạy chúng ta y chân đế môn mới có thể trồng 

các cội đức. 

Pháp thế gian, tổ tông của ngàn vạn năm trước hướng dẫn chúng ta, đây là có lý do 

để chúng ta khẳng định, phát minh văn tự rất muộn, thời Hoàng đế mới phát minh, cách 

ngày nay 4500 năm, 4500 năm trước không có văn tự. Nhưng những giáo huấn này tôi 

tin rằng từ xưa đã có rồi. Ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức, chắc chắn đều là ngàn 

vạn năm trước tổ tông đời đời truyền lại, khẩu truyền. Càng là chân lý càng đơn giản, 

càng là chân lý càng dễ dàng, chắc chắn không phiền phức. Ngũ luân là nói về mối quan 

hệ,  mối  quan  hệ  giữa  người  và  người,  mối  quan  hệ  giữa  người  và  môi  trường  đại  tự 

nhiên, mối quan hệ giữa người  và trời đất quỷ thần, nói hết rồi. Đoan chánh tâm thái, 

chính là đoan chánh tâm thái đối với những mối quan hệ này. Thứ nhất là “phụ tử hữu 

thân”, thân là thân ái. Cha mẹ yêu thương con cái, con cái yêu thương cha mẹ, là thiên 

tánh, người người đều có. 

Năm xưa, lời này hình như ba mươi năm trước, hình như lần thứ hai hay là lần thứ 

ba  tôi  đến  thăm  viếng  Nhật  bản,  người  đồng  tu  đồng  hành  cùng  tôi  có  hơn  hai  mươi 

người, một nữa là người kiều dân Nhật bản, có một người mẹ trẻ đẩy chiếc xe nhỏ, đẩy 

đứa  trẻ  bốn  tháng  tuổi  con  cô  ấy,  chúng  tôi  đi bộ  trên  đường,  tôi  liền  bảo  mọi  người 

dừng lại, quí vị xem xem cặp mẹ con này, quí vị xem xem tình yêu của người mẹ đối với 

con trai, quí vị lại xem con trai tuy còn nhỏ không biết nói, bốn tháng tuổi, quí vị xem 

thái độ của nó, quí vị xem ánh mắt của nó, tình yêu của nó đối với mẹ. Tôi nói ở đây 

chúng ta thể hội một chút về phụ tử hữu thân ở trong ngũ luân, thể hội câu nói đó, thật 

vậy,  không  ai  dạy  cả.  Nơi  đó  nhìn  thấy  tâm  chân  thành,  nhìn  thấy  từ  trong  tâm  chân 

thành hiển lộ ra tâm cung kính. Chúng ta tỉ mỉ để quan sát, tỉ mỉ lãnh hội không giả một 

chút nào cả. Đây là gì? Đây là đức bổn mà ở đây nói đến. “Thực chúng đức bổn”. Chúng 

là chúng đa. Đức bổn vô lượng vô biên chính là thân ái ở đây vậy. Chúng ta tận mắt nhìn 

thấy cặp mẹ con này hiển bày cho chúng ta, biểu diễn cho chúng ta. Trung Quốc ngàn 

vạn năm trước, hiếu đạo này, dạy học này, là chính từ đây mà sanh khởi ra. Cổ nhân nói 

giáo dục, mục  đích  của giáo  dục  là  gì?  Kiểu thân  ái  này  làm  thế nào để duy  trì  cả đời 

cũng không bị biến chất. Đây là mục tiêu thứ nhất của giáo dục xưa. Mục tiêu thứ hai là 

làm sao có thể đem loại thân ái này phát huy rộng lớn. Họ yêu anh em chị em, họ yêu gia 

tộc của họ, yêu thân thích bạn bè, yêu bà con xóm làng, yêu xã hội, yêu quốc gia, yêu 

dân tộc, đến cuối cùng phàm là người đều phải yêu thương. Đây là  mục đích giáo dục 

thứ hai. Loại khoa học kỹ thuật này trong dạy học là xếp vào hàng cuối cùng. Đây mới là 

điều căn bản nhất. Ngày nay thế giới xã hội động loạn, khoa học kỹ thuật ngày càng phát 

triển, vấn đề là ở đâu? Cành ngọn phát triển, gốc gác không còn nữa, xã hội nảy sinh vấn 

đề rồi, trái đất nảy sinh vấn đề rồi, ngay cả hiện tượng thiên văn cũng nảy sanh vấn đề, 

hiện tượng tự nhiên. Vì sao vậy? Vì pháp giới hư không giới, muôn sự muôn vật đều tùy 

theo ý niệm của chúng ta mà đang chuyển. Niệm của chúng ta nếu là thiện, không có thứ 

gì bất thiện, ý niệm hư hỏng, không có thứ gì là không đem lại phiền phức, khoa học kỹ 

thuật đem  lại  là tai  hại, không phải  là  hạnh phúc. Các nhà  khoa  học  cảnh  cáo  lại  càng 

nghiêm trọng hơn. Khoa học kỹ thuật phát triển đến cực điểm, kết quả cuối cùng là thế 

giới hủy diệt. Đây là một cảnh cáo rất đáng sợ. Cảnh cáo này rất có khả năng xảy ra, nếu 

như không có giáo dục luân lý đạo đức, không có hạt nhân giáo dục “phụ tử hữu thân” 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        502/16 

này, thì sẽ nảy sinh vấn đề. Quí vị xem xã hội hiện tại tỷ lệ tự sát rất cao, ngày xưa rất ít 

khi  nghe  thấy  con  người  tự  sát,  hiện  nay  mỗi  ngày  trên  thế  giới  này  người  tự  sát  bao 

nhiêu? Không những người già sống mệt mỏi rồi tự sát, trong những chung cư cho người 

già thường phát sanh chuyện không muốn sống nữa. Họ cảm thấy như thế nào? Sống 

không bằng chết, nên tự sát. Người trung niên tự sát, nhìn thấy sự nghiệp cũng rất khá, 

áp lực lớn quá, danh văn lợi dưỡng đạt được rồi, nhưng cái giá phải trả thảm thương quá, 

không có hạnh phúc gì đáng nói cả. Hiện nay thì sao? Ngay cả trẻ em sống cũng thấy 

mệt  mỏi, rồi  tự sát, học  sinh  tiểu học bảy  tám  tuổi, gần  mười  tuổi. Vì  sao hiện nay  và 

ngày xưa khác nhau xa đến vậy? Hạt nhân giáo dục ngày xưa là yêu thương, hiện nay 

toàn cả thế giới giáo dục là lợi. Lợi thì người ắt phải tranh. Cho nên giáo dục từ nhỏ đã 

dạy cạnh tranh, dạy đấu tranh, như vậy không nguy quá rồi sao? 

Ngày xưa rất ít khi nghe thấy có xung đột gì, xã hội ngày nay đủ các loại xung đột, 

làm cho người ta không chịu nổi, họ mới có động cơ tự sát. 

Chúng ta  ở đây  nhìn  thấy  câu  kinh văn này, liền hiểu được sự  quan trọng  của đức 

bổn. Cho nên giáo dục của thời cổ đại, đời đời tương truyền mãi cho đến Mãn Thanh vẫn 

chưa mất đi. Dân quốc sơ niên vẫn có thể nhìn thấy, từ năm Dân quốc thứ 20 trở về sau 

đã mờ nhạt rồi. Quốc gia đề xướng giáo dục mở trường học, tiếp thu mô hình dạy học 

của  phương  tây.  Giáo  dục  tư  thục  bị  đào  thải.  Sau  năm  Dân  quốc  thứ  20,  giáo  dục  tư 

thục  dường  như  không  còn  nữa.  Vào  thời  trước  đó,  những  nơi  xa  xôi,  làng  xóm  nông 

thôn còn có giáo dục tư thục, trong giáo dục tư thục vẫn duy trì được truyền thống như 

cũ. Trường học hình thức mới vừa mở ra sách giáo khoa cải cách, trong tư thục những 

giáo trình giáo dục trẻ thơ thành người không còn nữa. Sớm nhất còn có tu thân, dường 

như chỉ có hai năm đổi thành công dân, công dân cũng dạy rồi, dường như ba bốn năm 

như vậy lại đổi thành xã hội. Vậy là dần dần thay đổi, về sau hoàn toàn không còn, chỉ 

dạy  quí  vị  tri  thức,  không  còn  dạy  làm  người  nữa.  Mối  quan  hệ  giữa  người  và  người 

cũng mơ hồ. Vậy nên tạo thành nguyên nhân toàn cả xã hội động loạn. Người tuổi tác 

lớn  đều  hướng  về  xã  hội  cũ  ngày  xưa,  khôi  phục  như  thế  nào?  Bắt  buộc  phải  tìm  lại 

những thứ của tổ tông, như vậy mới có cách cứu được! Hiện nay bảo tồn một chút này, 

thực sự là ở nơi Phật giáo. Phật giáo cũng biến chất rồi, Phật giáo là giáo dục không phải 

là tôn giáo, không ai biết điều này. Phật giáo hiện nay theo cách nhìn của tôi, ít nhất có 

sáu loại hình thức khác nhau hoạt động trong xã hội này. 

Thứ nhất là Phật giáo giáo dục của Phật Thích Ca Mâu Ni, không còn nữa. Chúng ta 

ngày nay chỉ là người đi trên con đường này thôi, ngoài ra không nghe nói đến nữa. Thứ 

hai chính là giáo dục tôn giáo. Tôn giáo chính là đem Phật Thích Ca Mâu Ni, những vị 

Bồ Tát không nhận là thầy giáo, coi họ thành là thần minh, thần Phật không phân minh, 

coi  họ là  thần  minh, vậy  là  biến  thành  tôn  giáo  rồi, không  có giáo  dục, biến thành tôn 

giáo. Hiện nay ngay cả loại tôn giáo này dường như đã không còn nữa, đã suy tàn rồi. 

Rất nhiều đạo tràng có lịch sử đều trở thành điểm tham quan du lịch, tham quan du lịch 

ắt đến rồi, biến chất rồi. Còn có nơi trở thành công ty mở các chuỗi cửa hàng, phân tiệm, 

tiệm  chi  nhánh  đã  trở  thành  quốc  tế  hóa  rồi.  Rất  nhiều  quốc  gia  đều  có  phân  tiệm  chi 

nhánh của nó. Phật giáo tương đối tốt một chút biến thành học thuật, rất nhiều đại học 

dùng kinh Phật để mở khóa học, xưng là Phật kinh triết học. Đây cũng là một loại hình 

thái. Cuối cùng liền biến thành tà giáo, lợi dụng tấm thẻ bài này lừa gạt thiện nam tín nữ. 

Đây là tạo nghiệp. 

Chúng tôi trước khi gặp được thầy Phương Đông Mỹ căn bản không biết Phật giáo 

là gì, nhìn thấy hình thức bên ngoài đích thực là mê tín, thắp hương, lễ lạy thực sự có thể 

cầu được phước sao? Thực sự có thể hóa giải tai nạn sao? Đều sẽ làm cho người ta sản 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        503/16 

sanh nhiều nghi vấn. Đến lúc thầy giáo giới thiệu cho chúng tôi, chúng tôi mới biết được 

cách nhìn, cách nghĩ ngày trước đều là sai, đều là hiểu lầm. Sự hiểu lầm này không phải 

là không có nguyên nhân. Chúng tôi không nhìn thấy Phật giáo thực sự, cho nên mới tạo 

thành những hiểu lầm như vậy. Thầy giáo truyền thừa Phật giáo, tuy thầy không phải là 

tín đồ Phật giáo, quí vị xem thầy dáng vẻ như vậy không giống tăng nhân, nhưng thầy 

thực sự là Phật giáo. Từ sau khi tôi quen biết với thầy, cuối đời của thầy dường như toàn 

bộ đều là giảng kinh Phật. Tại đại học Đài Loan thầy giảng ba mục lớn, một là Ngụy Tấn 

Phật học, thứ hai là Tùy Đường  Phật học, thứ ba là Đại thừa Phật học, mục thứ tư là sau 

khi thầy về hưu, giảng cho lớp tiến sĩ tại Đại học Phụ Nhân về Hoa Nghiêm Triết học, 

vậy là không khác gì Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa tại thế giảng kinh. Phật Thích Ca 

Mâu Ni đối diện là đại chúng, thầy giáo đối diện là học sinh, là giảng Phật kinh triết học 

ở trong giảng đường. Chúng tôi mới hoát nhiên đại ngộ, đây mới gọi là Phật giáo. 

Thầy giáo nói với tôi: Phật giáo nếu như muốn phục hưng, nhất định phải khôi phục 

chế độ tùng lâm. Chế độ tùng lâm là gì? Đời nhà Đường, Mã Tổ, Bách Trượng hai vị đại 

sư này khởi xướng, cũng tức là đem Phật giáo dạy học chánh quy hóa. Kiểu giáo dục 

như Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa tại thế, rất giống với phương pháp dạy học tư thục 

của người xưa, Khổng tử, Mạnh tử đều dùng phương pháp này, là cách dạy học tư thục. 

Tùng lâm thì sao? Liền biến thành trường học chính thức có tổ chức. Chủ tịch của tùng 

lâm chính là phương trượng, trú trì, đó là hiệu trưởng. Dưới họ có ba vị cương lĩnh chấp 

sự  giống  như  đại  học  ngày  nay  vậy,  danh  xưng  không  giống  nhau,  sự  thực  hoàn  toàn 

tương đồng. Hòa thượng thủ tòa là giáo vụ trưởng, quản về việc dạy học. Duy na là quản 

huấn đạo, huấn đạo trưởng. Giám viện là quản tổng vụ, tổng vụ trưởng. Quí vị xem so 

với trường học hiện nay phân công hoàn toàn tương đồng. Dười mỗi người lại phân công 

đến mấy địa vị. Tổng cộng từ trên xuống dưới có 108 đơn vị, là đại học. Hiện nay chúng 

ta không cần gọi nó là tùng lâm nữa, tức xưng nó là đại học. Ý của thầy giáo là nhất định 

mở  một  trường  đại  học  Phật  giáo,  Phật  giáo  mới  có  thể  hưng  vượng  trở  lại.  Hiện  nay 

Phật giáo không còn đại học, chỉ có ở Nhật bản có, Nhật bản có không ít trường do tư 

nhân  làm,  cũng  chưa  bằng  chế  độ  tùng  lâm  của  Trung  Quốc  thời  Tùy  Đường.  Người 

nghiên cứu không ít, đại học thông thường đều có. Chúng tôi đến London đi tham quan, 

đại học Oxford, Cambridge, London đều có khoa Hán học, đều có dùng Phật kinh mở 

môn  học.  Chúng  tôi  nhìn  thấy  nghiên  cứu  kinh  giáo,  coi  nó  là  một  môn  học  thuật  để 

nghiên cứu, không phải là học Phật. 

Chân nghĩa, chân đế trong kinh Phật họ có thể tìm được hay không? Họ không thể. 

Vì sao vậy? Tâm thái không đúng. Thực sự học một môn nào đó mà đạt được tinh túy 

của nó phải tôn sư trọng đạo. Tôn sư là gì? Tôn sư là tôn trọng những mục mà chúng ta 

tu  học, ta tôn  trọng đối với nó.  Thầy  giáo hướng dẫn ta đương nhiên ta phải  tôn  trọng 

thầy tồi. Ta chăm chỉ học tập, có thể đạt được chân đế của nó. Quí vị không có tâm chân 

thành  cung  kính  này,  Phật  Bồ  Tát  đến  chỉ  đạo  quí  vị,  quí  vị  một  thứ  cũng  không  đạt 

được, quí vị không đạt được gì cả, quí vị đạt được là thường thức, là ngoài da. Thứ thực 

sự tốt đẹp là thứ ngoài văn tự, quí vị làm thế nào có thể hiểu được âm ngoài tiếng đàn, ý 

ngoài  lời  nói,  ý  nghĩa  đó  nói  không  ra  được.  Chỉ  có  chân  thành  cung  kính  mới  có  thể 

lãnh  hội  được.Vì  sao  vậy?  Không  lìa  tự  tánh,  chân  thành  cung  kính  là  tánh  đức, dùng 

tánh đức để học, quí vị mới có thể minh tâm kiến tánh, quí vị mới có thể lãnh hội được. 

Nếu như không có tâm chân thành cung kính, quí vị ngày ngày bên cạnh Phật Bồ Tát, 

theo họ cả đời quí vị vẫn là phàm phu, không học được gì cả. Thứ quí vị học được không 

tách  rời  sanh  tử  luân  hồi, đây  là  điều  khó  của  Phật  pháp.  Nếu  như  quí  vị  có  tâm  chân 

thành cung kính, thì Phật pháp dễ hơn bất cứ điều gì. Cho nên chân đế môn này quí vị 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        504/16 

liền biết nó quan trọng biết bao! Chân đế là chân tâm, không có mảy may hư vọng nào. 

Chúng tôi mấy mươi năm nay đề xuất ra chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, 

từ bi, mười chữ. Mười chữ này chính là chân đế môn. Quí vị khởi tâm động niệm trái 

ngược với mười chữ này, quí vị sẽ không thể nào trồng các cội đức được, không phải là 

gieo  trồng  cội  đức  mà  quí  vị  trồng  những  gì?  Quí  vị  trồng  các  nghiệp  báo, quí  vị  làm 

việc này. Quí vị không phải đang tích đức, vậy là quí vị đang tạo nghiệp. Quí vị không 

thể không tạo tác, khởi tâm động niệm là tạo tác, nói năng hành động là tạo tác. 


Ấn Quang Đại sư lớn tiếng kêu gọi, dạy cả một đời rồi, được mấy người nghe hiểu? 

Được  mấy  người  giác  ngộ?  Đó  chính là một  phần  thành kính  một  phần lợi  ích,  mười 

phần thành kính mười phần lợi ích. Vì sao lại khó như vậy? Gốc hư hoại rồi. Gốc là gì? 

Phật pháp là sư đạo, nó là giáo dục, nó là sư đạo, sư đạo kiến lập trên cơ sở hiếu đạo. 

Hiếu đạo không còn nữa, Phật cũng không còn. 

Trong  Tịnh  nghiệp  tam  phước  câu  thứ  nhất  nói  “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu”,  đó  là  gốc. 

Câu thứ hai là “phụng sự sư trưởng”, đó là Phật đạo, gốc của Phật đạo là hiếu đạo. Hiếu 

đạo không còn thì Phật rất khó tồn tại. Thực sự phát tâm học Phật, phát tâm tục Phật huệ 

mạng, chánh pháp cửu trú, quí vị phải bắt tay từ đâu? Quí vị phải bắt tay từ hiếu dưỡng 

cha mẹ. Quí vị không bắt tay từ đây, học một đời cũng học không được thứ gì cả. Hiếu 

dưỡng cha mẹ bắt tay từ đâu? Bắt tay từ Đệ Tử Quy, quí vị đem 113 sự việc trong Đệ Tử 

Quy đều thực tiễn vào cuộc sống, hiếu đạo của quí vị cũng gần được rồi. Người hiếu 

thuận cha mẹ, sẽ không có chuyện không tôn kính trưởng bối. Bất kính với trưởng bối, 

bất kính với thầy giáo, đó chính là bất hiếu cha mẹ. Gốc của văn hóa truyền thống xưa từ 

sau  cuộc  “ngũ  tứ  vận  động”  là  không  còn  ai  nhắc  đến  nữa.  Không  những  không  nhìn 

thấy ai làm, mà người nói cũng không còn nữa. Người nước ngoài nghiên cứu học thuật 

Trung Quốc, tri thức, thường thức, người Trung Quốc ngay cả điều này cũng không học. 

Cho  nên văn hóa truyền  thống hiện  nay  người  Trung  Quốc  cảm  thấy  rất xa lạ, không 

bằng  người  nước  ngoài.  Người  nước  ngoài  còn  hiểu  một  chút  thường  thức  ngoài  da, 

người Trung Quốc ngay cả điểm thường thức ngoài da này cũng không nghe nói đến. Sự 

việc này thực sự khó, thực sự không dễ dàng. Điển tịch, văn hiến vẫn còn, không có ai 

học nữa, càng không có ai y giáo phụng hành. Nhưng chúng ta nếu muốn bản thân trong 

đời này không sống uổng phí, cuộc sống của bản thân trong một đời thực sự rất là phong 

phú, rất hạnh phúc, rất mỹ mãn, vậy thì không học tập giáo huấn của thánh hiền, không 

học tập Phật pháp, quí vị không đạt được. Thầy giáo giảng rồi, chúng ta nghe rồi phải 

thật làm. Chúng ta thật làm, thầy giáo hoan hỷ. 

Tôi  sau khi  xuất  gia xuống tóc  xong, đi  thăm  thầy  Phương, thầy  Phương  vừa nhìn 

thấy tôi nói, ông thật làm rồi, tôi nói: vâng. Hưởng thụ cao nhất của đời người làm sao 

em có thể không thật làm được! Thầy giáo dạy tôi, học Phật là hưởng thụ cao nhất của 

đời người. Tôi làm thật rồi. Phải chăng là hưởng thụ cao nhất của đời người? Đúng vậy, 

là  thật, không  giả  dối  tí  nào, tôi làm  sáu  mươi  năm  rồi. Năm  tôi  26  tuổi, thầy  Phương 

đem Phật kinh triết học giới thiệu cho tôi, giảng cho tôi nghe, năm 33 tuổi tôi xuất gia, 

cũng bắt đầu giảng kinh dạy học. Giảng kinh dạy học đến nay 53 năm rồi, chưa từng 

gián đoạn. Trong đời này tôi gặp được thuận cảnh nghịch cảnh quá nhiều rồi, không hề 

bị ảnh hưởng. Một phương hướng, một mục tiêu, vui theo không mệt. Sự việc vui nhất 

trong thế gian này là đọc sách, đọc sách Thánh hiền an vui vô cùng, thực sự hạnh phúc là 

chia sẻ cùng với mọi người. Cuộc sống này an vui biết bao. 

Ngày nay môi trường vật chất của chúng ta, những tiểu thành tiểu trấn trong núi này, 

đây có thể là một nơi Tịnh Độ cuối cùng trên trái đất này, chúng tôi hi vọng một vùng 

Tịnh Độ này có thể duy trì được, không nên bị nhiễm ô nữa. Trong môi trường này thành 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        505/16 

tựu bản thân, cũng thành tựu được Phật pháp. Hi vọng văn hóa truyền thống xưa và Phật 

pháp đại thừa có thể cắm rễ tại nơi này, cắm rễ cần người, thực sự có vài người phát tâm 

đại bồ đề. Bắt đầu tu từ đâu? Từ Đệ Tử Quy, Cảm ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp, nhất 

định phải nghiêm túc nổ lực. Thời gian một năm có thể cắm rễ cho tốt, căn thâm đế cố. 

Văn hóa truyền thống xưa và Phật pháp đại thừa, kinh điển đều viết bằng văn ngôn, 

cho  nên  phải  học  văn  ngôn.  Văn  ngôn  học  tập  không  khó,  phải  học  thuộc.  Thầy  giáo 

năm xưa dạy chúng tôi có thể đọc thuộc 50 bài cổ văn, không nhiều, quí vị liền có khả 

năng đọc văn ngôn, chướng ngại trong đọc hiểu sẽ không còn nữa. Quí vị có thể đọc 

thuộc 100 bài cổ văn, quí vị liền có khả năng viết văn ngôn. Chúng ta mỗi tuần lễ học 

một bài, thời gian hai năm là 100 bài, chìa khóa của Tứ Khố Toàn Thư quí vị cầm được 

rồi, chìa khóa của Đại Tạng Kinh quí vị lấy được rồi. Bảo tạng này là để dành cho quí vị 

rồi. 

Học viện hiện nay của chúng tôi bảo tồn mười bộ Tứ Khố Toàn Thư . Năm nay Tứ 

Khố Hội Yếu in xong, ít nhất cũng sẽ  bảo tồn mười bộ.  Đại Tạng Kinh chúng tôi cất 

giữ có mười bộ Tạng kinh khác nhau. Tôi không dùng đến nữa, tuổi tác tu học của tôi đã 

qua rồi. Tôi hiện nay chính là trung thực niệm Phật, chỉ một bộ Kinh Vô Lượng Thọ này. 

Kinh Vô Lượng Thọ giảng viên mãn rồi, lúc mọi người muốn yêu cầu tôi giảng nữa, tôi 

giảng Kinh Hoa Nghiêm cho xong. Cũng không còn nhiều thời gian nữa để mà nghiên 

cứu những thứ này. Những thứ này toàn bộ là sưu tầm cho quí vị. Quí vị phải chăm chỉ 

nổ lực. Malaysia, thầy Thái lãnh đạo một nhóm bạn bè chí đồng đạo hợp ở tại đó kiến 

lập một viện Hán học, học viên Hán học Malaysia, cũng làm công việc giống như vậy. 

Bên đó tôi cũng tặng mười bộ Tứ Khố Toàn Thư. Những vị thầy giáo này năm xưa tại 

tiểu trấn Lô Giang, Thang Trì là thầy giáo của trung tâm văn hóa. Họ hiện tại tiến tu tại 

Kiết  Long  Ba.  Tôi  hi  vọng  họ  mười  năm  không  xuống  núi,  “mười  năm  đèn  sách, một 

bước thành danh”. Sau mười năm tôi tin rằng họ sẽ trở thành các nhà Hán học hàng đầu 

trên  thế  giới,  tuyệt  không  thua  Âu  châu,  một  người  chuyên  nghiên  cứu  một  môn,  một 

môn thâm nhập, mười năm huân tu. Có lý gì mà không thành công được! Những người 

này thực sự được mọi người tôn kính, không có ý niệm bản thân tự tư tự lợi, không có ý 

niệm danh văn lợi dưỡng, họ đều buông bỏ hết. Thực sự phát tâm vì vãng thánh kế tuyệt 

học, vì thiên hạ khai thái bình, vì chánh pháp cửu trú, vì xiển dương Phật háp. Ghi nhớ, 

hiếu  thân  tôn  sư  hàng  người  này  có  thể  làm  được.  Bất  hiếu  cha  mẹ,  không  tôn  trọng 

Thánh hiền, vậy thì không có cách gì, rất nhiều thái độ sai lầm, không thể không đoan 

chánh nó trở lại. 

Năm năm trước một trường đại học ở Indonesia, lúc tôi đi tham quan hiệu trưởng 

tiếp đãi chúng tôi, nói với tôi trường học có một môn tên so sánh tôn giáo học, tôi nghe 

rồi liền nói với hiệu trưởng, tôi nói môn học này khó quá, ông ấy hỏi tôi, khó ở đâu? Tôi 

nói so sánh tôn giáo, người này đức hạnh của họ, học vấn của họ, phải vượt qua Phật 

Thích Ca Mâu Ni, phải vượt qua Jesus, phải vượt qua Mohammad, phải vượt qua Moses, 

ông nghe xong cũng sững người, ông ấy nói vì sao vậy? Ông không vượt qua họ, làm 

sao ông có thể phê bình họ. Làm sao mà ông so sánh? Ông ấy nói, vậy thì phải làm sao? 

Tôi nói không thể gọi là so sánh tôn giáo, tôn giáo học tập lẫn nhau, dùng tâm thái chân 

thành cung kính học tập lẫn nhau. Tôn giáo nào cũng có thể học, quí vị làm sao có thể 

phê bình? Thầy giáo có thể phê bình học trò, có thể bảo học trò làm bài tập để so sánh, 

học trò và học trò thì khó khăn, dùng tâm thái so sánh thì thứ gì cũng không học được. 

Kết  quả  so  sánh  là  gì?  Toàn  là  sai  lầm.  Quí  vị  sai  rồi  không  đáng  lo,  quí  vị  còn  ảnh 

hưởng đến xã hội, quí vị có phải chịu trách nhiệm nhân quả không? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        506/16 

Thái độ của thánh hiền nhân, chúng ta thấy rồi, nghe rồi xem thế là đủ, thái độ cầu 

học của phu tử là “thuật nhi bất tác, tín nhi hiếu cổ”. Thái độ tu học của Phật Thích Ca 

Mâu  Ni  trong  kinh  đề  của  Kinh  Hoa  Nghiêm  Ngài  đã  nói  rồi,  đại  sư  Thanh  Lương  ở 

trong chú giải đã chú giải rất rõ ràng. Tất cả kinh điển mà Phật Thích Ca Mâu Ni thuyết 

trong 49 năm đều là điều cổ Phật đã nói, trong kinh cổ Phật đã nói Ngài không thêm vào 

một chữ nào, thái độ còn nghiêm khắc hơn cả Khổng lão phu tử. Khổng lão phu tử chỉ 

nói thuật nhi bất tác. Phật Thích Ca Mâu Ni nói Ta không thêm một chữ nào vào kinh cổ 

Phật đã nói. Chúng ta có thể tin tưởng được không? Lúc còn trẻ tôi không tin, bây giờ tin 

rồi. Vì sao vậy? Bây giờ hiểu rõ, Phật Phật đạo đồng. Quí vị thành Phật rồi, trí tuệ đức 

năng của quí vị, và các Phật khác bình đẳng, tương đồng. Phật hướng dẫn mọi người 

phải học khiêm tốn, phải học lễ nhường, không nên tranh. Chúng ta đã hoàn toàn tương 

đồng rồi, vậy thì đều là của anh nói, đều là cổ Phật nói. Kim Phật như cổ Phật tái lai. 

Cho nên Ngài đem công đức tu tích một đời dồn hết cho cổ nhân. Đây là điều chúng ta 

nên học. Lục đạo chúng sanh kiểu ngạo mạn như thế, tâm tật đố như thế là căn bản phiền 

não. Thánh hiền Phật Bồ Tát thị hiện điều này, là dạy chúng ta phương pháp đoạn phiền 

não. Quí vị xem tâm Ngài thanh tịnh biết bao, Ngài tự tại biết bao. Đích thực làm được 

mảy trần không nhiễm, thanh tịnh bổn nhiên. 

“Y chân đế chi thắng nghĩa”. Thắng đây là thù thắng. “Thực chúng đức chi căn bản”. 

Chúng đức trong dạy học truyền thống xưa là ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức đây 

là chúng đức. Tất cả những căn bản đức hạnh của thế xuất thế gian chính là chân thành, 

chính là cung kính. Hai chữ thành kính là đức bổn. Thành là gì? Tiên sinh Tăng Quốc 

Phiên  nói  rất  hay,  trong  bút  ký  đọc  sách  của  ông,  đã  định  nghĩa  cho  chữ  thành:  “một 

niệm không sanh gọi là thành”, định nghĩa này giống với điều trong Phật pháp đại thừa 

đã nói, không khởi tâm không động niệm, đây là thành, đây là chân, ý nghĩa của chân 

thành. Khởi tâm động niệm là không chân, tức không thành nữa. Vì sao vậy? Vọng tâm 

xuất hiện rồi, khởi tâm động niệm A lại ya xuất hiện, A lại ya là vọng tâm, không phải 

chân tâm. Vũ trụ này, thế giới này thiên biến vạn hóa, là A lại ya tạo ra. Chuyển bát thức 

thành tứ trí, không dùng A lại ya, A lại ya không còn nữa, hoàn toàn là chân tâm, đó là 

thế giới gì? Đó là Hoa Tạng, đó là Mật nghiêm, đó là thế giới Cực Lạc. Từ đó cho thấy 

Thế giới Cực Lạc là tâm chân thành hiện ra. Tâm của chúng ta đều là chân thành, trái đất 

này  chính  là  thế  giới  Cực  Lạc,  chính  là  Hoa  tạng,  chính  là  Mật  nghiêm,  cảnh  tùy  tâm 

chuyển. Tâm chúng ta nếu như là chân thành, không còn mảy may hư ngụy nào, thì thân 

này  chính  là  thân  Phật. Chúc  mừng  quí  vị, quí  vị  đã  thành  Phật  rồi. Ai  ai  cũng  có  thể 

thành Phật, ai ai vốn sẵn là Phật. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm đức Phật nói: “nên nói y chân đế môn, trồng các cội đức”, 

Kinh Kim Cang nói: “dúng vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả, tu tất cả thiện 

pháp”.  Đây nói về bốn tướng, nó bớt mất một chữ, nguyên văn trong Kinh Kim Cang là: 

“dĩ vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng, tu nhất thiết 

thiện pháp”, đây là bốn tướng. Người nào tu? Cũng chính là nói môn học này xếp vào 

năm học thứ mấy? Trong kinh giáo đại thừa tiểu học năm thứ nhất, nên chú ý không phải 

là bậc cao lắm, không phải là trung học, không phải là đại học. Thập tín vị, sơ tín vị Bồ 

Tát họ tu. Vậy chúng ta nhìn thấy tiêu chuẩn này trong lòng sẽ nghĩ, chúng ta học Phật 

học đã lâu như vậy, trong trường học Phật giáo là năm thứ mấy rồi? Năm thứ nhất còn 

chưa vào được. Nói cách khác, chúng ta là lớp mẫu giáo của Phật giáo, chưa lên được 

lớp một. Bốn tướng của năm thứ nhất này không còn nữa, chúng ta hiện tại bốn tướng 

đều có, có gì đáng để mà kiêu ngạo chứ? Thực sự đối với kinh văn này có lãnh hội, thì 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        507/16 

tập khí  ngạo  mạn, tật  đố, lập  tức  liền  hạ xuống. So  sánh  với người  ta  thì  không được, 

tiêu chuẩn chính tại đây vậy. Tiêu chuẩn của tiểu học năm thứ nhất. 

“Y chân đế môn, tức vô tứ tướng dã”. Bốn tướng là tục đế, không phải là chân đế. 

Nếu như không xa lìa bốn tướng, tất cả những thiện pháp mà quí vị tu được, quả báo tại 

lục đạo, hưởng phúc ở trong lục đạo. Ngày nay chúng ta  ở trong xã hội này nhìn thấy 

người giàu có, có tài sản hàng tỷ, làm quan, trong xã hội người có địa vị rất cao, họ tu 

phước, họ tích đức, trong đời quá khứ không tu phước tích đức, họ làm sao có thể đạt 

được chứ? Trong đời này chưa đạt được, liền biết được trong đời quá khứ chưa có tu 

nhân. Phật pháp là pháp bình đẳng, ông tu ông đắc, bà tu bà đắc, không tu thì không đắc. 

Chúng ta hi vọng đạt được giàu có, đạt được đại phước báo, quí vị tu phước là được rồi! 

Phước này là có phước chân đế, có phước tục đế. Tục đế là phước báo của cõi trời cõi 

người. Điều này dễ dàng tu được, không khó. Phật hướng dẫn chúng ta, quí vị tu ba loại 

bố  thí,  quí  vị  tu  tài  bố  thí  được  tài  phú,  thế  gian  này  có  nhiều  người  giàu  có  ức  vạn, 

không ai không phải trong đời quá khứ, túc thế tu nhân duyên phước, đời này quả báo 

liền hiện tiện. Tu phước nhất định phải có trí tuệ, không có trí tuệ thì phước đó gọi là si 

phước. Phước báo lớn rồi, họ không biết cách dùng như thế nào. Rất có thể dùng sai, 

dùng  sai  thì  tạo  nghiệp.  Quả  báo  đời  sau  sẽ  không  tốt.  Cho  nên  tu  pháp  bố  thí  được 

thông minh trí tuệ, tu bố thí vô úy được mạnh khỏe trường thọ, ba thứ này đều là điều 

mà người thế tục hi vọng có được. Trong nhà Phật nói: “Phật thị môn trung, hữu cầu tất 

ứng”, đây là sự thật, không phải giả dối. Có cầu mà không có cảm ứng, thầy giáo nói 

không phải không có cảm ứng, bản thân quí vị nghiêm túc mà phản tỉnh, phương pháp 

quí vị cầu sai rồi, tâm thái mà quí vị cầu không đúng, luôn là do nơi bản thân xảy ra vấn 

đề, tuyệt đối không phải vì bên ngoài. Cho nên nói, lúc có cầu không có cảm ứng, có lẽ 

nên nghiêm túc phản tỉnh, phải chăng đã cầu như lý như pháp. Như lý như pháp không 

có chuyện cầu mà không được. Cổ nhân nói: “làm mà không được, coi lại chính mình”, 

có đạo lý rất lớn.Vì tự tư tự lợi mà cầu, vì danh văn lợi dưỡng mà cầu, vậy là không như 

pháp,  không  như  lý.  Không  như  lý  không  như  pháp  họ  cũng  cầu  được,  đó  là  trong  số 

mạng của họ có sẵn, họ không cầu cũng sẽ đạt được. Cầu này là trong số mạng quí vị 

thực sự không có, quí vị như lý như pháp thực sự có thể cầu được. Liễu Phàm Tứ Huấn 

chính là một ví dụ rất hay. Tôi tin rằng rất nhiều bạn bè đều xem qua rồi. Đó là sự thật, 

không phải giả đâu. 

Đại sư Chương Gia đem phương pháp này dạy cho tôi, tôi dùng sáu mươi năm rồi, 

thực sự là có cầu tất ứng. Có lúc có cầu không có cảm ứng. Tôi chỉ có một sự việc cầu 

mà không có cảm ứng, cũng không thể nói là không có cảm ứng. Tôi cầu gì vậy? Phật 

Pháp đại thừa có thể tuyên giảng tại Trung Quốc đại lục, chư Phật hộ niệm, long thiên 

ủng hộ, sự việc này chưa mãn nguyện, nhưng Kinh Hoa Nghiêm giảng tại Trung Quốc 

đại lục được một tháng, năm 2008, cũng rất thù thắng, cũng có internet truyền trực tiếp. 

Trước đó, đồng tu ở đại lục đăng ký giúp cho tôi một chứng minh thư, có chứng minh 

thư rồi thì không tính là nhân sĩ nước ngoài nữa, ở trong nước có thể giảng kinh hoằng 

pháp. Sau này chứng minh thư này của tôi bị chính phủ thu hồi, sau khi bị thu hồi, có thể 

trở  về  thăm  người  thân  bạn  bè,  tham  quan  du  lịch,  không  thể  giảng  kinh  hoằng  pháp. 

Không thể giảng kinh hoằng pháp, đối với tôi việc tham quan du lịch chẳng hứng thú gì. 

Tôi không trở về nữa. Nơi nào có duyên tôi liền đến nơi đó. Nhiều năm như vậy tôi kết 

duyên  rất  rộng  lớn,  sớm  nhất  là  tại  Mỹ  quốc  và  Canada.  Kết  ở  đâu?  Tại  thư  viện  Từ 

Quang, tại đại học chuyên khoa Phật học giảng tòa, tôi ở đó giảng kinh đến mấy năm, 

sau đó đến Mỹ, những đồng học của tôi sau khi tốt nghiệp du học tại Mỹ có hơn 300 

người, sống khắp các thành thị, liên lạc được rồi, tại Mỹ, Canada có hơn 300 lão đồng tu, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        508/16 

đồng học, cho nên tại Mỹ, Canada nhân duyên rất thù thắng. Mỹ, Canada lúc tôi ở bên 

đó, có khoảng hơn 30 Tịnh Tông học hội, hình như hiện nay vẫn còn khoảng mười mấy 

hai mươi cái. Hình như duyên thù thắng nhất là tại Malaysia, Malaysia có hơn 100 Tịnh 

Tông học hội, chỉ tại  một quốc gia nhỏ như vậy, mà 100 học hội. Nếu như cộng thêm 

những học hội chưa đăng ký thì khoảng 200 học hội, pháp duyên này thù thắng. Âu châu, 

chúng  tôi  ở  đây  mười  năm  rồi,  mười  năm  đích  thực  kết  thiện  duyên  với  cư  dân  địa 

phương, chúng tôi được quần chúng ủng hộ, được chính phủ ủng hộ, cho nên tại nơi này 

phát triển sẽ rất thuận lợi. Tôi tuổi tác lớn rồi, tôi không làm những việc này nữa, những 

cơ sở này để lại cho hậu bối quí vị, quí vị đi mở mang. Cuối đời của tôi chỉ một bộ Kinh 

Vô Lượng Thọ này. Kinh Hoa Nghiêm là đại bổn Kinh Vô Lượng Thọ, Kinh Vô Lượng 

Thọ là trung bổn Kinh Hoa Nghiêm, Kinh A Di Đà là tiểu bổn Kinh Hoa Nghiêm, là cổ 

nhân nói vậy. Đây là  một mà ba, ba mà một. Tôi bây giờ phải vâng lời Phật Thích Ca 

Mâu Ni, trong Kinh Di Giáo nói: “chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”, tôi đem tâm này chỉ 

đặt vào Kinh Vô Lượng Thọ, một phương hướng, một mục tiêu, một phương hướng là 

thế giới tây phương Cực Lạc, một mục tiêu là thân cận A Di Đà Phật. Thế duyên, pháp 

duyên tất cả đều buông bỏ. Đây là con đường mà cuối đời tôi đi, giúp đỡ xã hội hóa giải 

xung đột, thúc đẩy thế giới xã hội an định, thế giới mãi mãi hòa bình. Chúng ta cũng làm 

ra những cống hiến. Đem những phương pháp lí niệm này đều nói ra hết, hi vọng những 

người  trẻ  quí  vị  đem  những  lý  niệm  này,  làm  thành  bản  mẫu  giảng  cho  người  Trung 

Quốc đại lục. 

Ngày xưa, năm 2006, 2007, 2008 ba năm chúng tôi ở tiểu trấn Thang Trì làm rồi, tôi 

hi vọng quí vị có thể làm tại Đồ Văn Ba, làm nó ra cho được, nhóm thầy Thái làm tại 

Malaysia,  còn  có  mấy  thầy  giáo  làm  tại  Đài  Loan,  rất  quý  hóa.  Người  làm  những  sự 

nghiệp này không phải là người phàm, đây là sự nghiệp Thánh hiền, sự nghiệp Bồ Tát. 

Thực sự phát tâm làm, vậy thì quí vị phải thật làm. Cơ sở của thật làm chính là thực tiễn 

tại ba cái gốc, phải cầm được chìa khóa văn ngôn, đây là cơ sở. Có được cơ sở này rồi, 

quí vị liền có thể thâm nhập, quí vị có thể khai mở. Cắm rễ, rễ của văn ngôn này và rễ 

của Nho, Thích, Đạo thời gian hai năm là đủ rồi, nhất định có thể hoàn thành. Giúp đỡ 

xã hội hóa giải tất cả những xung đột, dẫn đến an định hạnh phúc mỹ mãn hòa bình. Có 

thể bắt tay từ Quần Thư Trị Yếu. Quyển sách này hạ tuần tháng hai là in ra rồi. Là quyển 

do Đường Thái Tông hạ lệnh biên tập. Phục hưng văn hóa truyền thống Trung Quốc, bắt 

tay từ Quốc Học Trị Yếu. Quốc Học Trị Yếu nhẩm tính cũng khoảng cuối tháng tư xuất 

bản rồi. Đây đều là tâm huyết của cổ nhân, để lại cho con cháu hậu thế. Quốc Học Trị 

Yếu có thể nói là Tứ Khố nhập môn. Tứ Khố Toàn Thư lớn như vậy, quí vị biết bắt đầu 

xem từ đâu? Cổ nhân rất dụng tâm, từ lâu đã nghĩ đến rồi. Trong Tứ Khố những thứ tốt 

nhất, tinh hoa nhất đã trích lục ra, cũng tức là dựa theo kinh sử tử tập, quí vị đọc cái này 

trước. Sau khi quí vị đọc cái này rồi, quí vị nhận biết về Tứ Khố, đối với Tứ Khố quí vị 

sản  sanh  cảm  tình  sâu  đậm.  Sau  đó  tùy  theo  chí  nguyện  của  bản  thân  quí  vị,  muốn 

chuyên nghiên cứu bộ nào, quí vị tìm ra bộ đó, thời gian mười năm một môn thâm nhập, 

mười năm đèn sách, sau mười năm quí vị đã trở thành nhà hán học truyền thống. Một 

đời chớ làm những thứ khác, chuyên môn theo sự nghiệp dạy học. Tuy bản thân quí vị 

tại gia đọc sách nghiên cứu thành công, tôi tin rằng những trường đại học nổi tiếng nhất 

trên thế giới, đều sẽ mời quí vị đi làm giáo thọ. Quí vị tuy không phải là tốt nghiệp đại 

học, quí vị có chân tài thực liệu, người ta hướng đến quí vị. Tôi tin rằng thành tựu của 

quí vị, vượt qua không chỉ gấp tôi mười lần. Tôi dẫn quí vị đi trên con đường này, quí vị 

sẽ thành tựu. Không thể sợ khổ, người sợ khổ không thể thành tựu. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        509/16 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni lúc sắp nhập diệt, nói với chúng ta hai sự việc: “lấy giới 

làm thầy, lấy khổ làm thầy”. Hai câu này nói với chúng ta phải trì giới, phải chịu khổ. 

Mười năm khổ học này, quí vị không thể kiên trì tiếp tục, quí vị sẽ thất bại, quí vị sẽ 

không  thành  tựu  được.  Mười  năm  có  khổ  hơn  nữa  cũng  phải  cố  vượt  qua.  Một  môn, 

không nên nghiên cứu nhiều, nhiều sẽ tạp, nhiều sẽ loạn lên. Trong mười năm đó có thể 

dạy học, dạy học cùng trưởng thành. Quí vị đem thứ quí vị học được hoan hỷ hoan hỷ 

giảng cho người khác nghe, một lần giảng xong rồi giảng lần thứ hai, lần thứ hai giảng 

xong giảng lần thứ ba, chỉ giảng một thứ như vậy. Mỗi lần diễn giảng không nên dùng tư 

liệu cũ, quí vị mới có tiến bộ. Quí vị nếu như chỉ dùng một bản sách tham khảo, một bản 

tư liệu tức là quí vị dẫm chân tại chỗ, vĩnh viễn không có tiến bộ, vậy là hỏng rồi. Ví dụ 

như quí vị chuẩn bị những tư liệu giảng lần này, lúc giảng lần thứ hai không dùng tư liệu 

này  nữa,  chuẩn  bị  trở  lại,  mỗi  lần  đều  là  những  thứ  mới.  Cảnh  giới  của  quí  vị  không 

ngừng  hướng  thượng  nâng  cao,  vậy  là  đúng  rồi.  Tôi  giảng  kinh  nhiều  năm  như  vậy, 

những tư liệu cũ này giảng xong liền vứt đi, đi đâu rồi bản thân tôi cũng không tìm ra, 

cho nên ngày ngày đọc sách, ngày ngày có chỗ ngộ, ngày ngày pháp hỷ sung mãn. Đối 

với dinh dưỡng cho thân thể chúng ta cũng vậy, thứ gì là chất dinh dưỡng tốt nhất? Hoan 

hỷ. Thường sanh tâm hoan hỷ. Mỗi ngày đều có những chỗ ngộ mới, quí vị xem từng lần 

từng lần, mỗi lần làm mới nó mới thực sự có ý vị. Nếu như không có chỗ ngộ, sách này 

không đọc tiếp được nữa, khô khan vô vị, ngày ngày có điểm ngộ vậy thì hoan hỷ biết 

bao, vui vẻ biết bao. 

Bốn  tướng  chúng  ta  không  vứt  được,  nhưng  như  thế  nào?  Nhạt  dần.  Chấp  trước, 

phân biệt đối với bốn tướng là càng ngày càng nhẹ, đó chính là tiến bộ. Đại sư Chương 

Gia dạy tôi: nhìn thấu, buông bỏ. Nhìn thấu giúp quí vị buông bỏ, buông bỏ giúp quí vị 

nhìn thấu. Hai phương pháp này từ sơ phát tâm đến Như Lai địa bổ sung thành tựu cho 

nhau.  Bí  quyết  chính  đây  vậy.  Quí  vị  không  buông  bỏ  quí  vị  sẽ  không  thể  nâng  cao, 

không  thể  nâng  cao  thì  không  thể  buông  bỏ.  Sơ  phát  tâm  là  hiện  tiền,  Như  Lai  địa  là 

Diệu  giác.  Đây  là  bí  quyết  tu  học  của  nhà  Phật,  tổng  cương  lĩnh,  tổng  nguyên  tắc. 

Phương pháp tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn. Cương lĩnh nguyên tắc 

chính là điều này. Nhìn thấu là gì? Nhìn thấu là rõ ràng. Chân tướng sự thật làm rõ ràng, 

làm thấu đáo rồi. Buông bỏ chính là đi lên. 

Đầu tiên phải buông bỏ bốn tướng. “Vô ngã”, niệm niệm không nên vì bản thân mà 

lo nghĩ. Thân này là giả, không phải thật, có sanh có diệt, quí vị lo nghĩ cho nó là sai rồi. 

Tùy duyên là tốt, tùy duyên tự tại biết bao. Chỉ cần quí vị có thể buông bỏ, quí vị liền có 

trí tuệ. Trí tuệ tùy duyên. Khởi tâm động niệm nghĩ những gì? Học đại thừa, học Tịnh 

Độ,  nghĩ  đến  A  Di  Đà  Phật,  nghĩ  đến  Kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Thực  sự  đem  Kinh  Vô 

Lượng  Thọ  biến  thành  tư  tưởng  kiến  giải  của  bản  thân  chúng  ta,  đem  những  lời  giáo 

huấn của  Phật, biến  thành hành  vi trong  cuộc  sống  chúng  ta. Chúng ta  ở  thế gian này, 

cùng với Phật Bồ Tát cùng đồng ngũ, cùng Thánh hiền đồng hàng. Quí vị làm sao mà 

không an vui! Câu đầu tiên trong Luận Ngữ là: „học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ‟, 

duyệt là hỉ duyệt. Đem  những thứ quí vị học  được  tất cả đều dùng đến, học dùng linh 

hoạt, biến thành cuộc sống, biến thành tư tưởng ngôn hạnh. 

“Vô nhân” là vì mọi người mà phục vụ, giúp đỡ tất cả mọi người phá mê khai ngộ. 

Đây là điều Thánh hiền làm, Phật Bồ Tát làm. Làm mà không làm, tuy nhiên rất nỗ lực, 

rất nghiêm túc để làm, không chấp tướng, không kể công. Không ham hố quả báo, không 

có quả báo. Thuần túy là tròn nghĩa vụ. Vì sao vậy? Phật Thích Ca Mâu Ni dạy vậy. Quí 

vị xem Ngài 49 năm dạy học, chưa từng nhận một đồng học phí, không có bất kỳ danh 

lợi gì, cho nên thân phận của Ngài, Ngài là người như thế nào? Ngài là người công tác 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        510/16 

giáo  dục  tình  nguyện  xã  hội  đa  nguyên  văn  hóa.  Đây  là  thân  phận  của  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni. Ngày ngày dạy học, không bị nhiễm gì cả. Danh văn lợi dưỡng không bị dính 

vào, dạy đến an vui như vậy, dạy đến tự tại như vậy. An vui từ đâu mà có? Trong số học 

trò thực sự hiểu rõ, giác ngộ rồi, được tâm thanh tịnh, được tâm bình đẳng, đại triệt đại 

ngộ rồi, đây là niềm vui của Phật Thích Ca Mâu Ni. 

“Vô  chúng  sanh  tướng”,  phạm  vi  chúng  sanh  tướng  này  vô  cùng  rộng  lớn,  tất  cả 

những  hiện  tượng,  đều  là  chúng  duyên  hòa  hợp  mà  sanh  khởi.  Tướng  chúng  sanh  đại 

biểu cho vạn vật. Đối với tất cả vạn vật không chấp trước, không còn phân biệt. 

“Thọ giả”, là nói thời gian, thời gian và không gian không tách rời, thời gian không 

gian không phải là chân thật. Cũng không cần tính toán, cũng không cần phân biệt. Đây 

chính là lìa tất cả pháp, tu tất cả thiện. Bốn tướng chính là tất cả pháp. Lìa tất cả pháp tu 

tất cả thiện pháp. Phải làm như vậy, làm như vậy thì quí vị tu được là chân thiện. Quả 

báo  của quí vị  không  phải  nơi ba đường  thiện, không  nơi lục đạo  luân hồi. Quả báo  ở 

đâu? Quả báo ở quốc độ Phật. Quí vị xem kệ hồi hướng là: nguyện đem công đức này, 

trang nghiêm Phật quốc độ. Quốc độ Phật là ai? Quốc độ Phật là tự tánh của bản thân, 

trang nghiêm tự tánh. Lúc  minh tâm kiến tánh, quí vị đều nhìn thấy rồi. Tự nhiên như 

vậy không miễn cưỡng một chút nào. Thế giới Cực Lạc từ đâu mà có? Bản thân quí vị tu 

thành. Đạo lý này quí vị phải hiểu. Phật A Di Đà tu thành là tha thọ dụng. Bản thân tôi tu 

thành là tự thọ dụng. Thế giới Cực Lạc mà bản thân tôi tự tu thành và thế giới của Phật 

A Di Đà là một thế giới, không phải là hai thế giới. Sau khi hiểu được đạo lý này rồi, 

mới hiểu được thế giới Cực Lạc trang nghiêm như vậy, là khắp pháp giới hư không giới, 

tất cả chư Phật quốc độ, chúng sanh niệm Phật trong đó cùng nhau thành tựu. Bản thân 

tôi cũng có một phần. Chúng ta tu một chút chút thiện pháp, liền tham lam phước báo, 

muốn bản thân hưởng thụ, vậy là sai rồi. Điều này phải học đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

Ngài đã biểu diễn cho chúng ta, một đời chưa từng ham muốn hưởng thụ. Trong Tăng 

đoàn cùng với rất nhiều học trò, sống cuộc sống bình đẳng, không có một chút sai biệt 

nào. Những đạo lý này không thể không hiểu, không hiểu thì quí vị chẳng thể nào học 

được. 

Dưới đây chia ra giải thích cho chúng ta, “thực là trồng trọt vậy”, giống như cây cối 

vậy,  trồng  hoa,  trồng  cây.  Đức  là  thiện,  bổn  là  gốc  vậy.  Công  đức  của  chư  thiện  vạn 

hạnh là căn bản của Phật quả đại giác, gọi là đức bổn. Căn bản của Phật quả đại giác này 

nói  với  chư  vị  rằng,  chính  là  hiếu  thân  tôn  sư.  Nhắc  đến  hiếu  thân,  tôi  liền  nghĩ  đến 

người già đáng thương, nhiều năm lại đây tôi tương đối quan tâm đến chính là sự nghiệp 

phúc lợi cho người già. Tôi mỗi lần đến một quốc gia địa phương nào, tôi đều dành một 

chút thời gian đi thăm, sự nghiệp phúc lợi người già ở Úc châu, có thể nói là số một trên 

toàn thế giới. Người Úc châu có phước, thuế thu tương đối nặng, nhưng nhân dân hoan 

hỷ. Vì sao vậy? Chính phủ thực sự thay nhân dân làm những việc tốt, đặc biệt là dưỡng 

lão, nhân dân không cần có của tích trữ, tại Úc châu lúc về già quốc gia chăm sóc quí vị. 

Mỗi ngày sinh hoạt phí không ít, khoảng hơn 100 đồng tiền Úc, sinh hoạt phí trong một 

ngày. Quí vị về hưu tuổi già sống trong viện dưỡng lão, quốc gia nuôi quí vị, chăm sóc 

rất chu đáo. Nhưng rất tiếc là trong viện dưỡng lão từ viện trưởng đến tất cả những nhân 

viên, họ y theo pháp luật mà làm việc, pháp luật qui định nên làm như thế nào, thí dụ 

như người già lúc cần tìm người chăm sóc, nó khắp nơi đều có chuông, vừa nhấn chuông, 

nội  trong  hai  phút  nhân  viên  hộ  lý  nhất  định  sẽ  đến  phòng  quí  vị,  họ  đến  giúp  quí  vị, 

không có hiếu tâm, không thể coi người già là cha mẹ chính mình được. Trên thực tế rất 

khó, ngay cả cha mẹ mình họ cũng không hiếu thuận, xem thành cha mẹ mình cũng vô 

ích. Cho nên hiếu kính này rất khó rồi. Tôi thường nói người phục vụ trong viện dưỡng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        511/16 

lão,  cơ  duyên  này  là  thế  gian  đệ  nhất,  vì  sao  vậy?  Tròn  hiếu  đạo.  Có  thể  xem  những 

người già trong viện dưỡng lão đều là cha mẹ thân sinh của bản thân mình, quí vị ở đó 

có thể làm tròn hiếu tâm, quí vị làm cho người già cuối đời có được sự an ủi về mặt tinh 

thần, họ hoan hỷ, quí vị còn hiếu thuận với họ còn hơn con cháu của họ, họ có được an 

ủi. Người già cuối đời có được an ủi, trong Phật Pháp nói họ đời sau nhất định không 

đọa ba đường ác. Nếu như người già lúc qua đời có oán hận, có bất bình, chắc chắn đọa 

vào ba đường ác. Tương đương với điều gì? Nếu như hộ lý nhân viên có thể tận hiếu làm 

cho những người già này từ địa ngục được đưa đến thiên đường. Công đức này lớn biết 

bao, không ai có thể sánh bằng! Chỉ cần đem Đệ Tử Quy, Cảm ứng Thiên hai thứ này 

làm cho được, trong bệnh viện đối đãi với những người già này, đặc biệt là lúc người già 

có bệnh khổ, quí vị có thể làm được việc này, quí vị tại thế gian tu phước báo đệ nhất. 

Nếu như quí vị đem công đức này hồi hướng cầu sanh tịnh độ, Phật A Di Đà chắc chắn 

đến tiếp dẫn quí vị. Đây là gì? bố thí vô úy. Ba loại bố thí đều có. Phục vụ trong viện 

dưỡng lão, tài bố thí là nội tài, tôi đem thân thể để phục vụ cho người khác, đây là bố thí 

nội  tài.  Quả  báo  của  bố  thí  nội  tài  lớn  hơn  bố  thí  ngoại  tài  nhiều.  Quí  vị  dùng  tâm  để 

chăm sóc họ, đây là trí tuệ. Quí vị chăm sóc họ, làm cho họ có thể an tâm, họ có thể xa 

rời được tất cả những lo sợ, đây là vô úy, ba loại bố thí đều đầy đủ. Quí vị đời sau được 

tài phú, được thông minh trí tuệ, được mạnh khỏe trường thọ, quí vị đều có được hết. 

Đáng tiếc là không có người giảng giải tường tận cho họ nghe, việc phước số một trong 

nhân gian là làm viện dưỡng lão. Viện dưỡng lão có thể tận hiếu đạo, có thể tu đại phước 

báo số một trong thế gian. Cho nên công nhân viên chức trong viện dưỡng lão tất cả đều 

phải học môn Đệ Tử Quy, phải học tập Cảm ứng Thiên, phải học tập tôn giáo, dùng từ bi 

trong tôn giáo, dùng Nho Đạo, nhân quả của Đạo gia, nhân ái, quan tâm của Nho gia, thì 

viện dưỡng lão này là số một trên thế giới. Tôi niệm niệm không quên muốn làm sự việc 

này, sự việc này cũng hi vọng hậu bối quí vị sau này đi hoàn thành. Quí vị hoàn thành 

được việc này quí vị là đại công đức, đại phước đức. Đều dạy cho quí vị rồi, chỉ cần bản 

thân quí vị chịu làm, phước báo của quí vị tại cõi trời cõi người, xếp vào vị trí số một. 

Cho nên đây gọi là căn bản. 

Công đức của chư thiện vạn hạnh là căn bản của Phật quả đại giác. Quí vị nói xem 

chúng ta có nên tu hay không? 

“Lại căn bản của vạn đức gọi là đức bổn. Y nghĩa là nghĩa vậy. Danh hiệu của Phật 

A Di Đà, thể đủ vạn đức, danh chiêu vạn đức, nên nói là đức bổn”.  Đây là tổng kết quy 

nạp  về  pháp  môn  Tịnh  tông.  Có  miễn  cưỡng  hay  không?  Không  có  mảy  may  miễn 

cưỡng nào. Trước đây chúng ta học qua rất nhiều rồi. Kinh Vô Lượng Thọ là Phật Thích 

Ca Mâu Ni 49 năm nói, trong tất cả các kinh đích thực là kinh số một. Đặc biệt quí là bộ 

kinh này Phật Thích Ca Mâu Ni tại thế, đã nhiều lần tuyên giảng, không phải giảng một 

lần. Những kinh khác đều giảng một lần, không giảng đến lần thứ hai. Kinh Vô Lượng 

Thọ được tuyên giảng nhiều lần. Nó quan trọng. Bản tiếng Phạn truyền đến Trung Quốc 

nội dung sai biệt rất lớn. Cho nên, sau khi phiên dịch mọi người mới phát hiện, nếu như 

tuyên giảng một lần thì bản tiếng Phạn chỉ có một bản thôi. Bất luận là người nào phiên 

dịch thì cùng giống nhiều khác ít. Nhưng sẽ không vô lý quá. Ví dụ như rõ ràng nhất là 

phát nguyện của Phật A Di Đà. Hiện tại có năm bản, năm bản phiên dịch khác nhau. Có 

hai  bản  là  48  nguyện,  có  hai  bản  là  24  nguyện.  Bản  phiên  dịch  thời  nhà  Tống  có  36 

nguyện. Đây là điều chắc chắn không thể có sự sai biệt như vậy. Hiện tượng này chính là 

khẳng định, Phật Thích Ca Mâu Ni ít nhất giảng ba lần, mới có tình trạng này xuất hiện. 

Chúng ta biết Kinh Vô Lượng Thọ tại Trung Quốc, có 20 loại bản dịch, 7 loại thất truyền 

rồi.  Trong  7  loại  đó  có  thể  còn  có  khác  nhau,  cho  nên  hiện  nay  tổ  sư  đại  đức  nói  với 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        512/16 

chúng ta, ít nhất Phật giảng qua ba lần. Nghĩa là nói bảy bản thất truyền kia không thấy 

nữa, nếu như sau khi nhìn thấy có thể không chỉ là ba lần. Từ những điểm này chúng ta 

dần dần lãnh hội được, bộ kinh này đích thực là pháp môn phổ độ tất cả chúng sanh cứu 

cánh viên mãn. Xưng nó là đức bổn cũng không nói quá. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 





Tập 285 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 16.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện – Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 343, hàng thứ bảy từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ câu thứ 

hai, hàng thứ bảy từ dưới đếm lên. 

Như Giáo Hành Tín Chứng Lục vân: “đức bổn giả, Như Lai đức hiệu. Thử đức hiệu 

giả nhất thanh xưng niệm, chí đức thành mãn, chúng họa giai chuyển. Thập phương tam 

thế đức hiệu chi bổn, cố viết đức bổn dã”. 

Ở đây giải thích, ý nghĩa rất sâu. Như Lai đức hiệu. Như Lai, thông thường trong 

kinh giáo Đại thừa đều là xưng bổn tánh, tự tánh. Đây là từ tánh mà nói. Từ tướng mà 

nói đều xưng là Phật. Cho nên chúng ta nhìn thấy dùng chữ Phật là từ tướng mà  nói. 

Xưng Như Lai là từ tánh mà nói. Tướng không giống nhau, không tương đồng, nhưng 

tánh toàn là tương đồng. Tất cả chúng sanh và Phật là bình đẳng, trong tự tánh vốn đầy 

đủ trí tuệ đức tướng. Tuy đầy đủ nếu như không có duyên nó không khởi tác dụng. Có 

duyên nó liền hiện tướng, có thể hiện tất cả tướng, nên nói là năng sanh vạn pháp. Điều 

này trong Phật pháp thường xưng là ẩn hiện. Có duyên thì hiện tướng, không có duyên 

thì không hiện. Không hiện chẳng thể nói nó không có, hiện tướng không thể nói nó có. 

Ý nghĩa này rất sâu sắc. Hiện tướng không thể nói nó là có, bây giờ chúng ta đã hiểu rõ 

rồi. Tướng là huyễn tướng, tướng đích thực bất khả đắc. Không phải nói là hiện tượng 

bên ngoài chúng ta không đạt được, thân tướng này của chúng ta cũng bất khả đắc, nó 

sát na sanh diệt. Sát na là thời gian cực ngắn, ngắn đến mức độ nào chúng ta cũng không 

thể nào tưởng tượng được. Bồ Tát Di Lặc nói một khảy móng tay 32 ức trăm ngàn niệm. 

Niệm này chính là duyên, ý niệm đây là duyên, nó vô cùng vô cùng ngắn ngủi, một khảy 

móng tay thời gian này rất ngắn, một khảy móng tay, theo cách tính của chúng ta là 320 

triệu,  một  khảy  móng  tay  có  320  triệu  ý  niệm.  “Niệm  niệm  thành  hình”,  hình  là  hiện 

tượng vật chất. Cho nên hiện tượng vật chất nó đến như vậy. Quí vị ngay trong một khảy 

móng  tay  nhìn  thấy  một  hiện  tượng  vật  chất, vừa  nhìn  thấy  thì  nó  đã  diệt  theo  rồi,  kỳ 

thực nó sanh diệt đã 320 triệu lần rồi. Quí vị nhìn thấy là tướng liên tục, nếu như từng  ý 

niệm, từng ý niệm một, thì quí vị hoàn toàn không nhìn thấy được. 320 triệu ý niệm tích 

lũy lại với nhau, tướng liên tục bị quí vị nhìn thấy rồi. Nếu như trong một giây quí vị 

nhìn thấy được, nhìn thấy những hiện tướng này một giây đồng hồ nó sẽ không còn nữa, 

giống như chúng ta nhìn điện chớp trong một giây vậy. Kỳ thực trong một giây này nó 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        513/16 

đã là 1600 triệu, tốc độ nhanh đến như vậy, 1600 triệu hiện tượng sanh diệt, niệm trước 

sanh, niệm sau diệt, cho nên hiện tượng vật chất bất khả đắc. Hiện tượng tinh thần cũng 

là nhanh như vậy, đều là rất nhanh. 

Cho nên trong Kinh Bát Nhã nói tất cả pháp, tất cả pháp thế xuất thế gian, không nói 

ngoài  pháp  xuất  thế  gian  ra,  pháp  xuất  thế  gian  cũng  ở  trong  đó,  vô  sở  hữu,  tất  cánh 

không, bất khả đắc. Đây chính là tất cả pháp “không” mà chư Phật thánh nhân đã nói. 

Đây gọi là chân đế. Tục đế là tất cả pháp “có”. Quí vị nhìn thấy tướng liên tục, có. Quí 

vị từng tấm từng tấm như xem ảnh gốc của phim ảnh vậy, từng tấm từng tấm thì tướng 

liên tục này sẽ không tồn tại, đó là “có”. Lúc di động tốc độ nhanh quí vị mới hiểu được 

loại hiện tượng này là huyễn tướng. Mộng huyễn bào ảnh, quí vị không có được nó, quí 

vị không thể nào khống chế nó. Nếu như chúng ta biết chân tướng sự thật này, hiện nay 

được nhà khoa học phát hiện, giới khoa học khẳng định rồi. Thuyết minh cho chúng ta 

tình hình chân thực của hiện tượng này, hoàn toàn tương đồng với điều trong kinh Phật 

đã nói. Kinh Phật là đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói ba ngàn năm trước. Giới khoa học 

cũng là từ năm 1980 trở về sau. Nói cách khác, 30 năm gần đây mới phát hiện, lượng tử 

lực học. “Không” và “có” đều bất khả đắc. Thực sự lãnh hội được, hiểu rõ được, chúng 

ta đối với tất cả hiện tượng, ý niệm khống chế không còn nữa. Càng không có ý niệm 

chiếm hữu, đây gọi là buông bỏ. Trên thực tế Phật muốn chúng ta buông bỏ những gì? 

Buông  bỏ  khống  chế,  buông  bỏ  chiếm  hữu.  Vì  sao  vậy?  Quí  vị  không  thể,  quí  vị  làm 

không được. Có thể khống chế, có thể chiếm hữu, Phật Bồ Tát họ cũng sẽ khống chế, sẽ 

chiếm hữu. Làm không được! Niệm niệm vô thường, vô niệm là chân thường rồi. Trong 

vô niệm thứ gì cũng không có, không thể nói nó không có. Trong hữu niệm, niệm niệm 

đều có, không thể nói là nó có. Khái niệm này ít nhiều gì thì chúng ta có thể lãnh hội 

được một chút. Đây là chân tướng sự thật, trong kinh Phật gọi là chư pháp thật tướng. 

“Thể cụ vạn đức”, đây là tánh thể, chân như bản tánh, lý thể. Trong triết học xưng nó 

là bản thể, năng sanh vạn pháp. Vạn pháp là từ nó mà sanh ra. Cho nên nó là bản thể, 

bản thể là “không”. Vạn pháp sở sanh gọi là “huyễn có”, không phải là thật có. Cho nên 

đức hiệu này, một tiếng xưng niệm, chí đức thành mãn. Hiện tướng đích thực là như vậy. 

Chí đức, là đức năng viên mãn, trí tuệ viên mãn, tướng hảo viên mãn đều ở trong đó. 

Thành mãn, viên mãn, thành tựu viên mãn. 

Chúng  ta  ngày  ngày  niệm  Phật,  vì  sao  không  có  được  sự  cảm  ứng  thù  thắng  này? 

Chúng ta cũng từng thấy người khác, có người niệm Phật thực sự niệm Phật Bồ Tát đều 

đến. Từ đó có thể biết, chúng ta niệm Phật Phật không đến, có người niệm Phật Phật liền 

đến rồi. Phật không có ý niệm, pháp thân Bồ Tát không có ý niệm. Chúng sanh có cảm, 

Phật nhất định có ứng. Không thể nói rằng chúng ta tưởng Phật, Phật ở nơi kia không có 

ứng, không có việc này vậy. Quốc sư Hiền Thủ trong Hoàn Nguyên Quán nói với chúng 

ta ba loại hiện tượng này: hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên. 

Ba loại hiện tượng đều là chu biến pháp giới. Chu biến pháp giới này là gì? Ngày nay 

chúng ta nói tần suất chấn động, chấn động cực kỳ vi tế, cực kỳ nhanh chóng. Chúng ta 

căn bản không thể phát giác ra được. Sự chấn động này khắp pháp giới hư không giới 

đều tiếp thu được, đều nhận được. Tốc độ của nó, không phải ánh sáng có thể so sánh 

được, cũng không phải sóng điện từ có thể sánh được. Hiện tại nhà vật lý học cho rằng, 

sóng điện từ này và tốc độ ánh sáng là nhanh nhất. Trong một giây 30 vạn km, một giây. 

Tốc độ mà Bồ Tát Di Lặc nói đến lớn hơn nhiều rồi. Kỳ thực trong tự tánh một niệm này, 

cho đến tự tánh sở hiện hiện tượng tinh thần và hiện tượng vật chất đều là trạng thái dao 

động. Cho nên hiện tại các nhà khoa học cho rằng vũ trụ là một định luật dây đàn, dây 

dàn là rung động, tần suất có nhanh chậm khác nhau. Tốc độ chậm liền trở thành vật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        514/16 

chất, tốc  độ  nhanh  hơn  một  chút  liền  trở thành  tinh  thần, càng  nhanh  hơn  nữa  liền  trở 

thành hiện tượng tự nhiên. Những vật chất khác nhau là tần suất dao động khác nhau mà 

sản  sanh  ra vậy. Sóng  vừa  động, chu  biến  pháp giới, tin tức này  toàn bộ đều thu nhận 

được, hơn nữa là viên mãn, không phải là cục bộ. Một hạt càng nhỏ hơn nữa ngày nay 

nói  là  tiểu  quang  tử, trong  kinh  Phật  chúng  ta đọc được gọi  là vi điểm  của  hạt bụi sợi 

lông. Hạt bụi sợi lông đã rất nhỏ rất nhỏ rồi, là vi điểm ở trong đó nữa, tức gần như vi 

trung tử mà khoa học nói vậy. Điện tử đã rất nhỏ rồi. Trong một điện tử có bao nhiêu vi 

điểm? Đây là từ trên hiện tượng vật lý để nói. Nhưng các nhà vật lý học chỉ nói đến điểm 

này. Phật kinh không phải vậy. Phật kinh nói trong vi điểm nhỏ nhất đó có thế giới, hàm 

chứa  đủ  khắp  cả  pháp  giới  hư  không  giới  đầy  đủ  tin  tức  ở trong đó, có  tin tức  liền  có 

hiện tượng vật chất, cho nên trong vi điểm có thế giới, có pháp giới hư không giới. Ai có 

thể  vào  được?  Chúng  ta  ở  đoạn  trước  đọc  qua  rồi,  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  có  thể  vào  được, 

Đẳng giác Phổ Hiền, họ không có chướng ngại. Trong vi điểm có thế giới, trong thế giới 

đó lại có vi điểm, trong vi điểm lại có thế giới, trùng trùng vô tận. Cổ nhân nói: “đại nhi 

vô ngoại, tiểu nhi vô nội”. Vũ trụ vi quan, tiểu nhi vô nội. Loại hiện tượng này chúng ta 

rất dễ dàng thể hội, nhưng lúc chúng ta đứng ở hai bên tấm kính để đối chiếu phát hiện 

ra, tấm kính hai bên đối chiếu, chúng ta đứng ở giữa, quí vị nhìn xem có bao nhiêu thân 

tướng, trùng trùng vô tận, chúng ta không có cách gì tính đếm được. 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói đến chính là cảnh giới như thế này, không thể nghĩ 

bàn, ý nghĩa này là nói loại hiện tượng này, quí vị không thể dùng tâm tư để nghĩ, quí vị 

nghĩ không ra. Quí vị cũng không thể dùng ngôn ngữ để nói, nói không rõ ràng được. 

Cho nên câu cuối Phật nói chỉ chứng mới biết. Quí vị phải chứng đắc, quí vị sẽ biết được, 

sẽ  hiểu  rõ  được.  Quí  vị  hiểu  rõ  rồi  cũng  nói  không  ra  được.  Người  nào  có  thể  chứng 

được? Bồ Tát Phổ Hiền. Ít nhất cũng là đắc Bát địa trở lên. Bồ Tát Phổ Hiền cũng là 

trong  51  cấp  bậc,  Bát  địa  trở  lên  Ngài  chứng  được  rồi.  Đây  là  nói  rõ  điều  gì?  Nói  rõ 

“nhất  thanh  xưng  niệm  chí  đức  thành  mãn”,  là  thật  ,  không  giả  dối  tí  nào.  Ngày  nay 

chúng ta “nhất thanh xưng niệm”, nhất thanh này dùng là vọng tâm. Quí vị xem trước nó, 

đại tiền đề trước đó là y chân đế môn. Vấn đề của chúng ta nảy sinh từ đây, chúng ta là y 

tục đế, không phải là y chân đế. Trong tục đế chúng ta có khởi tâm động niệm, có phân 

biệt, có chấp trước. Ngày xưa do vì có giáo dục luân lý đạo đức rất tốt, chúng sanh thông 

thường  tuy  có  vọng  niệm,  nhưng  bị  khống  chế  rất  nhiều  rồi.  Giáo  dục  thánh  hiền  có 

phương hướng, có dẫn dắt không để cho quí vị có tà niệm, quí vị có niệm đều là chánh 

niệm. Chánh niệm tuy cũng không thể coi là đúng đắn, nhưng nó tương ưng với tánh đức, 

ý niệm tốt, nó biến hiện ra cảnh giới tốt. Ý niệm của người hiện tại khác rồi. Ý niệm của 

người hiện tại là tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần. Ý niệm vừa sanh 

khởi chính là thất tính ngũ dục, tham sân si mạn. Sự việc này phiền phức lớn rồi. Niệm 

này là ác niệm. Tướng sở hiện là ngạ quỷ địa ngục súc sanh. Hiện tượng của tham lam 

hiện là ngạ quỷ, sân nhuế là địa ngục, ngu si là súc sanh, ngạo mạn hoài nghi đó là tu la, 

la sát, ma ngoại, ma vương ngoại đạo. 

Nếu như đối với Phật pháp đại thừa hơi có một chút khế nhập, chúng ta thấy xã hội 

này sẽ rất rõ ràng, rất thấu suốt. Từ quả quí vị nhìn thấy nhân, từ nhân quí vị nhìn thấy 

quả. Chúng ta có thể nhìn thấy một chút không phải là bản thân chứng đắc, là thừa giáo 

huấn  của  Phật  Bồ  Tát.  Trong  hiện  tượng  đó  quí  vị  có  thể  lãnh  hội  được,  nếu  như  khế 

nhập cảnh giới này chắc chắn phải là định công. Định công chính là quí vị phải buông bỏ 

thứ này. Vừa rồi chúng tôi đã nói buông bỏ tự tư tự lợi, buông bỏ danh văn lợi dưỡng, 

buông bỏ ngũ dục lục trần, buông bỏ thất tình ngũ dục. Tham sân si mạn những thứ này 

buông bỏ, quí vị mới có thể nhập môn, quí vị vào được cửa Phật pháp rồi. Quí vị không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        515/16 

phải là người ngoài hàng, quí vị là người trong hàng ngũ, nhưng công phu của quí vị vẫn 

chưa đủ. Đối với lục đạo luân hồi sự việc này không vấn đề gì, quí vị hoàn toàn hiểu 

được. Tầng thứ càng cao hơn, thì định công của quí vị vẫn chưa đủ. Quí vị vẫn phải tiếp 

tục  buông bỏ, phải tiếp tục  tu hành.  Phải buông  bỏ phân  biệt, phải buông bỏ khởi tâm 

động niệm, quí vị mới có thể bước được vào nhà. Quí vị mới có thể chứng đắc viên mãn. 

Ở đây nói “nhất thanh xưng niệm, chí đức thành mãn”, hiệu quả của nó là “chúng 

họa giai chuyển”. Câu này thật vĩ đại. Ngày nay trái đất chúng ta xảy ra phiền phức rất 

nhiều tai họa, có thể chuyển hay không? Có thể, chắc chắn có thể. Ngày nay vì sao trở 

thành không thể? Không thể là do quí vị không tin tưởng. Quí vị không tin tưởng thì làm 

sao có thể chuyển được chứ? Điều kiện thứ nhất là quí vị phải tin tưởng, điều kiện thứ 

hai là quí vị phải thật tin. Như thế nào mới là thật tin? Đạo lý trong đây đều hiểu được rõ 

ràng  rồi. Tuy  không phải là  cảnh giới thân  chứng, nhưng về lý  có  thể nói thông được. 

Chúng ta có lý luận làm y cứ, lý luận để ủng hộ lý niệm này của chúng ta. Chúng ta tin 

tưởng, không hoài nghi. Y theo giáo huấn của Phật Đà chúng ta nghiêm túc làm theo, 

Phật dạy chúng ta niệm Phật, chúng ta nghiêm túc niệm Phật. Người càng nhiều càng tốt, 

ý thức tập thể sức mạnh này vô cùng to lớn. Giới khoa học nói với chúng ta lớn đến mức 

độ nào? Thậm chí có thể thay đổi quỹ đạo của những tinh cầu vận hành trong vũ trụ, quỹ 

đạo nó vượt ra ngoài, quí vị cũng có năng lực làm cho nó trở lại, lớn đến mức độ đó. 

Cho nên toàn thể vũ trụ hệ mặt trời, hệ ngân hà, tinh cầu lớn hơn cả hệ ngân hà cũng rất 

nhiều, trong Kinh Hoa Nghiêm nhìn là Hoa tạng thế giới hải, có hai phẩm chuyên giảng 

về vấn đề này, phẩm Thế Giới Hoa Tạng, phẩm Thế Giới Thành Tựu, chuyên nói về vấn 

đề này. Thành tựu như thế nào? Nguyên tắc nguyên lý tổng quát không ra ngoài tự tánh 

sở hiện, tâm hiện tâm sanh. Thập pháp giới y báo chánh báo trang nghiêm biến hóa, đó 

là phân biệt chấp trước sở biến hiện. Có phân biệt, có chấp trước liền có thập pháp giới. 

Không có phân biệt, chấp trước thì không có thập pháp giới. Nên thập pháp giới là giả, 

không phải là thật. Có khởi tâm động niệm là có nhất chân pháp giới, cõi thật báo của 

chư Phật Bồ Tát môi trường cư trú của họ. Họ có khởi tâm động niệm, họ không có phân 

biệt chấp trước. Cho nên cảnh giới của họ gọi là Tịnh Độ, thập pháp giới là uế độ. 

“Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, câu nói này Phật nói rất nhiều. “Chế tâm nhất xứ 

vô  sự  bất  biện”,  quí  vị  nếu  như  để  tâm  định  vào  một  nơi,  thì  sức  mạnh  đó  sẽ  rất  lớn, 

không có việc gì không làm được. Tâm hiện tại của chúng ta là tán loạn. Giống như một 

ngọn  đèn  vậy,  ánh  sáng  chiếu  bốn  phương  tám  hướng,  nếu  như  tập  trung  nó  vào  một 

điểm, thì sức mạnh này rất lớn, hiện nay gọi là tia laser, đem nó tập trung vào một điểm, 

quí vị xem quang tán loạn, ngay cả một tờ giấy cũng không thể xuyên qua, nếu như làm 

nó thành tia lasar ngay cả tấm thép cũng có thể xuyên qua được. Không phải cùng là ánh 

sáng hay sao? Tập trung tại một điểm. Nên Phật dạy, chúng ta nếu có thể đem tâm tập 

trung  tại  một  điểm,  chế  tâm  nhất  xứ,  niệm  Phật  chính  là  dùng  phương  pháp  này,  tuy 

dùng phương pháp này công phu của quí vị không đủ, tâm của quí vị vẫn là chạy bốn 

phương tám hướng, không thu lại được. Thu vào một chỗ vấn đề liền được giải quyết rồi. 

Thu tại một chỗ chính là nhà Phật nói quí vị đắc định rồi. Tâm quí vị định tại một chỗ. 

Định tại một chỗ, sáu loại bản năng khôi phục được rồi. Sáu loại bản năng chúng ta gọi 

nó là thần thông, thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng, thần túc, lậu tận. Thiên nhãn, 

trong kinh nói, là bản năng của chúng ta. Chúng ta mở mắt ra có thể nhìn thấy khắp pháp 

giới hư không giới, không cần dùng bất cứ thiết bị nào, nhìn thấy rất rõ ràng, nghe thấy 

rất  rõ  ràng.  Tinh  hệ  khác  nhau  cũng  giống  như  kênh  truyền  hình  khác  nhau,  tôi  muốn 

xem tinh hệ nào, thì tinh hệ đó liền nhìn thấy rất rõ ràng. Muốn nghe âm thanh gì thì âm 

thanh đó nghe được rất rõ ràng, không cần dùng đến máy móc, là bản năng của chúng ta. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        516/16 

Chúng ta khởi một ý niệm, tất cả chư Phật Bồ Tát biết được, có lúc khởi ý niệm bản thân 

còn chưa biết, người khác đã biết rồi, rất rõ ràng. Ý niệm quá nhỏ, thời gian quá ngắn, 

bản thân không dễ dàng cảm nhận, người khác đã biết rồi. Chư Phật Bồ Tát là người tâm 

thanh tịnh, người tâm địa không thanh tịnh giống như chúng sanh trong lục đạo, họ cũng 

biết  được.  Họ  biết  được  liền  cùng  với  ý  niệm  này  sản  sanh  biến  hóa.  Thiện  niệm  của 

chúng ta liền sản sanh biến hóa thiện. Ác niệm của chúng ta liền sản sanh biến hóa ác, 

chính là đạo lý này vậy. 

Nhà  khoa  học  người  Mỹ  Bladen  nói  với  chúng  ta,  đây  là  mấy  nhà  khoa  học  ở  đó 

thảo luận làm thế nào để ứng phó với lời dự đoán về thiên tai năm 2012, năm 2012 là 

sang năm rồi, ngày 21 tháng 12 ngân hà đối tề, đây là hiện tượng thiên nhiên, rất có thể 

dẫn đến thiên tai, ông ấy nói với chúng ta, chỉ cần cư dân trên trái đất thực sự có thể bỏ 

ác  làm  thiện,  trong  Phật  Pháp  nói  đoạn  ác  tu  thiện,  cải  tà  quy  chánh,  đoan  chánh  tâm 

niệm, thì vấn đề này giải quyết được rồi. Không những thiên tai có thể hóa giải, mà trái 

đất sẽ càng ngày càng đẹp đẽ hơn. Lời nói này có thật hay không? Thật vậy. Nói hoàn 

toàn tương đồng với Phật pháp đại thừa. Vấn đề là những người cư trú trên trái đất này 

nghe lời hay không? Họ có chịu sửa đổi hay không? Vấn đề là đây vậy. Không thể thay 

đổi, vẫn tà tri tà kiến, vẫn tạo đủ các loại ác nghiệp, vậy thì vấn đề nghiêm trọng rồi. 

Chúng ta từ thí nghiệm về nước của tiến Giang Bổn, một niệm bất thiện quí vị thấy 

kết  quả  thí  nghiệm  nó  trình  hiện  đồ  án  vô  cùng  khó  coi.  Nếu  là  thiện  niệm,  đồ  án  nó 

phản ứng vô cùng đẹp đẽ, quí vị nhìn không chán, nhìn rồi sanh tâm hoan hỷ. Đây là gì? 

Đây là ý niệm của chúng ta, ý niệm vừa khởi, sơn hà đại địa cỏ cây hoa lá đều thu được. 

Nó phản ứng ra được. 

Tiểu môi trường chúng tôi cư trú cỏ cây hoa lá, chúng tôi trồng có vườn rau, thực vật, 

chúng tôi trồng là cây ăn quả, rất nhiều, cũng khoảng hai ba mươi loại cây ăn quả khác 

nhau.  Bản  thân  chúng  tôi  ngày  ngày  đọc  kinh,  niệm  Phật,  vườn  rau  của  chúng  tôi  mở 

máy niệm Phật 24 tiếng đồng hồ không gián đoạn, để cho những cỏ cây hoa lá, rau xanh 

nghe, chúng cũng biết nghe, biết nhìn, biết nghe, hiểu được ý nghĩ của con người, nên 

chúng mọc lên vô cùng xanh tốt. Hàng xóm lân cận chúng tôi đa số đều làm nông nghiệp, 

họ cũng trồng trọt, thỉnh thoảng đến chỗ chúng tôi xem, chỗ các ông dùng phương pháp 

gì để vun bón, sao mà chúng lên tốt như vậy? Họ đều rất ngưỡng mộ. Chúng tôi dùng 

thiện tâm, dùng thiện ý, dùng danh hiệu Phật để vun bồi, chúng tôi không dùng thuốc trừ 

sâu, không dùng phân bón, chúng tôi nhất định không sát hại một chúng sanh nào. Sâu 

nhỏ muốn ăn, chúng tôi có chỉ định một đám nhỏ, đám nhỏ đó chuyên môn cúng dường 

cho chúng, chúng đến đó mà ăn. Chim  muốn ăn trái cây, chúng tôi chỉ định mấy  cây 

cúng dường cho chúng, chúng ăn trái cây thì đến nơi mấy cây đó mà ăn. Những động vật 

nhỏ này, cỏ cây hoa lá và chúng ta có câu thông. Chúng tôi ở nơi này làm việc này làm 

mười năm rồi. Cho nên những động vật nhỏ này quí vị chỉ cần dùng thiện tâm đối với nó, 

nó  sẽ  dùng  thiện  ý  báo  đáp  quí  vị.  Cũng  khoảng  đã  mười  năm  trước  rồi,  vào  thời  đại 

những năm 1990, tôi đến Malaysia tham quan Cổ Tấn, một sân golf của Tansri, trong đó 

có khách sạn, tôi ở lại đó mấy ngày, mảnh đất của ông ấy rất lớn, 5000 mẫu Anh, cũng 

trồng rất nhiều rau quả. Tôi đi thăm lúc đó ông ấy trồng trọt năm thứ sáu rồi, ông ấy nói 

với tôi ông ấy nhất định không dùng phân bón, không dùng thuốc trừ sâu, năm đầu tiên 

rau  quả  trồng  ra  bị  những  loài  sâu  bọ  ăn,  gần  95  phần  trăm  bị  sâu  bọ  ăn,  chỉ  để  lại 

khoảng  5  phần  trăm,  chỉ  chút  ít  đó,  ông  ấy  không  câu  thông  với  sâu  bọ.  Năm  thứ  hai 

trồng trọt vẫn kiên trì không dùng thuốc trừ sâu, không dùng phân bón, quyết không tổn 

hại loài sâu bọ đó, sâu bọ cũng khá, ăn hết hai phần ba, để lại một phần ba, đó là năm 

thứ hai. Năm thứ ba để lại cho ông ấy một nữa. Lúc tôi đến thăm là năm thứ sáu, rất tốt, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        517/16 

sâu bọ chỉ ăn năm phần trăm, để dành lại cho ông ấy 95 phần trăm, thành công rồi! Quí 

vị có thành ý, kiên trì thành ý, vĩnh viễn  không thay đổi, dùng thiện tâm thiện ý để đối 

đãi với những động vật nhỏ đó, để đối đãi với cỏ cây hoa lá, quí vị yêu nó, nó cũng yêu 

quí vị. Quí vị chăm sóc nó, nó cũng chăm sóc quí vị. Chúng tôi tại Úc châu trồng trọt, 

kinh nghiệm này là từ Cổ Tấn mà có được. Cổ Tấn là nơi đầu tiên làm thí nghiệm, cho 

nên chúng tôi trồng trọt liền cùng với những động vật nhỏ này quy định, chúng tôi giao 

lưu với chúng, đem ý nghĩ của chúng tôi nói với chúng, chúng tôi biết cỏ cây hoa lá đều 

có thể nghe hiểu, nó biết nghe. Đây là thí nghiệm  mà tiến sĩ Giang Bổn làm. Vừa câu 

thông như vậy đích thực hiệu quả rõ ràng phát sanh, hơn nữa những thực vật này có linh 

cảm. Mấy năm trước nhà sư phụ trách chăm sóc vườn rau, sư nói với tôi, một hôm vào 

buổi tối sư nằm mơ, mướp ngọt thác mộng cho sư, nói với sư nhanh chóng đi hái, nó đã 

già lắm rồi, nói với sư ở vị trí nào, sư ngày ngày đến vườn rau đều không nhìn thấy, bị lá 

che chắn mất, hôm sau đến nơi đó tách lá ra xem quả nhiên có một trái mướp thật sự đã 

rất già, không thể ăn được nữa, liền nói với nó, để dành lại làm hạt giống thôi. Có cảm 

ứng, không thể nghĩ bàn. Chúng tôi gặp những sự việc như thế này rất nhiều. Chúng tôi 

đối với sự việc này thâm tín không nghi. Vì thế trong kinh nói “nhất thanh xưng niệm, 

chí đức thành mãn, chúng họa giai chuyển”. 

Ngày nay chúng ta đọc kinh này, tôi có thể tin, tôi có thể y giáo phụng hành, đương 

nhiên  người  tin  càng  nhiều,  người  hành  càng  nhiều  sức  mạnh  càng  lớn.  Trên  trái  đất 

thiên tai lớn này, tôi tin rằng sang năm không đến nỗi phát sinh những thay đổi lớn lắm. 

Hiện nay tín đố của rất nhiều tôn giáo đều đang cầu nguyện cho sự việc này. Ý thức tập 

thể có thể tiêu tai miễn nạn. 

“Thập phương tam thế đức hiệu chi bổn”. Đức hiệu này chính là một câu Nam mô A 

Di  Đà  Phật,  niệm  như  thế  nào  mới  hữu  hiệu?  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta:  “đô 

nhiếp  lục  căn, tịnh  niệm  tương  tục”,  liền  hữu  hiệu.  Hiệu  quả  là  gì?  Quí  vị  có  thể  cảm 

động chư Phật Như Lai. Không những cảm động Phật A Di Đà, mà mười phương tất cả 

chư Phật đều có thể cảm động. Giống như chỗ chúng ta tin tức vừa phát đi, Ngài thu 

được rồi, điều kiện là đô nhiếp lục căn. Đô nhiếp lục căn tức buông bỏ vạn duyên, ít nhất 

lúc niệm Phật quí vị buông bỏ vạn duyên. Tâm quí vị thanh tịnh rồi. Tịnh niệm tương tục, 

tịnh  là  thanh  tịnh,  dùng  tâm  thanh  tịnh  để  niệm.  Không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  đô 

nhiếp lục căn thì sẽ không xen tạp. Tương tục, niệm không thể gián đoạn. Ví dụ niệm 

một tiếng đồng hồ, niệm nửa tiếng đồng hồ, niệm hai tiếng đồng hồ, tùy bản thân định. Ít 

nhất là mười câu, mười niệm, Nam mô A Di Đà Phật, Nam mô A Di Đà Phật, Nam mô 

A Di Đà Phật, tiếp tục không gián đoạn mười câu, có thể sản sanh hiệu quả không thể 

nghĩ bàn. Nếu như quí vị hoài nghi, không tin tưởng nó, bán tín bán nghi, quí vị niệm 

theo, lúc niệm có tạp niệm xen vào, lại còn nghĩ đến việc khác, vậy là không được. Công 

phu niệm Phật của quí vị bị phá hoại mất rồi. Lời khai thị của Đại Thế Chí Bồ Tát vô 

cùng  quan  trọng,  công  phu  niệm  Phật  không  đắc  lực,  quí  vị  dùng  lời  của  Ngài  để  đối 

chiếu lại, chắc chắn là quí vị sai rồi. Vọng niệm quá nhiều phải làm thế nào? Tôi muốn 

dừng nó lại, dừng không được. Trong xã hội hiện tại người như vậy có rất nhiều. Phương 

pháp  gì  có  thể  dừng  ý  niệm  này  lại?  Đọc  kinh  là  biện  pháp  tốt.  Đọc  kinh  cũng  phải 

chuyên chú. Quí vị vừa có vọng tưởng, có vọng tâm, quí vị sẽ đọc sai, quí vị sẽ đọc sót 

mất. Cho nên  lúc đọc  kinh  tâm  phải  định, đọc từng  chữ  từng chữ  một, thật  là  rõ  ràng, 

không  đọc  sai  một  chữ  nào,  không  đọc  sót  một  chữ  nào.  Đọc  một  bộ  kinh  ngắn  thì 

khoảng nửa tiếng đồng hồ, dài thì khoảng một hai tiếng đồng hồ, rất tốt. Đây chính là quí 

vị nhiếp tâm, nhiếp tâm lại một hai tiếng đồng hồ. Phương pháp này giúp quí vị đắc định, 

rất hữu hiệu. Còn có một loại cũng là giúp quí vị sơ học, dùng niệm Phật, niệm Phật tính 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        518/16 

số. Tính số là rất rõ ràng, nhưng không phải Nam mô A Di Đà Phật một, Nam mô A Di 

Đà Phật hai, vậy là không được, vậy là xen tạp rồi. Quí vị đem một hai ba bốn xen tạp 

vào trong đó, công phu bị phá hoại rồi. Đếm đó phải rõ ràng, không sai một chút nào. 

Nhưng không khởi niệm về chữ số này. Đây là công phu, đương nhiên dài quá thì không 

được. Vậy nên Tổ sư dạy chúng ta từ một đến mười, nhớ một cách rõ ràng, đích thực 

không có sai lầm, một đến mười, sau đó  lại từ  một đến mười. Điều này phải rất nhiếp 

tâm.  Lúc tâm quí vị hơi có một chút loạn lập tức liền sai ngay, sai rồi từ đầu đếm lại, 

dùng phương pháp này vậy. Thường phải mất một hai năm, vọng niệm bớt đi, sự việc 

này gấp là không được. Cổ nhân nói rất hay: “dục tốc tắc bất đạt”. Gấp để muốn thành 

tựu, chắc chắn không thể thành công. Vì sao vậy? Vì tâm tình nóng nảy. Nhất định phải 

rất bình tĩnh, rất cẩn thận, đem tập khí nóng nảy đều hóa giải hết. Hóa giải này không thể 

tách rời thành kính, chân thành cung kính, xử sự đối người tiếp vật. Tâm thành kính xuất 

hiện rồi, bất luận dùng công phu như thế nào đều rất dễ dàng đắc lực. Không có thành 

kính dù tu như thế nào công phu cũng không đắc lực. Đây là chân tướng sự thật. Tôi tin 

rằng mỗi một đồng học, đều gặp phải cảnh giới này, không thể nào đột phá. Rất muốn 

thành tựu, không thể thành tựu. 

Tiếp tục xem đoạn dưới đây, như trên đây đã dẫn Quán Phật Tam Muội Kinh, điều 

này đoạn trước đã trích dẫn rồi, ấn tượng của chúng ta rất sâu đậm. Thích Tôn nói: “Ta 

và  mười  phương  chư  Phật  cùng  với  hiền  kiếp  thiên  Phật,  từ  sơ  phát  tâm  đều  nhờ  lực 

niệm Phật tam  muội, đắc nhất thiết chủng trí”. Nhất thiết chủng trí chính là vô thượng 

chánh đẳng chánh giác mà Như Lai đã chứng đắc. Chứng đắc như thế nào? Nên ghi nhớ, 

nhờ  lực  niệm  Phật  tam  muội.  Tam  muội  là  tiếng  Phạn,  phiên  dịch  thành  tiếng  Trung 

nghĩa là chánh định. Niệm Phật niệm cho mất hết những tạp niệm, niệm Phật là dùng 

phương pháp này, dùng một niệm này để thay thế cho tất cả các tạp niệm, tất cả tạp niệm 

đổi thành một ý niệm A Di Đà Phật. Trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, không còn có tạp 

niệm nào, đây gọi là niệm Phật tam muội. Đây chính là một phương pháp của chế tâm 

nhất xứ, dùng phương pháp A Di Đà Phật để chế tâm nhất xứ. Nhất xứ là định, chính là 

thiền định. Thiền định thời gian lâu rồi liền khai trí tuệ, gọi là hoát nhiên khai ngộ, trí tuệ 

đã khai mở. Trí tuệ mở rồi, vấn đề liền có thể giải quyết. Giống như trước đây đã nói, 

“chúng họa giai chuyển”, vấn đề này đã giải quyết được. Đối với bản thân, hiện thực này, 

chúng ta nói đối với thân thể của chính mình mà nói, thân tâm quí vị không lành mạnh, 

quí vị có rất nhiều bệnh tật. Nếu như quí vị niệm đắc tam muội, tất cả những nơi không 

lành mạnh của quí vị đều tốt lên hết. Không mạnh khỏe là thân thể lục phủ ngũ tạng xảy 

ra bệnh tật. Trong tế bào quí vị có vi rút. Vi rút từ đâu mà có? Từ tham, sân, si, mạn, 

nghi mà có. Quí vị có thể đem tham, sân, si, mạn, nghi đều niệm cho mất hết, chỉ còn lại 

một câu danh hiệu Phật. Trong một số thân thể quí vị mang những tế bào có vi rút, tất cả 

đều khôi phục bình thường, nó chính là ý nghĩa này vậy, tự nhiên khôi phục, thân tâm 

quí vị  khôi phục  mạnh  khỏe. Cho  nên trong đây  có đạo  lý tồn  tại, tức là  cảnh tùy  tâm 

chuyển. Thân thể chúng ta là cảnh, niệm của chúng ta là tâm. Thân thể toàn thể tổ chức 

lục phủ ngũ tạng, những tế bào này  toàn đều  nghe  theo  ý niệm, tâm  của  quí vị chánh, 

thân quí vị liền chánh, tâm tà thì thân liền tà. Tâm nếu như là ác, tế bào của quí vị đều 

biến  thành  thứ  mang  mầm  bệnh.  Giống  như  tình  hình  thí  nghiệm  về  nước  của  tiến  sĩ 

Giang  Bổn, là  cùng một  đạo  lý. Chúng tôi nhìn  thấy  thí  nghiệm  về  nước, tôi liền hiểu 

được làm thế nào để bảo hộ bản thân thân tâm mạnh khỏe. Không có gì khác, bảo hộ 

chánh niệm của bản thân, không thể có tà niệm, không thể có ác niệm. Người khác đắc 

tội với tôi, hủy báng tôi, hủy nhục tôi, hãm hại tôi, tôi dùng tâm tốt đối đãi với họ, không 

thể dùng tâm oán hận, dùng tâm oán hận bản thân bị bệnh trước. Tôi dùng thiện tâm đối 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        519/16 

đãi với người khác, dùng khoan thứ đối đãi với người khác, không đi so đo với họ. Biết 

họ  bản  tánh  vốn  thiện,  tập  tánh  họ  bất  thiện,  bản  tánh  là  thật, tập  tánh  là  giả.  Thường 

thường nghĩ đến điều tốt của người khác, không nên nghĩ điều bất thiện của người khác. 

Đối với bản thân điểm tốt lớn nhất là thân tâm mạnh khỏe. Nếu như tính toán từng chút 

với người khác, họ chịu thiệt ba phần, bản thân ta chịu thiệt bảy phần. Quí vị nếu như 

đem sức khỏe thân tâm chính mình ra trả giá, thì thật là không đáng. Người có trí tuệ, 

người thông minh không làm những việc ngốc ngếch này. Cho nên Phật dạy chúng ta 

nhìn  tất  cả  chúng  sanh  người  người  đều  là  người  tốt,  việc  việc  đều  là  việc  lanh,  ngày 

ngày là ngày tốt, giờ giờ là giờ lành, tâm đầy hoan hỷ. Con người sinh sống trong hoan 

hỷ, họ làm sao mà sanh bệnh được? Không lý gì lại như vậy. Lao tâm, lao lực đều là việc 

bình thường, thực sự mắc bệnh chính là tâm có ý niệm bất thiện. Điều này dễ dàng mắc 

bệnh. 

Năm xưa tôi cầu học ở Đài Trung theo thầy Lý mười năm, lúc đó thầy Lý đã 70 tuổi 

rồi, lúc tôi theo thầy học thầy 70 tuổi, lúc tôi rời xa thầy thầy 80 tuổi. Lượng công việc 

mỗi ngày gấp năm lần người thông thường chúng ta, tức năm người mới có thể làm hết 

công  việc  của  thầy, lượng  công  việc nhiều  đến  như  vậy. Muốn  gặp  thầy  phải  hẹn thời 

gian trước một tuần, mới sắp xếp thời gian cho quí vị. Nếu như không hẹn trước thầy 

không có thời gian gặp quí vị. Thầy luôn có khách đến, từ sáng đến tối. Một ngày ăn một 

lần, một ngày một bữa, người già mà như vậy. Chúng tôi mới thực sự hiểu rằng, ăn uống 

là bổ sung năng lượng, năng lượng tiêu hao vào đâu rồi? 90 phần trăm tiêu hao vào trong 

vọng niệm, suy nghĩ lung tung dễ dàng tiêu hao năng lượng nhất. Lao tâm lao lực công 

việc bình thường tiêu hao năng lượng có hạn. Tôi theo thầy giáo mười năm ngộ ra được 

sự việc này. Tôi học theo thầy, tôi cũng ngày ăn một bữa, tôi ở Đài Trung 5 năm, thời 

gian cũng không phải ngắn, một ngày ăn một bữa, rất bình thường. Ý niệm của quí vị 

đoạn rồi, liền không muốn ăn nữa, đều là vọng niệm đang ám muội. Cho nên trong kinh 

điển chúng ta nhìn thấy, A la hán một tuần lễ ăn một bữa, Bích Chi Phật nửa tháng ăn 

một  bữa. Họ  tiêu  hao  ít. Một  lần bổ sung  có thể  ngăn  được  nửa  tháng, Bích  Chi Phật, 

tâm của họ thanh tịnh biết bao. Chúng ta có thể đem vọng niệm đều buông bỏ hết, điều 

không liên quan đến tôi không nên suy nghĩ, điều bất thiện với tôi tôi cũng không nghĩ 

đến. Ngày ngày nghiên cứu kinh giáo, thường xuyên nghĩ đến trong kinh giáo này nói, 

thời thời khắc khắc lãnh hội nó, chánh niệm hiện tiền. Điều này tiêu hao năng lượng rất 

ít  rất  ít. Một  ngày  ăn  một  bữa  bớt  rất  nhiều  việc.  Hơn  nữa  một  bữa  cơm  vô  cùng  đơn 

giản. Tôi ăn đến tháng thứ tám mới đem sự việc này nói với thầy, thầy giáo nghe xong 

hỏi tôi, bao lâu rồi? Tám tháng rồi. Cảm thấy thế nào, tinh thần, thể lực thế nào? Tôi nói 

rất bình thường. Thầy giáo đập tay xuống bàn nói, cứ mãi tiếp tục như vậy! Người đến 

vô  cầu  phẩm  tự  cao.  Cuộc  sống  nhu  cầu  rất  ít.  Ngày  tháng  rất  dễ  dàng  sống,  sống  dễ 

dàng. Người thế gian vì sao tạo tội nghiệp. Dục vọng nhiều quá, dục vọng nhiều quá rồi. 

Một  đời  tạo  tội  nghiệp  là  dục  vọng.  Thân  tâm  không  mạnh  khỏe  là  dục  vọng,  sau  khi 

chết đọa tam đồ vẫn còn là dục vọng. Dục vọng hại chết người. Phải viễn ly, không để 

nó hại. Cuộc sống đích thực càng đơn giản càng tự tại, càng đơn giản càng mạnh khỏe. 

Đoạn văn này, quan trọng nhất chính là nhấn mạnh niệm Phật tam muội. Câu danh 

hiệu Phật này, nên niệm như thế nào mới có thể niệm nó cho tốt, mới có thể nhận được 

hiệu quả như trên kinh Phật nói. Đắc tam muội chính là đắc tâm thanh tịnh. Càng hướng 

thượng đi lên chính là tâm bình đẳng, đắc tam  muội trí tuệ liền hiện tiền. Trong kinh 

giáo Đại thừa thường nói, phiền não khinh, trí huệ trưởng, chính là đạo lý này vậy. 

Cho nên dưới đây nói, “diệc dữ chi đồng chỉ”, đều dùng trì danh niệm Phật, làm gốc 

của đức  hiệu  trong mười  phương ba đời.  Đầu  tiên chúng ta  phải nhận  biết, niệm  Phật, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        520/16 

đối với Phật A Di Đà không nhận biết, quí vị làm sao có thể giao lưu với Ngài? Không 

những nhận thức  mà  còn quen thuộc, mới  thực  sự  có  thể  làm  được  tâm  tâm  tương  ấn. 

Lúc tâm tâm tương ấn công phu đắc lực rồi. Một niệm Phật hiệu là một niệm Phật. Cổ 

nhân nói: “một câu danh hiệu Phật một câu Phật. Niệm niệm danh hiệu Phật niệm niệm 

Phật”. Họ thực sự tương ưng. 

Dưới đây nói: “nên biết thực chúng đức bổn có hai cách giải thích”. Thực chúng đức 

bổn có hai cách giải thích. Thứ nhất là Bồ Tát trên nhân vạn đức viên mãn, từ nhân đắc 

quả, nên nói trồng các cội đức. Đây là ý nghĩa thứ nhất. Có nhân nó liền có quả. Nhân là 

vạn đức viên mãn, quả đương nhiên cũng là viên mãn vạn đức. Đây gọi là trồng các cội 

đức. Đức bổn này chính là niệm Phật, niệm Phật tam muội. Hai là, chúng đức bổn tức là 

niệm danh hiệu Phật vậy. Chỉ thị này càng rõ ràng hơn rồi, niệm Phật tam muội, cách tu 

như thế nào? Phát bồ đề tâm nhất hướng chuyên niệm nam mô A Di Đà Phật. Chính là 

cách tu niệm Phật tam muội, chính là cách tu trồng các cội công đức. Ngày nay chúng ta 

niệm  Phật  tâm  không tha  thiết,  nguyên nhân  tại  đâu?  Nguyên  nhân  là không  nhận  biết 

được, không biết danh hiệu Phật này có những điều tốt lớn lao như thế. Một câu danh 

hiệu Phật này  có thể  hóa giải sự động loạn  của  xã  hội, có thể  hóa giải những thiên tai 

trên trái đất này, không ai tin. Một câu danh hiệu Phật này có thể giải trừ bệnh khổ của 

bản thân, không có ai tin tưởng. Trong tôn giáo có câu nói rất hay: “người tin được cứu”. 

Quí vị nếu như không tin tưởng thì cũng hết cách rồi, nó không linh nghiệm. Không phải 

là danh hiệu Phật linh hay không, điều đó không liên quan gì. Vấn đề là tâm có tin hay 

không. Nếu như tâm quí vị tin tưởng thì danh hiệu Phật liền linh. Nếu như tâm không tin 

tưởng danh hiệu Phật liền không linh. Linh hay không đều do nơi chính mình. Cho nên 

nhận biết là điều rất quan trọng. Người học Phật rất nhiều. Người nhận biết được Phật 

Thích Ca Mâu Ni có được mấy người? Quí vị đối với Phật Thích Ca Mâu Ni không hề 

biết gì, quí vị đối với Phật giáo có thể không hoài nghi được sao? Là sự việc không thể 

nào. 

Tôi cũng coi như là người vô cùng may mắn, tôi gặp được thầy giáo, họ hướng dẫn 

tôi, đầu tiên tôi nhận thức được Phật Thích Ca Mâu Ni, tôi theo đại sư Chương Gia, ngày 

đầu tiên ngài đã giới thiệu Phật Thích Ca Mâu Ni cho tôi, ngài nói nếu muốn học Phật 

đầu tiên phải nhận biết về Phật, bảo tôi đi tìm Thích Ca phổ, Thích Ca Phương Chí, tìm 

hai loại sách này. Hai loại sách này đương thời trên thị trường không mua được, không 

lưu thông sách này. Chỉ đến chùa tìm trong Đại Tạng Kinh. May là hai quyển này phân 

lượng không nhiều, nên chép nó ra được. Tôi lúc đó chép kinh một ngày, tranh thủ thời 

gian ngày chủ nhật, một ngày có thể chép được 10 ngàn chữ. Hiện nay, quí vị xem sáu 

mươi năm rồi, kỹ thuật in ấn tiến bộ nhanh biết bao, sáu mươi năm trước là bản bằng 

chữ chì đúc, ngày nay là bản vi tính. Kỹ thuật in ấn cao hơn trước rất nhiều, tiện lợi rất 

nhiều, giá thành thấp xuống. Hiện nay cho dù tôi muốn mua một bộ Tứ Khố Toàn Thư, 

nhà sách cũng có thể in riêng một bộ cho quí vị. Kỹ thuật đạt đến trình độ này rồi. Trước 

đây ít nhất cũng phải in 1000 bộ, họ mới có thể lấy lại vốn, mới có thể kiếm lời. Bây giờ 

không cần nữa, quí vị muốn in một bộ thì in cho quí vị một bộ. Muốn hai bộ in cho quí 

vị hai bộ. Sau khi đọc Thích Ca Phổ rồi mới biết, Phật Thích Ca Mâu Ni là con người, 

không phải là thần, cũng không phải là tiên. Con người như thế nào? Thông minh hiếu 

học, ngày nay chúng ta nói là phần tử tri thức, yêu thích tri thức. 19 tuổi xa rời gia đình 

ra đi tham học, tầm sư học đạo. Đương thời Ấn độ tôn giáo triết học có thể nói là dẫn 

đầu  thế  giới.  Ngài  đều  tham  vấn  qua  không  sót  một  vị  nào,  mười  hai  năm  kết  thúc, 

không còn nơi nào để học nữa, vấn đề chưa giải quyết được. Học thuật của người Ấn độ 

không có ai không coi trọng thiền định. Tôn giáo tôn trọng thiền định, thiền tu. Giới học 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        521/16 

thuật  cũng  coi  trọng tu  thiền. Trong  thiền  định  có  thể  đột  phá  tầng  không  gian, có  thể 

khôi phục bản năng cục bộ, trong kinh Phật nói là tứ thiền bát định. Đây không phải là 

Phật Thích Ca Mâu Ni phát minh ra. Cổ Bà la môn giáo họ lưu truyền lại. Lịch sử Bà la 

môn giáo, tôi có qua lại với họ, trưởng lão của họ nói với tôi, họ có hơn 13.000 năm lịch 

sử, tôi tin. Tôi tin văn hóa Trung Quốc ít nhất cũng có 13.000 năm lịch sử. Chỉ là thời 

đại  thượng  cổ  còn  chưa  phát  minh  văn  tự,  không  có  ghi  chép  lại,  hoàn  toàn  là  khẩu 

truyền. Thân hành ngôn giáo, không có văn tự. Ấn độ cũng như vậy. 

Từ trong tứ thiền bát định nhìn thấy lục đạo luân hồi, phía trên có thể nhìn thấy 28 

tầng trời, phía dưới có thể nhìn thấy A tỳ  địa ngục. Vừa nhìn đã thấy rất rõ ràng. Đây 

không phải là mê tín. Nhưng nếu hỏi, lục đạo này từ đâu mà có? Vì sao lại có lục đạo? 

Ngoài lục đạo ra còn có thế giới khác không? Không ai có thể giải đáp. Tôn giáo không 

thể nào giải đáp. Giới học thuật cũng không thể nào giải đáp. Mọi người đều ngộ nhận 

rồi. Coi  tứ  thiền  thiên,  tứ  không  thiên  thành  Đại  bát  niết  bàn. Đại  bát  niết  bàn  nói  bất 

sanh bất diệt. Cho rằng cảnh giới đó là bất sanh bất diệt. Đó là định công rất sâu, dường 

như tất cả đều dừng lại, đều bất động, là một cảnh giới như vậy. Niệm thô bị bao phủ, 

niệm tế đang lưu chuyển bản thân họ không biết, cho rằng bản thân niệm đã không còn 

nữa. Niệm cực kỳ vi tế đang lưu chuyển. Cho nên đức Phật Thích Ca Mâu Ni ngừng lại 

đoạn tham học này, buông bỏ rồi. Những thứ 12 năm học được tạm thời buông bỏ, nhập 

định dưới cội bồ đề, nhập thiền định càng sâu hơn. Như vậy mới có thể đột phá. Không 

những đột phá được lục đạo, đồng thời đột phá được thập pháp giới. Đây chính là trong 

Phật  giáo  Trung  Quốc  nói  đại  triệt đại ngộ,  minh  tâm  kiến tánh, kiến  tánh  thành  Phật. 

Đây mới chứng đắc cứu cánh viên mãn, vấn đề giải quyết được rồi. Lục đạo từ đâu mà 

có, hiểu được rồi. Vì sao lại có lục đạo, cũng rõ ràng được rồi. Ngoài lục đạo biển rộng 

trời cao vô lượng vô biên chư Phật quốc độ. Thế giới Hoa Tạng được Ngài nhìn thấy rồi, 

nguyên khởi của thế gian cũng được Ngài nhìn thấy rồi. Sau khi xuất định bắt đầu dạy 

học.  Năm  đó  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  30  tuổi.  79  tuổi  viên  tịch,  dạy  học  49  năm. 

Phương thức là dạy học tư thục, là phương pháp tư thục của truyền thống xưa, Khổng Tử, 

Mạnh  Tử  đều  dạy  bằng  phương  pháp  này.  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  cũng  dùng 

phương pháp này. Phật giảng kinh dạy học thực sự là thân hành ngôn giáo, trong cuộc 

sống hàng ngày làm ra tấm gương cho mọi người xem. Trong cuộc sống hằng ngày đem 

chúng  ghi  chép  lại  trở  thành  giới  luật.  Giới  luật  chinh  là  Phật  Thích  Ca  một  đời  hành 

nghi của Ngài, Ngài làm được rồi, Ngài nói rõ ràng rồi, mọi người tin tưởng, nếu như 

nói được mà làm không được ai  mà tin tưởng Ngài. Quí vị xem sự thị hiện của Ngài 

trước phải làm được, sau đó mới nói cho quí vị, quí vị không thể không tin. 

Lúc chúng tôi làm thí nghiệm ở Thang Trì, ngày đầu tiên tôi gặp mặt với các thầy 

giáo,  tôi  liền  nói  với  những  vị  thầy  giáo  này,  sự  giáo  dục  này  không  phải  là  giáo  dục 

thông thường, là giáo dục thánh hiền, thực sự là vì vãng thánh kế tuyệt học, vì vạn thế 

khai thái bình, vì tục Phật huệ mạng, vì hoằng pháp lợi sanh, mọi người phải thật làm. 

Đức  Phật  Thích  Ca  dạy  học  thành  công,  Khổng  Mạnh  dạy  học  thành  công,  vì  sao  họ 

thành công? Phải làm trước nói sau. Điều họ muốn nói họ làm trước được đã, cho nên họ 

thành công. Tôi nói sau khi làm được mới nói đến, đây là Thánh nhân. Sau khi nói được 

nhất định có thể làm được, đây là Hiền nhân. Sau khi nói rồi mà làm không được, đó là 

gạt  người.  Gạt  người  chắc  chắn  là  thất  bại  trước,  quí  vị  sẽ  không  có  được  thành  tựu. 

Nhất định phải học thánh hiền. Nếu như giáo viên chúng ta, đoàn giáo viên thứ nhất 37 

người. 37 vị giáo viên này đều là Thánh hiền. Sự thật này nhất định có thể làm thành 

công. Thầy giáo thật quý hóa, chúng tôi thực sự cảm động. Trong Đệ Tử Quy câu câu 

chữ chữ họ đều thực hiện được, đều làm được rồi. Tại tiểu trấn này biểu diễn cho mọi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        522/16 

người thấy, người ta tin tưởng rồi. Biểu diễn trước, sau đó mới mở khóa học, mới nói với 

mọi người chúng tôi định vào thời gian nào đó mở khóa giảng, hoan nghênh mọi người 

cùng đến học tập, vậy là làm thành công rồi. Trong tiểu trấn này, tiểu trấn có 12 thôn 

trang, cư dân 48.000 người. Nam nữ già trẻ, các ngành các nghề cùng nhau học. Thầy 

giáo dẫn đầu, rất nhanh đã thu được hiệu quả. Chưa đến bốn tháng, phong khí của tiểu 

trấn  phát  sanh  chuyển  biến  rất  lớn.  Thí  nghiệm  này  thành  công  rồi,  thành  công  ngoài 

mong đợi. Ban đầu chúng tôi tưởng tượng văn hóa truyền thống mất mấy mươi năm rồi, 

tôi còn nhớ lúc tôi mười tuổi rất ít người nhắc đến sự việc này. Tôi rời quê nhà 70 năm 

rồi, ít nhất cũng mất 70 năm, khôi phục hai ba năm là nhanh lắm rồi, không ngờ chưa 

đến bốn tháng đã khôi phục được. Nhóm giáo viên chúng tôi hoan hỷ, vô cùng hoan hỷ. 

Khẳng định được lời cổ nhân đã nói: “nhân tánh bổn thiện”. Điều thứ hai mà chúng tôi 

phát hiện là con người rất dễ dạy. Nói cách khác, là do không có ai dạy, vừa dạy họ liền 

hồi tâm, họ liền giác ngộ. Thực sự không thể nghĩ bàn. 

Mười  tháng,  tháng  thứ  mười  duyên  chúng  tôi  thành  thục.  Liên  hiệp  quốc  đến  tìm 

chúng  tôi  mở  hoạt  động,  thông  báo  chúng  tôi  đến,  hi  vọng  chúng  tôi  lúc  cùng  họ  làm 

hoạt động  là tháng  năm, tháng  thứ  năm.  Hoạt động  vào  tháng  mười, chúng tôi  có thời 

gian năm tháng để chuẩn bị, đem sự việc thí nghiệm này của chúng tôi báo cáo tường tận 

tại Liên hiệp quốc, còn làm ba ngày triển lãm, thành tích vượt trội. Lần đó tôi tham gia 

hoạt động của Liên hiệp quốc, tôi chỉ có hai câu nói với mọi người, câu thứ nhất là “tôn 

giáo có thể đoàn kết được”. Tôi mời chín tôn giáo của Singapore tham gia lần hoạt động 

này. Đây là việc mà liên hiệp quốc chưa từng làm qua. Câu thứ hai nói với mọi người là 

“nhân dân là người rất dễ dạy”. Thí nghiệm của chúng tôi thành công rồi. 

Ngày nay chúng ta nhìn thấy đoạn văn này, chúng đức bổn chính là niệm Phật danh 

hiệu, điều này không thể nghĩ bàn. Được mấy người nhận biết? Mỗi một người học Phật 

đầu óc đều nghĩ đến, tôi phải làm thế nào để ngay trong đời này tích công lũy đức, đoạn 

ác tu thiện, tích công lũy đức, đều có ý niệm này, đều có nguyện vọng này, không biết 

phải tu như thế nào. Ở đây nói với quí vị  chân thật niệm Phật, chính là đoạn ác tu thiện, 

chính là tích công lũy đức, trồng các cội đức. 

Phật Pháp, năm xưa đại sư Chương Gia nói với tôi: biết khó hành dễ. Phật Pháp quí 

vị nhận biết nó, hiểu được nó khó, cho nên Phật nói pháp 49 năm. Hành, thật làm, phàm 

phu  thành  Phật  là  trong  một  niệm.  Một  niệm  hồi  đầu  một  niệm  giác,  phàm  phu  liền 

thành Phật. Hành thực sự không khó. Phật Thích Ca Mâu Ni dưới cội cây bồ đề thị hiện 

cho chúng ta, giác rồi chính là Phật, không giác chính là phàm phu. 

Đời Đường Lục Tổ Huệ Năng đại sư, đã làm biểu diễn cho chúng ta, lúc chưa khai 

ngộ là phàm phu, vừa khai ngộ liền thành Phật, chỉ trong một niệm. Một đời Ngài chỉ 

nghe một lần giảng đó, Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn nửa đêm canh ba triệu kiến Ngài, giảng cho 

Ngài đại ý Kinh Kim Cang, Ngài không biết chữ, vậy là không cần đến kinh bổn, Ngũ 

Tổ nói, Ngài nghe, chưa đến một phần tư, giảng đến câu “ưng vô sở trú nhi sanh kỳ tâm”, 

Ngài liền khai ngộ. Nói ra tâm đắc của Ngài: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”. Đâu 

ngờ, là không ngờ đến, không ngờ rằng tự tánh vốn tự thanh tịnh, “vốn không sanh diệt, 

vốn tự đầy đủ, vốn không dao động, năng sanh vạn pháp”. Ngũ Tổ vừa nghe, được rồi, 

thực sự khai ngộ rồi, không phải là giả. Đoạn sau không nói nữa, y bát liền trao cho Ngài, 

truyền y bát cho Ngài rồi, bảo Ngài nhanh chóng ra đi, nửa đêm đưa Ngài đi. Vì sao vậy? 

Sợ có người tật đố chướng ngại, hại Ngài. Ngài còn rất trẻ mới 24 tuổi, Ngài tránh nạn, 

trốn vào trong đội thợ săn 15 năm. Sau 15 năm mọi người đối với sự việc này dần quên 

rồi, Ngài lại xuất hiện. Ngài Huệ Năng lúc xuất hiện lại là 39 tuổi. Ngài ở trong đội thợ 

săn ẩn cư 15 năm, làm người giúp việc trong đội thợ săn, nấu cơm cho nhóm thợ săn, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        523/16 

làm những công việc bếp núc. Thợ săn ăn thịt, Ngài lấy rau xanh bỏ vào bên nồi thịt để 

nấu, ăn rau bên cạnh thịt. Không có tâm nhẫn nại thì được không? Tổ sư đại đức làm ra 

gương tốt cho chúng ta xem, đều là giáo huấn cho chúng ta. 

Lúc đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, Đề Bà Đạt Đa đố kỵ Ngài, hãm hại Ngài. 

Sự khai ngộ của Huệ Năng đại sư cũng vì có người tật đố với Ngài, muốn hãm hại Ngài. 

Quí vị không có tâm nhẫn nại, quí vị sẽ không thành tựu được. Sự chướng ngại này, Phật, 

Tổ đã thị hiện cho chúng ta rồi, trong xã hội ngày nay chắc chắn không thể tránh khỏi. 

Tôi ở Đài Trung học giảng kinh, thầy giáo nói với tôi, thầy Lý nói với tôi, tương lai 

ông ra ngoài giảng kinh, giảng không hay người ta mỉa mai ông, cười nhạo ông vẫn chưa 

là gì, vẫn chưa đáng là gì cả. Nếu như giảng hay, giảng hay hơn bất cứ ai, phiền phức 

của ông đã đến rồi. Tôi nói phiền phức gì? Ông sẽ đi đến đường cùng. Sau này quả nhiên 

một  đời  lưu lạc  khắp  nơi, không  có  nơi  cố  định. Bản thân  có  được  một  chút  an ủi,  đó 

chính là Phật Thích Ca Mâu Ni làm gương, Phật Thích Ca Mâu Ni một đời thuyết pháp 

49 năm, không có nơi ở cố định, lưu lạc khắp nơi. Tôi một đời này sống cuộc sống giống 

như Phật Thích Ca Mâu Ni vậy. Sự lang thang của tôi cũng coi như còn tốt. Mỗi nơi mời 

đến đều rất lịch sự, giảng xong lại lên đường. Ở bên ngoài giảng kinh thời gian cư trú dài 

nhất là ở Singapore, ở ba năm rưỡi. Chỗ thứ hai dài nhất là Hongkong năm 1977 ở bốn 

tháng, ở những nơi khác đều không quá ba tháng. Thời gian ngắn là một tuần, nửa tháng 

đến một tháng là lâu nhất, một đời lang thang, không nơi cố định, có lợi ích rất lớn là 

giúp  tôi  buông  bỏ,  không  buông  bỏ  cũng  không  được,  nhất  định  phải  buông  bỏ.  Tôi 

trước nay chưa từng có ý niệm xây đạo tràng. Ở đây mọi người đều biết rồi. Đạo tràng 

này  là  sau  khi  quản  trưởng  Hàn  vãng  sanh,  những  huynh  đệ  hậu  bối  quí  vị  rất  đáng 

thương, không có nơi dừng chân, đến nơi này, duyên thành thục rồi, mua lại nơi này, 

cúng dường quí vị ở lại đây tu tâm dưỡng đạo, giúp đỡ quí vị thành tựu. Trong đạo tràng 

không có gánh nặng, không có nợ nần, đạo tràng không có kinh sám Phật sự, cung cấp 

cho quí vị điều kiện tu học đầy đủ, nếu như quí vị thật làm, mười năm đại thành, không 

phải là tiểu thành, đại thành tựu. Quí vị không thật làm, trong mười năm này dường như 

một nửa thời gian tôi làm công tác tôn giáo hòa bình đoàn kết. Điều này quí vị đều biết 

rồi. Tham gia hơn mười lần hội nghị hòa bình quốc tế, nhưng quí vị ở nơi này an cư lạc 

nghiệp, quí vị chưa nắm bắt được nơi này, người thực sự nắm bắt được đều thành tựu rồi. 

Quí  vị  xem  xem  Trung  Quốc  đại  lục,  cư  sĩ  Lưu  Tố  Vân  ở  Cáp  Nhĩ  Tân,  người  ta 

mười năm thành tựu rồi. Người khác hỏi bà: bà dùng phương pháp gì để thành tựu? Bà 

ấy nói thành tựu của bà ấy chỉ sáu chữ: chân thật, nghe lời, thật làm. Bà ấy nghe đĩa CD 

của tôi, nghe hiểu một câu nói “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, câu này bà ấy 

nghe hiểu rồi, mười năm bà ấy ôm trọn một bộ Kinh Vô Lượng Thọ, một bộ đĩa Kinh 

Vô  Lượng  Thọ  này,  lúc  nào  vậy?  Là  năm  xưa  tại  thư  viện  Đài  Bắc  giảng  Kinh  Vô 

Lượng Thọ. Lúc đó là dùng băng ghi âm để ghi âm lại, không có hình ảnh, chỉ có âm 

thanh. Sau này hình như làm thành đĩa CD, bà ấy có được bộ đĩa này. Nói với tôi, một 

ngày bà ấy nghe một đĩa, một đĩa là một tiếng đồng hồ, một đĩa này nghe mười lần. Mỗi 

ngày nghe kinh nghe mười tiếng đồng hồ. Mười tiếng đồng hồ chỉ là một tiếng đồng hồ 

mà lặp lại, lặp lại mười lần, trường thời huân tu. Một bộ kinh nghe xong, lại nghe lần thứ 

hai, cũng là một tiếng đồng hồ một ngày nghe mười lần. Ngoài nghe kinh ra bà ấy niệm 

Phật, không có tạp niệm. Phương pháp dụng công như vậy tôi biết người bình thường, 

người phổ thông khoảng ba năm đến bốn năm sẽ đắc niệm Phật tam muội. Sáu bảy năm 

là họ khai ngộ rồi. Mười năm bà ấy thành tựu rồi. Đây là không có đồng tham đạo hữu, 

một mình ở nhà bà bị bệnh nặng. Dùng phương pháp này nghe kinh niệm Phật bệnh lành 

rồi, bệnh nổi ban đỏ, còn nghiêm trọng hơn cả bệnh ung thư. Đây chính là trong kinh nói 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        524/16 

“chúng họa giai chuyển”. Điều này đối với cá nhân bà ấy mà nói, bệnh chết người này 

cứ thế mà lành hẳn, chuyển trở lại rồi. Hiện nay ở trong nước hoằng pháp, lần này  tôi 

dẫn  bà  ấy  đến  Hongkong,  đến  Singapore,  đến  Malaysia,  đến  Indonesia,  tôi  nói  hoằng 

pháp phải hướng đến quốc tế. Nói rất hay, khắp nơi đều được hoan nghênh. Đây là một 

tấm gương tốt nhất. 

Từ  trên  đĩa  CD  mà  học  tập  thành  tựu,  từ  trên  vệ  tinh  mà  học  tập,  từ  trên  mạng 

internet  mà  học  tập,  có  người  thành  tựu,  tôi  nghe  nói  vậy,  hiện  tại  còn  chưa  gặp  mặt, 

điều kiện của họ đích thực cổ kim trung ngoại không có gì khác, đều là chân thật, nghe 

lời, thật làm. “Nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, không có ai không thành tựu. 

Cuối  cùng,  ở đây  tổng  kết, “thả  thử nhị  thuyết  thật  bất tương vi”, hai  cách nói  mà 

đoạn trước đã nói không trái ngược nhau. “Do vì Bồ Tát nhân hành không rời niệm Phật 

cho nên trong một có hai. Lại niệm Phật viên cụ vạn đức nên trong hai có một”.  Không 

có  trái  nhau,  một  tức  là  hai,  hai  tức  là  một.  Vì  sao  công  phu  chúng  ta  không  đắc  lực? 

Làm nhiều năm như vậy, thực sự mà nói ngay cả bên lề còn chưa đụng đến được, điều 

này  không  thể trách người khác, trách bản  thân  thôi, không chân  thật, không  nghe  lời, 

không thật làm. Quí vị nghĩ xem có đúng hay không? Nếu như cũng thực sự có thể làm 

được chân thật, nghe lời, thật làm, không phải là người người đều thành tựu rồi sao? 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 





Tập 286 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 17.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện – Úc Châu 

 

  Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 344, bắt đầu xem từ hàng thứ nhất. 

“Bất kế chúng khổ, thiểu dục tri túc”. Hai câu này là kinh văn. Dưới đây là chú 

giải của Niệm lão. 

“Kế” nghĩa là so đo chấp trước vậy. Trong kinh Phật thường dùng đến chữ này, 

chính là so đo mà chúng ta thường nói. Phật Pháp nói là chấp trước, chấp trước chính là 

so đo. Cho nên so đo từng chút là chấp trước nghiêm trọng. 

Khổ, “bất kế chúng khổ”. Khổ, trong Phật Địa Kinh quyển thứ năm nói: “bức não 

thân tâm gọi là khổ”. Dùng cách nói hiện nay chính là áp lực, áp lực về tinh thần, áp lực 

về môi trường vật chất, đây gọi là khổ. 

“Chúng khổ”, là khổ nhiều, khổ quá nhiều. Kinh Phật phân loại nó có nội khổ và 

ngoại khổ. Nội chính là thân thể. Ngoại là hoàn cảnh của quí vị, gây áp lực cho quí vị. 

“Tam khổ” là danh từ chuyên môn của Phật học. Nó phân khổ thành ba loại lớn. 

Chữ khổ sau là danh từ “khổ khổ, hoại khổ, hành khổ”. Chữ trước là động từ, thuộc về 

thân tâm khổ não là loại khổ này, gọi là khổ khổ. Trong khổ khổ lại chia thành tám loại, 

sanh lão bệnh tử đây là khổ khổ. Trong hoàn cảnh, có cầu bất đắc khổ, có oán tắng hội 

khổ. Oan gia đối đầu, những thứ không thích, không muốn nhìn thấy, không muốn nghe 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        525/16 

đến lại cứ khiến cho quí vị thường thấy, thường nghe, loại này gọi là oán tắng hội.  Ái 

biệt ly, yêu thích, người yêu thích, việc yêu thích, hi vọng thường xuyên có thể ở cùng 

nhau,  lại  cứ  phải  rời  xa,  gọi  là  ái  biệt  ly  khổ.  Đây  đều  thuộc  về  khổ  trên  hoàn  cảnh. 

Ngoài ra một loại khác là ngũ ấm xí thạnh khổ. Ngũ ấm này trong ngoài đều có, sắc, thọ, 

tưởng, hành, thức. Sắc là vật chất, bao gồm cả thân thể. Thân thể có bệnh đau, đây đều là 

thân khổ. Tinh thần, thọ, tưởng, hành, thức, cảm thọ của quí vị, ý niệm của quí vị, những 

khổ này nó vĩnh viễn không rời xa quí vị, mọi lúc, mọi nơi đều gặp phải. Nó sẽ không 

dừng  lại,  đây  gọi  là  hành  khổ.  Cuối  cùng  là  thức,  thức  chính  là  khởi  tâm  động  niệm, 

phân biệt chấp trước của quí vị, cho nên hợp lại là tám loại khổ. Trong kinh Phật thường 

nói: con người ở đời, tám khổ nung nấu. 

Dưới đây nói, phân loại khác nhau, đều biểu thị khổ có nhiều loại. Bồ Tát hiểu 

thấu tất cả các khổ đều là hư vọng. Câu nói này quan trọng. Phàm có hình tướng đều là 

hư vọng. Tướng của tám khổ, tướng của hai khổ, tướng của ba khổ, rốt cuộc đều không 

thể nắm bắt. Ai đang chịu những khổ này? Thân thể, thân thể không phải là ta, đạo lý 

này rất sâu sắc. Tôi trên tinh thần chịu khổ, tinh thần cũng không phải là ta. Ta rốt cuộc 

là  gì  vậy?  Ta  có  hay  không?  Thật  có.  Linh  tánh  là  ta,  nhưng  không  ai  biết.  Trong  thế 

gian người  thông  minh  một  chút, họ  cho  rằng linh hồn là ta, cũng coi như rất  tốt rồi. 

Linh hồn phải chăng là ta? Là ta, là cái ta mê hoặc điên đảo. Linh tánh mê rồi thì gọi là 

linh hồn, linh hồn không ra khỏi luân hồi. Phạm vi hoạt động của nó có giới hạn. Phạm 

vi  của  lục  đạo  tương  đối  lớn, phía  trên  đến  28  tầng  trời, phía  dưới  đến  A  tỳ  địa  ngục. 

Không gian hoạt động lớn nhiều rồi, nhưng nó không ra khỏi lục đạo. Linh tánh thì vượt 

ra rồi, linh tánh vượt ra khỏi nó đến thập pháp giới, siêu việt hơn nữa đó chính là khắp 

pháp  giới  hư  không  giới,  nó  không  còn  bị  chướng  ngại  nào  nữa.  Trong  linh  tánh  thời 

gian và không gian đều không còn nữa. Nói cách khác, nó không có quá khứ, không có 

vị lai. Không có không gian tức là không có khoảng cách, nó không có xa gần. Ngạn ngữ 

nói: “vô viễn phất giới”. Lời này là thật, không phải là giả. Biên tế của vũ trụ nó nhìn 

thấy ở ngay trước mắt. 

Dạy học của Phật pháp không có gì khác, mục tiêu cuối cùng là dạy chúng ta trở 

về tự tánh. Trở về tự tánh, tự tánh vốn đủ trí tuệ hiện tiền, năng lực hiện tiền, gọi là vạn 

đức  vạn  năng.  Năng  lực  hiện  tiền,  nghĩa  là  không  có  việc  gì  quí  vị  làm  không  được, 

không có sự việc gì quí vị không biết, đó là trí tuệ. Không có sự viêc gì quí vị làm không 

được đây là năng lực. Ngoài ra còn có tướng tốt, tự thân của quí vị và hoàn cảnh của quí 

vị vô cùng đẹp đẽ, trong đó tìm không ra khiếm khuyết, đây là hiển lộ từ tánh đức viên 

mãn.  Chính  là  thế  giới  Cực  Lạc  trong  kinh  nói,  thế  giới  Hoa  Tạng  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm nói, đều là bản năng của tự thân hiện ra. Môi trường hiện tại của chúng ta chưa 

rời khỏi bản năng, vì sao biến thành như vậy? Vì mê thất tự tánh, hình tướng này liền bị 

bẻ cong, chỉ cần chúng ta sửa đổi tâm thái lại, cũng chính là ý niệm, ý niệm khôi phục 

bình thường, môi trường bên ngoài hoàn toàn liền bình thường. Đây không phải là việc 

khó. Khó ở chỗ hiểu được chân tướng sự thật, sự việc này khó. 

Sáu mươi năm trước đại sư Chương Gia dạy tôi, Phật pháp đích thực là biết khó 

hành dễ. Hành là gì? Chính là buông bỏ. Tôi và đại sư ngày đầu tiên gặp mặt, ngài liền 

dạy tôi nhìn thấu, buông bỏ. Nhìn thấu là biết, khó! Buông bỏ dễ dàng. Chỉ cần quí vị 

chịu buông bỏ cảnh giới lập tức được nâng cao, lập tức có thể khôi phục bình thường. 

Chướng ngại là gì? Chướng ngại là chúng ta sợ khổ, chúng ta ghét sự khổ này. 

Dục vọng của chúng ta nhiều quá, dục vọng không buông bỏ được. Đây là chướng ngại, 

là chướng ngại làm đọa lạc. Là nhân tố làm cho tánh đức bị tà vạy. Những thứ này nhất 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        526/16 


định phải hiểu, không nên so đo, không nên chấp trước. Quí vị tự tại rồi. Người thời nay 

nói quí vị giải phóng được rồi. 

Bồ Tát hiểu rõ tất cả các khổ đều là hư vọng. Chẳng những khổ là hư vọng, mà 

lạc cũng là hư vọng. Lạc của cực lạc không phải là lạc của khổ lạc. Lạc trong khổ lạc là 

tương đối, không phải là thật, không phải là chân lạc. Đó là khổ tạm dừng lại một chút, 

quí vị cảm thấy rất khoái lạc. Thí dục như thân thể này của chúng ta, thân thể này không 

phải là thứ gì tốt đẹp, thân là gốc khổ. Thân thể tôi không khổ mà. Không sai, quí vị ăn 

no rồi, quí vị không biết khổ. Nếu như một ngày quí vị không ăn cơm, vậy là đói rất khổ 

sở, hai ngày không ăn thì càng khổ hơn. Khổ là thật, lạc là giả. Bụng đói rồi ăn cơm vào 

rất khoái lạc, ăn một bát rất khoái lạc, ăn hai bắt vẫn rất tốt, bảo quí vị ăn hai mươi bát, 

ba mươi bát lạc liền biến thành khổ rồi. Lạc sẽ biến thành khổ, lạc đó là giả. Khổ vĩnh 

viễn sẽ không biến thành lạc, khổ này là thật. Đánh quí vị một roi quí vị rất đau, đau khổ, 

đánh quí vị 100 roi quí vị càng khổ hơn, sẽ không biến thành lạc. Khổ sẽ không biến 

thành lạc, lạc sẽ biến thành khổ, gọi là vui quá hóa buồn! Người thích khiêu vũ, rất tốt, 

khiêu vũ rất khoái lạc, bảo quí vị nhảy bảy ngày bảy đêm quí vị phải la lên cứu mạng rồi. 

Lạc sẽ biến thành khổ, điều này là chắc chắn. Đây đều không phải là thật, nó là giả. Khổ 

lạc hai bên đều là khổ. Hai bên đều xa lìa mới là lạc. Cho nên lạc của Cực lạc đó rất ít 

người có thể lãnh hội được. Lạc đó là gì? Tâm thanh tịnh là lạc, trí tuệ chân thật là lạc. 

Đem lại lợi ích cho chúng sanh là chân lạc. Câu nói này chính là Bồ Tát đại từ đại bi cứu 

khổ cứu nạn, người khác có khó khăn, đưa tay ra cứu giúp họ, cứu tế họ, đây là việc lạc. 

Cho nên phải hiểu được tất cả pháp thế xuất thế gian, chân tướng của nó là vô sở hữu, tất 

cánh không, bất khả đắc. Quí vị thực sự nhìn thấu, tự nhiên liền buông bỏ được. Buông 

bỏ chính là đắc đại tự tại! 

Dưới đây tiếp tục nói: “tất cánh bất khả đắc”, tất cánh là cứu cánh, “nên có thể an 

nhẫn, trú nơi bình đẳng”. Bồ Tát hiểu rõ, Bồ Tát thấy được chân tướng sự thật, cho nên 

Bồ Tát sẽ không vì bản thân, bản thân không có việc gì mới  thực sự có thể làm được, 

toàn tâm toàn ý phục vụ cho chúng sanh khổ nạn. Tuy là vì chúng sanh khổ nạn phục vụ, 

nhưng Bồ tát không thấy vất vả. Vì sao không có vất vả? Họ buông bỏ cái ta rồi. Họ 

không còn chấp trước ta, không còn so đo về ta nữa. Không có ta thì ai đang chịu khổ? 

Tìm người chịu khổ liễu bất khả đắc. Chúng ta ngày nay làm việc, vì sao cảm thấy rất 

vất vả? Bởi vì quí vị còn chấp trước cái thân này, tôi làm nhiều việc như vậy tôi rất mệt. 

Vọng niệm đang làm mê mờ, cảnh tùy tâm chuyển, quí vị có ý niệm này, thân thể này 

liền cảm thấy có  mệt, mệt  mỏi, liền cảm thấy không thoải mái nữa, vì quí vị còn chấp 

trước thân này là ta. 

Bồ Tát, chúng ta nếu như thực sự hiểu rõ rồi, Bồ Tát là bận rộn không phải là vui 

lắm sao. Đối tượng của họ là chúng sanh hữu duyên trong khắp pháp giới hư không giới. 

Quí vị nói xem, trước  khi họ chứng đắc Bồ  Tát là phàm  phu,  ở  trong lục đạo, đời  đời 

kiếp kiếp cùng tất cả chúng sanh kết biết bao là nhân duyên? Bất luận là thiện duyên hay 

là ác duyên, cho dù chỉ có tiếp túc cũng là người có duyên. Chứng đắc quả vị Bồ Tát, 

thành Phật rồi, những chúng sanh này có cảm họ tự nhiên liền có ứng. Cảm là gì? Tín 

hiệu mà họ phóng ra bất luận là ý niệm, là thân thể, thân thể là vật chất, vật chất nó có 

tần suất, những tín hiệu này Phật Bồ Tát đều nhận được. Nhận được liền có ứng, liền có 

hồi ứng. Từ đây chúng ta có thể lãnh hội được công việc của Bồ Tát vô cùng bận rộn. 

Mỗi ngày thu nhận tin tức là không thể tính kể. Họ đều có hồi ứng. 

Ứng có hiển ứng, có minh ứng. Hiển ứng làm cho quí vị cảm nhận được, quí vị 

nhìn thấy, nghe thấy, tiếp xúc được. Minh ứng, chúng ta nói âm thầm đến phù hộ cho quí 

vị. Bản thân quí vị không biết, quí vị cảm nhận không được, không có thứ gì không ứng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        527/16 

Minh ứng nhiều, hiển ứng ít. Nếu quí vị nói chúng ta khởi tâm động niệm Phật Bồ Tát 

không biết, có lý gì lại như vậy? 

Bản thân chúng ta tự tu hành, sau khi chứng đắc đại vị này, thì hoàn toàn rõ ràng. 

Cảnh giới mà chúng ta chứng đắc, mở kinh quyển ra đối chiếu, hoàn toàn giống với điều 

trong kinh nói, gọi là chánh tri chánh kiến. Cảnh giới này của quí vị là chân thật, không 

phải là giả, không phải là tà tri tà kiến. 

Cho nên Bồ Tát năng an nhẫn. Trên thực tế an nhẫn là nói cho chúng ta nghe, Bồ 

Tát còn có ý niệm an nhẫn này thì họ là phàm phu. Ý niệm cũng không còn nữa. Cảnh 

giới mà họ trú đích thực là thanh tịnh bình đẳng giác, không khởi tướng thanh tịnh bình 

đẳng giác. Những lời này đều là bất đắc dĩ nói cho chúng ta nghe. Trong cảnh giới của 

họ là không nói mà nói, nói mà không nói, cho nên họ không mệt. Cũng có nghĩa là, nói 

và không nói nhị biên đều không dính. Đây mới gọi là chân thanh tịnh. Từ đó cho thấy, 

“bất kế chúng khổ”, lời này cũng là đối với chúng ta mà nói. Bồ Tát bất luận là trong 

tâm, hay trên hành vi đều không có khổ lạc, căn bản là không có. Trong tâm không có ý 

niệm này, trên thân thể sẽ không có những cảm xúc này. Khổ lạc không có loại cảm thọ 

này. Đây gọi là chân lạc. Nói là “nhị biên bất trước, trung đạo bất tồn”. Đây là cảnh giới 

vốn có trong tự tánh thanh tịnh. Đây là “bất kế chúng khổ”. 

Chúng ta có thể lãnh hội được, thế gian này không có sự việc khổ lạc gì. Giống 

như Plank đã nói thế gian này căn bản là không có vật chất. Ở đây đức Phật nói căn bản 

là không có chuyện khổ lạc gì. Vật chất là  môi trường vật chất, khổ lạc là  môi trường 

tinh thần. Tinh thần và vật chất đều không có. Hiện tượng có, hiện tượng vật chất, hiện 

tượng tinh thần có. Hiện tượng này là giả, không phải là thật. Hiện tượng đích thực là 

liễu bất khả đắc, rốt ráo không tịch. Đây là cảnh giới thánh triết Phật Bồ Tát chứng đắc 

được. Giới khoa học hiện tại cũng chạm đến một chút bên lề rồi. Đối với vật chất và tinh 

thần họ biết được, là bất khả đắc. Nó là từ cực kỳ vi tế, cực kỳ nhanh chóng, trong tần 

suất chấn động sản sanh huyễn tướng. Kiểu chấn động này khoa học gọi là năng lượng. 

Hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần đều là từ năng lượng sản sanh ra. Năng lượng 

khắp pháp giới hư không giới, năng lượng là tướng động, tuyệt đối không phải là tự tánh. 

Tự tánh là như như bất động, bất sanh bất diệt. Chấn động cực kỳ vi tế là gì? Danh từ 

trong Phật pháp gọi là nghiệp tướng của A lại ya. Nghiệp chính là động, tiêu biểu cho 

động. Cho nên gọi là nhất niệm vọng động. Phật pháp nói rất hay, một niệm động đó 

cũng là hư vọng, cũng không phải là chân thật. Gọi là nhất niệm vọng động, nhất niệm 

bất giác. Bất giác chính là động, giác chính là bất động. Thiền định là giác, trí tuệ là giác. 

Thiền định là thể của trí tuệ, trí tuệ là tác dụng của thiền định. Có thể, có dụng. Cho nên 

tâm bất động khởi tác dụng chính là trí tuệ. Tâm nếu như động rồi khởi tác dụng gọi là 

phiền não. Hiện nay chúng ta gọi tri thức, khởi tác dụng là tri thức. Tâm bất động khởi 

tác dụng gọi là trí tuệ. Sai biệt chính tại đây vậy. Bất động là chân tâm, động là vọng tâm, 

vừa động gọi là A lại ya. Thực sự có thể hiểu rõ ràng về chân tướng sự thật, thì không kể 

các khổ nữa. Nói cách khác, bất luận là hoàn cảnh như thế nào, quí vị đều có thể sống rất 

hạnh phúc, rất an vui. Hạnh phúc an vui không liên quan gì đến hoàn cảnh bên ngoài. 

Quí vị thực sự đạt được lạc rồi! Quí vị đối với tất cả mọi hoàn cảnh, quí vị đều nhận biết 

một cách rất rõ ràng, rất thấu đáo. Đều là do tâm niệm chúng sanh thiện niệm, bất thiện 

niệm, vô ký niệm  mà biến hiện ra. Đây tức là nói tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Trên 

thực tế là tâm tưởng đang ở đó làm chủ. Tất cả những hiện tượng vật chất, hiện tượng 

tinh  thần  đều  từ  ý  niệm,  ý  niệm  đang  làm  chủ.  Ý  niệm  tạp  quá,  nhiều  quá  rồi.  Trong 

Hoàn Nguyên Quán nói “xuất sanh vô tận”, chính là hiện tượng này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        528/16 

Cho  nên giáo  dục quan trọng. Chúng  ta  thấy  thế giới  Hoa tạng  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm đã nói, thấy Thế giới Cực Lạc trong Kinh Vô Lượng Thọ đã nói, đẹp đẽ đến cực 

điểm! Nguyên nhân là gì? Cư dân trong thế giới này một ác niệm cũng không có, một 

tạp niệm cũng không có. Nguyên nhân ở đây vậy. Có nhân tức có quả, cho nên trong thế 

giới của nó tốt đẹp, trong thế giới này tìm không thấy một điểm khiếm khuyết nào. Hiểu 

rõ được đạo lý này, trên thế giới chúng ta nếu như ai cũng giác ngộ, cũng trở về tự tánh, 

thì cũng giống như thế giới Cực Lạc vậy, không có một tạp niệm, không có một ác niệm, 

thế  giới  này  của  chúng  ta  sẽ  không  khác  gì  thế  giới  Cực  Lạc.  Từ  cho  thấy,  trong  thái 

không này, mỗi một tinh cầu đều có thể biến thành thế giới Cực Lạc. Mỗi một tinh cầu 

cũng có thể biến thành ta bà uế độ, giống như nơi ở của chúng ta vậy. Giác và mê trong 

tâm người, Phật Bồ Tát từ bi, ứng hóa tại thế gian giúp chúng ta giác ngộ. 

Cứu tế bần khổ, trong kinh Phật thường nói. Bần đó không phải là cuộc sống vật 

chất, cuộc sống vật chất nghèo khổ chẳng là gì. Nghèo khổ về tri thức đó mới thực sự là 

vấn đề lớn lao. Cho nên Phật cứu tế nghèo khổ dùng những gì? Dùng dạy học. Giúp quí 

vị nhận biết được chân tướng của nhân sanh vũ trụ. Quí vị thực sự nhận thức được rồi, ý 

niệm  vừa  thay  đổi, môi  trường  của  quí  vị  liền  chuyển  được.  Một  người  giác  ngộ,  một 

người được thay đổi. Người một nhà giác ngộ, cả nhà quí vị thay đổi. Người trong một 

vùng của quí vị giác ngộ, trong một vùng này liền được thay đổi, đây là sự thật, không 

phải là giả. 

Trước đây, chúng ta ở trong điển tịch của Thánh hiền, trong kinh quyển tìm thấy 

những lý luận này, những phương pháp này, bản thân chúng ta y giáo tu hành. Hai chữ 

tu hành này cũng phải làm cho rõ ràng. Tu là sửa cho ngay, hành là hành vi. Rất nhiều 

cách nhìn, cách nghĩ của chúng ta sai; cách nói, cách làm cũng sai, đem những hành vi 

này tu chánh trở lại. Tiêu chuẩn là giáo huấn của Thánh hiền. Đích thực bản thân chúng 

ta thay đổi, thực sự lìa khổ được vui. Cũng chính là đối với khổ lạc không còn so đo, 

không còn chấp trước nữa, thế nào cũng tốt, không có thứ gì không tốt. Thật tốt, thật an 

vui. Thuận cảnh nghịch cảnh, thiện duyên ác duyên không có thứ gì là không tốt, từ chỗ 

53  lần  tham  học  mà  học  được.  Những  đạo  lý  này,  những  phương  pháp  này  giáo  huấn 

làm thế nào để thực tiễn vào trong cuộc sống hằng ngày. Đọc 53 lần tham học đã hoàn 

toàn hiểu rõ được, biết dùng rồi. Cả nhà quí vị có thể chuyển, vậy thì gia đình quí vị thực 

sự là gia đình Bồ Tát rồi. Cũng chính là gì? Là gia đình giác ngộ. Trong kinh Phật gọi là 

nhà của người giác. Khác nhau rồi! 

Dưới đây nói, “thiểu dục giả, bất đa cầu dã”. Được ít không hối hận, thiểu dục tri 

túc, người này nhất định rất hạnh phúc, nhất định rất an vui. Họ không tranh với người, 

không cầu ở đời. Thứ cuộc sống cần đến thực sự không nhiều. Tâm địa càng thanh tịnh, 

thân thể càng mạnh khỏe, thực sự là ít bệnh ít não. Ít bênh, rất ít khi sanh bệnh. Ít não, 

họ rất ít phiền não. Làm sao mà họ không an vui được? 

Trong cổ thư Trung Quốc có ghi chép: đất năm mẫu có thể nuôi dưỡng một gia 

đình. Một gia đình ăn mặc có thể bảo đảm được, có thể ăn no, có thể mặc ấm. Mẫu của 

nước ngoài rộng hơn mẫu của Trung Quốc. Một mẫu nước ngoài là sáu mẫu của Trung 

Quốc, vậy  Trung  Quốc  nói  nhà  năm  mẫu,  còn  chưa  đến  một  mẫu  của  nước  ngoài.  An 

bần lạc đạo! 

Nhiều năm như vậy, chúng tôi cũng đi rất nhiều rất nhiều nơi rồi. Đến Úc châu 

cảm thấy phổ biến người Úc châu tri túc thường lạc. Tôi mười năm trước di dân đến đây, 

nhưng qua lại với người Úc châu hơn 20 năm rồi. Ngày xưa mỗi năm tôi đều đến đây 

giảng kinh một lần, ở lại khoảng một tháng, rất có duyên với Úc châu. Chính thức di dân 

đến bên này, ở đây xây dựng đạo tràng, di dân đến nơi này đã mười năm rồi. Người Úc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        529/16 

châu tri túc thường lạc. Lúc mới đến nhìn thấy phong tục bên này, cửa hàng, buổi sáng 

dường như 11 giờ mới mở cửa buổi chiều 5 giờ đã đóng cửa, nghĩa là không buôn bán 

nữa. Ngày thứ bảy, chủ nhật không làm ăn buôn bán. Họ rất biết cách hưởng thụ, hưởng 

thụ lạc thú đại tự nhiên. Không làm ăn buôn bán đóng cửa đi du lịch. Họ không cần kiếm 

tiền.  Có  một  chút  tiền  cuộc  sống  có  thể  sống  được  là  mãn  túc  rồi.  Khác  với  người  ở 

những nơi khác. Người ở những nơi khác là kiếm tiền xếp vào số một. Người bên này là 

hưởng thụ đặt lên hàng đầu, kiếm tiền không quan trọng. Đây là một nơi tốt, nhân gian 

Tịnh Độ, thế giới Cực Lạc. 

Mấy  năm  gần  đây,  nước  ngoài  di  dân  đến  nơi  này  đông  rồi,  những  phong  tục 

không tốt của nước ngoài kia, dần dần cũng mang đến. Hiện nay chúng ta thấy có một số 

cửa hàng ban đêm vẫn còn mở cửa, mở đến 9 giờ đêm, trước kia không có. So với mười 

năm trước hình như phóng khoáng hơn một chút rồi. Nhưng so với những đô thị khác 

trên thế giới thì cũng còn tốt hơn rất nhiều. Nông thôn ở nơi đây trên cơ bản không có 

thay đổi. Nhân dân vô cùng chất phác, thật thà trung hậu. Công việc của họ tuy thời gian 

không nhiều, nhưng công việc của họ vô cùng chăm chỉ. Đây là truyền thống vô cùng tốt 

đẹp của họ. 

Kinh Di Giáo nói: “người thiểu dục, tức không siểm nịnh để cầu ý người khác”. 

Siểm khúc là nịnh hót người khác. Người dục vọng nhiều họ mong cầu nhiều, họ sẽ có 

những tâm thái không tốt này, người ít muốn họ sẽ không như vậy, vì sao? Vì không cầu 

đối với người, không tranh với người, không cầu ở đời. Xử sự đối người tiếp vật có tâm 

thành kính. Có tâm quan tâm lẫn nhau, có tâm kính ái, có quan niệm hợp tác với nhau. 

Những điều này đều là bản tánh của con người, không dạy mà đều có. Những đồng tử 

thông thường, quí vị xem trẻ em chúng cùng vui đùa với nhau, quí vị sẽ nhìn thấy được. 

Hiện nay vấn đề nghiêm trọng rồi. Thế hệ của chúng tôi tuổi thơ sống tại nông thôn, trẻ 

con chơi đùa cùng nhau, không ai dạy cả, đều biết quan tâm lẫn nhau, chăm sóc lẫn nhau. 

Điều này không giả tí nào. Hàng xóm, trẻ con xóm bên cạnh đều giống như anh chị em 

không có gì khác. Hiện nay vấn đề nảy sinh rồi. Vấn đề này nguyên nhân là gì? Nguyên 

nhân là trẻ con bị truyền hình dạy cho hư rồi. Lên tiểu học, sáu bảy tuổi vào tiểu học, lên 

tiểu học đã chơi vi tính, nên bị mạng internet dạy hỏng rồi. Rất nhỏ chơi cùng nhau đã 

có  chỗ  hư,  chúng  có  lòng  dạ  hư  hỏng,  muốn  lợi  dụng  người  khác,  muốn  khống  chế 

người khác, cướp đoạt những thứ người khác yêu thích. Đây là nguyên nhân căn bản làm 

xã hội động loạn. Hai mươi năm sau, những đứa trẻ này lớn lên, phục vụ trong xã hội, xã 

hội sẽ trở thành xã hội như thế nào, chúng ta có thể tưởng tượng ra được. Nếu như bây 

giờ không hồi tâm, không tìm lại những thứ của lão tổ tông, thực sự là ngày tận thế đến 

giống như người nước ngoài đã nói vậy, ngày tận thế không thể nào tránh khỏi. 

Chúng ta như vậy mới thực sự tỉnh ngộ trở lại, hiểu rõ được rồi, mấy ngàn năm 

xã  hội  an  định  hòa  bình  là  do  lão  tổ  tông  dạy  ra  được.  Họ  thân  hành  ngôn  giáo,  dạy 

chúng ta luân lý, luân lý là dạy chúng ta hiểu được mối quan hệ giữa người với người, 

mối  quan  hệ  giữa  người  và  môi  trường  tự  nhiên,  mối  quan  hệ  với  động  thực  vật,  mối 

quan hệ với trời đất quỷ thần, mối quan hệ với sơn hà đại địa, đều thuộc về luân lý. Mối 

quan hệ làm rõ ràng rồi, trong cuộc sống hằng ngày làm thế nào để ứng đối, đây là đạo 

đức. Phải tuân thủ quy luật đạo đức, ngũ thường, tứ duy, bát đức, đây là quy luật đạo đức. 

Phải còn biết được đạo lý nhân quả, thiện nhân thiện quả, ác nhân ác báo. Nhân quả từ 

đâu mà có? Lúc nào bắt đầu có nhân quả? Trong Phật pháp nói với chúng ta vũ trụ, sinh 

mạng, vạn vật, nhân quả là đồng thời phát sanh. Thuật ngữ trong kinh Phật là “nhất niệm 

bất giác”, đồng thời phát sanh. Niệm thứ nhất không có nguyên nhân, cho nên Phật pháp 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        530/16 

cho nó một danh từ, gọi là vô thỉ vô minh. Không những không có nguyên nhân, nói lời 

chân thật với quí vị, nó không có bắt đầu. Lời này là sự thật. 

Lúc chúng tôi còn trẻ học Phật pháp, đối với vô thỉ vô minh luôn có mê hoặc. Vô 

thỉ dường như là thời gian lâu quá, xa quá, tìm không ra khởi nguyên của nó, đây là vô 

thỉ. Kỳ thực chúng tôi đã toàn hiểu sai hết ý nghĩa. Vô thỉ chính là lời trên chữ nghĩa, 

căn bản không có bắt đầu, điều này khó hiểu quá, huyền bí quá. Rõ ràng có làm sao lại 

nói vô thỉ? Đến lượng tử mới đem vấn đề này giải quyết được. Plank nói vật chất này 

không có hiện tượng vật chất, không có hiện tượng vật chất cách nói này và cách nói của 

Phật pháp vô thỉ vô minh là giống nhau. Quí vị nói nó có, nó đã không còn nữa. Quí vị 

nghĩ xem, trong một giây sanh diệt 1600 triệu lần. Quí vị lấy một lần đó thì quí vị làm 

sao mà nhìn thấy nó được? Trong một giây mà có 1600 triệu lần sanh diệt. Tôi bây giờ 

bảo quí vị đem một lần sanh diệt đó nói ra, một lần sanh diệt, nói không ra được.  Lúc tôi 

nói một câu nói không biết có bao nhiêu triệu lần sanh diệt qua đi rồi. Quí vị nói nó diệt, 

nó lại sanh rồi, quí vị nói nó sanh, nó lại diệt rồi. Có thể nói sanh diệt đồng thời. Quí vị 

tìm  sanh  diệt  thì  tìm  không  ra.  Khi  nào  vậy?  Ngay  tại  đây,  chính  là  đây.  Căn  bản  là 

không có quá khứ vị lai, lớn mà không ngoài, nhỏ mà không trong, chính là đây. Vì sao 

chúng  ta  không  cảm  nhận  được?  Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  những  phiền  não 

này chướng ngại, làm chướng ngại chân tướng sự thật. Điều này Phật nói rõ ràng rồi. 

Nói cách khác, chỉ cần chúng ta đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước  buông bỏ, chân 

tướng sự thật này quí vị liền thấy được, quí vị đã thực sự thể hội được rồi, ai buông bỏ 

người đó chứng đắc. Không thể hoàn toàn buông bỏ cũng không sao, phân đoạn buông 

bỏ. Đây là phương pháp mà đức Phật dạy học, phương tiện thiện xảo của việc dạy học. 

Buông bỏ chấp trước xuống trước, tức là đừng so đo nữa. Tất cả đều không chấp trước, 

cảnh  giới  của  quí  vị  chính  là  tứ  thiền  bát  định.  Quí  vị  đối  với  lục  đạo  toàn  nhìn  thấy 

được rồi. Ngoài lục đạo ra thì không được, quí vị vẫn còn chướng ngại, tiếp tục buông 

bỏ phân biệt, chẳng những không còn chấp trước, ý niệm phân biệt cũng không còn nữa. 

Quí vị liền nhìn thấy thập pháp giới. Cũng tức là nói những huyễn tướng hư vọng này 

quí vị đều hiểu rõ được rồi. Tâm tánh năng hiện quí vị vẫn chưa rõ ràng. Tiến thêm một 

bước nữa, buông bỏ khởi tâm động niệm, mắt thấy sắc, tai nghe tiếng, mắt tai mũi lưỡi 

thân ý sáu căn, đối với cảnh giới bên ngoài sắc thanh hương vị xúc pháp, căn trần tiếp 

xúc  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  cảnh  giới  rõ  ràng,  rõ  ràng  thấu  suốt  là  trí  tuệ, 

như như bất động là thiền định. Không khởi tâm không động niệm là tự tánh bổn định. 

Mỗi người đều có. Quí vị khôi phục được rồi, trong Phật pháp nói quí vị thành Phật rồi. 

Thành Phật không phải là gì khác, chính là khôi phục kiến tánh, kiến tánh gọi là thành 

Phật. Thành Phật chính là trở về tự tánh. Trong tự tánh có vô lượng trí tuệ, vô lượng đức 

năng, vô lượng tướng hảo. Lúc này tất cả đều hiển hiện ra rồi. Lúc không hiển hiện gọi 

là Thường Tịch Quang Tịnh Độ, hiển hiện ra rồi gọi là cõi Thật báo trang nghiêm. Cõi 

Thật báo và cõi Tịch quang là một không phải hai, chỉ là ẩn hiện bất đồng mà thôi. 

Ở đây nói thiểu dục, người thiểu dục không những đối với người, đối với sự, đối 

với vật, đều không có mảy may tâm thái tủi thân. 

“Cũng không bị các căn trói buộc”, các căn này chính là nói mắt tai mũi lưỡi thân 

ý, không bị nó làm ảnh hưởng. Mắt thấy sắc, thấy sắc tánh, họ không phải thấy sắc trần. 

Vì  sao  vậy?  Vì  họ  không  có  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trước.  Có  khởi  tâm 

động niệm, phân biệt chấp trước, họ thấy gọi là sắc trần. Sắc trần là gì? Sẽ nhiễm ô họ. 

Mắt thấy sắc họ sẽ sanh thất tình ngũ dục. Tai nghe thanh, mũi ngửi hương, lưỡi nếm vị, 

đều sẽ dẫn khởi phiền não, sẽ dẫn khởi thất tình ngũ dục. Người thực sự thiểu dục tri túc, 

sẽ không bị cảnh giới bên ngoài quấy nhiễu. Người hành thiểu dục tâm liền thản nhiên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        531/16 

không có lo sợ, xúc sự có thừa, luôn luôn đầy đủ. Kinh Di Giáo này nói người thực sự có 

thể thiểu dục, tâm địa thản nhiên thanh tịnh, không có lo sợ, lo lắng, không có sợ hãi. 

“Xúc sự hữu dư” là nói năng lực trí tuệ của họ đều biết xử lý vô cùng thỏa đáng, chúng 

sanh trong lục đạo trong môt đời này, tất cả những sự gặp gỡ đều có quan hệ nhân quả. 

Quan hệ nhân quả này nói chung vẫn không ngoài bốn loại: báo ân báo oán, đòi nợ trả 

nợ. Cho nên xử lý thực sự có trí tuệ, hoàn toàn hiểu được. Bất luận là thuận cảnh hay là 

nghịch cảnh đều hoan hỷ thừa nhận. Thiện duyên ác duyên đều có thể dùng trí tuệ để hóa 

giải. Dùng tâm từ bi giúp đỡ tất cả chúng sanh. Dùng tâm trí tuệ thành tựu đạo nghiệp 

của bản thân. Đi con đường nào? Con đường thành Phật, lựa chọn con đường này. Con 

đường thành Phật, con đường dễ đi nhất, vững vàng nhất, trực tiếp nhất, nhanh chóng 

nhất không gì bằng niệm Phật vãng sanh thế giới Cực Lạc. Con đường này, đại sư Thiện 

Đạo nói rất hay, người người đều đi thông được. Nghèo giàu sang hèn, nam nữ già trẻ 

người người đều có thể thành tựu, vì thế “vạn người tu vạn người đi”. Chính là trong bộ 

kinh này đã nói, y theo phương pháp lý luận của bộ kinh này mà học, ai ai cũng đều có 

thể vãng sanh, sanh đến thế giới Cực Lạc người người đều đạt được thành tựu viên mãn. 

Thời gian nhanh chóng, ba năm năm năm nhất định có thể đạt được. So với hiện tại một 

số quốc gia làm di dân thời gian còn ngắn hơn. Chúng ta di dân đến thế giới Cực Lạc, 

làm những thủ tục này thông thường ba năm đã thành công rồi, đã được là công dân của 

thế giới tây phương Cực Lạc, không phải là cư lưu vĩnh viễn, là công dân. Công dân của 

thế giới Cực Lạc ba năm là có được rồi. Vì sao lại không làm? Vì sao phải lưu luyến thế 

giới bi thảm này, thế giới đau khổ này? Quí vị có thể nói quí vị thông minh sao? Quí vị 

có thể nói quí vị có trí tuệ sao? “Xúc sự hữu dư” này thường luôn mãn túc, chúng ta đã 

hiểu được rồi. Thời gian ba năm năm năm ở thế giới này, cùng với tất cả chúng sanh trên 

thế giới này cư xử hòa mục, thứ họ muốn tranh thì để cho họ, thứ họ muốn cầu thì để 

cho họ. Chúng ta đến thế giới Cực Lạc, thế giới này tất cả đều không mang theo được, 

không mang theo được tặng lại cho mọi người tốt biết bao, sự việc tốt, đều bố thí hết. 

Tất cả bố thí hết, nói cách khác, khắp pháp giới hư không giới quí vị đều có được. Quí vị 

ở đây không chịu xả bỏ, thế giới Cực Lạc sẽ không đạt được. Ở đây chịu xả bỏ, gọi là xả 

được, quí vị đều đạt được hết rồi. 

Dưới đây nói: n”gười có thiểu dục tức có niết bàn”, đây là thiểu dục. Niết bàn là 

bất sanh bất diệt, niết bàn là rốt ráo viên mãn. Trong kinh giáo Đại thừa phiên dịch nó 

thành viên tịch. Viên là công đức viên mãn, tịch là thanh tịnh tịch diệt. Chỉ có thanh tịnh 

tịch diệt, trí tuệ đức tướng trong tự tánh, quí vị đều dùng được, đây là ý nghĩa của chữ 

viên. 

Dưới đây nói tiếp: “nhữ đẳng tỳ kheo”. Tỳ kheo là tiếng Phạn, xưng hô của đệ tử 

xuất gia Phật Giáo. “Nếu muốn thoát khỏi các khổ não, nên quán tri túc, pháp của tri túc 

tức là nơi phú lạc an ổn”. Đây là Phật ở trong Kinh Di Giáo khuyên dạy đệ tử. Sự dạy 

học của đức Phật Thích Ca Mâu Ni bản thân Ngài đã làm được trước rồi. 

Người thế gian ở trong xã hội này cầu chức vị cao, cầu đại phú quý, cầu niềm vui 

của ngũ dục lục trần, họ cầu những thứ này. Cùng những thứ này sanh khởi lên chính là 

tham, sân, si, mạn, nghi, căn bản phiền não. Phật Thích Ca Mâu Ni đem những thứ này 

xả  bỏ  hết. Ngài  xuất  thân  là vương  tử, nếu  như  không xuất gia  Ngài  làm  quốc  vương. 

Mười chín tuổi xả bỏ vương vị, Ngài ra đi tham học, trong mười hai năm tham học Ngài 

thực sự thiểu dục tri túc. 

Tôn giáo Ấn độ rất phát triển, người tu khổ hạnh rất nhiều. Những người tu khổ 

hạnh này đều được xã hội đại chúng kính ngưỡng tôn trọng. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

bắt đầu sống cuộc sống khổ hạnh tăng, ngày ăn một bữa, ngủ dưới gốc cây, không phải 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        532/16 

là sau khi thành đạo, 19 tuổi lúc bắt đầu cầu học đã làm như vậy rồi. Xả bỏ cuộc sống xa 

xỉ, giàu có trong hoàng cung để đi làm tăng khổ hạnh. Tham học 12 năm Ngài rèn luyện 

được rồi, dưới cội bồ đề đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, 30 

tuổi  bắt  đầu  dạy  học.  Dạy  49  năm,  79  tuổi  viên  tịch.  Trong  kinh  thường  nói  một  đời 

giảng kinh hơn 300 hội, thuyết pháp 49 năm. Hơn 300 hội này dùng cách nói hiện tại là 

mở các hoạt động, mở hoạt động học tập, một đời có hơn 300 lần. Có những hoạt động 

lớn đến mấy năm, có hoạt động nhỏ vài ngày, năm ba ngày, tùy duyên,  ở nơi nào mời 

thỉnh Ngài liền đến nơi đó, không có nơi ở cố định. 

Sau khi viên tịch những vị học trò này cùng tụ hội lại, tôn giả Ca Diếp chủ trì, 

ngài A Nan đứng ra đảm nhận giảng lại để kết tập kinh tạng. Phật trong 49 năm thuyết 

pháp Ngài A Nan đều nghe hết, giảng lại một lần, đại chúng đem nó ghi chép lại, trở 

thành văn tự lưu lại cho hậu thế, đây chính là nguồn gốc của kinh Phật. 

Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  năm  xưa  tại  thế  giảng  kinh,  không  có  bản  thảo, 

không có văn tự, tùy khẩu tự thuyết, ngày ngày không gián  đoạn. Đây là bản lai diện 

mục mà Thế Tôn năm xưa tại thế dạy học. Thực sự là vạn duyên buông bỏ, nhất tâm dạy 

học, tùy duyên bất biến, bất biến tùy duyên. Ngài làm ra tấm gương sáng cho chúng ta 

noi theo, dạy chúng ta phải thiểu dục, dạy chúng ta phải tri túc, dạy chúng ta phải trì giới, 

dạy chúng ta phải chịu khổ, lấy khổ làm thầy. Vì sao vậy? Cam tâm tình nguyện sống 

cuộc sống kiểu này, tâm là định, không có tâm tham, không có sân nhuế, không có ngu 

si,  không  có  ngạo  mạn,  không  có  tật  đố.  Tâm  này  thiện  biết  bao.  Tâm  thiện  thân  liền 

thiện, thân thể sẽ tốt, đây là cảnh tùy tâm chuyển. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni một đời du hóa, nơi nào thỉnh Ngài, Ngài liền đến nơi 

đó, ở nơi nào giảng kinh thì nơi đó có phước báo, liền có thể giúp nơi đó hóa giải thiên 

tai. Không phải là thích đi, khắp nơi đi cứu tai cứu nạn, không có ai biết, từ bi đến tột 

cùng. Một đời chưa từng vì bản thân, toàn vì người khác. 

“Người tri túc tuy nằm trên đất vẫn thấy an lạc”. Điều này Ngài làm được rồi, 

mỗi đêm đến Ngài ngủ đều nằm trên đất, nhưng Phật là ngồi, Ngài không phải nằm. Phật 

ở dưới gốc cây ngồi thiền, chúng đệ tử mỗi mỗi cũng đều có công phu thiền định như 

vậy. 

Dưới đây nói, “người không biết tri túc, tuy ở thiên đường cũng không vừa ý”. 

Đây là sự thật. Người không biết tri túc họ có địa vị cao bao nhiêu, tài sản lớn bao nhiêu 

cũng không biết đủ, vẫn muốn nhiều hơn. Cho nên họ có khổ não, họ có phiền não, cầu 

bất đắc khổ. Cầu bất đắc khổ sẽ đem lại cho quí vị lão bệnh tử khổ. Quí vị lo lắng, quí vị 

phiền não, buồn bực, tâm tình bất an. Vậy ngày tháng của quí vị sẽ trải qua rất đau khổ 

rồi. 

Người không tri túc, tuy giàu mà nghèo, người biết tri túc tuy nghèo mà giàu. Có 

tài sản cả ức vạn ngày ngày vẫn nghĩ đến việc kiếm tiền, họ là người nghèo, người nghèo 

mới cần lo lắng đến việc này. Người tri túc một tháng có thể kiếm được chút tiền, có thể 

sống qua ngày, mãn túc rồi. 

Tôi ở Indonesia, Indonesia tôi đến 11 lần, bạn bè rất nhiều. Mỗi lần xe chúng tôi 

đi trên đường, giao thông của Indonesia kẹt xe rất nghiêm trọng, xe dừng lại nơi đó liền 

nhìn thấy người ăn xin. Người ăn xin họ xếp hàng rất có trật tự, tôi nhìn thấy người ăn 

xin,  họ  xin  tiền  người  khác,  xin  được  10.000  đồng  Indonesia,  họ  một  ngày  có  thể  xin 

được10.000 đồng, 10.000 đồng tương đương với 1 dola Mỹ. Một ngày họ sống không có 

vấn đề gì rồi. Họ không xếp hàng nữa, đi thôi, vị trí đó nhường lại cho người khác. Biết 

đủ! Tôi rất cảm động. Họ không xin thêm, cuộc sống ngày hôm nay tôi có thể giải quyết 

là  được  rồi,  không  cần  đứng  thêm  ở  đó  mà  xếp  hàng  nữa,  không  cần  nữa.  Nhân  dân 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        533/16 

Indonesia hơn số nửa đều như vậy, công việc, sinh sống có thể sống được thì họ không 

muốn làm việc nữa, họ muốn đi chơi thôi, đến lúc không có tiền ăn cơm mới đi tìm công 

việc, làm việc một hai ngày, nên chủ thuê người, thuê họ thì tiền phát mỗi tuần một lần, 

họ  không  thể  một  tháng  phát  một  lần, một  tháng phát  cho  họ  ít  nhất  hai  tuần  lễ  họ  đã 

không đến làm nữa rồi. Họ không đến nữa. Họ phải tiêu cho hết tiền, không còn nữa, họ 

mới trở lại. Đây là gì? Tri túc, cho nên họ thường lạc. Lạc của người Indonesia không 

phải là người ngoài có thể tưởng ra được, người bên ngoài là phải có quan cao, phải có 

tài sản mới vui, họ không phải vậy, họ không cần những thứ đó. Cho nên lạc thú của họ 

cổ nhân Trung Quốc có thể lãnh hội được, người hiện tại không lãnh hội được. Ngay cả 

việc họ ngày ngày ra đường xin ăn vẫn khoái lạc. Là một quốc gia thật hiếm có. Thông 

thường chúng ta thấy quốc gia này nghèo, quốc gia này lạc hậu, quí vị không biết người 

của quốc gia này thực sự an vui, ít muốn biết đủ. Người biết đủ tuy nghèo mà giàu. 

Lại Kinh Pháp Hoa Phẩm Khuyến Phát nói: “người này ít muốn biết đủ có thể tu 

hạnh Phổ Hiền”. Chữ „hạnh‟ này đọc khứ thanh, đọc là hạnh, đọc hạnh là động từ, đọc 

hành là danh từ. Từ đó có thể biết, tu Phổ Hiền Thập Đại Nguyện vương, mười nguyện 

này  có  thể  thực  hiện,  không  phải  là  người  thiểu  dục tri  túc họ làm  không  được. Thiểu 

dục tri túc hạng người này có ái tâm, họ gặp việc có thể nhường, họ không tranh, người 

này có đức hạnh, cho nên họ có thể cung kính tất cả, đây là lễ kính chư Phật, họ có thể 

xưng tán Như Lai, bỏ ác làm thiện, họ có thể quảng tu cúng dường, tuy tài lực, vật lực 

không nhiều, họ có phần tâm thực sự cúng dường, họ có thể sám trừ nghiệp chướng. Biết 

được thỉnh chuyển pháp luân, thỉnh Phật trú thế, họ biết được. Thông thường người giàu 

có vì sao họ không biết? Người giàu có mê rồi, cho rằng giảng kinh thuyết pháp nhân 

nghĩa đạo đức không liên quan gì đến tôi. Họ đem danh lợi, tài phú xếp vào hàng số một, 

là  mục  tiêu  nhân  sinh  của  họ.  Dường  như  sống  tại  thế  gian,  chính  là  vì  danh  văn  lợi 

dưỡng mà sống vậy, những việc khác họ đều không hiểu. Chỉ có người thiểu dục tri túc, 

họ mới biết đạo đức là đáng quý, giác ngộ là đáng quý, hòa mục là đáng quý. Họ biết 

được những điều này. Cho nên họ có thể tu hạnh Bồ Tát. 

Lại sư Nghĩa Tịch dẫn Kinh Bát Nhã nói: “Vì sao Bồ Tát thiểu dục? Cho đến A 

nậu bồ đề vẫn không muốn, hà huống là những dục khác?” Đây mới thực sự là thiểu dục. 

Người học Phật cũng có dục vọng, dục vọng là gì? Muốn thành Phật. A nậu đa la tam 

miệu tam bồ đề chính là thành Phật. Dục vọng này cũng không còn nữa, vậy thì những 

điều khác không cần phải nói nữa rồi. Tất cả pháp thế xuất thế gian họ đã không còn 

động tâm nữa. Khởi tâm động niệm còn không có, đương nhiên không có phân biệt chấp 

trước. Người này là ai? Người này chính là Như Lai. Họ đã chứng đắc quả vị rốt ráo. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói Diệu giác quả Phật. Họ thực sự chứng đắc địa vị này rồi. 

Thực sự tất cả đều buông bỏ, tất cả buông bỏ thì tất cả đều đạt được rồi. 

Chúng ta thử nghĩ xem, ngày nay chúng ta học vất vả như vậy, cầu vãng sanh thế 

giới tây phương Cực Lạc cũng không có chắc chắn gì. Nguyên nhân ở đâu? Là chúng ta 

đối với thế giới này chưa buông bỏ được, vẫn còn có dục vọng mạnh mẽ, không thể xa 

rời được thế gian này. Cho nên tin tức đối với thế giới Cực Lạc tương đối mịt mù. 

Chúng  tôi  lúc  còn  trẻ,  cũng  bốn  năm  mươi  tuổi  rồi,  thỉnh  giáo  một  vị  Lão  hòa 

thượng tu hành nghe nói cũng rất tốt. Tôi thỉnh giáo với Ngài, Lão hòa thượng ngài tu 

pháp môn Tịnh Độ, ngài có tin tức gì về vãng sanh không, có chắc chắn gì không? Ngài 

lắc đầu. Chúng tôi cảm thấy đã rất tốt rồi, Lão hòa thượng nói lời chân thật. Vì sao vậy? 

Chưa triệt để buông bỏ. Xây dựng đạo tràng là vì sao? Chùa của người khác xây lớn hơn 

chùa tôi, trang nghiêm hơn chùa tôi, tôi không bằng họ dường như mất mặt lắm, đây là 

gì? Thể diện chưa buông bỏ, tôn nghiêm chưa buông bỏ, đây là đại chướng ngại! Cho 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        534/16 

nên  với  thế  giới  Cực  Lạc  chưa  liên  thông  được,  có  chướng  ngại.  Đây  đều  là  nói  phải 

thiểu  dục.  Thiểu  dục  đến  vô  thượng  bồ  đề  cũng  không  để  trong  tâm,  trong  tâm  cũng 

không có nữa, thực sự thanh tịnh! Vậy chúng ta cầu sanh thế giới Cực Lạc phải chăng 

cũng là dục vọng? Đúng vậy, đừng lo lắng, dục vọng này chính là gì? Đới nghiệp vãng 

sanh. Đến thế giới Cực Lạc buông bỏ dục vọng này, vậy là quí vị từng bước đi lên rồi. 

Bởi  vì  quí  vị  mang  theo  dục  vọng  này,  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  là  cõi  Phàm  thánh 

đồng cư. Trong tứ độ là vị thứ thấp nhất, quí vị có dục vọng. Quí vị khi đến nơi đó rồi 

gặp được Phật A Di Đà ngay cả ý niệm này cũng không còn nữa, lập tức liền nâng cao, 

nâng cao đến cõi Phương tiện, nâng cao đến cõi Thật báo. Nếu như thực sự đến nơi đó 

rồi, ngay  cả  ý  niệm  vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác  cũng  không  còn  nữa. Vậy  chúc 

mừng quí vị, quí vị viên mãn rồi. Quí vị chứng đắc quả vị Diệu giác rồi. Nói với chúng 

ta buông bỏ là quan trọng! 

Dưới đây nói tiếp về tri túc. Bồ Tát tri túc như thế nào? Đắc nhất thiết chủng trí 

đây gọi là tri túc. Nhất thiết chủng trí là gì? Trí tuệ viên mãn, vô sở bất tri, vô sở bất 

năng,  gọi  là nhất  thiết  chủng trí.  Nhất thiết  chủng  trí  là  trong  tự  tánh  vốn  đầy  đủ rồi, 

không phải là từ bên ngoài đến. Tri túc, tri túc chính là không còn mong cầu nữa, đến 

đây là thôi. 

Hiện tại chúng ta cũng phải thứ nhất là tri túc. Tri túc thế nào? Chúng ta có được 

Tịnh Độ rồi, chúng ta có được một câu Nam mô A Di Đà Phật, đây gọi là tri túc, quí vị 

nên gọi là tri túc. Quí vị chỉ là một câu A Di Đà Phật niệm đến cùng. Chúc mừng quí vị, 

quí  vị  chắc  chắn  vãng  sanh  Tịnh  Độ,  vãng  sanh  Tịnh  Độ  quí  vị  nhất  định  thành  vô 

thượng bồ đề, chắc chắn vậy. Không tri túc, tôi còn muốn học cái này, tôi còn muốn học 

cái kia, liền làm cho công phu của quí vị bị phá hoại, làm cho tin tức của quí vị bị nhiễu 

loạn. Quí vị vãng sanh thế giới Cực Lạc trên đó đặt một dấu hỏi. Có thể đi cũng có thể 

quí vị không đi, vậy thì quí vị đi không được rồi. Nếu như quí vị biết đủ, vậy quí vị nhất 

định sẽ đi. Câu hỏi này sẽ không còn nữa, nhất định đi, không có ai không đi được. Một 

đời  tạo  tác  rất  nhiều  nghiệp  chướng,  tội  nghiệp,  một  chữ  cũng  không  biết.  Gặp  được 

pháp môn này nếu họ chịu niệm, người này có thể thành Phật. Ví dụ rất nhiều, trước đây 

đã nói với chư vị rồi, pháp sư Tu Vô ở chùa Cực Lạc ở Cáp Nhĩ Tân, ví dụ hay, người 

xuất gia này, trước khi chưa xuất gia ông làm thợ hồ, chưa từng đi học, bản thân hiểu 

được bản thân ngu si, không biết chữ, sau khi xuất gia người này có thiện căn, ở trong 

chùa tu khổ hạnh, việc người khác không muốn làm sư đều làm hết, không sợ khổ, muốn 

giúp  mọi  người, làm  hết  những  sự  việc  này.  Chùa  Cực  Lạc  truyền  giới, sư  đăng ký  đi 

làm công quả, chăm sóc những người xuất gia có bệnh trong thời gian truyền giới, phát 

tâm làm những việc này. Vãng sanh tại giới đàn, giới đàn này thù thắng biết bao. Vãng 

sanh đến Thế giới Cực Lạc làm Phật rồi. Sư thực sự vãng sanh không phải là giả, không 

sanh bệnh, một người mạnh khỏe như vậy, xin với Lão hòa thượng nghỉ việc, con phải đi 

rồi.  Lão  hòa  thượng  có  đức  hạnh,  có  tu  dưỡng,  cười  cười  nói,  được!  Thầy  tri  sự  chùa 

không bằng lão hòa thượng, thầy tri sự trách quở trách sư, ông là người xuất gia, làm sao 

mà không có con mắt lâu dài gì cả, giới kỳ bất quá chỉ hai tháng, ông cũng không thể 

làm tròn lại bỏ giữa chừng. Lúc đó sư mới thưa rằng: thưa thầy, con không phải đi nơi 

nào khác, con muốn vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. Hai vị Lão hòa thượng vừa nghe, 

đến thế giới Cực Lạc vậy ông biết trước giờ đi sao? Đúng vậy. Lúc nào đi? Không quá 

mười ngày, vậy là việc lớn rồi! Xin cho mấy người trợ niệm đưa sư vãng sanh, việc này 

thì  ai  cũng  hoan  hỷ  rồi.  Đến  hôm  sau  lại  đến  tìm  Lão  hòa  thượng,  thưa  với  Lão  hòa 

thượng: ngày mai con đi rồi. Mọi người nhanh chóng chuẩn bị hậu sự cho sư, ngày hôm 

sau thực sự đi, thực sự vãng sanh rồi. Lão hòa thượng Đế Nhàn là Đắc Giới Hòa thượng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        535/16 

trong  giới  đàn  đó,  nhìn  thấy  sự  việc  này  vô  cùng  tán  thán,  đây  là  tấm  gương  tốt  cho 

người xuất gia. Không sinh bệnh, nói đi là đi. Những đồng học trợ niệm yêu cầu sư làm 

mấy câu thơ hoặc là mấy câu kệ để lại cho chúng tôi làm kỷ niệm. Sư Tu Vô nói: tôi là 

một người thô kệch xuất gia không biết chữ, tôi không biết làm thơ, cũng không biết làm 

kệ, cuối cùng nói, tôi có một câu để lại cho mọi người làm kỷ niệm, sư nói ra câu này: 

“Nói được không làm được, không phải chân trí tuệ”. Cuối cùng để lại câu nói này. Sư 

nói không được, sư thực sự làm được, Sư thật làm. Chỉ là một câu A Di Đà Phật, sư tri 

túc rồi. 

Pháp sư Đế Nhàn còn có một đồ đệ là thợ hàn, người này mọi người đều biết, 

cũng là người không biết chữ, hơn 40 tuổi mới xuất gia, cái gì cũng không biết. Lão hòa 

thượng Đế Nhàn chỉ dạy sư một câu Nam mô A Di Đà Phật, ông chỉ niệm một câu này, 

niệm mệt rồi thì ông nghỉ ngơi, nghỉ ngơi xong tiếp tục niệm lại. Nói với sư chắc chắn 

có  ích.  Sư  cũng không  biết  có  ích  gì?  Sư  cũng  không  quản,  sư  phụ  dạy  niệm  thì  con 

niệm,  thì  thật  làm,  niệm  mệt  thì  nghỉ,  nghỉ  xong  lại  niệm.  Ba  năm,  biết  trước  giờ  đi, 

không sinh bệnh, đứng vậy mà vãng sanh. Sau khi chết còn đứng vậy ba ngày đợi Lão 

hòa thượng làm hậu sự cho sư. Thời đó không có phương tiện giao thông, đều là đi bộ. 

Lão hòa thượng ở chùa Quán Tông, đến chùa Quán Tông của ngài đi bộ mất một ngày, 

cũng khoảng sáu bảy mươi dặm đường, phải đi một ngày, đem tin tức này báo cáo lại, 

Lão hòa thượng lại sắp xếp công việc, nhanh chóng trở về, đi về mất ba ngày. Sư đứng 

đó ba ngày, thật không dễ! 

Những người này thành tựu như thế nào? Không có gì khác, chính là buông bỏ. 

Thực sự thiểu dục tri túc, cái gì cũng không có. Tri túc thường lạc, xuất gia chỉ biết niệm 

Phật, ngoài niệm Phật ra cái gì cũng không biết, bất luận quí vị hỏi họ điều gì, họ trả lời 

quí vị đều là A Di Đà Phật. 

Dưới đây là Niệm lão nói cho chúng ta: “ý này không cầu cảnh khác, gọi là thiểu 

dục”. Bản thân chúng ta nhu cầu cuộc sống đủ rồi, không nghĩ đến nữa, không cầu mong 

nữa, thiểu dục. “An trú tự pháp gọi là tri túc”. “Cảnh khác, tức là năm dục sắc...”, chúng 

ta nói tài sắc danh thực thùy, không cầu nữa. “Tự pháp tức là trí hiện lượng”. Tôi hiện 

nay có thể làm những việc gì đó thì thật làm, sư phụ dạy một câu A Di Đà Phật, bảo quí 

vị  trung  thực  mà  niệm,  phải  thực  sự  trung  thực  mà  niệm.  Tôi  chỉ  niệm  một  câu  này, 

ngoài ra đều không biết. Đây gọi là an trú tự pháp. 

Đúng  với  ý  của  sư  Nghĩa  Tịch,  tức  “bất  ư  tâm  ngoại  thủ  pháp,  vô  nhất  pháp 

đương tình giả”, đương có nghĩa là động, nghĩa là nói không bị tất cả pháp làm dao động, 

đây gọi là thiểu dục. Bên ngoài bất luận là thiện duyên hay ác duyên, thuận cảnh hay 

nghịch cảnh, họ đều là một câu A Di Đà Phật, nhất định không bị cảnh giới bên ngoài 

làm  ảnh  hưởng. Thiện  duyên, thuận  cảnh không khởi tham  luyến, không  có  tâm  tham. 

Nghịch  duyên,  ác  cảnh  không  có  sân  nhuế.  Luôn  luôn  duy  trì  tâm  thanh  tịnh  của  bản 

thân. Trung thực niệm một câu A Di Đà Phật này, đây chính là thiểu dục. 

Bốn câu nói dưới đây ý nghĩa rất sâu: “thể lộ chân thường, tịch diệt vi lạc, như 

như bất động, vi tri túc”. Cảnh giới này rất sâu. Điều này Bồ Tát mới có thể làm được. 

Chúng ta chỉ cần đắc một câu A Di Đà Phật là tri túc rồi, vậy là được rồi. Câu thiểu dục 

tri túc này, đầy đủ diệu ý, đủ để chứng ý nghĩa thâm sâu của kinh Phật. Câu này, hai 

tiếng đồng hồ giảng không  xong, chúng ta một đời thọ dụng không hết! Thực sự hiểu rõ, 

thực sự hiểu được rồi, thì trong một đời này sẽ thành Phật. Nói cách khác, tu hành, bất 

luận là tu pháp môn gì, công phu không đắc lực, thì chướng ngại liền xảy ra từ bốn chữ 

này. Quí vị không thể thiểu dục, quí vị không tri túc, cho nên chướng ngại của quí vị ma 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        536/16 

nạn  trùng  trùng,  chẳng  những  có  chướng  ngại  mà  còn  có  ma  nạn.  Thực  sự  làm  được 

thiểu dục tri túc, ma nạn đều không còn nữa. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 



Tập 287 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 17.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện – Úc Châu 

   

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 344, hàng thứ hai từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ câu cuối 

cùng. 

“Chuẩn  Nghĩa  Tịch  ý, tắc  bất  ư  tâm  ngoại  thủ  pháp, vô nhất  pháp  đương tình 

giả, danh vi thiểu dục.” Ý của đại sư Nghĩa Tịch, thiểu dục tri túc, đây là pháp thân Bồ 

Tát, siêu việt thập pháp giới. Cách nói này ý nghĩa sâu mà cảnh giới cũng cao. Phàm phu, 

nhị thừa quyền giáo Bồ Tát, cũng chính là Phật Bồ Tát trong thập pháp giới đều không 

đạt được trình độ này. 

“Bất ư tâm ngoại thủ pháp”, ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm, 

“vô nhất pháp đương tình”, nghĩa là nói, không bị tất cả pháp làm cho khởi tâm động 

niệm. Đây chính là Pháp thân Bồ Tát. Dùng tiêu chuẩn của Kinh Hoa Nghiêm để xem, 

thấp nhất cũng là Sơ trụ Bồ Tát, viên giáo sơ trụ. Trong kinh giáo Đại thừa nói là phá 

nhất phẩm vô minh chứng nhất phần pháp thân. Đây là thiểu dục tri túc. 

Năm xưa đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện cho chúng ta, trước đây chúng tôi 

nhắc đến rồi. Thế Tôn 49 năm rời khỏi gia đình, 79 tuổi viên tịch dưới song thọ, thị hiện 

cho  chúng  ta  về  thiểu  dục,  đích  thực  là  không  có  một  pháp  nào  làm  dao  động.  Tất  cả 

pháp thế  xuất  thế gian  đều buông  bỏ hết. Trong  tất cả  pháp  cái  gì gọi  là  “vô  hữu nhất 

pháp  đương  tình”?  Không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp 

trước. Đây gọi là “bất đương tình”. Khởi tâm động niệm là đã động tâm, đương tình rồi, 

phần ít. Tuy động tình rồi, nhưng vẫn chưa tạo nghiệp. Đây là trong cõi Thật báo, 41 vị 

pháp thân đại sĩ. Nếu như còn có phân biệt, đó chính là cõi Phương tiện. Cõi Phương 

tiện chính là Tứ thánh pháp giới trong thập pháp giới. Họ có tạo tác, họ có dục cầu. Nếu 

như còn có chấp trước tình chấp rất sâu, đây là lục đạo. Lục đạo chúng sanh nhiều dục, 

dục vọng phát triển đến không có điểm dừng. Quả báo đó ở tại tam đồ,  chắc chắn tại A 

tỳ địa ngục. Tội A tỳ địa ngục chịu xong rồi, đến cõi ngạ quỷ, cõi súc sanh. Không biết 

phải đến lúc nào mới được lại thân người, được lại thân người, đáng thương! Mang theo 

tập  khí  của  ác  đạo,  họ  rất  dễ  dàng  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  mê  hoặc.  Mê  hoặc  lại  tạo 

nghiệp, tạo nghiệp lập lại đọa tam đồ. 

Trong Kinh Địa Tạng nói rất hay, Bồ Tát Địa Tạng khó khăn lắm mới hướng dẫn 

được những chúng sanh trong đường ác, họ nghe hiểu rồi, sám hối, đến cõi người rồi, 

chưa được bao lâu họ lại trở lại. Những quỷ vương trong địa ngục nhìn thấy hỏi ngươi 

làm sao lại đến nữa rồi? Chúng ta bình tĩnh mà quan sát, thể hội được sự việc này, đây là 

thật không phải giả. Nhân gian tam đồ biết bao lần như giống như đánh giằng co vậy, 

đến đến đi đi mỗi lần giảm nhẹ một chút, mỗi lần giảm nhẹ một chút. Đến nhân gian gặp 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        537/16 

được Thánh giáo sanh tâm hoan hỷ, thực sự quay đầu. Từ chỗ này chúng ta liền hiểu 

được một sự thật, gặp được pháp môn Tịnh Tông không dễ dàng. Gặp được rồi thật tin, 

thật nguyện, một đời này liền vãng sanh. Sự việc này rất khó rất khó! 

Trong Kinh Di Đà nói: không thể ít thiện căn phước đức nhân duyên mà được sanh 

nước kia, câu nói này không dễ dàng. Trong một đời này họ đem thế duyên pháp duyên 

đều buông bỏ hết, mới có thể vãng sanh. Nếu như không buông bỏ, còn có tham luyến, 

thậm chí còn có tập khí tham luyến. Tham luyến có thể buông bỏ, tập khí khó đoạn. Tập 

khí này nếu như không có cơ sở kinh giáo, không có trí tuệ thực sự để nhận biết, rất dễ 

dàng đọa lạc. Đặc biệt ngày nay trong thời đại này, vật chất mê hoặc, thọ tưởng hành mê 

hoặc, tập khí A lại ya, yêu ma quỷ quái mê hoặc. Ma vương ba tuần nói với tôi, truyền 

hình, mạng internet là đạo tràng của ông ấy. Tôi trước đây chưa từng nghĩ đến. Những 

thứ này mê hoặc người biết bao! Dẫn dắt con người đi làm việc ác. Mê hoặc quí vị mãn 

túc danh văn lợi dưỡng của quí vị, mãn túc ngũ dục lục trần của quí vị. Trên thực tế vĩnh 

viễn không có ngày mãn túc đó. Sự việc này rất đáng sợ! 

Cho nên phải luôn luôn nghĩ đến, thực sự mỗi ngày lúc thời khóa tối nên phản tỉnh, 

thời khóa sáng tối  đây  là  năm  xưa  thời  thời  khắc  khắc nhắc  nhở  mọi  người, thời khóa 

sáng là phát nguyện. Bổn khóa tụng của Tịnh Tông chúng ta thời khóa sáng là đọc 48 

nguyện.  Đọc  48  nguyện  phải  nguyện  mình  giống  như  Phật  A  Di  Đà,  dùng  tâm  chân 

thành phát 48 nguyện độ chúng sanh. Thời khóa chiều dùng phẩm thứ 32 đến phẩm thứ 

37, nội dung đoạn kinh văn này là ngũ giới thập thiện. Đối chiếu kinh văn để kiểm điểm, 

hôm nay ta có phạm lỗi lầm gì không, Phật dạy ta làm ta có làm được không, việc Phật 

khuyên nhủ ta không thể làm ta có tuân thủ hay không. Thời khóa sáng chiều này làm 

mới thật có công đức. Không phải đem kinh văn đọc một lần cho Phật Bồ Tát nghe, Phật 

Bồ Tát không cần nghe những thứ của quí vị. Quí vị thật làm, trước mặt Phật Bồ Tát sám 

hối, cầu Phật Bồ Tát làm chứng cho quí vị, điều này Phật Bồ Tát hoan hỷ. Luôn ghi nhớ, 

vì tất cả chúng sanh, vì chánh pháp cửu trú, chính là thực sự vì tốt cho bản thân mình. 

Xen tạp tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng đó chính là tàn hại chính mình. 

Đại sư Quán Đảnh trong Lăng Nghiêm Kinh Đại Thế Chí Viên Thông Chương Sớ 

Sao, quí vị đều nhìn thấy, ngày xưa cũng giảng qua mấy lần rồi, Quí vị xem cuối cùng 

Ngài nói người niệm Phật có 100 loại quả báo, mấy điều đầu tiên là nói về ba đường ác, 

điều thứ nhất chính là đọa A tỳ địa ngục. Vì sao niệm Phật niệm đến A tỳ địa ngục? Ngài 

đã nói rất rõ ràng, vì ngũ dục mà niệm Phật đọa A tỳ địa ngục. Ngày nay chúng ta phải 

chăng cũng vì ngũ dục? Ngũ dục là gì? Là tài sắc danh thực thùy. Quí vị xem trong kinh 

Đại thừa, giảng biết bao nhiêu lần, tài sắc danh thực thùy là năm dây rễ của địa ngục. Có 

một dây đã kéo quí vị, quí vị đã phải đến địa ngục rồi. Năm dây đều đầy đủ vậy quí vị 

không  nguy  rồi  sao?  Quí  vị  không  đến  A  tỳ  địa  ngục  thì  ai  đến  A  tỳ  địa  ngục?  Phải 

nghiêm túc phản tỉnh. Ta không làm, không làm nhưng có ý niệm này hay không? Có ý 

niệm  này  thì  không  được  rồi,  quí  vị  đang  tạo  nghiệp.  Có  ý  niệm  là  ý  nghiệp.  Trong 

miệng nói, nói cho người khác nghe đó là tạo khẩu nghiệp. Lại có hành động vậy là quí 

vị thân khẩu ý ba nghiệp đều có rồi. 

Xã  hội  hiện  nay,  cạnh  tranh  dường  như  là  việc  bình  thường.  Sai  rồi,  cạnh  tranh 

tranh đến tam đồ mất, nhân thiên ta không có phần, quí vị hà tất đi làm việc đó. Vì sao 

không cạnh tranh về đạo nghiệp. Vì sao không cạnh tranh vô thượng chánh đẳng chánh 

giác? Đây là chính diện, chính diện đó là bổn phận của quí vị. Xen tạp những ý niệm 

cạnh  tranh  này  đối  với  quí  vị  đều  có  tổn  thương.  Không  cạnh  tranh  quí  vị  sớm  thành 

Phật. Tâm cạnh tranh thời gian thành Phật của quí vị có thể bị thụt lùi. Bởi vì quí vị vẫn 

còn mang những tập khí phiền não này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        538/16 

Tri túc thì nói càng viên mãn hơn, “thể lộ chân thường”, câu nói này nghĩa là gì? 

Trong kinh giáo Đại thừa nói minh tâm kiến tánh chính là ý này vậy, cùng một ý nghĩa 

với  minh  tâm  kiến  tánh.  Thể  là  tánh  thể,  chân  thường  lộ  ra  rồi.  Chân  thường  nếu  như 

không lộ ra, Huệ Năng đại sư  năm câu nói kia làm sao mà nói ra được?  Ngài nói “đâu 

ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, thanh tịnh là bình thường. “Vốn không sanh diệt”, không 

sanh không diệt là bình thường. “Vốn tự đầy đủ” là bình thường. “Vốn không dao động” 

là  bình  thường.  “Năng  sanh  vạn  pháp”  cũng  là  bình  thường.  Chân  là  không  phải  giả, 

thường là vĩnh hằng bất biến. 

“Tịch diệt vi lạc”. Lạc này không phải là lạc của hỷ lạc, không phải là lạc của khổ 

lạc. Khổ lạc là tương đối, có khổ có lạc. Lạc này không có tương đối, bởi vì nó là chân 

thường. Tịch diệt là gì? Triệt để buông bỏ, khởi tâm động niệm phân biệt chấp trước đều 

buông bỏ hết. Khổ nhân khổ quả đều không có nữa. Đây gọi là lạc. Khổ nhân khổ quả 

này nói đến thập pháp giới. Vậy chúng ta biết tịch diệt lạc ở tầng nào? Ở cõi Thật báo 

trang  nghiêm.  Thế  giới  này  của  chúng  ta  là  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư,  không  có.  Cõi 

phương tiện hữu dư của đức Phật Thích Ca Mâu Ni và chư Phật Như Lai cũng không có. 

Cõi Phương tiện hữu dư  là Tứ thành pháp giới. Bởi vì Phật trong Tứ thánh pháp giới họ 

chưa phá được vô minh, cũng tức là nói khởi tâm động niệm chưa buông bỏ. Cho nên lạc 

này họ không có. Khởi tâm động niệm buông bỏ rồi, không khởi tâm không động niệm, 

họ liền siêu việt thập pháp giới, tức là sơ trụ Bồ Tát trong nhất chân pháp giới. Tịch diệt 

lạc họ chứng đắc, họ có được rồi. 

“Như như bất động”. Tánh như kỳ tướng, tướng như kỳ tánh, sự như lý, lý như sự, 

tánh tướng bất nhị, lý sự nhất như. Đây gọi là tri túc. Ngay cả niệm tri túc cũng không 

còn nữa. Tri túc không tri túc ý niệm này đều không có nữa. 

Câu  thiểu  dục  tri  túc  này.  Quí  vị  xem  có  đủ  diệu  ý,  chứng  minh  thâm  ngữ  trong 

kinh Phật. “Bất kế chúng khổ, thiểu dục tri túc”, có thể nói cạn, có thể nói sâu. Nói cạn, 

cảnh giới thế gian của chúng ta. Nói sâu là cảnh giới của Pháp thân Bồ Tát. Ý nghĩa này 

sâu sắc! Có sâu sắc hơn nữa không? Có. Càng sâu hơn có thể nói đến cảnh giới của Diệu 

giác Như Lai quả vị. Nói cách khác, “bất kế chúng khổ, thiểu dục tri túc”, từ sơ phát tâm 

đến Như Lai địa, chúng ta không hiểu thì không được, không hiểu quí vị không thể nào 

tu học được, quí vị không thể nào nâng cao cảnh giới của bản thân mình được. Chúng ta 

hồi tâm lại dùng hai câu này để quan sát thế gian này. Hiện nay xã hội này, xã hội trên 

toàn thế giới, con người, cư dân trên trái đất này, chúng ta không nói những loài khác, 

chỉ nói cõi người thôi. Đối với sự hưởng thụ của bản thân phải chăng đang so đo từng 

chút, lo được lo mất? Hoàn toàn tương phản với hai câu nói này, họ muốn nhiều, không 

biết đủ. Vậy phải làm sao? Tài nguyên vật chất có hạn, tâm niệm của quí vị càng không 

tốt, tài nguyên càng thiếu thốn. Vì sao vậy? Tất cả tài nguyên cũng là từ tâm tưởng sanh. 

Tâm hành chúng ta bất thiện, tài nguyên tốt đẹp sẽ không còn nữa. Sự việc này những 

đồng học trẻ tuổi không biết. Tuổi tác như tôi đây thì vô cùng rõ ràng. 

Lúc tôi còn nhỏ, trước năm 20 tuổi, tôi còn nhớ rất rõ ràng. Chúng tôi ăn tạp lương 

ngũ cốc nó thực sự có hương vị, ăn là rau xanh, rau xanh rất tươi! Hiện nay mùi vị đều 

không còn. Lúc còn nhỏ chừng một hai cây nấm hương, mùi vị đó mấy cái phòng này 

đều ngửi thấy, thơm như vậy! ngon như vậy. Hiện nay không có mùi vị nữa, ngửi không 

thấy mùi vị, ăn vào miệng cũng không phải mùi vị nữa. Mùi vị nó đi đâu rồi? Không có 

nữa. Về sự việc này tôi đã từng hỏi Phương sư mẫu, phu nhân của Phương Đông Mỹ tiên 

sinh, lúc đó thầy Phương qua đời rồi, tôi thường đến thăm bà, biếu một chút đồ cúng 

dường bà, sư mẫu đối với tôi rất tốt. Một hôm tôi đột nhiên nhắc đến vấn đề này, tôi nói, 

sư mẫu, bà hồi ức một chút xem, ngày xưa quí vị ăn thịt và hiện nay ăn thịt gà, thịt heo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        539/16 

mùi vị có giống nhau không? Tôi nói tôi xuất gia rồi, rất nhiều năm không ăn nữa, trước 

khi chưa xuất gia lúc tôi học Phật tôi cũng đã chọn cách ăn chay rồi. Tôi nói, mùi vị 

giống nhau hay không? Bà ấy nghĩ năm phút rồi nói với tôi: không giống nhau, mùi vị 

trước đây không còn nữa. Điều này cho chúng ta một gợi ý, khoa học vật chất ngày ngày 

đang tiến bộ, những mùi vị tinh hoa trong ẩm thực của chúng ta đều mất hết rồi, hoàn 

toàn không tiến bộ giống như khoa học, không còn nữa. Hiện nay đề xướng sản xuất cơ 

giới hóa, còn muốn thay đổi gen của nó, không những mùi vị tinh hoa không còn, e rằng 

trong đó còn có những thứ mang độc tính. Vì sao vậy? Ăn rồi sinh ra những căn bệnh kỳ 

lạ. Cổ nhân nói “bệnh tùng khẩu nhập”. Bệnh từ đâu mà có? Từ ăn uống mà có. Tôi lúc 

đó  cũng  khuyên  Phương  sư  mẫu,  cố  gắng  chọn  cách  ăn  chay,  ăn  chay  mạnh  khỏe. 

Nhưng hiện nay ăn chay không thể sánh với bốn mươi năm trước nữa. Bốn năm mươi 

năm trước thức ăn chay thực sự tốt. Hiện tại ăn uống mùi vị là gì cũng không có nữa. 

Nguyên nhân là do đâu? Thổ nhưỡng bị độc hại rồi. Lâu năm dùng những thuốc trừ sâu, 

phân bón, thổ nhưỡng có độc rồi. Nó mọc ra những thứ có thể ăn ngon được sao? Không 

dùng phân bón, không dùng thuốc trừ sâu những thứ mọc ra mùi vị cũng thay đổi, không 

giống như trước đây nữa. Căn nguyên này chúng ta biết, nhân tâm thay đổi rồi. Thiên địa 

vạn vật, Phật nói rất hay, “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Ý niệm của chúng ta không 

tốt, không thiện. Đoàn thể này, chúng ta phải chăng dùng tâm chân thành để đối với mỗi 

con người, xem mỗi một người cũng giống như anh chị em ruột thịt vậy? Hiện nay anh 

chị em ruột cũng không đoàn kết. Anh chị em ngày ngày đều đánh nhau, vậy giống anh 

chị em ruột thịt cũng không được. Tôn kính người khác giống cha mẹ mình vậy, đối với 

cha mẹ cũng bất hiếu, những lời của cổ nhân hiện tại cũng dùng không được nữa. Vậy là 

vấn đề lớn lắm rồi. Đối với bản thân thì sao? Đối với bản thân cũng không tốt. Nói yêu 

người như bản thân, hiện tại cũng không yêu bản thân, vậy thì làm sao mà có thể yêu 

người? Người biết yêu bản thân, nhất định tu dưỡng đức hạnh của chính mình, yêu bản 

thân. Ngày ngày làm việc sát đạo dâm vọng, đó là hại bản thân, chứ không phải là yêu 

bản thân. Cho nên yêu người, nhất định phải yêu bản thân trước. Bản thân không thể yêu 

bản thân, làm sao có thể yêu người khác? Cho nên xã hội ngày nay khó! Thực sự Phật 

Bồ Tát, Khổng Mạnh những vị thánh nhân này có đến dạy thì cũng cảm thấy khó khắn. 

Dạy thế nào? Chẳng có cách gì mà dạy nữa. Con người đến mức độ không thể nào dạy 

được nữa, Phật Bồ Tát có đến cũng vô dụng, Thánh hiền đến cũng vô dụng. Lúc này 

chúng ta liền biết thiên tai sẽ hiện tiền, trời đất sụp đổ. Toàn thể nhân loại bị hủy diệt, 

làm mới trở lại. Vậy là chúng ta hiểu được đại thiên tai này là khoa học kỹ thuật đem lại. 

Tai nạn chưa hiện tiền, con người chưa giác ngộ. Tai nạn hiện tiền, hiểu được rồi, khoa 

học kỹ thuật làm cho văn minh của thánh hiền bị hủy diệt. Sau đó làm cho nhân loại bị 

hủy diệt, làm cho trái đất bị hủy diệt. Được mấy người giác ngộ, mấy người thực sự hồi 

tâm? Người hồi tâm nhất định thật làm, đọc sách thánh hiền, y giáo phụng hành. Đây là 

gì? Đây là biểu hiện của yêu thương chính mình. Đây là biểu hiện của tự cứu tự độ. Cho 

nên  phải  giác  ngộ  mới  được,  không  giác  ngộ  là  mê  hoặc.  Lúc  mê  hoặc,  như  hiện  tại 

người ta thường nói, lý niệm cạnh tranh này họ không thể buông bỏ, cạnh tranh tôi mới 

có thể sinh tồn. Nếu như không cạnh tranh thì ở trong thế gian này tôi không thể sinh tồn, 

thời thế bắt buộc cạnh tranh với người. 

Ngày xưa tôi ở Hongkong, năm nọ đài truyền hình Á Châu đến phỏng vấn, có một 

người là Hà tiên sinh, ông ấy nêu ra câu hỏi hỏi tôi, ông ấy nói Trung Quốc từ xưa ngạn 

ngữ có nói câu: “người không vì mình, trời tru đất diệt”. Ông nói câu này tôi nghĩ như 

thế nào. Tôi nói câu này nói sai rồi. Ông ấy hỏi, vì sao vậy? Tôi nói đức Phật Thích Ca 

Mâu  Ni  không  vì  bản  thân,  trời  không  tru  Ngài,  đất  cũng  không  diệt  Ngài.  Ngày  nay 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        540/16 

2500  sau  rồi, nhắc đến  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni vẫn  còn  rất nhiều người tôn kính  Ngài. 

Khổng Tử, Mạnh Tử không vì bản thân, trời không tru họ, đất cũng không diệt họ. Sau 

đó tôi nói với ông ấy, tôi một đời này chưa từng lo nghĩ cho bản thân, trời không tru tôi, 

đất cũng không diệt tôi. Câu nói này là sai rồi. Câu nói này là ai nói? Là người tự tư tự 

lợi nói. Họ muốn tranh, họ muốn khống chế, họ muốn chiếm hữu, dùng câu nói này làm 

y cứ lý luận cho họ. Trên thực tế, họ có thể khống chế được, họ có thể chiếm hữu được, 

vẫn  là  trong  số  mệnh  của  họ  đã  có.  Trong  số  mệnh  họ  nếu  như  không  có,  tranh  cũng 

không được! Con người ở thế gian một đời phú quý cùng thông đều là số mệnh. Trong 

số mệnh không có mà có thể tranh được, Phật Thích Ca Mâu Ni cũng tranh rồi, Khổng 

Tử, Mạnh Tử cũng đến tham gia hàng ngũ cạnh tranh rồi. Tranh không được. Đã là tranh 

không được, tất cả đều không thể nào vượt khỏi quyết định của vận mệnh. Vậy là “quân 

tử lạc đắc tác quân tử, tiểu nhân oan uổng tác tiểu nhân”, hà tất phải tranh? Đạo lý này 

phải hiểu, nhân tâm tự nhiên liền bình lại. 

Dục vọng ít, càng ít càng tốt, tâm địa thanh tịnh. Tâm thanh tịnh sanh trí tuệ. Trí 

tuệ mới thực sự đem đến cho quí vị hạnh phúc mỹ mãn. Chúng ta nếu như sơ suất hai 

câu này, làm trái với hai câu này, đạo nghiệp của quí vị nhất định không thể thành tựu. 

Đây là điều kiện cơ bản để tu hành thành tựu. Quí vị không đầy đủ điều kiện này, quí vị 

sẽ không thể nào tu hành được. Tu hành phải bắt đầu từ đây. Quí vị xem trong Đệ Tử 

Quy có phải nói như vậy không, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp Đạo có tương ưng 

với hai câu nói này không? Tương ưng đó là chánh pháp. Không tương ưng với đây thì 

đó là tà pháp. Đây là tiêu chuẩn của tà chánh. 

Chúng ta xem tiếp hai câu dưới đây. “Chuyên cầu bạch pháp, huệ lợi quần sanh”. 

Trước  đây  dạy  cho  chúng  ta  buông  xuống,  ở  chỗ  này  dạy  chúng  ta  nhấc  lên.  Buông 

xuống được, nhấc lên được. Chúng ta trong đời này chuyên cầu bạch pháp, cầu để làm gì? 

Sau khi cầu được huệ lợi quần sanh. Huệ là phụng hiến, dâng cho, cho tất cả chúng sanh, 

toàn tâm toàn lực phục vụ cho chúng sanh. 

Bạch pháp là pháp bạch tịnh, chỉ cho tất cả thiện pháp Phật Bồ Tát nói ở trong kinh 

điển. Đồng học Tịnh Tông chúng ta chọn lựa, tịnh nghiệp tam phước là thiện pháp, lục 

hòa kính là thiện pháp, tam học lục độ là thiện pháp, Phổ Hiền thập nguyện, Di Đà 48 

nguyện, là thiện pháp. Thiện pháp trong truyền thống xưa đều rất đơn giản, ngũ luân là 

thiện pháp: nhân nghĩa lễ trí tín. Ngũ thường là thiện pháp. Lễ nghĩa liêm sỉ, tứ duy là 

thiện pháp. Hiếu để trung tín, nhân ái hòa bình, bát đức là thiện pháp. Bạch pháp là tất cả 

thiện pháp. Dùng tâm chân thành cung kính để tu, tu tất cả thiện pháp này. 

Đại Thừa Nghĩa Chương Thất, quyển thứ bảy nói: “Thiện pháp tiên tịnh danh chi 

vi bạch”. Bạch này là ví dụ. Thiện pháp rõ ràng thanh tịnh, không có nhiễm ô, vĩnh viễn 

sẽ  không  biến  hoại, gọi  nó  là  bạch,  bạch  là  lấy  ý  nghĩa  này  vậy.  Cho  nên  ở  trước  nói 

“bạch tịnh chi pháp”. Kinh Vô Lượng Thọ bản Ngụy dịch là “thanh bạch chi pháp”. 

“Tịnh Ảnh Sớ viết”, trong chú giải nói: “pháp sở hiển, xuất ly tà báng, gọi là thanh 

bạch”. Nói  rõ pháp này  là  chánh  pháp, không  phải  là  tà pháp. Pháp  này  là  thiện pháp, 

viễn ly hủy báng, đó gọi là thanh bạch. 

“Gia Tường Sớ viết”, đây cũng là chú giải Kinh Vô Lượng Thọ. “Là Vô lậu minh, 

nên nói thanh bạch”. Tiêu chuẩn này cao rồi. Vô lậu minh là gì? Trong kinh này nói là 

trí tuệ chân thật. Lậu là đại danh từ của phiền não. Vô lậu là không có phiền não. Không 

có kiến tư phiền não, không có trần sa phiền não, không có vô minh phiền não, gọi là vô 

lậu minh. Đây là cảnh giới gì? Ba loại phiền não này đều không có nữa, là cảnh giới của 

Pháp thân Bồ Tát, đương nhiên thanh bạch rồi. Phàm phu làm không được, địa vị thấp 

nhất cũng là A la hán. Vì A la hán kiến tư phiền não đoạn rồi, trần sa vô minh họ vẫn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        541/16 

còn, cũng có thể xưng là vô lậu, họ siêu việt lục đạo. Lục đạo là cảnh giới kiến tư phiền 

não biến hiện ra. Kiến tư phiền não vừa đoạn lục đạo sẽ không còn nữa. Cho nên lục đạo 

là  giả  không  phải  là  thật.  Tứ  thánh  pháp  giới  là  vô  minh  phiền  não,  trần  sa  phiền  não 

biến hiện ra. Trần sa vô minh nếu như đoạn rồi Tứ thánh pháp giới liền không còn. Cho 

nên tiêu chuẩn này cao hơn tiêu chuẩn trước đây đã nói. 

Hội  Sớ  nói:  “pháp  Đại  thừa  gọi  là  thanh  bạch”.  Đại  thừa  ở  trên  Tiểu  thừa,  Tiểu 

thừa chỉ đoạn kiến tư phiền não, trần sa và vô minh phiền não chưa đoạn. Đại thừa đều 

đoạn hết. Đại thừa chính là Pháp thân Bồ Tát, chư Phật Như Lai. Đây mới gọi là thanh 

bạch. Hay! 

Ngày nay mục tiêu chúng ta truy cầu chính là Đại thừa. Kinh Vô Lượng Thọ là Đại 

thừa ở trong Đại thừa, thực sự có thể giúp đỡ chúng ta trong một đời này chứng đắc vô 

thượng bồ đề, vô thượng chánh đẳng chánh giác. Chúng ta phải chuyên cầu. Cầu được 

rồi huệ lợi quần sanh. 

“Huệ lợi, huệ là ban bố”. Cung cung kính kính hành bố thí ba la mật. Chữ huệ này 

có nghĩa là cung kính, là chân thành. Không phải là bản thân hưởng thụ, phải giống như 

đức Phật Thích Ca Mâu Ni vậy. Sau khi đại triệt đại ngộ, lập tức liền triển khai dạy học. 

Đốn ngộ dưới cội Bồ đề, huệ thí chúng sanh 49 năm. Đem thứ Ngài đã ngộ được căn cứ 

theo  trình  độ  khác  nhau  của  chúng  sanh,  dùng  phương  tiện  thiện  xảo  hướng  dẫn  mọi 

người,  giúp  đỡ  mỗi  chúng  sanh  đều  lìa  khổ  được  vui,  đây  là  Phật  Bồ  Tát.  Ngày  nay 

chúng ta cũng chuyên cầu bạch pháp, cầu không được. Cầu bao nhiêu năm, vẫn chưa cầu 

được. Nguyên nhân gì? Đoạn trước chúng ta chưa làm được, “bất kế chúng khổ, thiểu 

dục  tri  túc”  không  làm  được.  Từ  đó  có  thể  biết,  phía  trước  là  nhân,  câu  này  là  quả. 

Không có nhân làm gì có quả? Thế nên buông bỏ thực sự quan trọng. 

Tôi ngày đầu tiên gặp mặt đại sư Chương Gia, tôi thỉnh giáo với Ngài, tôi nói: thầy 

Phương giảng cho con về triết học kinh Phật, con đối với Phật giáo hiểu biết cạn cợt, con 

tôn trọng Phật pháp, con rất muốn học tập, con rất hi vọng con có thể nhanh chóng khế 

nhập cảnh giới, trong  Phật  pháp  có phương  pháp này  không? Đại  sư nghe  tôi  hỏi điều 

này,  ngài  không  trả  lời  mà  nhìn  tôi,  tôi  cũng  nhìn  ngài,  cung  cung  kính  kính  đợi  ngài 

khai thị. Nhìn như vậy không ngờ hơn nửa tiếng đồng hồ, chỉ nói một chữ: Có! Nói chữ 

này tinh thần của tôi phấn chấn, phấn chấn trở lại, Ngài lại không nói chuyện nữa, dừng 

sáu bảy phút rồi nói sáu chữ. Ngài nói chuyện tốc độ rất chậm, nói từng chữ từng chữ 

một, “nhìn cho thấu, buông xuống được”, tôi đây còn nói nhanh, ngài nói còn chậm rãi 

hơn tôi. Từng chữ, từng chữ nói sáu chữ. Tôi còn nhớ lần đầu tiên gặp mặt, chúng tôi 

tổng cộng nói chuyện không đến 20 câu, hai tiếng đồng hồ, như đang ở trong định vậy. 

Đây là trong kinh nghiệm học tập của tôi lần đầu tiên gặp được. Tuy lời nói không nhiều, 

nhưng  không  có  một  từ  nào  dư  thừa.  Làm  cho  quí  vị  vĩnh  viễn  sẽ  không  quên  đi  ấn 

tượng sâu sắc này. Tôi thường nghĩ đến tình huống lúc đó, sau mười mấy năm tôi mới rõ 

ràng. Vì sao đại sư không trực tiếp nói rõ cho tôi? Phải đợi đến hơn nửa tiếng đồng hồ? 

Chúng tôi tuổi trẻ, gọi là tánh tình hời hợt, tánh tình hời hợt đó gọi là gió thoảng bên tai. 

Lỗ tai này nghe vào, ra lỗ tai bên kia, không có ấn tượng gì. Nửa tiếng đồng hồ định lại, 

tinh thần của chúng tôi ngưng tụ lại đợi chờ Ngài khai thị. Tâm tánh hời hợt đó không 

còn nữa. Ngài đang đợi, lúc nào ngươi định lại tâm trạng ổn định, trong tâm không có 

tạp niệm, ta mới nói cho ngươi. Ngài nói có. Ý niệm của chúng tôi lại khởi lên, lại hưng 

phấn  rồi,  ngài  lại  không  nói  nữa.  Cách  dạy  học  này  thật  cao  minh!  Nhưng  hiện  nay 

không  được  nữa. Bây  giờ  người  ta hỏi  quí  vị  một  vấn  đề gì, quí  vị  nửa  tiếng  đồng  hồ 

chưa trả lời, người ta bỏ đi hết lâu rồi. Họ không có tâm nhẫn nại này, tôi coi như cũng 

khá, thầy giáo cũng đang thử thách tôi, thử thách đạt chuẩn rồi. Cho nên sau này đại sư 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        542/16 

Chương Gia nói với tôi: ông mỗi tuần đến chỗ tôi. Cho nên tôi có những nghi vấn khó 

khăn gì đều đến thỉnh giáo ngài. Tôi mỗi tuần đến, ngài giải đáp cho tôi. Sau này hằng 

tuần tôi đều đến, ít nhất một tiếng đồng hồ. Nếu như ngài không có việc gì quan trọng, 

nhất định là hai tiếng đồng hồ. Cho nên tiến vào được bầu không khí của ngài, bây giờ 

người ta gọi là từ trường, đó là trong định, quí vị cảm thấy thân tâm dễ chịu, một câu 

cũng không nói, quí vị cảm nhận được sự hưởng thụ đó, hưởng thụ khi ngồi cùng Ngài. 

Từ trường khác rồi! An lành, tâm tự nhiên định trở lại. Đại sư năm đó 65 tuổi, tôi 26 tuổi, 

ngài lớn hơn tôi 39 tuổi, là lớp của tổ phụ tôi. Ba năm sau Ngài đã viên tịch, 68 tuổi đi 

rồi, tôi theo Ngài được ba năm. Nền tảng tôi học Phật là ngài đặt nền móng cho tôi, sau 

này theo thầy Lý mười năm, việc dạy này mới miễn cưỡng hiểu được. Không có ba năm 

cơ sở này thì không được, ba năm theo đại sư Chương Gia đó là gì? Thực tế mà nói đó là 

tu định. Mỗi tuần hai tiếng đồng hồ tất cả những vọng niệm đều buông bỏ hết. Ba năm 

tập thành thói quen này, tâm địa dần dần thanh tịnh. Nghe gì mới có thể lãnh hội được ý 

nghĩa của nó, nhất định không thể có tập khí hời hợt. Hời hợt đối với việc học tập của 

chúng  ta  tạo  thành  chướng  ngại  to  lớn.  Thầy  giáo  thực  sự  dùng  định  công  của  Ngài 

không nói một câu nào, tự nhiên ảnh hưởng đến chúng tôi như vậy, khiến cho chúng tôi 

viễn ly được sự nóng nảy, đây là huệ thí. 

Lợi là lợi tế, lợi ích, cứu tế. Nên nghĩa trong kinh là chuyên cầu vô lậu Đại thừa, 

pháp  thanh tịnh, dùng để phổ thí hữu tình, lợi lạc quần sanh. Đây là Niệm lão giải thích 

ra cho chúng ta. Đây là đại ý trong kinh. Quan trọng là chữ „chuyên‟, chuyên cầu. 

Trong Tam Tự Kinh nói “giáo chi đạo, quý dĩ chuyên”, nếu quí vị không chuyên 

cầu, quí vị không đạt được. Cho nên đồng thời không thể học nhiều quá, chỉ có thể học 

một môn, một khoa mục. 

Tôi  ở  Đài  Trung  học  kinh  giáo  với  thầy  Lý,  phương  pháp  dạy  học  của  thầy  Lý 

chính là chuyên cầu. Quí vị chỉ có thể học một thứ, quí vị không được học hai thứ, toàn 

bộ tinh thần, thời gian, tinh lực đều chuyên chú vào một môn. Một môn này học xong rồi, 

thầy đồng ý rồi, quí vị mới có thể học môn thứ hai. Tiêu chuẩn thầy đồng ý là gì? Là quí 

vị lên bục giảng bài. Ví dụ tôi học Kinh A Di Đà, chuyên nghiên cứu một môn này, nghe 

thầy giáo giảng giải, chỉ nghe thầy giáo giảng giải, không được tham khảo chú giải của 

người  khác,  giảng  không  hay  cũng  không  sao.  Tôi  có  thể  tham  khảo  thêm  một  chút, 

không phải là giảng càng tốt hơn sao? Không được. Đây là đạo lý gì vậy? Đây là huấn 

luyện hàng phục tâm kiêu ngạo của bản thân quí vị, tâm thích cao muốn xa của quí vị, 

bồi  dưỡng  đức  hạnh  của  quí  vị.  Giảng  tốt  hay  không,  không  sao,  đức  hạnh  mới  quan 

trọng! Bởi vì tâm danh lợi, thích cao muốn xa, tâm ngạo mạn sẽ hủy hoại một đời quí vị. 

Cho  nên  thầy  giáo  khổ  nhọc  dụng  tâm,  lúc  chúng  tôi  là  học  trò  trẻ  tuổi  không  thể  hội 

được. Còn nói gì? Nói thầy độc đoán. Không cho chúng tôi tham khảo tư liệu, sợ chúng 

tôi giảng hay hơn thầy, chúng tôi toàn nghĩ sai hết. Chúng tôi vĩnh viễn không theo kịp 

thầy.  Cho  nên  phải  trung  thực.  Trung  thực,  nghe  lời,  thật  làm  thì  sẽ  thành  tựu.  Không 

trung thực, không nghe lời ta còn lén đi tìm tham khảo, xem những thứ khác. Đó là bản 

thân tự hại bản thân. 

Ngày nay xã hội này dân chủ tụ do cởi mở, không ai có thể khống chế ai, không ai 

có thể hạn chế được ai, hoàn toàn tự bản thân quí vị giác ngộ, bản thân quí vị không thể 

giữ vững cửa này, cửa trung thực này, cửa nghe lời này, cửa thật làm này, ba cửa này, ba 

cửa này nếu quí vị có thể giữ vững, quí vị sẽ thành tựu. Không thành tựu thì thôi, chứ 

thành tựu chắc chắn vượt qua cả thầy giáo. Vì sao vậy? Cổ nhân nói rất hay “xanh ra từ 

lam nhưng hơn hẳn lam”, đây là đạo lý chắc chắn vậy. Thầy giáo hoan hỷ, học trò vượt 

qua thầy là thành tựu của thầy. Thầy giáo dạy ra học trò đều không bằng thầy, thầy giáo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        543/16 

này  bản  thân  bản  lĩnh  thế  nào,  người  ta  cũng  xem  thường  họ.  Vì  sao  vậy?  Dạy  học 

không dụng tâm, còn dấu nghề, sợ học trò hơn mình. Học trò vượt qua thầy giáo càng 

nhiều, người ta tán thán thầy càng nhiều. Chắc chắn anh là một thầy giáo có đức hạnh. 

Có đức hạnh, có phương tiện thiện xảo, quí vị dạy giỏi! Những điều này chúng ta không 

thể không biết. Thầy giáo thực sự mà nói ngày xưa yêu cầu học sinh, hiện tại là hi vọng 

học sinh, cũng không thể nói là yêu cầu nữa. Hi vọng học sinh học thành rồi, phải lợi ích 

quốc gia, lợi ích dân tộc, lợi ích nhân quần. Đối với quốc gia, đối với dân tộc, đối với 

nhân loại làm ra những cống hiến thực sự. Ngày xưa thầy giáo yêu cầu đối với học trò, 

đây gọi là báo Phật ân. Cô phụ hi vọng của thầy giáo, là đại bất kính đối với thầy giáo. 

Thầy giáo không có mong cầu gì đối với quí vị. Chỉ hi vọng quí vị học thành rồi, tương 

lai là cống hiến cho quốc gia xã hội, cống hiến cho nhân loại. Đây là sư đạo! 

Đoạn dưới đây “chí nguyện vô quyện” , câu này nói ở đây tốt lắm! Quyện là mệt, 

là chán, mệt mỏi, chán ghét. Vậy là quí vị không thể tiến bộ thêm nữa. Vô quyện gọi là 

chân tinh tấn. 

Kinh Hoa Nghiêm Phổ Hiền đại sĩ thập đại nguyện vương, khái quát ý của nguyện 

cuối đó là: “hư không giới tận, chúng sanh giới tận, chúng sanh nghiệp tận, chúng sanh 

phiền  não  tận,  thì  lễ  cho  đến  hồi  hướng  của  con  mới  tận.  Nếu  hư  không  giới  cho  đến 

phiền não đều không cùng tận, thì lễ cho đến hồi hướng của con đều không cùng tận”. 

Đây là trong Kinh Hoa Nghiêm nói về Phổ Hiền Bồ Tát phát thập đại nguyện. Thập đại 

nguyện  cuối  mỗi  một  nguyện  đều  có  đoạn  kinh  văn  này,  chính  là  hư  không  giới  tận, 

chúng sanh giới tận, chúng sanh nghiệp tận, chúng sanh phiền não tận, lễ của con mới 

tận. Đây là nguyện thứ nhất lễ kính. Nguyện nguyện như vậy! 

Ý nghĩa sau đó là chúng ta đọc tiếp về nó. “Nếu hư không giới cho đến phiền não 

không có cùng tận, lễ kính của con không có cùng tận. Niệm niệm tương tục, không hề 

gián đoạn, nghiệp thân ngữ ý, không hề bì yếm”. Từ đây hiển thị ra Phổ Hiền Bồ Tát, bất 

luận là tự hành hay hóa tha, không mệt không chán. Đại thừa Bồ Tát không tu hạnh Phổ 

Hiền thì không thể thành Phật đạo. Quí vị muốn thành Phật quí vị sẽ không thể xa rời 

Phổ Hiền. Phổ Hiền nghĩa là gì? Chính là đoạn trước kinh văn đã nói, “chuyên cầu bạch 

pháp, huệ lợi quần sanh”, đây chính là đại căn đại bản của Phổ Hiền thập nguyện. Thập 

nguyện chính là hạng mục huệ lợi quần sanh. Mười hạng mục, mỗi một hạng mục đều là 

huệ lợi quần sanh. Chúng ta phải hiểu. Không thể huệ lợi quần sanh quí vị học nó để làm 

gì?  Trong  thập  nguyện,  nguyện  đầu  là  “lễ  kính”.  Chúng  ta  chưa  làm  được?  Học  viện 

chúng tôi tại Đồ Văn Ba mười năm rồi, chưa làm được. Phải làm như thế nào? Phải bắt 

tay từ chính bản thân mình. Sáng sớm thức dậy nhìn thấy bất cứ người nào cúi người 90 

độ để lễ, nhà Phật là chắp tay chào hỏi, 90 độ, chào buổi sáng. Người xuất gia trong học 

viện chúng tôi, người người đều làm như vậy, trong học viện thời gian ngắn cư sĩ đến tu 

học đều học được rồi. Học được như vậy phàm là hàng xóm của chúng tôi đến nhìn thấy, 

cũng học được rồi. Mười năm, theo lý mà nói, có lẽ toàn thể nhân dân Đồ Văn Ba đều 

biết được lễ kính. Vậy là hoàn toàn khác đi rồi. Phương pháp này dường như hiện nay tại 

Nhật bản vẫn còn có thể nhìn thấy. Quí vị xem chúng tôi đến Nhật bản viếng thăm, bất 

luận gặp người nào họ đều cung kính chào hỏi quí vị. Những nơi khác không còn thấy 

nữa. 

Hai tháng gần đây, đồng tu Nhật bản liên tục giử thư mời, hi vọng tôi đến Nhật bản 

để giảng kinh, giảng Kinh Vô Lượng Thọ, giảng tiếp. Tôi nói nhất định phải có mạng 

internet, toàn thế giới đều có thể thu nghe được. Họ đang làm, nói với tôi, mạng internet 

của họ khoảng cuối tháng này có thể hoàn công rồi. Sau khi họ làm hoàn thành chúng tôi 

không thể cô phụ họ, họ đặc biệt làm cho tôi, nên tôi cũng hi vọng mỗi năm ít nhất phải 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        544/16 

ở Nhật Bản giảng hai tháng. Nơi Kinh Vô Lượng Thọ có mặt, trong kinh này nói, đích 

thực có thể đem lại cho nơi này lợi ích chân thật. Lợi ích chân thật này mọi người nếu có 

cơ hội nghe kinh, nghe giảng, tự nhiên sẽ đoan chánh tâm niệm, sẽ đoạn ác tu thiện, sẽ 

cải tà quy chánh. Nhân tâm đổi trở lại, tai nạn liền hóa giải. Cho nên người ta có thành ý 

này, chúng tôi không thể không đi. Đây là một việc tốt. 

Tu hành, bất luận là pháp thế gian hay pháp xuất thế gian, đều bắt đầu từ lễ kính. 

Kinh Hoa Nghiêm Phổ Hiền nguyện thứ nhất là lễ kính chư Phật. Ở Trung Quốc, quí vị 

xem Lễ Ký, trong Lễ Ký quí vị mở ra câu đầu tiên là “Khúc lễ viết, vô bất kính”. Trong 

nhà Phật bái sám, nghi thức vừa mở ra câu đầu tiên là “nhất thiết cung kính, nhất tâm 

đảnh lễ”. Vậy là hiểu được rồi. Tu học bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ lễ kính. Chúng ta ngay 

cả câu này cũng không học được. Vậy là không được! Hiện nay dường như chỉ có giảng 

đường nhà Phật còn giữ gìn một chút hình thức, trường học không còn nữa. Trường học 

thầy giáo đi vào lớp, không còn lễ kính nữa. Như vậy làm sao có thể học được gì? Học 

trò đối với  môn bản thân mình học không nghiêm túc. Nhân tố không nghiêm túc rất 

nhiều, tôi cảm thấy nghiêm trọng nhất có lẽ là máy vi tính. Trong máy vi tính những thứ 

về trò chơi nhiều quá. Biết bao thiếu niên mê ở trong đó, bị những thứ này ô nhiễm. Đến 

cuối cùng bản thân không có năng lực xa rời nó. Máy tính biến thành một bộ phận quan 

trọng trong cuộc sống của họ, họ không thể nào xả ly, rốt cuộc phải trả giá là gì? Trả giá 

bằng tính mạng. Người trẻ tuổi tự sát, quí vị nếu như điều tra nguyên nhân của họ, tôi tin 

rằng máy tính có lẽ xếp vào hàng số một, toàn dạy cho người hỏng hết! Nó là giáo dục 

đấy. Truyền hình, những thứ giải trí này chúng ta đều phải xem nó là giáo dục xã hội. 

Dạy  những  gì?  Dạy  bạo  lực  sắc  tình, dạy  sát  đạo  dâm  vọng. Dạy  tự  tư  tự  lợi, dạy  tổn 

người lợi mình, nó dạy những thứ này. Đây là khóa mục của nó. Xã hội này làm sao mà 

không loạn được? Trái đất này làm sao có thể không biến hoại? Đều là những thứ này 

gây tai họa, không thể không biết vậy. Trước đây chúng tôi nói rồi, họ đối với bản thân 

cũng không biết trân trọng, không thể tự yêu thương, cho nên họ không yêu thương cha 

mẹ mình, không yêu thương anh chị em của mình. Họ ở trong thế gian này không có tình 

yêu thương. Họ không thể yêu thương người khác, người khác cũng không thể nào yêu 

thương họ. Chỉ có mưu lợi. Có lợi ích là bạn bè, không có lợi ích là kẻ thù. Xã hội này 

có thể an ninh được sao? 

Nhưng nếu như quí vị hỏi, mọi người đều không muốn nhìn thấy hiện tượng xã hội 

này, rất hi vọng hòa hợp, khát vọng hòa hợp. Phải làm thế nào  mới có được hòa hợp? 

Nói với chư vị rằng Đệ Tử Quy có thể đem đến hòa hợp cho chúng ta. Cảm Ứng Thiên 

có thể đem đến hòa hợp cho chúng ta. Thập Thiện Nghiệp Đạo, lục ba la mật, Phổ Hiền 

Thập  đại  nguyện  vương  đều  có  thể  đem  đến  hòa  hợp.  Đều  phải  thật  làm  mới  được, 

không thật làm thì không được. Chúng ta thật làm không những cứu được bản thân, cứu 

được gia đình mình, cứu được đoàn thể của mình, cứu xã hội, cứu quốc gia, cứu độ tất cả 

chúng sanh. Đây chính là huệ lợi quần sanh. Chúng ta học được, làm được rồi, làm theo 

tinh thần của Phổ Hiền Bồ Tát, sự việc này phải dõng mãnh tinh tấn. Thực sự không có 

mệt mỏi. Quí vị xem Ngài phát nguyện lớn biết bao. Hư không giới hữu tận, chúng sanh 

giới hữu tận, chúng sanh nghiệp hữu tận, chúng sanh phiền não hữu tận, lễ của tôi mới 

tận. Những thứ này có thể hết được sao? Không thể nào. Không thể nào, vậy thì lễ kính 

của  tôi  sẽ  là  vô  tận, không  bao  giờ  cùng  tận.  Lễ  kính  không  cùng  tận, tán  thán  không 

cùng  tận, cúng  dường  không  cùng  tận, sám  hối  không  cùng  tận. Quan trọng  là  Bồ  Tát 

Phổ Hiền, Bồ Tát Phổ Hiền đích thực là trung thực, nghe lời, thật làm, thế nên Ngài mới 

chứng đắc Diệu giác quả vị. Bản thân chúng ta phải hiểu được. Chúng ta cùng với Phổ 

Hiền Bồ Tát là đồng  một tâm tánh, cùng một tự tánh thanh tịnh viên minh thể. Vì sao 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        545/16 

Ngài có thể làm được, ta không thể làm được? Nghĩ xem nguyên nhân ở đâu? Dùng sáu 

chữ rất phổ thông này, chúng ta vừa phản tỉnh, chúng ta thấy đích thực không trung thực, 

không nghe lời, không chịu làm. Cho nên Ngài là Đẳng giác Bồ Tát, chúng ta là lục đạo 

phàm phu. Chúng ta không tương đồng chính là điểm này vậy. Nếu như chúng ta thực sự 

có thể sửa sai, học trung thực, học nghe lời, học thật làm. 

Chúng ta trong đời này có thể đến địa vị của Bồ Tát Phổ Hiền hay không? Đáp án 

là điều chắc chắn. Niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ, cho dù là cõi phàm thánh đồng cư hạ 

hạ  phẩm  vãng  sanh  cũng  tương  đương  với  Bồ  Tát  Phổ  Hiền.  Vì  sao  vậy?    Trong  48 

nguyện, nguyện thứ 20 Phật A Di Đà nói rất hay, phàm là người sanh đến thế giới tây 

phương Cực Lạc “đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát”. Phổ Hiền là A Duy Việt Trí Bồ Tát. 

Vậy mười nguyện của Phổ Hiền quí vị phải thật làm, đều phải bắt tay từ chính bản thân, 

không được  hi  vọng  người  khác.  Trong Phật  pháp đều  dạy  bản  thân  chúng  ta  tự  làm, 

không  dạy  chúng  ta  yêu  cầu  người  khác  làm,  Phật  Bồ  Tát  cũng  không  yêu  cầu,  chỉ  là 

khuyên quí vị, không yêu cầu quí vị. Lễ kính, thật làm, tán thán cũng thật làm. Tán thán 

là Như Lai, lễ kính chư Phật “xưng tán Như Lai”. 

Chư Phật và Như Lai ý nghĩa khác nhau. Phật là từ tướng mà nói, Như Lai là từ 

trên tánh mà nói. Lễ kính về tướng không có phân biệt, “vô bất kính”. Thánh hiền phàm 

phu bình đẳng cung kính. Thậm chí cây cối hoa cỏ, núi sông đất đai, sợi lông mảy trần 

đều là tâm cung kính bình đẳng. Đây là lễ kính của Bồ Tát Phổ Hiền. Nếu như có phân 

biệt, có đẳng cấp, thì đó không phải là Bồ Tát Phổ Hiền. Bồ Tát Phổ Hiền không có tâm 

phân biệt. Cung kính thanh tịnh bình đẳng, xưng tán cũng như vậy. 

Xưng tán đổi thành Như Lai, ở đây dùng ý rất sâu sắc, chỉ xưng tán thiện, không 

thể  xưng  tán  ác,  tất  cả  thiện  pháp  và  tự  tánh  tương  ưng.  Như  Lai  là  biểu  cho  tự  tánh. 

Thiện pháp tương  ưng với  tự tánh  xưng  tán, trái  ngược với thiện pháp  thì  không xưng 

tán, tham sân si mạn không phải thiện pháp. Đây chính là bỏ ác làm thiện. Đối với người 

tạo ác có lễ kính, không có tán thán. Đối với người hành thiện có lễ kính lại có tán thán. 

Bồ Tát Phổ Hiền làm cho chúng ta thấy. Thiện Tài đồng tử biểu diễn cho chúng ta thấy. 

Nói với chúng ta nên làm như thế nào. Ngài dẫn đầu. 

“Quảng tu cúng dường”, không có phân biệt, đây là bình đẳng. Thiện nhân chúng 

ta phải cúng dường họ, ác nhân cũng phải cúng dường họ. Không thể nói ác nhân gặp tai 

nạn, chúng ta không để ý đến họ, không thể được. Quí vị xem đối với họ có cung kính, 

có cung dường, chỉ là không tán thán. Cúng dường cũng rất cung kính, không có gì sai 

biệt. Tâm bình đẳng cúng dường, tâm thanh tịnh cúng dường. Họ làm ác là việc của bản 

thân họ, là phiền não tập khí của họ, không phải là bản tánh của họ. Bổn tánh bổn thiện. 

Chúng ta đối với họ cung kính, là cung kính bổn thiện của họ. Tập tánh không cần để ý, 

không nên để ở trong lòng, quí vị mới có thể nhìn thấy người người đều là người tốt, 

việc việc đều là việc lành. Học phải khéo học, phải biết học mới được, có thể đạt được 

đại lợi ích. 

“Sám  hối”  hoàn  toàn  là  bản  thân.  Nhất  định  không  phải  ở  người  khác.  Sám  hối 

nghiệp chướng của bản thân, sám nghĩa là phát lộ. Lỗi lầm tôi đã làm tôi có thể nói ra 

được, đem lỗi lầm của mình nói ra cho mọi người nghe, xin mọi người tha thứ cho tôi, 

hiện tại tôi hồi đầu rồi. Biết lỗi liền sửa, sau này không làm nữa, đó gọi là hối. Cho nên 

danh từ sám hối này là Phạn ngữ và Trung văn hợp dịch. Sám là dịch âm của tiếng Phạn, 

hối là chữ Trung Quốc. Chữ hối Trung Quốc này là về sau không làm nữa. Sám là phát 

lộ, đem lỗi lầm của mình nói ra, tuyên bố với đại chúng. Trong đây ý nghĩa là cầu đại 

chúng  làm  chứng  minh,  tôi  còn  tái  phạm  tội  lỗi  như  vậy  nữa,  mọi  người  sẽ  chỉ  trích, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        546/16 

ngươi làm sao lại phạm nữa rồi. Có ý nghĩa này trong đó, hi vọng mọi người đến giám 

sát cho tôi, đến giúp họ sửa đổi lỗi lầm. Đây là sám hối. 

Sau khi sám hối, thứ năm là tùy hỷ công đức. Điều này rất quan trọng. Con người 

đều có tâm cống cao ngã mạn, đều có tâm tật đố sân hận. Đây không phải học mà có, 

sanh ra đã có rồi. Xem từ đâu? Quí vị xem trẻ con hai ba tháng, không ai dạy nó, hai đứa 

trẻ ở cùng nhau đều là hai ba tháng tuổi, ở giữa quí vị đặt một viên kẹo, quí vị xem hai 

đứa nó sẽ tranh nhau, nó sẽ không nhường, hai đứa đều giành, giành được rồi quí vị xem 

thái độ của nó, đứa không giành được nó liền khóc ngay, khóc la ồn ào. Quí vị có thể 

nhìn ra đứa trẻ này tập khí ngạo mạn, tập khí tật đố, tập khí sân hận, đều nhìn thấy hết. 

Tuyệt đối không phải người ta dạy nó. Đây gọi là câu sanh phiền não. Phiền não này là 

chướng ngại nghiêm trọng. Đoạn như thế nào? Tùy hỷ công đức liền có thể đoạn. Nhìn 

thấy điều tốt của người khác, không có tâm tật đố, không có tâm chướng ngại. Tôi tu tùy 

hỷ. Công đức tùy hỷ và công đức của họ là ngang bằng nhau. Chẳng những tôi không 

chướng ngại họ, tôi còn tận tâm tận lực giúp họ viên mãn. Vì sao vậy? Họ viên mãn là 

tôi viên mãn, không có gì khác. Họ là một ngọn đèn, một cây nến, thắp sáng rồi. Cây nến 

của tôi chưa thắp sáng, tôi nhờ ánh sáng của họ để thắp sáng của tôi. Ánh sáng của tôi và 

ánh sáng của họ giống nhau. Đây gọi là tùy hỷ công đức. Nếu như quí vị có tâm ngạo 

mạn, không muốn người khác cao hơn mình, có tâm tật đố, nghĩ cách để tổn hại họ, phá 

hoại họ, nghiệp quí vị tạo đã nặng rồi. Nếu như việc họ làm là việc tốt, hoặc là họ đạt 

được danh văn lợi dưỡng là việc của bản thân họ, quí vị phá hoại họ, quí vị chướng ngại 

họ, đây là tội nhẹ. Vì sao vậy? Quí vị tổn hại chỉ là cá nhân họ. Nếu như họ làm việc là 

sự nghiệp công ích từ thiện, là lợi ích quảng đại quần chúng, quí vị đi chướng ngại họ, 

vậy sự việc này phiền phức lớn rồi. Kết tội đó là gì? Những người không có được lợi ích 

này đều kết tội với quí vị. Sự việc này phiền phức rồi! Kết tội với đại chúng, càng nhiều 

người, thời gian lợi ích đó càng dài, phiền phức của quí vị càng lớn. Phàm là sự nghiệp 

lợi ích chúng sanh, quí vị tùy hỷ là công đức lớn. Quí vị phá hoại nó là tội lỗi lớn, không 

có cách gì để bù đắp được. Đạo lý này không thể không biết. Không hiểu, quí vị phạm 

rồi,  không  thể  nói  không  có  tội,  vẫn  có  tội  như  thường.  Sự  việc  này  thực  sự  là  phiền 

phức lắm. Thánh giáo, Phật pháp là lợi ích tất cả chúng sanh. Văn hóa truyền thống của 

Thánh hiền nhân cũng là lợi ích tất cả chúng sanh. Quí vị nếu như chướng ngại nó, nếu 

như phá hoại nó, trong kinh Phật nói về những ví dụ này rất nhiều. 

Di Lặc Sở Vấn Kinh vừa  mở đầu đã có một công án, một câu chuyện. Có hai vị 

pháp sư trẻ tuổi giảng kinh dạy học, giảng rất hay, thính chúng rất nhiều, pháp duyên thù 

thắng. Mấy  người khác  nhìn thấy  rồi, liền  tật đố  chướng ngại họ, rải lời  đồn  đãi trong 

thính chúng, nói hai vị pháp sư này giảng kinh xem ra dường như rất hay, trên thực tế họ 

rất khuyết đức, phá giới phạm trai, làm cho thính chúng sanh ra hiểu nhầm, đối với pháp 

sư mất hết tín tâm, đều rời bỏ hết. Pháp hội này bị phá hoại rồi. Pháp sư phải chăng thực 

sự giống như lời họ nói? Không phải vậy, là lời đồn! Tội lỗi này, người đó đọa địa ngục 

thôi. Pháp sư giảng kinh bản thân không bị tổn thương gì. Ai bị tổn hại? Thính chúng. 

Pháp duyên của thính chúng bị đoạn mất. Sự việc này trong kinh Phật nói: giết người tội 

nhỏ. Vì sao vậy? Người bị quí vị giết rồi, họ không có tội, họ sẽ không bị đọa vào ba 

đường ác. Người giết người có tội, người bị giết không có tội. Họ qua 49 ngày lại đầu 

thai lại trở lại nhân gian, họ đổi một thân thể khác mà thôi. Nhưng những sự việc lợi ích 

chúng  sanh  này  bị  quí  vị  phá  hoại  rồi,  pháp  thân  huệ  mạng  của  những  chúng  sanh  đó 

đoạn mất, quí vị phải chịu trách nhiệm. Bởi vì tật đố chướng ngại của quí vị khiến cho 

rất  nhiều  chúng  sanh  không  nghe  được  chánh  pháp. Tội  nghiệp  này  đọa  địa  ngục.  Địa 

ngục ra rồi làm súc sanh, trở lại nhân gian thì ngu si, không có trí tuệ, bần cùng hạ tiện, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        547/16 

quả báo thê thảm biết bao. Hà tất phải đi tật đố? Quí vị nếu như tu tùy hỷ công đức, ủng 

hộ sự tốt đẹp của họ, vậy thì công đức của quí vị và họ lớn như nhau. Quí vị cũng nghe 

kinh, tán thán pháp sư, làm cho thính chúng đối với pháp sư càng có tín tâm, công đức 

này lớn. Pháp sư có công đức lớn chừng nào thì công đức của quí vị lớn chừng đó. Hiểu 

được đạo lý này, gặp được người thiện làm việc thiện phải giúp đỡ họ, người ác làm việc 

thiện cũng phải giúp đỡ họ. Người ác là việc của bản thân họ. Họ làm sự việc tốt này, 

đối với mọi người có lợi ích, chúng ta cũng phải xưng tán, cũng phải giúp đỡ. Cho nên 

con người tại thế gian không thể không có trí tuệ. Thực sự có trí tuệ, đó là người người 

đều là người tốt, việc việc đều là việc lành. Không có trí tuệ thì khó nói rồi, người tốt 

trong mắt quí vị biến thành người xấu, việc tốt quí vị cho rằng là việc xấu. Người xấu 

quí vị cho rằng là người tốt. Việc xấu cho rằng là việc tốt, vậy là phiền phức lớn rồi, quả 

báo sau này không dám nghĩ đến. Cho nên tùy hỷ công đức là người có trí tuệ tu tập, là 

người có thiện căn, người có phước đức tu vậy. Họ không có tâm tật đố, họ không có 

tâm  ngạo  mạn. Họ  thực  sự  có  thể  giúp  người  làm  việc  tốt, trong  mắt  họ  chỉ  nhìn thấy 

chúng sanh được lợi ích, không nhìn thấy cá nhân, họ mới có thể tùy hỷ. 

Tiếp theo rất quan trọng “thỉnh pháp”. Phật pháp hay! Quí vị nói xem tại thế gian 

tu phước, tu phước báo nào lớn nhất? Thỉnh pháp sư giảng kinh phước báo lớn nhất. Cho 

nên người thế gian thông minh tu đại phước báo là thỉnh pháp sư đến giảng một bộ kinh. 

Có  sức  một  bộ  đại  kinh  giảng  mấy  tháng,  không  có  sức  giảng  một  bộ  tiểu  kinh  mười 

ngày nữa tháng, phước này đều rất lớn rồi, âm dương đều được lợi. Hiện nay càng thù 

thắng, sau khi giảng xong ghi âm làm thành đĩa CD. Đĩa CD lưu thông không biết lợi ích 

bao nhiêu người. Nếu như có truyền hình vệ tinh, có mạng internet quốc tế, phước báo 

này sẽ rất lớn! Con người thời xưa không có duyên này, muốn tu tu không được. Hiện 

tại khoa học phát triển, duyên này thù thắng, khoa học tuy có rất nhiều mặt trái, nhưng 

đây là mặt phải, chúng ta dùng nó để hoằng pháp lợi sanh. 

Tiếp  theo  “thỉnh  Phật  trú  thế”,  đó  là  chánh  pháp  cửu  trú.  Đây  là  thỉnh  ai?  Thỉnh 

bản thân. Thỉnh người khác không nhờ được, phải thỉnh bản thân. Bản thân thực sự phát 

tâm. Ba cái gốc này, đức hạnh cắm cho vững, sau đó nhất môn thâm nhập, trường thời 

huân tu, học kinh giáo cho tốt. Đạo tràng giảng kinh dạy học, khôi phục Phật Đà  giáo 

dục. Tòng lâm ngày xưa là phân tòa giảng kinh, đó chính là gì? Khai rất nhiều lớp học 

khác nhau. Có pháp sư đang hướng dẫn, cũng giống như ở trường học vậy, có rất nhiều 

phòng học, giảng đường, quy mô rất lớn. Chùa chiền quy mô nhỏ cũng giống như trường 

học  chuyên  khoa.  Tôi  chỉ  có  một  phòng  dạy  học,  chỉ  có  một  môn  học,  đây  là  chuyên 

khoa. Khôi phục Phật Giáo truyền thống của đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Quí vị xem ý 

nghĩa này rất lớn. 

Hết giờ rồi, đoạn này vẫn chưa giảng hết, tiết học sau chúng tôi giảng tiếp. 

 

 


 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        548/16 

Tập 288 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian: 18.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 345, bắt đầu xem từ hàng thứ bảy. Bắt đầu xem từ câu “Chí 

nguyện vô quyện”. 

“Quyện  là  mệt  mỏi,  là  chán  ghét.  Phổ  Hiền  đại  sĩ  thập  đại  nguyện  vương  trong 

Kinh Hoa Nghiêm, khái quát ý nghĩa sau cùng của nguyện này là, hư không giới tận, 

chúng sanh giới tận, chúng sanh nghiệp tận, chúng sanh phiền não tận, thì lễ cho đến hồi 

hướng của con cùng tận. Nếu hư không giới cho đến phiền não không cùng tận, lễ cho 

đến hồi hướng của con không có cùng tận. Niệm niệm tương tục, không có gián đoạn, 

nghiệp thân khẩu ý, không hề mệt mỏi. Đây là ý nghĩa chí nguyện không mệt mỏi”. 

Ở trước chúng ta học đến đây, nói sơ lược về mười nguyện. Vì ở trước đều đã học, 

trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  cũng  đã  học.  Tuy  có  học  nhưng  không  thực  hành,  cho  nên 

không sợ học nhiều lần, càng nhiều càng tốt, ấn tượng sâu sắc. Tham thấu nghĩa lý trong 

đó, tự nhiên sẽ thực hành. Bởi vậy phàm không thể thực hành, là về phương diện tri kiến 

chúng ta có vấn đề, đối với nó trình độ nhận thức chưa đủ, nếu đủ tự nhiên làm được. 

Đây là kinh nghiệm học tập nhiều năm của chúng tôi. Cổ nhân cũng dạy chúng ta như 

vậy,  đọc  sách  ngàn  biến, tự  hiểu  nghĩa  của  nó.  Nghe  giảng  tuyệt  đối  không  phải  nghe 

qua một lần là đủ, nghe qua một lượt quả thật như gió thổi qua tai, thôi qua rồi là hết. 

Khi người ta hỏi thì nói tôi từng nghe, nghĩa chân thật trong đó có mấy người tham thấu? 

Không thể y giáo phụng hành, là không được lợi ích chân thật. 

Biếng nhác là thông bệnh của tất cả chúng sanh từ xưa đến nay, Bồ Tát cũng không 

ngoại lệ. Cho nên Phật dạy Bồ Tát sáu khoa mục, chính là lục ba la mật, trong đó có tinh 

tấn ba la mật, dụng ý rất sâu sắc. Tinh tấn chuyên để đối trị giải đãi, tinh tấn là thiện căn 

duy nhất của Bồ Tát. 

Thiện căn của pháp thế gian có ba loại, đầy đủ ba thiện căn này, là có thể thành tựu 

tất cả thiện pháp. Ba thiện căn này là không tham không sân không si, thiện của pháp thế 

gian đương nhiên Bồ Tát đầy đủ. Bồ Tát có thể thành Phật hay không, đoạn phiền não 

được hay không, then chốt ở chỗ tinh tấn. Vì thế thiện căn của Bồ Tát chỉ có một điều là 

tinh tấn. 

Tinh tấn bắt đầu từ đâu? Vẫn là từ nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu, nghĩa 

là sao? Phàm những ai giải đãi biếng nhác đều do thiếu nhận thức. Đại sư Chương Gia 

nói: “Phật pháp đại thừa khó hiểu dễ hành”. Chúng ta tự biết mình chưa đủ nhận thức, 

như vậy phải hạ thủ công phu vào phương diện nhận thức, tinh tấn cầu trí tuệ. Cổ nhân 

nói rất hay, là thật không phải giả, có đạo lý: Đọc sách ngàn biến, tự hiểu nghĩa của nó. 

Cái biết đầy đủ rồi. Đọc xong một ngàn biến, họ được tam muội. 

Nếu đọc Kinh Vô Lượng Thọ một ngàn lần, phải đọc như thế nào? Một ngày đọc 

ba biến, một năm khoảng gần 1000 biến, không được bỏ qua dù chỉ một ngày. Mỗi ngày 

đọc ba biến có thể được niệm Phật tam muội, có thể được tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh 

sanh  trí  tuệ.  Sau  đó  đọc  lại  kinh  này,  sẽ  hiểu  được  ý  nghĩa  trong  đó.  1000  biến  trước 

không hiểu ý nghĩa, không sao, đừng nôn nóng. Không cần cầu hiểu nghĩa, chỉ cầu tâm 

thanh tịnh. Tâm thanh tịnh, trong cuộc sống hằng ngày, không bị hoàn cảnh sáu trần bên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        549/16 

ngoài quấy nhiễu, là đạt được tâm thanh tịnh. Phải biết rằng, tâm thanh tịnh là mỗi người 

đều vốn có, tâm ta vốn là thanh tịnh. Đạt được đừng hoan hỷ, đạt được đừng kiêu ngạo, 

người người đều có. Khởi tâm kiêu ngạo, khởi tâm hoan hỷ, tam muội lập tức mất đi. 

Đáng tiếc! Có được không dễ, mất rất nhiều công phu. 

Lúc này làm cách nào giữ gìn nó, để vĩnh viễn đừng mất? Đó chính là câu ở sau: 

“nhẫn lực thành tựu”. Ta phải nhẫn nhục, tuyệt đối không có tâm ngạo mạn, tuyệt đối 

không có tâm đố kỵ, quý vị thật sự đạt đạo. Người đã đạt đạo, đạo ở đây chính là tam 

muội,  chính  là  trí  tuệ.  Tam  muội  là  con  đường  đạt  đạo, ta  đã  vào  cửa.  Trí  tuệ  là  đăng 

đường nhập thất, ta đạt được lợi ích chân thật, lợi ích chân thật tức là trí tuệ. Nếu giữ gìn 

được, qua một thời gian sau, tất nhiên đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, trí tuệ bát 

nhã trong tự tánh viên mãn hiện tiền, đây gọi là thành tựu. 

Phải tinh tấn tu hành mười nguyện Phổ Hiền, từ lễ kính, tán thán. Lễ kính là bài học 

nhập môn đầu tiên, tán thán là tùy hỷ công đức. Tán thán có thể đối trị ngạo mạn của ta, 

đối trị đố kỵ của ta. Hai loại phiền não này là nhân tố hàng đầu, khiến rất nhiều hàng sơ 

học không thể nâng cao cảnh giới, không thể không biết điều này. 

“Niệm niệm tương tục, không có gián đoạn”. Hai câu này và Bồ Tát Đại Thế Chí 

nói “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục”, là cùng một ý. Ở sau là nghiệp thân khẩu ý 

không có mỏi  mệt chán ghét, tam nghiệp thanh tịnh. Không hề  mỏi  mệt là dõng mãnh 

tinh tấn. 

Bây giờ chúng ta đọc rất nhiều, những câu này rất quen thuộc, có thể nói ra bất kỳ 

lúc nào, nhưng như thế nào? Không đạt được lợi ích chân thật, do đó không sanh khởi 

tín tâm đối với kinh giáo. Nếu quý vị hỏi có tốt chăng? Tốt. Nhưng không nói được tốt 

điểm  nào.  Có  lợi  ích  gì  cho  bản  thân  chăng?  Không  thể  nói  không  có  lợi  ích,  lợi  ích 

không nhiều. Đa số chúng ta đều không nhìn thấy lợi ích, mười nguyện không thực hành 

được nguyện nào, chúng ta không thể không biết vấn đề này. Biết rồi, muốn thành tựu 

ngay trong đời này, vậy không thể không nỗ lực tham cứu thảo luận, kiểm điểm bản thân, 

rốt cuộc vấn đề là do đâu. Tuyệt đối không phải do ngoại duyên, đều ở chính mình. Cổ 

nhân nói: “hành hữu bất đắc phản cầu chư kỷ”, như vậy  mới  tìm ra nguyên nhân căn 

bệnh. Tiêu trừ tận gốc, mới giải quyết triệt để vấn đề. 

Cổ thánh tiên hiền, chư vị tổ tông rất xứng đáng với hậu thế, suy nghĩ cho hậu nhân 

rất chu đáo, lưu lại nhiều điển tịch. Trong điển tịch này, 1/100, 1/1000, chúng ta thật sự 

đạt được, tiêu hóa được, đều có lợi ích rất lớn. Đạt được mà không tiêu hóa, không có lợi 

ích, điều này thật đáng tiếc. Đạt được như thế là không thật sự đạt được. 

Học viện chúng ta hiện nay vẫn bảo tồn những điển tịch của Nho Thích Đạo, có thể 

nói là khá phong phú. Không có ai đọc, không có ai nghiên cứu. Sống với trân bảo, mà 

vẫn không có được chút lợi ích nào, quý vị xem đáng tiếc biết bao. 

Quý vị nói tôi không có nền tảng, có thể bổ sung, dùng thời gian một hai năm là bổ 

sung toàn bộ, thời gian không cần dài. Một người dẫn đầu thực hiện, sẽ ảnh hưởng đến 

một  hai  người.  Một  hai  người  này  dẫn  đầu  làm,  có  thể  ảnh  hưởng  toàn  học  viện.  Nếu 

không  phát  tâm  này,  nói  phát  tâm  cầu  sanh  Tịnh  độ  là  giả  không  phải  thật,  đời  này 

không thể vãng sanh. Phát chân tâm tức ngay tại đây, có thực hành chăng cũng ngay tại 

đây. 

Ở trước có nói, thỉnh chuyển pháp luân phải thỉnh chính mình, thỉnh Phật trụ thế 

cũng phải thỉnh chính mình. Mười nguyện Phổ Hiền là Bồ Tát Phổ Hiền nói ra cương 

lĩnh, nếu chúng ta biết, cung kính tiếp nhận, y giáo phụng hành. Trước tiên dùng ba nền 

tảng  Nho  Thích  Đạo  để  tiếp  thu  thập  đại  nguyện  vương.  Hay  nói  cách  khác,  thập  đại 

nguyện vương, chúng ta dùng ba nền tảng của Nho Thích Đạo để thực hiện. Sau đó đứng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        550/16 

trên một gốc độ để nhận xét nhiều gốc độ khác, như vậy mới nhanh chóng nâng cao cảnh 

giới. 

Pháp thế gian nói, trong Học Ký nói bảy năm thành tựu nhỏ, ngày nay chúng ta có 

thể nói như vầy: hai năm đặt nền tảng, thêm năm năm nữa là bảy năm, thành tựu nhỏ. 

Thành  tựu  nhỏ  là  sao?  Được  tam  muội.  Chín  năm  hoặc  mười  năm  có  thành  tựu  lớn, 

thành tựu lớn là khai ngộ. Cho dù không đại triệt đại ngộ, nhưng đại ngộ là điều rất có 

thể. Đại triệt đại ngộ là Phật, đại ngộ là Bồ Tát, chúng ta làm được, không phải không 

được. 

Đoạn này nói về “nghĩa của chí nguyện không biết mệt”. Chí nguyện vừa xảy ra 

vấn  đề,  con  người  lập  tức  đọa  lạc.  Vấn  đề  này  rất  nhiều.  Ngày  xưa  không  ít,  bây  giờ 

càng  nhiều.  Người  bây  giờ  quả  thật  không  vượt  qua  được  thử  thách,  hơi  có  một  chút 

không như ý là không làm nữa, bỏ đi ngay. Người tu đạo chơn chánh là ngày ngày đang 

khảo nghiệm, người thử thách mình, công việc thử thách mình, vật thử thách mình, xem 

ta có thông qua chăng? 

Người,  sự,  vật bên  ngoài đều  đang  mê  hoặc ta,  ta đối với sự  mê  hoặc  bên ngoài 

thông đạt, thấu triệt, tăng trưởng trí tuệ. Dù sự cám dỗ lớn đến đâu ta cũng như như bất 

động, đây là tăng trưởng định công. Ngày ngày đang cám dỗ, hợp với ý mình, ta bị nó 

cám dỗ liền tăng trưởng tâm tham. Không hợp ý mình, nó cám dỗ bên ngoài, làm ta tăng 

trưởng tâm sân nhuế, sanh khởi tâm oán hận. Như vậy là không vượt qua được thử thách. 

Quý vị nói  mình  tu đạo, những  ma  chướng  này  đứng  một  bên  cười nhạo, quí  vị là  giả 

không phải thật. Vượt qua được sự cám dỗ mới là thật. Cho nên người, sự, vật thử thách 

mình, đều phải dùng tâm chân thành cung kính cảm ân họ. Không có họ, công phu của 

mình làm sao thăng tiến được? Làm sao biết được công phu mình có đắc lực hay không? 

Công phu đắc lực không bị cám dỗ, không bị hoàn cảnh bên ngoài quấy nhiễu. Thanh 

tịnh bình đẳng giác của mình mới quan trọng, hành vi việc làm của mỗi người họ tự chịu 

trách nhiệu. Ta không thể thay thế họ, họ cũng không thay thế được ta. Nghiệp nhân quả 

báo không cách nào trốn thoát, chỉ là vấn đề sớm muộn mà thôi. Nhân thiện nhất định có 

quả thiện, nhân ác chắn chắn có ác báo. 

“Nhẫn lực thành tựu, nhẫn lực tức là sức nhẫn nhục”. Chính là nhẫn nhục ba la mật 

trong sáu ba la mật. Phiên dịch của danh từ này, là đặc biệt vì người Trung quốc. Trước 

đây những đại sư phiên dịch đến Trung quốc, người Trung quốc rất coi trọng chữ nhục, 

chém đầu có thể nhẫn, sỉ nhục không nhẫn được, coi việc nhẫn nhục nghiêm trọng đến 

như vậy. Cho nên pháp sư phiên dịch đem nhẫn ba la mật, hạ xuống dùng nhẫn nhục. 

Nhục mà nhẫn được, còn có gì không thể nhẫn chứ? Áp dụng ý này. Đây là trí tuệ của 

đại sư phiên dịch kinh, là phương tiện thiện xảo của họ. 

Đại sư Pháp Trú nói: “nhẫn có ba loại. Thứ nhất là an khổ nhẫn, có thể nhẫn chịu 

việc  trái  với  thế  gian”.  Nghĩa  là  trái  với  sự  yêu  thích  của  mình,  hay  nói  cách  khác  là 

những vấn đề ta ghét, ta không thích đều có thể nhẫn thọ. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện cho chúng ta thấy, ba y một bát, đêm ngủ dưới 

gốc cây, đây là an khổ nhẫn. Đức Phật thể hiện cho chúng ta thấy, con người có thể an 

bần lạc đạo, xã hội sẽ an định hòa thuận. Quý vị xem công đức này lớn biết bao! 

Chúng ta phải tích lũy công đức, chỉ điều này thôi đã rất tuyệt vời rồi, vì sao vậy? 

Vì người có nhẫn nhục, đối với người không tranh, đối với thế gian không cầu, tâm họ 

luôn an định. Tâm an định sanh trí tuệ, không sanh phiền não. Vì thế dù sống trong bần 

tiện, họ vẫn an vui, như Nhan Hồi vậy. Không có địa vị xã hội gọi là tiện, không có của 

cải gọi là bần. Nhan Hồi không có cả hai loại này, không có của cải, cũng không có địa 

vị, nhưng cuộc sống của ông hạnh phúc, an lạc, mỹ mãn, từ đâu mà có? An bần lạc đạo. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        551/16 

Người thế gian không biết điều này, không có nhận thức về điều này. Phật Bồ Tát 

biết điều này, thánh hiền nhân biết điều này. Xã hội hiện nay  thường cho rằng mê  tín, 

thật  ra  không phải  mê  tín. Có quỷ  thần thật, quỷ  thần tôn trọng  điều này. Đây  là  công 

đức an khổ nhẫn. 

“Thứ hai là tha bất nhiêu ích nhẫn”. Tha là người khác, người khác đối với mình 

không nhiêu ích. Nói như hiện nay, người khác đối với mình, hoặc là hủy báng, hoặc là 

sỉ nhục, hoặc là làm hại. Đây đều thuộc về không nhiêu ích, có thể nhẫn. 

Câu bên dưới nói rất rõ ràng: “Người khác đối với mình có tổn hại vẫn nhẫn được”. 

Trái với ý nguyện của mình, tổn hại danh lợi của mình, có thể nhẫn chịu! Như tôi vừa 

đưa ra ví dụ, trong đời chúng ta nhất định từng gặp điều này. Chúng ta tu hành giúp xã 

hội, giúp đại chúng làm chút việc tốt, sẽ gặp rất nhiều chướng ngại. Trong xã hội này, 

chướng ngại mà chúng ta không thể tưởng tượng được, ta dùng tâm ý tốt giúp họ, ngược 

lại họ hỏi ta. Vì sao lại giúp tôi? Anh có ý đồ gì? Mục đích của anh là gì? Quý vị nói, tôi 

không có ý đồ, cũng không có mục đích, vậy không phải thần kinh quý vị có vấn đề ư? 

Sao lại làm chuyện ngu ngốc thế? Đây là vấn đề bao nhiêu năm nay chúng tôi thường 

gặp, nên rất hiểu. Gặp người khác hỏi chúng tôi, chúng tôi muốn tu một chút phước, tu 

phước gì? Tích phước báo đời sau. Quý vị tin có đời sau chăng? Có, tôi tin có đời sau. 

Chúng tôi tặng giáo dục nhân quả cho họ, nói cho họ biết có đời sau, tin hay không 

tùy họ. Tin cũng được, không tin cũng được, vì sao vậy? Một khi đã nghe qua tai, vĩnh 

viễn thành giống đạo. Đến khi nào họ phát hiện thật sự có đời sau, sẽ rất cảm kích quý vị. 

Trước  đây  người đó  từng  nói  mà  tôi không  tin, bây  giờ  biết  là  thật, điều  này  phải học 

phương tiện thiện xảo năng nhẫn của Bồ Tát. 

“Thứ ba, pháp tư duy nhẫn, đối với pháp không có phân biệt”. Điều này cũng phải 

nhẫn, không nhẫn không được, đây chính là tu học Phật pháp. Học kinh luận của Phật, 

hoặc là học kinh điển của thế gian, như tứ thư ngũ kinh, quý vị cần tư duy chăng? Suy 

nghĩ câu này, đoạn này nghĩa là gì? Đây là chuyện rất bình thường. 

Thánh hiền Phật Bồ Tát dạy chúng ta phải nhẫn, nhẫn gì? Đừng nghĩ đến nó, vì sao 

vậy? Vì nghĩ đến nó, là ý của riêng mình, không phải ý của thánh hiền, Phật Bồ Tát. Vì 

sao vậy? Vì Phật Bồ Tát không có ý. Lời trong kinh điển là từ trí tuệ thanh tịnh của Phật 

Bồ Tát lưu xuất ra, cho nên nó không có ý. Nếu chúng ta lìa tâm phân biệt vọng tưởng 

chấp trước để tiếp xúc nó, mới thật sự lãnh hội được ý nghĩa của nó. Ý nghĩa đó của nó 

không phải nó, mà là gì? Là ý của tự tánh, trong tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ đức tướng. 

Phật Bồ Tát là hằng thuận chúng sanh, tùy tâm ứng hóa, tự nhiên hiển lộ ra. Cho nên nó 

không  có  ý,  không  có  sâu  cạn,  cũng  không  có  rộng  hẹp.  Nó  là  thật,  không  phải  giả. 

Chúng sanh nghe được đều rất hoan hỷ. Chúng sanh căn tánh lanh lợi nghe thấy ý nghĩa 

rất sâu sắc, chúng sanh căn tánh chậm lụt nghe thấy ý nghĩa cạn cợt, người nghe ai cũng 

được  lợi  ích.  Lợi  ích  này  cổ  nhân  ví  dụ:  “như  người  uống  nước,  nóng  lạnh  tự  biết”. 

Người nghe hiểu trong lòng họ minh bạch, vi diệu là ở chỗ này, cho nên pháp gọi là diệu 

pháp. Ta nghe kinh nghe pháp được bao nhiêu lợi ích đều ở nơi bản thân mình, không 

liên quan với bên ngoài, cũng không liên quan đến người thầy, toàn là do mình. 

Thầy giảng giải cho chúng ta, cảnh giới của thầy chúng ta không biết. Thầy giáo thế 

gian nói, ý nghĩa rất thiển cận. Thầy giáo có tu có chứng giảng, ý nghĩa thâm sâu khôn 

lường. Được lợi ích chăng? Được lợi ích, chắc chắn được lợi ích. Nếu không được lợi 

ích, vậy là họ nói một cách vô ích! Làm gì có chuyện này? 

Bồ  Tát  Mã  Minh  dạy  chúng  ta, đọc  tụng,  nghe  dạy  phải  hiểu  ba  nguyên  tắc. Thứ 

nhất  không  chấp  trước  tướng  ngôn  thuyết.  Đọc  tụng  không  chấp  trước  tướng  văn  tự, 

không chấp trước tướng danh tự, đây là danh từ thuật ngữ. Không chấp trước tướng tâm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        552/16 

duyên, tướng tâm duyên, ta cứ đọc một cách cung kính, thành khẩn, không nghĩ đến ý 

nghĩa trong văn tự, đều không nghĩ đến. Đọc tụng như vậy là tu giới định tuệ, tam học 

giới định tuệ học thành công cùng một lúc. 

Tuân thủ theo phương pháp này để đọc và nghe, tuân thủ phương pháp này nghĩa là 

trì giới, không phân biệt chấp trước là tu định. Không phân biệt là không dùng thức thứ 

sáu. Không chấp trước là không dùng thức thứ bảy. Không dùng thức thứ sáu, diệu quan 

sát  trí  hiện  tiền.  Không  dùng  thức  thứ  bảy,  bình  đẳng  tánh  trí  hiện  tiền.  Hay  nói  cách 

khác, tâm  mình là thanh tịnh bình đẳng giác, tâm thanh tịnh bình đẳng giác gọi là tam 

muội. 

Huân tu lâu dài, tự nhiên khai ngộ. Sau khi khai ngộ, ta xem kinh văn này, từng câu 

từng từ đều có vô lượng nghĩa, đây là pháp hỷ sung mãn. Vì sao nói là vô lượng nghĩa? 

Vì tự tánh vô lượng. Tự tánh vô lượng tức trí tuê vô lượng, đức năng vô lượng, tướng 

hảo vô lượng. Thật sự biết đọc tụng. 

Nghe dạy cũng như vậy, nghe dạy nghĩa là nghe giảng. Như hiện nay chúng ta cùng 

nhau học tập, chúng ta chia sẻ, nếu giữ được nguyên tắc này, một tiết học hai tiếng, hai 

tiếng tu điều gì? Tu giới định tuệ, dùng phương pháp này học một lần cả giới định tuệ. 

Mỗi ngày đều dùng phương pháp này, người tinh tấn một ngày tám tiếng, mười tiếng, tốt 

nhất là mười tiếng. Nghe kinh có thể nghe CD, hoặc thông qua mạng internet, vệ tinh. 

Đọc tụng thì cùng kinh, chỉ một bộ không thay đổi. Chưa khai ngộ không xem cuốn thứ 

hai, khai ngộ rồi mới quảng học đa văn. 

Khai ngộ là sao? Bình thường nhất, phổ biến nhất là hỏi đáp. Người khác có khó 

khăn  đặt  ra  câu  hỏi,  ứng  đối  như  nước  chảy,  không  cần  suy  nghĩ,  trí  tuệ  khai  rồi.  Ta 

không nghĩ xem vấn đề này, câu hỏi này mình nên trả lời ra sao, không hề nghĩ đến điều 

này. Đưa ra vấn đề, liền tự nhiên trả lời. Thông thường sau khi trả lời xong bản thân cảm 

thấy hoan hỷ, tôi trả lời rất hay, sao mình có thể trả lời được như vậy. Nếu như bản thân 

phải nghĩ đến câu hỏi này, suy nghĩ nên trả lời như thế nào, vẫn không đáp được, tuyệt 

diệu. Đây là gì? Là trí tuệ hiện tiền, vấn đề là như vậy. 

“Thành tựu ba loại nhẫn này, cho nên gọi là nhẫn lực thành tựu”. Thứ nhất là an 

khổ, an bần lạc đạo. Thứ hai là có thể nhẫn thọ phê bình của tất cả mọi người, đặc biệt là 

ác ý đều có thể nhẫn chịu. Chẳng những không tính toán, mà còn có tâm cảm ân, điều 

này rất khó. Phải có tâm cảm ân mới đạt được lợi ích. Vì sao không có tâm cảm ân? Vì 

không có lợi ích. Được lợi ích, nghe người khác phê bình, nỗ lực phản tỉnh. Có liền thay 

đổi, không có thì cố gắng hơn. Nếu họ phê bình mà mình có lỗi lầm này, từ đó mình thay 

đổi, cám ơn vì họ đã nhắc nhở. Nếu không có, càng phải cảm ân, họ đưa ra thử nghiệm 

này, tôi đã thông qua. Thông qua cuộc thử nghiệm này, cảnh giới mình nâng cao, quý vị 

có thể không cảm ân được chăng? Còn như họ có ác hành ác nghiệp, họ tạo nghiệp, họ 

tạo  nghiệp  giúp  ta  đi  lên.  Chẳng  những  mình  cám  ơn  họ,  mà  còn  có  hành  động,  hồi 

hướng công đức tu học của mình cho họ, giúp họ giảm nhẹ khổ báo. Đây là điều nên làm, 

lễ nghĩa của sự giao tiếp. 

Nếu không có trí tuệ chân thân, không nhận ra được tầng này. Bị người hủy báng, 

ta sanh oán hận, tâm khởi oán hận rất phiền phức. Oán hận thì sao? Quả trong tương lai 

là oan oan tương báo. Oan oan tương báo là không bao giờ dứt, khổ không kể xiết, song 

phương đều đau khổ. Hiện tượng này hiện tiền, lập tức hóa giải, không còn nữa. Học 

Phật  bao  nhiêu  năm  nay, đây  là  bản lĩnh nhỏ, thông  minh nhỏ, nhất định phải  có. Bản 

lĩnh nhỏ này đều không có, vậy là uổng công học Phật rồi. 

Bồ Tát, trong kinh điển đại thừa thường xưng Bồ Tát là “nhân giả”. Nhân từ, người 

nhân từ, Bồ Tát đều là người nhân từ. “Nhân giả vô địch”, đây là Bồ Tát. Bồ Tát vĩnh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        553/16 

viễn không đối lập với người, sự, vật. Vì sao vậy? Vì đã phá biên kiến. Biên kiến là đối 

lập, nhị biên. 

Ở trước có nói với quý vị, Bồ Tát vô nhân, vô ngã, vô chúng sanh, vô thọ giả. Đây 

là  Bồ  Tát, Bồ  Tát  cơ  bản. Quý vị  còn  nhiều  đối  lập  như  thế, quý  vị  là  phàm  phu, đến 

ranh giới của Bồ Tát đều không đụng đến. Thân kiến, biên kiến, thành kiến đều buông 

bỏ, người này là chân Bồ Tát. Tuy là một vị Bồ Tát nhỏ, nhưng họ không phải phàm phu. 

Thật là tu thành như thế, niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, xin chúc mừng, quý vị sanh đến 

cõi phương tiện hữu dư của thế giới Cực Lạc, chứ không phải cõi đồng cư. 

Chư vị phải nhớ, trong Kinh Kim Cang đã phá bốn tướng, quý vị không chấp trước, 

không chấp trước bốn tướng, quý vị là Bồ Tát của cõi phương tiện, chưa phá bốn tướng 

là cõi phàm thánh đồng cư. Cho nên đây gọi là “nhẫn lực thành tựu”, có sức nhẫn nhục 

sẽ khởi tác dụng. Nghe chuyện xứng tâm như ý thì hoan hỷ, nghe người khác sỉ nhục hay 

hủy  báng  liền  sân  giận,  đây  là  phàm  phu.  Niệm  Phật  vãng  sanh  là  sanh  vào  cõi  phàm 

thánh đồng cư, khi vãng sanh vào cõi đồng cư, những tập khí phiền não này phải dùng 

Phật  hiệu  chế  ngự  mới  hữu  hiệu.  Nếu  không  hàng  phục  được  niệm  sau  cùng  khi  lâm 

chung, như vậy lại trôi lăn trong luân hồi, có thể vãng sanh hay không đều ở niệm sau 

cùng. Thử nghĩ xem, chúng ta có thể nắm chắc chế phục được niệm sau cùng hay không? 

Hiện tại không chế phục được, niệm sau cùng không chắc lắm, như vậy thật sự phải gặp 

vận mệnh. Hiểu được đạo lý này, chúng ta sẽ hiểu, hiện tại phải học đến có thể chế phục, 

có thể chịu được. 

Bố thí là buông bỏ, buông bỏ là tích lũy công đức. Nhẫn nhục là duy trì, công đức 

này  của  mình  có  thể  duy  trì  hay  không,  hoàn  toàn  dựa  vào  nhẫn  nhục  ba  la  mật.  Nếu 

không có nhẫn nhục ba la mật, không thể giữ được công đức tu tích. Trong Phật pháp 

nói, ngọn lửa đốt cháy rừng công đức, lửa đó là lửa sân hận. Ngọn lửa này nổi lên, tâm 

thanh tịnh không còn, tâm bình đẳng không còn, chánh giác không còn. Trở về lục đạo, 

không có đi lên. 

Hội Sớ lại nói rõ về thập nhẫn. “Sớ nói, nhẫn là đức, trì giới khổ hạnh không sánh 

bằng”. Lời này  là  thật, nghĩa  là nói  đức của  nhẫn  nhục  vượt  qua  trì giới, hơn  hẳn  khổ 

hạnh.  Có  nhẫn  nhục  nhất  định  có  trì  giới,  khổ  hạnh.  Ngay  trong  cuộc  sống  hằng  ngày 

của họ, họ có thể nhẫn mọi thứ. Họ có tâm đồng tình, có tâm thương xót, có tâm từ bi. 

Họ nhẫn nhường mọi thứ, tiết kiệm mọi điều. 

Trong Liễu Phàm Tứ Huấn nói, phu nhân của Viên Liễu Phàm, mùa đông may áo 

lông cho con trai, trong nhà có tơ tằm. Khi Liễu Phàm tiên sinh nhìn thấy, bà dùng bông, 

tơ  tằm tốt hơn bông. Trong nhà có tơ tằm, vì sao không dùng tơ tằm mà dùng bông? Phu 

nhân của ông nói, giá trị tơ tằm cao, bà đổi tơ tằm thành bông. Tơ tằm chỉ làm được một 

chiếc  áo,  tôi  đổi  thành  bông  có  thể  làm  hai  ba  chiếc  áo.  Con  trai  có  mặc,  cũng  có  thể 

tặng cho người  nghèo  mặc. Liễu  Phàm  tiên sinh nghe  xong gật đầu, vậy  là  con  trai  có 

phước. 

Người học Phật phải thường nghĩ cho người khác, khi tôi mới xuất gia, từng ở trong 

chùa hai năm, tôi nhìn thấy, những người này không chùa không biết tích phước, vì sao 

vậy? Vì nhận sự cúng dường quá dễ, giúp tăng trưởng tập khí xa xỉ lãng phí. Đây là gì? 

Đây là tổn phước báo, vấn đề này nhất định có quả báo. 

Phải  biết  rằng,  trước  đây  tôi  từng  nói  điều  này  rất  nhiều  lần.  Trong  xã  hội  này 

ngành nghề nào cũng dễ, duy nhất nghề xuất gia là không dễ, vì sao vậy? Nó chịu trách 

nhiệm rất lớn, nhân quả báo ứng đều trong đó. Bất luận tín đồ cúng dường nhiều hay ít, 

họ đều là dùng chân tâm cúng dường, hy vọng tu phước. Chúng ta tu phước gì? Nhận sự 

cúng dường này, có thể tiêu hóa được hay không. Chư vị cổ đức nói với chúng ta: “một 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        554/16 

hạt gạo của thí chủ, lớn như núi thái sơn, đời này không đạt đạo, mang lông đội sừng để 

trả”, như vậy có thể tiếp nhận tùy tiện chăng? 

Chúng ta thấy hành nghi một đời của tổ sư Ấn Quang, ngài tiếp nhận mười phương 

cúng dường. Tiền tài cúng dường, ngài không hề dùng đến đồng nào, hoàn toàn đem ra 

ấn tống kinh cúng dường, tu pháp bố thí. Trong kinh nói, tất cả các pháp cúng dường, 

cúng dường pháp là tối thắng nhất. Tất cả các pháp bố thí, bố thí pháp cũng là tối thắng 

nhất. Ngài giúp những chúng sanh này trồng phước. Ngài dùng tiền này thành lập một 

nơi lưu hành kinh sách, gọi là Hoằng Hóa Xã, tại chùa Báo Quốc ở Tô Châu, dùng tiền 

này để thành lập Hoằng Hóa Xã. Khi gặp thiên tai như hạn hán, lũ lụt, ngài rút ra một 

phần trong khoản tiền in kinh để cứu tế, đây là điều chúng ta nhìn thấy. Ngoài việc này 

ra, khoản này là ngài chuyên dùng, không dùng vào bất kỳ việc gì khác. Xây dựng chùa 

chiền, không nghe nói tổ sư Ấn Quang dùng tiền vào việc này. 

Từ điều này chúng ta liền nghĩ đến, tổ sư Ấn Quang đối với vấn đề nhân quả, ngài 

coi trọng biết bao! Còn đa phần người xuất gia chúng ta đều sơ suất. Tổ sư Ấn Quang 

sanh trong thời đại của chúng ta, cách chúng ta cũng chỉ 60 năm mà thôi. 

Thầy Lý là học trò của ngài. Ở Đài Loan, khi chúng tôi mới học Phật, cư sĩ Lý Tề 

Hoa cũng là học trò của tổ sư Ấn Quang. Những người như Triệu Mặc Lâm, đều là học 

trò của ngài. Những vị cư sĩ này biểu hiện đều rất tốt, đều là tấm gương học Phật tốt của 

chúng ta. 

Tôi ở Đài Trung cầu học, thầy Lý đem Văn Sao của đại sư Ấn Quang, lúc đó hai 

phần chánh tục có bốn cuốn, thầy tặng cho tôi, dạy tôi học theo đại sư Ấn Quang. Tôi 

đọc qua một lần, rất cảm động, gợi mở rất nhiều. Hiện nay Ấn Quang Đại Sư Toàn Tập 

lưu thông, nội dung rất phong phú. Thời kỳ mạt pháp, nếu có thể y giáo phụng hành, tôi 

tin đều có thể vãng sanh. 

Đây là người thời cận đại, những gì ngài nói, ngài viết khế hợp với căn cơ người 

thời nay, viết bằng thể văn cổ rất dễ hiểu. Cho nên học văn cổ, dùng Văn Sao cũng là 

một sự chọn lựa thông minh. Học được văn tự, cũng học được Phật pháp, nhất cử lưỡng 

tiện. Thầy Lý nói đọc thuần thục 100 biến, có thể chọn 100 bài trong hai bản chánh tục 

Văn Sao. Có thể đọc thuần thục, có thể đọc đến thuộc lòng, tin rằng nền tảng văn cổ của 

quý  vị  đã  đủ.  Không  khác  gì  đọc  Cổ  Văn  Quán  Chỉ  vậy.  Tôi  cũng  hy  vọng  đồng  học 

phát tâm, sửa đổi những khuyết của con người hiện nay, không sửa niệm Phật không thể 

vãng sanh, còn phải tiếp tục trôi lăn trong luân hồi lục đạo. 

Nói tiếp, “có thể hành nhẫn, được gọi là hữu lực đại nhân”. Đại nhân chính là Bồ 

Tát. Hữu lực là lực gì? Là nhẫn lực. “Nhẫn nhục đối trị sân nhuế”. Trị là đối trị, sân nhuế 

là bệnh, phiền não nghiêm trọng. Sân nhuế là nhân của địa ngục, trong tâm thường có ý 

niệm sân nhuế, nó có nhân duyên rất sâu với địa ngục. Tham lam là ngạ quỷ, ngu si là 

súc sanh, tham sân si là nghiệp nhân của ba đường ác. 

“Thông đoạn tam độc”, tam độc là tham sân si. Chủ yếu là đối trị sân nhuế, đối trị 

cả tham sân si. Trong lục độ, người tu hành quan trọng nhất là hai thứ, thứ nhất là bố thí, 

thứ hai là nhẫn nhục. 

Tiếp  theo  nói,  “Kinh  Bao  Vân  nói,  đối  với  pháp  tu  của  Bồ  Tát,  mỗi  thuyết  mười 

pháp, trong đó nói đến pháp nhẫn”. Chính là trong mười pháp nói đến pháp nhẫn. “Bồ 

Tát có mười pháp, có thể tịnh đối với nhẫn”. Bồ Tát có mười pháp, trong Kinh Bảo Vân 

nói đến đoạn này, Niệm Lão trích dẫn ra. 

“Mười điều là gì? Thứ nhất là nội nhẫn, hai là ngoại nhẫn, ba là pháp nhẫn, bốn là 

tùy  Phật  giáo nhẫn, năm  là  vô  phương  sở  nhẫn, sáu là tu  xứ xứ  nhẫn, bảy  là  phi sở vi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        555/16 

nhẫn, tám  là  bất  bức  não  nhẫn, chín  là  bi  tâm  nhẫn, mười  là  thệ  nguyện  nhẫn”. Trước 

tiên nói ra mười danh từ này, sau đó trích dẫn ra từng điều cho chúng ta xem. 

“Thứ nhất, nội nhẫn, vì sao gọi là Bồ Tát nội nhẫn?” Như thế nào gọi là Bồ Tát nội 

nhẫn? “Bồ Tát đói khát lạnh nóng, ưu bi đau đớn, thân tâm sở thiết”. Sở là khổ sở, thiết 

là bi thiết. “Có thể tự nhẫn chịu, không cho là khổ não, gọi là nội nhẫn”. Đây là an nhẫn 

khổ của ba loại nhẫn ở trước, nội nhẫn thuộc an nhẫn khổ. 

Người xuất gia sống rất thanh bần, đặc biệt là mới xuất gia nương tựa đạo tràng tự 

viện. Quy củ khi mới xuất gia, quy củ này do cổ nhân đặt ra, trong Bách Trượng Thanh 

Quy. Gọi là Mã Tổ kiến tùng lâm, Bách Trượng lập thanh quy. Người mới xuất gia năm 

năm học giới, từ ngày được xuống tóc, năm năm, như vậy nghĩa là sao? Nói như hiện 

nay, ta ở trong chùa làm công quả, phục vụ cho đại chúng, điều này rất có đạo lý. Năm 

năm sau không còn làm những công việc này nữa. Người mới xuất gia đến phục vụ ta, 

đến chăm sóc ta. Thời gian năm năm tu phước tu tuệ, đâu có chuyện vừa xuất gia đã 

cơm tận miệng, nước tận tay, sống đời nhàn nhã tự tại như thế? Không có đạo lý này. 

Khi  mới  xuất gia, bất  luận xuất  thân như thế  nào, xuất  gia  là bình đẳng. Việc lao 

động, việc nặng nhọc, việc bếp núc đều phải làm hết, làm luân phiên. Cho nên ở trong 

chùa, bất kỳ việc gì cũng biết làm. Hàng trưởng bối thường nói, người xuất gia có ba cây 

dao. Cây thứ nhất là dao cạo tóc, ta phải biết cạo tóc. Thứ hai là dao làm rau, ta phải biết 

nấu ăn. Thứ ba là cây kéo, ta phải biết may áo quần. Đây là cơ bản trong cuộc sống, có 

thể không cần đến người khác. 

Hiện  nay  chùa  chiền  không  như  ngày  xưa,  trước  đây  trong  chùa  không  có  người 

ngoài vào làm công quả, không có. Tất cả mọi việc người xuất gia đều phải làm, cho nên 

chú tiểu mới xuất gia năm năm rất gian khổ. Đây chủ yếu là tu phước báo, bằng không 

khi mình già ai chăm lo? Ta từng chăm sóc người khác, khi già có người chăm sóc mình, 

điều này rất công bằnh. 

Chùa  chiền hiện nay  thì  sao?  Chùa  chiền  hiện nay  rất  giàu  có. Ngày  xưa  chùa  có 

thu nhập kinh tế cố định, không dựa vào Phật tử, không tổ chức kinh sám Phật sự, cũng 

không có pháp hội. Mỗi chùa đều có ruộng đất, có núi đồi, cho nông dân thuê trồng trọt, 

lấy tiền thuê. Khi nông dân thu hoạch, chia cho chùa một phần, cho nên sinh hoạt kinh tế 

trong chùa rất ổn định, tâm an thì đạo thịnh. 

Trong  kinh  Phật  nói:  “Pháp  luân  vị  chuyển  thực  luân  tiên”,  cuộc  sống  không  an 

định thì làm sao tu đạo? Chùa thời nay không có bất động sản, kinh tế thu nhập có vấn 

đề. Bởi vậy phải dựa vào thu nhập nơi việc kinh sám Phật sự, dựa vào pháp hội. Thu 

nhập rất khả quan, chùa ngày càng có điều kiện, rất nhiều công việc mời người ngoài về 

làm, người trong chùa không phải làm. 

Tôi ở Đài Loan, khi mới xuất gia, thấy mấy ngôi chùa lớn, có chuyên viên nấu bếp, 

không khác gì khách sạn. Đãi ngộ gần giống như khách sạn năm sao hiện nay vậy, cuộc 

sống tương đối đầy đủ. Vì sao phải mời đầu bếp nấu ăn? Vì trong pháp hội Phật sự có rất 

nhiều người đến dự, họ đều đến chùa ăn cơm, nhất định chiêu đãi thật chu đáo. Họ ăn 

uống hoan hỷ, lần sau còn đến tham gia Phật sự nữa. Vậy là hiểu, sự tiếp đãi này là cần 

thiết, cho nên chùa mời những đầu bếp này với mức lương rất cao, họ làm lấy lương. 

Trong chùa có một số công việc như quản lý tài vụ, quản lý quan hệ công cộng, đều 

mời Phật tử tại gia, họ có chuyên nghiệp, nhờ vậy trong chùa quả thật quản lý rất tốt đẹp. 

Chi tiêu cũng khá, nhưng thu nhập nhiều. Điều này dần dần biến chất, không còn giống 

người xưa nữa. Người ở đó không làm những việc này, công việc của họ là hai thời công 

phu, thêm nữa là pháp hội kinh sám Phật sự. Hoàn toàn không giống ngày xưa, cho nên 

đây là chất của tự viện am đường sản sanh biến hóa. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        556/16 

Ban đầu thầy Phương Đông Mỹ nói với tôi, học triết học Phật giáo phải học trong 

kinh điển, trong chùa có thể không học được, chúng tôi đã hiểu, hoàn toàn nhờ vào kinh 

điển. Nương vào kinh điển không thể không nỗ lực. 

Bây giờ chúng ta thấy cư sĩ Hồ Tiểu Lâm, đây là một điển phạm về học tập kinh 

điển. Ông nghe tôi giảng kinh, cầm một cuốn trở về như làm gì? Tra từ điển từng chữ 

một. Một ngày dùng thời gian khá lâu, hai ba tiếng chuyên môn tra từ điển, ghi rõ ra tất 

cả  những  danh  từ  thuật  ngữ  này,  khi  nghe  lại  CD  của  tôi  thì  sẽ  thấy  khác.  Đây  tức  là 

giảng kinh phải chuẩn bị, phải soạn bài. Nghe kinh cũng như  vậy, cũng phải chuẩn bị. 

Nếu ta không chuẩn bị trước, khi nghe rất khó hiểu. 

Trước đây tôi theo học với thầy Lý, thầy Lý rất hiếm có. Vì một tuần chỉ giảng kinh 

một  lần, cho  nên  chúng tôi  có  nhiều  thời gian để  chuẩn  bị. Ví  dụ  hôm  nay  thầy  muốn 

giảng đoạn kinh văn này, đại khái chúng tôi đều có thể dự định được, giảng từ đâu đến 

đâu. Tôi cần dùng bao nhiêu thời gian để chuẩn bị cho bài học sắp tới? Ít nhất 20 tiếng. 

Tôi cũng tra rõ ràng chữ nghĩa trong đó, còn sưu tập rất nhiều chú sớ của người xưa, chú 

sớ quan trọng. 

Tôi học Kinh Lăng Nghiêm với thầy Lý, đây là bộ đại kinh, tôi sưu tập hơn 20 loại 

chú giải khác nhau. Chọn ra năm loại, sau đó xem tất cả năm loại này, còn dùng từ điển 

tra rõ ràng minh bạch, mới nghe thầy giảng. Ký tức của tôi rất tốt, tối thứ hai tôi phúc 

giảng, giảng lại một lần những điều thầy đã nói. Tôi phúc giảng thính chúng chỉ có sáu 

người, lớp học nhỏ của chúng tôi có bảy người. Bảy người này là tôi tìm, chúng tôi cùng 

chí hướng, chuyên học tập Kinh Lăng Nghiêm. Tôi phúc giảng, họ rất từ bi. Lúc đó tôi 

đã xuất gia, tôi phúc giảng. Cho nên thầy giảng một biến Kinh Lăng Nghiêm, tôi cũng 

giảng một biến. Sau khi tôi giảng xong, sáu vị đồng học này đều học giảng kinh. Nhờ họ 

phê  bình, nhờ  họ  chỉ  giáo,  đưa  ra  vấn  đề,  chúng  tôi  cùng  nhau  thảo  luận.  Khi  có  nghi 

hoặc không thể giải quyết thì đến hỏi thầy. Giảng Kinh Lăng Nghiêm suốt ba năm, một 

tuần một lần. Khi tôi học xong bộ đại kinh này, về sau có giảng bảy lần. Bảy lần chỉ có 

hai lần giảng viên mãn, năm lần khác không viên mãn. Lúc đó không có những công cụ 

khoa học này, đến thiết bị ghi âm chúng tôi đều không có. Những tư liệu có văn tự này, 

hầu như cũng đều thất lạc. Bao nhiêu năm nay thay đổi chỗ ở, đổi quá nhiều lần nên bị 

thất tán. Về sau có những thiết bị này, có ghi âm, có ghi hình, lưu giữ được bộ phận này. 

Lúc tôi ở Đài Trung, những bộ kinh nhỏ này tổng cộng học hơn 30 bộ. Đại kinh là 

Kinh Lăng Nghiêm, học một bộ đại kinh này. Học tập cần phải siêng năng, phải chịu 

khổ! Loại thứ ba trong ba loại nhẫn chính là nói về học tập, nếu học tập mà không chịu 

khổ không thể thành công. Để người khác chuẩn bị giúp mình, như vậy không có kết quả, 

bản thân không có chỗ ngộ. Cần phải tự mình chuyên cần dụng tâm, bản thân mới có sở 

ngộ. 

Giảng kinh không dễ. Thầy dạy chúng tôi, phát tâm giảng kinh, cần phải thông đạt 

cả pháp thế xuất thế gian, điều này rất khó. Pháp thế gian không nói gì khác, chỉ một bộ 

Tứ Khố Toàn Thư có thể thông đạt chăng? Pháp xuất thế gian là một bộ Đại Tạng Kinh, 

có thông đạt chăng? Quý vị thông pháp xuất thế gian, không thông pháp thế gian, như 

vậy  là  khế  lý  không  khế  cơ.  Thông  pháp  thế  gian  không  thông  Phật  pháp  là  khế  cơ 

không  khế  lý,  đều  không  làm  được.  Như  vậy  phải  học  cách  nào?  Sau  cùng  thầy  dạy, 

chúng  tôi  chỉ  còn  cách  cầu  cảm  thông,  tức  cầu  cảm  ứng.  Cầu  cảm  ứng  như  thế  nào? 

Thành tâm, tâm chân thành. Trong tâm chân thành phải thêm vào một chữa, chí thành, 

chân thành đến cực điểm sẽ có cảm ứng, nhờ cảm ứng để thông đạt pháp thế xuất thế 

gian. Cần lưu ý pháp thế xuất thế gian chăng? Cần. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        557/16 

Hiện nay chúng ta có đầy đủ phương tiện, điều này nói lên rằng, thời đại chúng ta 

có phước báo. Cổ nhân đã biên tập hoàn thiện những tư liệu này, pháp thế gian có hai bộ 

sách. Nội dung hai bộ sách này bao gồm tu thân, chúng ta có thể nói là: “cách vật trí tri, 

thành  ý  chánh  tâm,  tu  thân  tề  gia,  trị  quốc  bình  thiên  hạ”.  Cổ  nhân  đã  sưu  tập  đầy  đủ 

những điều này, biên tập thành một bộ sách. Quần Thư Trị Yếu, Đường Thái Tông hạ 

lệnh biên tập. Trong thế pháp đây là bộ sách tinh hoa nhất. Quý vị làm sao quản lý quốc 

gia? Làm sao quản lý công ty của mình, quản lý công ty, quản lý gia đình mình? Tài liệu 

này quá phong phú. 

Một  bộ  sách  khác  là  Trị  Học,  làm  sao  khôi  phục  truyền  thống  văn  hóa  xưa.  Đầu 

năm dân quốc, khi tôi chưa ra đời, có một nhóm chuyên gia học giả nghĩ đến việc lớn 

này. Từ trong kinh sử tự tập của Tứ Khố, chọn ra những tinh hoa, chọn ra những điều 

hay nhất biên tập thành một bộ sách tám cuốn, tôi gọi đây là tiểu Tứ Khố, như vậy mới 

có cách hạ thủ. Bộ sách hay như vậy, ta thật sự không biết nên học từ đâu, bây giờ người 

ta đã trích  dẫn  ra những điều  hay  nhất,  biên  tập thành  một  bản  cho  chúng  ta học  tập. 

Kinh một cuốn, sử có một cuốn, tử thư có hai cuốn, tập có ba cuốn. Trong tập, văn hình 

như có hai cuốn, thi từ một cuốn, đều là tinh hoa. 

Ta đọc hai thứ này,  thông hiểu pháp thế gian. Kinh Phật chọn một bộ, nhất môn 

thâm nhập, trường thời huân tu, còn pháp thế gian hai cuốn này là đủ. 

Hai  bộ  sách  này,  chúng  tôi  đã  in  ra  một  vạn  bộ.  Quần  Thư  Trị  Yếu  đã  in  xong, 

khoảng vài hôm nữa chúng ta có thể nhận được một bộ. Họ đưa đến cho tôi xem trước, 

sau đó chúng ta mới đem đi tặng. Quốc Học Trị Yếu, khoảng cuối tháng tư có thể xuất 

bản.  Quả  thật  khó  được,  không  dễ  chút  nào.  Điển  tịch  bày  ra  trước  mắt  chúng  ta,  khổ 

tâm của chư vị thánh hiền, vấn đề là chúng ta có phát tâm học hay không? Phát tâm học 

cần phải nỗ lực, chuyên cần khoảng mười năm, trong Phật giáo quý vị là nhân vật nổi 

tiếng, “mười năm rèn luyện nhất cử thành danh”. 

Ngày nay học viện có môi trường học tập tốt như vậy, đạo tràng này thù thắng hơn 

tất cả các đạo tràng Phật giáo. Quý vị không cần ra bên ngoài quyên góp vận động, cũng 

không cần  làm  kinh sám  Phật sự, mỗi  người  ở đây  đều  có  thể  chuyên  nghiên  cứu một 

môn  kinh  luận. Chư vị  đồng học  cùng  nhau, trong  Phật  pháp thường nói nương  chúng 

dựa chúng. Khuyến khích lẫn nhau, đốc thúc lẫn nhau, đặt ra thời khóa biểu. Năm nay 

tôi phải hoàn thành những môn nào, quan trọng nhất là môn căn bản. Môn căn bản, thứ 

nhất  là  văn  cổ,  thứ  hai  là  ba  nền  tảng.  Nhất  định  phải  bắt  đầu  từ  đây  trước,  không  có 

những thứ này ta không có căn bản, dù học gì cũng không có thành tựu. Dùng khoảng 

năm rưỡi đến hai năm, đặt vững nền tảng căn bản. 

Pháp xuất thế gian một bộ Kinh Vô Lượng Thọ, bộ kinh này suốt đời thọ dụng vô 

cùng. Phải học thật kỷ, có thể nói một cách thấu triệt, các nơi trên toàn thế giới đều cần. 

Nhưng ta nhất định phải phát nguyện, mười năm không hạ sơn. Chuyên tâm ở mười năm 

tại  Đồ  Văn  Ba,  hoàn  thành  học  nghiệp,  hoàn  thành  đạo  nghiệp,  như  vậy  mới  có  thể 

hoằng pháp lợi sanh trên toàn thế giới. Không có định công mười năm, không thể thành 

tựu. 

Học viện này đến nay là mười năm, mười năm nay quý vị không có thành tựu. Hy 

vọng mười năm tiếp theo, quý vị đừng lãng phí, mười năm thứ hai lãng phí, vậy thì hết 

cách cứu vãn rồi. Buông bỏ tất cả, buông bỏ tạp niệm. Quý vị chịu phát tâm, tôi tin Phật 

Bồ Tát từ bi. Công việc của thường trụ, có rất nhiều cư sĩ phát tâm đến đây tham học, họ 

có thể gánh vác trách nhiệm này. 

Quản  lý  tự  viện,  chúng  ta  có  thể  giao  cho  Phật  tử,  trả  tiền  lương  cho  họ,  mời  họ 

quản lý tự viện cho chúng ta. Người xuất gia không quan tâm gì cả, chỉ chuyên tâm đọc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        558/16 

sách, chuyên tâm học Phật, mười năm sau quý vị thành tựu. Vì sao hiện nay không thể 

thành tựu? Vì chúng ta có quá nhiều việc nhỏ nhặt, làm trở ngại tâm thanh tịnh khiến ta 

không thể chuyên tâm. Tôi tin thu nhập của tự viện chúng ta, có thể trả lương được vài 

người, mời họ đến quản lý. Chỉ cần quý vị cố gắng học tập, Tam bảo sẽ gia trì đạo tràng 

này, hy vọng mọi người suy nghĩ lại. Nếu không thời gian qua đi không trở lại, như vậy 

phải làm sao? Quý vị suy nghĩ xong hãy  nói với tôi, tôi hy vọng mọi người đều thành 

tựu. Chúng ta làm tấm gương tốt cho Phật pháp, đạo tràng đích thực là chánh pháp. Bản 

thân chúng ta tinh tấn tu học, đem những điều học được thực hành trong cuộc sống hằng 

ngày. 

Nội dung mười loại nhẫn này rất hay, rất phong phú. 

Thứ hai là ngoại nhẫn, quý vị xem nói về ngoại nhẫn,“thế nào gọi là ngoại nhẫn của 

Bồ Tát, Bồ Tát nghe lời ác, mại lị, hủy nhục, phỉ báng của người, hoặc hủy nhục cha mẹ 

anh em chị em quyến thuộc”. Đây nghĩa là người khác hủy báng, nhưng không hủy báng 

chính mình, mà hủy  báng cha mẹ, hủy báng anh em chị em  mình, tình huống như thế. 

Hoặc là hủy báng hòa thượng a xà lê của mình, hủy báng thầy mình, hủy báng đồng học 

mình.  “Hoặc  hủy  báng  Phật  pháp  tăng”,  báng  Phật,  báng  pháp,  báng  tăng.  “Có  vô  số 

cách hủy báng như thế, Bồ Tát nhẫn nhục, không sanh sân nhuế, gọi là ngoại nhẫn”. Đều 

này không phải người bình thường có thể làm được, người bình thường gặp phải vấn đề 

này  họ  không  nhẫn  được.  Sanh  khởi  oán  hận,  sanh  khởi  tâm  sân  nhuế.  Phật  Bồ  Tát 

không dạy như vậy, chúng ta cần phải chú ý, ngài dạy chúng ta phải nhẫn mọi thứ, mới 

có thành tựu. Như những điều này nói rất hay, đưa ra những trường hợp này, nếu chúng 

ta không nhẫn được, chắc chắn thoái tâm. Thoái tâm, đạo nghiệp chúng ta sẽ mất, hoàn 

toàn thất bại. Tổn thất không phải người khác, mà là chính mình. 

Một người muốn có thành tựu, trong kinh nói đến rất nhiều điều chướng ngại này, 

nếu vượt qua được những chướng ngại khó khăn này là thành tựu. Còn như có một cửa 

ải không thể thông qua, liền đọa lạc ngay. Huống gì trong thời đại này, gọi là thời kỳ 

pháp nhược ma cường, nếu không biết nhẫn nhục ba la mật, làm sao thành tựu được? Dù 

khổ  hải  như  thế  nào  đi  nữa  đều  phải  nhẫn,  nhục  nhã  ra  sao  đều  phải  nhẫn.  Kiên  trì 

phương hướng và mục tiêu của mình, như vậy mới có thành tựu. 

Người trong xã hội ngày  xưa,  dù ít  hay  nhiều đều  có  học giáo  huấn  của các bậc 

thánh hiền. Hiện nay hoàn toàn không có, làm việc tốt cũng bị người ta mắng, người ta sỉ 

nhục. Còn làm việc xấu lại được người khen ngợi, giúp đỡ. Làm việc tốt chẳng những 

không giúp đỡ, họ còn hủy hoại chúng ta, như vậy có tiếp tục làm chăng? Điều này còn 

xem ta có nhẫn được hay không. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        559/16 

Tập 289 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 18.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 346, hàng thứ tư, bắt đầu xem từ đoạn giữa. 

Thứ hai. “Ngoại nhẫn, thế nào gọi là ngoại nhẫn của Bồ Tát? Bồ Tát nghe lời ác, 

mại lị, hũy nhục, phỉ báng của người, hoặc hủy nhục cha mẹ anh em chị em quyến thuộc, 

hòa thượng a xà lê, thầy trò đồng học, hoặc nghe hủy báng Phật pháp tăng, có vô số cách 

hủy báng như thế. Bồ Tát nhẫn nhục, không sanh sân nhuế, gọi là ngoại nhẫn”. 

Khổ não nói ở trước là có từ bên trong, như đói khát lạnh nóng, vui buồn đau khổ, 

thân tâm bức bách đều phát ra từ bên trong. Đặc biệt là bệnh hoạn, già yếu, bệnh khổ, 

gọi là già khổ, bệnh khổ. 

Ngoại nhẫn là nói những thứ từ nên ngoài, những nghịch cảnh này do bên ngoài tạo 

ra. Như người khác dùng lời ác hủy báng, sỉ nhục, thậm chí hãm hại đều phải nhẫn nhục. 

Hoặc nghe người hủy báng cha mẹ, anh em chị em, quyến thuộc của mình, bất luận có ý 

hay vô tình. Người xuất gia học Phật, họ hủy báng thầy mình_A xà lê đều là thầy, hòa 

thượng là thân giáo sư. Tuy họ không đích thân dạy mình, khi họ giảng kinh dạy học ta 

từng đến nghe, chúng ta gọi người này là A xà lê. Trước mặt chúng ta hủy báng thầy trò, 

đồng học. Hoặc là hủy báng Phật pháp, hủy báng Phật pháp tăng. Trong tình huống này, 

người tu Bồ Tát đạo đều phải nhẫn. 

Nhiều năm trước, hơn 50 năm trước, khi tôi chưa xuất gia, ở Đài Trung học kinh 

giáo với thầy Lý. Lúc đó thầy Lý phân công tôi đến làm việc tại thư viện Từ Quang, thư 

viện này do thầy sáng lập. Tôi đến làm quản lý ở đây, nhân viên quản lý có ba người, tôi 

là một người trong số đó, đều làm công quả. 

Một hôm gặp được người đồng hương, không quen biết, anh ta nói là người An huy, 

đồng hương, là một tín đồ kiền thành của Cơ đốc giáo. Thấy tôi học Phật, hình như rất 

xót thương tôi đã đi sai đường, sao lại mê tín như vậy? Đối với Phật giáo phê bình rất 

nặng nề. Tôi thấy vậy cứ mặc kệ anh ta, anh ta phê bình thế nào tôi cũng gật đầu, vâng 

vâng dạ dạ. Nói hơn 1 tiếng đồng hồ, anh ta rất mệt, tôi rót cho ly trà uống, sau đó nói 

tiếp, ít nhất nói hai tiếng đồng hồ. 

Tôi nói, thật quý quá, anh đã nói ra rất nhiều điều, Phật giáo vốn là như vậy. Anh 

thật sự đã cứu rất nhiều Phật tử, khiến họ quay đầu là bờ, cho nên tin đạo Cơ đốc là việc 

tốt.  Tôi  nói  tôi  có  vấn  đề  muốn  thỉnh  giáo  anh.  Được,  vấn  đề  gì,  anh  cứ  hỏi.  Tôi  nói 

chúng ta muốn phê bình một bài văn, phải chăng cần phải xem qua văn chương trước? 

Đó là điều đương nhiên. Vậy xin hỏi, anh đã từng xem kinh Phật chưa? Câu hỏi này, anh 

ta chưa từng xem. 

Tôi nói ở thư viện này của chúng tôi, thứ tư hàng tuần thầy đến đây giảng kinh, anh 

có đến nghe chăng? Không có. Tôi nói vậy là không được, biết người biết ta trăm trận 

trăm thắng. Anh chưa từng xem kinh, cũng chưa từng nghe giảng, vậy mà dám phê bình 

Phật giáo như thế, đúng là gan không nhỏ. Trong phòng đọc sách có rất nhiều người, anh 

không sợ những người đó cười chê ư? Tôi nói mấy câu này, mặt anh ta đỏ lên, quá ngại 

nên đứng dậy ra về. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        560/16 

Ngày thứ hai anh ta đến, dẫn theo một vị mục sư, rất khách sáo. Có chút phong độ 

của quân tử, không tệ, đến xin lỗi. Tôi nói hoan nghênh, hoan nghênh quý vị đến nghe 

kinh,  hoan  nghênh  quý  vị  đến  nghe  giảng.  Tìm  ra  tất  cả  những  khuyết  điểm  của  Phật 

giáo, sau đó quý vị chỉnh sửa từng điều một. Như vậy quý vị cứu được không biết bao 

nhiêu Phật tử, công đức này vô lượng! 

Sau khi họ ra về, bên cạnh chúng tôi có hai vị đồng tu lâu năm, nói với tôi. Họ nói 

những lời phê bình của những người kia, chúng tôi thấy anh vừa nghe vừa không ngừng 

gật  đầu,  chúng  tôi  thật  sự  lo  lắng  cho  anh,  không  ngờ  sau  cùng  anh  lại  dùng  phương 

pháp đó. Tôi nói tôi vừa nghe là biết họ không hiểu gì về Phật giáo, để họ nói, cho nói 

thoải mái, lúc này đánh trả một đòn, sức mạnh này rất lớn. 

Tôi nói với mọi người rằng, Phật giáo chịu được sự phê bình. Tôi nói đối với những 

người này, đừng biện luận với họ. Họ chưa từng xem, cũng chưa từng tiếp xúc, không 

biết gì cả, chỉ nghe người ta nói mà thôi. Những người này cứ để họ nói, sau đó hỏi lại. 

Chúng  ta  hỏi  họ  là  rất  hợp  lý,  chúng  tôi  hoan  nghênh  quý  vị  phê  bình,  không  phải  cự 

tuyệt. Cũng không phải nói quý vị không nên phê bình thế này thế nọ, nhưng quý vị nhất 

định phải hiểu rõ về Phật giáo. Không hiểu thấu đáo, không đủ tư cách nói chuyện. Đây 

là thái độ cầu học, không thể không biết. 

Bởi vậy không nhẫn không được, phải nhẫn. Quý vị xem chúng ta ứng đối với họ 

luôn  nhã  nhặn  hòa  ái,  không  hề  thiên  vị  Tôn  giáo  mình,  mà  hạ  thấp  Tôn  giáo  khác, 

không có. Chúng tôi nói Tôn giáo đều rất tốt, thâm nhập kinh tạng quý vị sẽ hiểu. Về sau 

liền trở thành bạn, đến đây tìm tôi nghe tôi nói chuyện, không phải tôi nghe anh ta, anh 

ta đến nghe tôi. 

Tôi nói với họ, Phật giáo không có xung đột với bất kỳ Tôn giáo nào. Khi Đức Phật 

còn tại thế, thầy truyền giáo trong rất nhiều Tôn giáo, nhân viên chấp sự trong Tôn giáo, 

đều đến quy y Đức Phật, đến học Phật. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni không hề bắt họ bỏ 

Tôn giáo của mình, mới có thể đến học Phật, không có. Trong kinh điển quý vị đều thấy, 

Bà la môn nữ trong Kinh Địa Tạng, Phật Bồ Tát không bắt cô ấy từ bỏ đạo Bà la môn, 

học cả hai. Bà la môn là Tôn giáo của cô ấy, Phật giáo là giáo dục của cô ấy, không có 

xung đột. Tín ngưỡng Tôn giáo, đến trường cũng đi học bình thường, nhà trường không 

nói, anh không có tín ngưỡng Tôn giáo, không được đến trường, không có điều này. 

Chúng tôi nói vấn đề này cho họ nghe, họ rất kinh ngạc, đây là anh tự nói ư? Không 

phải, trong kinh điển nói như vậy, quý vị xem sẽ hiểu. Phật giáo là giáo dục, nhưng quốc 

gia xã hội hiện nay liệt nó vào Tôn giáo, chúng ta gọi Phật giáo là giáo dục Tôn giáo. 

Đối với bên ngoài phải nhẫn, nhẫn mới có thể hóa giải ngộ nhận, hóa giải đối lập, 

hóa giải xung đột. Nếu vừa nghe nói liền sân giận, vậy là sai, oán này kết ngày càng sâu, 

tạo nên sự xung đột không đáng có. Đây là nói về ngoại nhẫn. 

Thứ ba. “Vì sao gọi là pháp nhẫn của Bồ Tát. Trong các kinh Đức Phật nói nghĩa vi 

diệu,  các  pháp  tịch  tịnh,  các  pháp  tịch  diệt  như  tướng  niết  bàn,  không  kinh  không  sợ. 

Liền  nói  lời  rằng, nếu  tôi  không  hiểu  kinh  này,  không  biết  pháp  này,  vĩnh  viễn  không 

thành bồ đề. Cho nên Bồ Tát cần cầu thỉnh giáo đọc tụng, gọi là pháp nhẫn”. 

Pháp nhẫn là gì? Nghĩa là tu học Phật pháp phải nhẫn, đặc biệt là đại thừa. 

Thông qua lịch sử một đời dạy học của Đức Thế Tôn chúng ta có thể nhận thấy, sau 

khi Thế Tôn khai ngộ, từ vườn Lộc uyển độ năm vị tỳ kheo. Đây là khởi đầu của việc 

dạy  học,  năm  người  học  trò  đầu  tiên.  Về  sau  ngày  càng  nhiều,  có  đến  1255  người. 

Những người này là đệ tử thường đi theo Phật, trước sau không rời xa Phật, Phật đi đến 

đâu họ theo đến đó. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        561/16 

Đức Phật dạy dỗ đối với họ, quý vị xem 20 năm đầu giảng Kinh a hàm, kinh điển 

tiểu  thừa. Chúng  ta  biết,  Phật  nương  theo  nhị  đế  mà  thuyết  pháp,  Phật  giảng  kinh  dạy 

học căn cứ vào nhị đế. Như ở trước đã học, chân đế và tục đế. Chân đế là cảnh giới Phật 

thân chứng, cảnh giới này cao thâm khó lường, người thường không hiểu. Không hiểu 

nghĩa là không có nhân duyên với ngài, họ không tiếp thu nổi, nghe xong sanh nghi ngờ, 

thậm chí là ra đi. Họ không biết mình không đủ trình độ, còn nói quý vị nói không đúng. 

Cho  nên  Phật  dạy  học  có  phương  tiện  thiện  xảo,  trước  tiên  dạy  thế  tục  đế.  Dạy 

chúng ta làm người tốt như thế nào, làm sao để có cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn, điều 

này khiến mọi người đều hoan hỷ. Trong tiểu thừa đa phần là thế pháp, tục đế, chân đế 

rất ít, không thường nói. “Các pháp tịch tịch, các pháp tịch diệt”, tiểu thừa rất ít nói đến 

những  điều  này.  12  năm  kết  thúc  một  giai  đoạn  của  tiểu  thừa,  nói  qua  Phương  đẳng, 

Phương đẳng ví như trung học, dẫn dắt ta vào đại thừa. Phương đẳng nói tám năm, thật 

sự đi vào đại thừa, cho nên nói đến những điều này, nói nghĩa vi diệu, bát nhã. Bát nhã là 

đại học, 22 năm. Tám năm sau cùng giảng Pháp Hoa, Pháp Hoa tương đương với nghiên 

cứu sở. Giáo nghĩa của Kinh Pháp Hoa và Kinh Hoa Nghiêm là thông suốt nhất trí. Tuy 

Kinh Hoa Nghiêm nói sớm nhất, không ai biết đến, Phật nói trong định. Phàm phu chúng 

ta chỉ thấy đức Phật Thích Ca Mâu Ni đang tọa thiền dưới cội Bồ Đề, nhập định. Mười 

mấy hai mươi ngày không xuất định, cứ ngồi ở đó, đâu biết rằng Phật đang giảng kinh 

trong định. Ai nghe? 41 vị pháp thân đại sĩ, nhân số vô lượng vô biên. Không có định 

công,  không  vào  được  cảnh  giới  trong  định  của  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  vậy  là 

không đủ tư cách nghe kinh rồi. Có tư cách nghe kinh, quý vị cũng nhập định, đi vào 

cảnh giới thiền định của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Người bên tiểu thừa không thừa nhận Kinh Hoa Nghiêm, nói Hoa Nghiêm là kinh 

giả, không phải Phật thuyết. Ai tạo ra? Bồ Tát Long Thọ tạo. Bồ Tát Long Thọ truyền ra 

từ long cung. Bồ Tát Long Thọ có thể tạo ra Kinh Hoa Nghiêm sao? Có thể tạo ra Kinh 

Hoa Nghiêm, đó chính là Phật rồi, không còn gì để nói nữa. 

Từ  một đời dạy học của Thế Tôn, giống như thành lập trường học vậy. Tiểu học, 

trung học, đại học, nghiên cứu sở, ngài đã giáo hóa chúng sanh như vậy. Chúng ta học 

Phật  nếu  không  có  nhẫn  nại,  49  năm,  nếu  không  có  nhẫn  nại,  có  thể  tốt  nghiệp  được 

chăng? Không phải trường như chúng ta hiện nay, trường học hiện nay, quý vị thấy từ 

mẫu giáo đến tiểu học, trung học, cấp ba, đại học, nghiên cứu sở, cũng phải hơn 20 năm. 

Không có hơn 20 năm nhẫn nại này, không thể tốt nghiệp được. Nhưng tốt nghiệp của 

Phật pháp là khai ngộ, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Khi nào mới có người như 

vậy? Trong hội Bát nhã sẽ có. Nói cách khác, nửa thời gian về sau, tức là 30 năm cuối. 

20 trước không có khai ngộ, 20 sau có, có người khai ngộ trong hội Bát nhã, trong hội 

Pháp Hoa khai ngộ càng nhiều, cho nên gọi là Pháp Hoa thành Phật. Chưa giảng xong bộ 

kinh là khai ngộ, chứng quả, không có nói đến chứng vô thượng bồ đề, nhưng chứng quả 

A la hán, chứng quả Bích Chi Phật rất nhiều. 

Đây là nói, đối với việc tu học Phật pháp phải có pháp nhẫn. 

Ngày nay chúng ta kế thừa những gì chư vị tổ sư đại đức truyền lại, lại biết bí quyết 

học tập, vì sao chúng ta không có thành tựu? Chính là vì không biết nhẫn nhục, chúng ta 

có thể nhẫn mười năm chăng? Nhẫn được mười năm là thành tựu, đây là thật không phải 

giả. Thời gian hai năm đầu, học thật tốt ba nền tảng của Nho Thích Đạo và thể văn cổ. 

Văn cổ không có gì khác, chính là học thuộc. 

Trước đây, tôi từng kiến nghị với chư vị đồng học, 48 phẩm Kinh Vô Lượng Thọ 

cũng giống như 48 bài. Đương thời thầy dạy chúng tôi, là dùng Cổ Văn Quán Chỉ, cho 

chúng tôi chọn 50 bài trong đó. Đọc thuần thục, phải thuộc lòng, phải giảng giải được. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        562/16 

Ta học thuộc 50 văn cổ, giảng giải 50 bài văn cổ, nghĩa là có căn bản của văn cổ, đủ khả 

năng xem văn cổ. Quý vị xem Tứ Khố Toàn Thư, xem Đại Tạng Kinh, không có trở ngại 

gì về phương diện  văn tự. Tôi ví 50 bài văn  cổ  này, giống  như  chìa  khóa  của  Tứ Khố 

Toàn  Thư,  chìa khóa  của  Đại  Tạng  Kinh.  Một tuần  học thuộc  một  bài,  vừa  đúng một 

năm, 50 tuần là học xong. Thầy lại nói, tiến lên một bước nữa, nếu có thể học thuộc 100 

bài, thời gian 2 năm, là có năng lực viết văn cổ, cho nên không khó! 

Những gì tổ tông lưu lại, người Trung quốc rất thích đơn giản, tường tận, rõ ràng. 

Đơn giản, cốt yếu, tường tận, thấu đáo, đâu có gây phiền phức cho chúng ta? Làm gì có 

chuyện đó! Sự yêu thương của người xưa đối với hậu nhân, suy nghĩ rất chu đáo, bất kỳ 

quốc  gia  dân  tộc  nào  trên  thế  giới  đều  không  có  được,  phát  minh  của  nền  văn  cổ  này 

không đáng nể ư? Phương pháp này vượt qua không gian và thời gian, không bị hạn chế 

bởi tầng không gian. Ngôn ngữ sẽ có sự biến hóa, biến hóa theo mỗi vùng miền. Chúng 

ta gọi là ngôn ngữ địa phương, cũng biến hóa theo thời đại. Các quốc gia trên thế giới, 

ngữ văn là đi cùng một con đường, mấy trăm năm sau, ngôn ngữ thay đổi, những gì tiền 

nhân viết ra người đời sau xem không hiểu. 

Chữ La tinh của Âu châu là một chứng minh rất hùng hồn, đến các nhà khảo cổ học 

còn  không  thể  thấu  hiểu  hoàn  toàn.  Người  xưa  sớm  nhận  ra  vấn  đề  này,  họ  có  trí  tuệ, 

phát minh ra văn cổ. Tách rời văn cổ và ngôn ngữ, ngôn ngữ thay đổi theo thời gian và 

vùng miền, văn cổ vĩnh viễn bất biến. 

Chỉ cần chịu học tập, nhiều nhất là thời gian hai năm, chẳng những ta có khả năng 

đọc, mà còn có năng lực viết. Viết văn rất quan trọng, vì sao vậy? Dùng văn cổ viết bài 

lưu lại cho hậu nhân. Mấy trăm năm sau, mấy ngàn năm sau, khi hậu nhân nhìn thấy, có 

thể hiểu được trong này nói gì. Tin tức của quý vị truyền về sau, họ thật sự được lợi ích. 

Công cụ này quá tuyệt vời, còn cao minh và tiên tiến hơn khoa học kỷ thuật hiện đại. 

Khoa học kỷ thuật hiện nay không tệ, có thể ghi lại âm thanh mình nói chuyện. Ghi 

lại âm thanh, mấy trăm năm sau ngôn ngữ biến hóa, dù nghe cũng không hiểu, như vậy 

thì  vô  ích,  không  sánh  bằng  văn  cổ.  Văn  cổ,  người  của  ngàn  vạn  năm  sau  đều  có  thể 

nghe  hiểu.  Trí  tuệ,  kinh  nghiệm,  phương  pháp,  thành  quả  của  người  xưa,  đều  có  thể 

truyền từ đời này qua đời khác một cách trọn vẹn, trên thế giới chỉ có cổ nhân làm được. 

Văn hóa không có giới hạn của quốc gia hay chủng tộc, nghĩa là nói, cần phổ biến 

phát triển văn cổ ra toàn thế giới. Lý do là gì? Lý do là Trung quốc có nền văn hóa nhân 

văn phong phú nhất, viên mãn nhất. Phần tài sản này, là nhân loại trên toàn địa cầu này 

cùng chung hưởng thụ. Chỉ cần ta nắm được chìa khóa này là có phần. 

Tứ Khố Toàn Thư và Đại Tạng Kinh chính là bảo vật gia truyền của chúng ta. Tứ 

Khố Toàn Thư là trân bảo tổ tông truyền lại từ 5000 năm trước. Đại Tạng Kinh là trân 

báo Đức Phật truyền lại từ 3000 năm trước. Chỉ cần ta có chìa khóa này, là hoàn toàn 

hưởng được lợi ích của nó. Ta có thể thành thánh, thành hiền, thành Bồ Tát, thành Phật, 

điều này không tuyệt vời ư? Chúng ta phải hiểu, phải thông đạt điều này, đây tuyệt đối 

không phải là mê tín. 

Nỗ lực học tập, chúng ta học tập_Lúc nhỏ chưa học không biết, không đáng trách, 

vì sao vậy? Vì cha mẹ không biết. Cũng không thể trách cha mẹ, vì ông bà đều không 

biết. Truyền thống văn hóa bị lãng quên chắc khoảng 200 năm nay, chúng ta có cái nhìn 

lệch lạc đối với nó, sinh ra hiểu lầm, không muốn học, ít nhất đã 100 năm. 100 năm chắc 

khoảng bốn đời. 

Đức  Phật  Thích  Ca Mâu  Ni biết được điều này,  trong  bộ kinh này  Đức  Phật nói 

rằng, nói rất đúng trọng tâm. Ngài nói: “Tiên nhân bất thiện”, tiền nhân là cha me, ông 

bà mình, thậm chí là ông bà cố, họ không biết điều này. “Bất thức đạo đức, vô hữu ngữ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        563/16 

giả”, không ai nói với chúng ta. Bây giờ cha mẹ chúng ta dạy con cái, đều dạy họ cạnh 

tranh, học theo người phương tây. Rất xa lạ, không biết gì về nền văn hóa nước nhà, cho 

nên không thể trách họ. Lời Đức Phật nói từ bi biết bao, trọng tâm biết bao. Trung thứ, 

phải tha thứ cho họ. Ngày nay chúng ta đã biết, nắm bắt thời gian để học tập bổ sung, bù 

đắp sự khiếm khuyết này. Như vậy chúng ta sẽ có năng lực truyền thừa, nhiệm vụ của 

lịch sử này, tuệ mạng của tổ tông. Cổ nhân nói là vì kế thừa tuyệt học của chư vị thánh 

hiền. Trong Phật pháp gọi là duy trì tuệ mạng Phật pháp. Ngày nay chúng ta phải gánh 

vác trách nhiệm này, tuyệt học và tuệ mạng phải bắt đầu truyền từ chúng ta. Ta phát tâm 

như vậy, liền được oai thần Tam bảo gia trì, tổ tông ban phước, tổ tông gia hộ. Chúng ta 

là truyền nhân của Tam bảo, là truyền nhân của truyền thống tam giáo Nho Thích Đạo, 

có làm được hay không? Người đầy đủ sức nhẫn nhục có thể làm được, trong kinh văn 

nói: “Nhẫn lực thành tựu”. Nhẫn được là thành tựu được, đây là pháp nhẫn của Bồ Tát. 

Người học Phật phải có thái độ như vậy. 

“Nếu tôi không hiểu kinh này, không biết pháp này, vĩnh viễn không thành tựu bồ 

đề”.  Chúng  ta  phải  thường  nói,  nếu  tôi  không  hiểu  Tứ  Khố,  không  hiểu  Kinh  Tạng, 

không biết pháp này, vĩnh viễn không chứng được bồ đề. Phải thường có tâm này, động 

viên chính mình. “Cho nên Bồ Tát cần cầu thỉnh giáo đọc tụng‟, nỗ lực tinh tấn, cầu học! 

Ngày xưa cầu học có thầy, tầm sư hỏi bạn. Ngày nay thầy không có, có thể không 

tìm  được  người  cùng  chí  hướng.  Nhưng  ngày  nay  có  phương  tiện  khác,  phương  tiện 

khác với cổ nhân, những kinh sách này rất dễ có được. Phương tiện khác là kỹ thuật in 

ấn phát triển, ngày xưa không có thuật in ấn, sách phải viết tay. Viết tay, quý vị thử nghĩ 

xem, suốt đời viết được bao nhiêu. Điều này quá khổ, mà còn khó tìm. Lúc đó số lượng 

sách quá ít, đi đâu để tìm được sách, nên phải viết ra một cuốn. 

Hiện nay không cần lo điều này, Đại Tạng Kinh, Tứ Khố Toàn Thư, người thời xưa 

không dám mơ tưởng, trong nhà ai mới có được bộ Đại Tạng Kinh? Tôi nói với chư vị 

đồng học, lúc còn trẻ, hai mươi mấy tuổi tôi mới biết, tỉnh An Huy chúng tôi, một tỉnh, 

có bao nhiêu bộ Đại Tạng Kinh? Hai bộ rưỡi, chỉ có hai bộ hoàn chỉnh, còn một bộ thiếu. 

Quý vị thử nghĩ xem, văn hóa tỉnh An Huy được coi là không tệ, có văn hóa cao. Có Tứ 

khố Toàn Thư chăng? Không có Tứ Khố. Đương thời Tứ Khố tổng cộng chỉ viết được 

bảy bộ, quốc gia để ở bảy nơi. Nếu ta muốn xem Tứ Khố, ở quê tôi phải đến Nam Kinh, 

hoặc là đến Hàng Châu, ở đó có một bộ, phải đến đó để chép. Nguyên bản là viết tay, 

sách này không được mượn ra bên ngoài. 

Hiện  nay  rất  tiện  lợi,  trong  Tịnh  tông  học  viện  nhỏ  bé  này  của  chúng  tôi,  ở  đây 

chúng tôi có mười bộ Đại Tạng Kinh khác nhau, có mười bộ Tứ Khố Toàn Thư. Quý vị 

nói ngày xưa ai dám mơ tưởng, không dám tưởng tượng. Điển tịch có được quá dễ, hiện 

nay không cần sao chép cực khổ, có người còn viết sai, viết sót, đây là chuyện thường 

xảy ra. Hiện nay máy pho to, vi tính phương tiện biết bao, những thứ ta cần có thể đưa từ 

trong Tứ Khố vào vi tính, in ra giống như bản gốc vậy. 

Về phương diện này tiện lợi hơn cổ nhân rất nhiều, vấn đề là chúng ta phải có tinh 

thần, sức nhẫn nhục, kiên trì học tập như cổ nhân, như vậy là thành công. Hiện nay có 

người thành công chăng? Có, tôi từng thấy. Tôi còn nghe có mấy người, chưa gặp mặt, 

đều qua mạng internet, qua truyền hình vệ tinh. Họ nắm bắt được một bí quyết, chính là 

nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu, mười năm, tám năm họ thành tựu. 

Đương nhiên trong này, quan trọng nhất là hoàn cảnh tu học. Bản thân việc gì có 

thể không nghe không hỏi, để tâm an định tại đây, đọc sách mười năm. Có người hộ trì, 

mọi nhu cầu trong cuộc sống có người chăm sóc, đi đâu để tìm cầu điều này? Chăm sóc 

thời gian ngắn thì dễ, không có người chăm lo thời gian dài, như vậy làm sao thành tựu? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        564/16 

Chư vị đồng học đều biết, tôi theo học với ba vị thầy. Sau khi học xong, nếu không 

có sự quan tâm suốt 30 năm của bà Hàn Anh, không có tôi như ngày hôm nay. Không 

phải hoàn tục, thì cũng làm những công việc về kinh sám Phật sự, không thể đến nay vẫn 

còn  nghiên  cứu  kinh  điển,  cùng  nhau  chia  sẻ  với  mọi  người.  Tôi  cảm  nhận  được  một 

cách sâu sắc, người hộ pháp rất quan trọng. Không có người hộ trì, ta rất khó thành công. 

Có người hộ trì, bản thân mình phải tinh tấn, kiên trì, nhất định thành công. 

Ngày nay tôi nghĩ, chấp sự trong học viện chúng ta, nghĩa là nhân viên phục vụ, 

chúng ta phải mời họ. Để người xuất gia không cần làm gì cả, ngoài tu học. Tôi đứng ra 

cúng dường mọi người, cúng dường mọi người mười năm. Mười năm quý vị thật sự hiểu, 

không  khó, nắm  vững  ba  nền  tảng, học  văn  cổ.  Văn  cổ  có  thể  dùng  kinh  điển  để  học, 

cũng có thể dùng tác phẩm của chư vị tổ sư đại đức. Ví dụ như Ấn Quang Đại Sư Văn 

Sao, của đại sư Ngẫu Ích, của đại sư Liên Trì, đây đều là những tác phẩm cuối nhà Minh 

đầu nhà Thanh. Trúc Song Tùy Bút của đại sư  Liên Trì viết rất hay, không khó hiểu. 

Tông Luận của đại sư Ngẫu Ích, văn chương mỗi bài trong Linh Phong Tông Luận đều 

rất hay, người xuất gia chúng ta học những cuốn sách này. 

Phật tử tại gia muốn đến đây đọc sách cầu học cũng hoan nghênh, chúng tôi cũng 

phát tâm cúng dường. Quý vị đến đây, tâm an định, mười năm không ra khỏi cửa. Kinh 

luận Nho Thích Đạo chuyên tham cứu một bộ, Đạo giáo thì học Trang Tử, văn chương 

của  Trang  Tử  hay,  tác  phẩm  hàng  đầu.  Đạo  Đức  Kinh  của  Lão  Tử  không  dài,  81  bài, 

tổng cộng chỉ khoảng hơn 5000 chữ. Học những bài văn này đều rất hay, đều có thể làm 

cơ sở, nhập môn của văn cổ. 

Chúng tôi là nửa đường xuất gia, không phải có nền tảng từ nhỏ, có nền tảng từ nhỏ 

dễ  hơn.  Bây  giờ  chúng  ta  đều  trên  30,  40  tuổi  mới  phát  tâm,  vẫn  còn  kịp,  không  phải 

không kịp. 40 tuổi phát tâm, 50 tuổi ra hoằng pháp là vừa. 50 tuổi phát tâm, quý vị thấy 

60 tuổi thành tựu. Cư sĩ Lưu Tố Vân 55 tuổi phát tâm, 65 tuổi thành tựu, làm tấm gương 

tốt cho mọi người. Tôi đứng ra nghĩ phương pháp, bất luận tại gia hay xuất gia, lợi dụng 

đạo tràng này, mọi người cố gắng học tập. Để quý vị buông bỏ vạn duyên, ở đây nhất 

tâm đọc sách cầu học, thành tựu cho quý vị. 

Thế  pháp  hay  Phật  pháp,  cổ  nhân  thường  nói:  “Bất  hiếu  có  ba,  vô  hậu  lớn  nhất”. 

Hậu  ở  đây  không  phải  nhiều  người.  Số  lượng  không  ngừng  tăng  lên,  nhưng  không  có 

thánh hiền nhân xuất hiện, đây gọi là vô hậu. Không có người kế thừa truyền thống văn 

hóa, không có người duy trì tuệ mạng Phật pháp, đây gọi là vô hậu. 

Chúng tôi phát đại tâm cúng dường hậu nhân, thật sự phát tâm này. Quý vị nói với 

tôi, thật sự phát tâm, mọi công việc trong thường trú tuyệt đối không để quý vị làm, để 

quý vị chuyên tâm tu học. Học Nho giáo, học Đạo giáo, học Phật giáo đều được. Ngày 

nay Nho Thích Đạo đều thiếu nhân tài. 

Học  tập  Nho  Thích  Đạo  đều  phải  giữ  đúng  quy  củ  của  tiền  nhân.  Nho  giáo  nói: 

“Đạo dạy học, quý ở chuyên”. Phật pháp nói: “Nhất môn thâm nhập, trường thời huân 

tu”. Tôi ở đây hoan hỷ quan sát thành tựu của quí vị. Hy vọng chư vị đồng học chú ý 

những điều tôi nói. Tôi không phải nói trò, không phải nói chơi, tôi thành tâm thành ý 

đang mong cầu, quý vị thật sự phát tâm. Trong hoàn cảnh hiện tại, sinh hoạt phí một 

năm của quý vị là bao nhiêu, đưa ra một tiêu chuẩn, tôi tìm người hộ pháp đứng ra hộ trì. 

Đại  học  nam  Queensland,  tôi  tặng  học  bổng  cho  họ,  một  học  sinh  cho  một  vạn 

trong một năm. Bốn năm tốt nghiệp tôi cho họ bốn vạn, một học sinh bốn vạn. Tôi giúp 

cho năm sinh viên, không nhiều, một năm 20 vạn, bốn năm tốt nghiệp. 

Tôi  ủng  hộ  cho  quý  vị  thời  hạn  mười  năm,  nếu  một  vạn  một  năm,  một  người  là 

mười vạn, mười người 100 vạn, 100 người 1000 vạn, tôi vẫn có thể làm được. Quý vị 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        565/16 

không cần làm gì cả, giống như sinh viên  ở trường vậy, cố gắng tu học. Đại chúng hộ 

pháp khắp mười phương, công đức này không thể nghĩ bàn. Họ tiêu tiền không nhiều, 

trong mười năm, quý vị một người chỉ dùng có mười vạn, mười vạn đào tạo nên một bậc 

thánh nhân. Điều này quá tuyệt, công đức vô lượng, tìm đâu ra! 

Thường trú có sự thu nhập này, là có thể mời vài nhân viên làm việc cho đạo tràng, 

hoàn toàn phát lương. Mời vào làm việc, họ phải nỗ lực hộ trì, siêng năng làm việc. 

Không lập chế độ, sợ tương lai lại bỏ phí mười năm này, như vậy thì thật đáng tiếc. 

Mười năm này để chúng ta kiểm điểm lại mình một cách sâu sắc, mình có những vấn đề 

gì? Lỗi lầm của mình ở đâu? Mất bò làm chuồng cũng không đến nỗi trễ, mười năm của 

tương lai chúng ta nhất định phải nắm bắt. Nếu chế độ này nhận được hiệu quả cao, vậy 

thì phát triển nó ngày càng sáng lạn hơn. 

Theo tôi tương lai tự viện am đường không còn làm công việc kinh sám Phật sự 

nữa, không còn tổ chức pháp hội. Nỗ lực vì chánh pháp cửu trú, đào tạo nhân tài, đào tạo 

giáo sư cho nền văn hóa truyền thống ưu tú, đây là việc lớn quan trọng nhất trước mắt 

của chúng ta. Đây là pháp nhẫn của Bồ Tát. 

Chúng ta xem điều tiếp theo: 

Thứ tư. “Thế nào gọi là Bồ Tát tùy Phật giáo nhẫn?” Đây là những gì Phật dạy, ta 

phải thực hành, Bồ Tát có thể tùy thuận giáo huấn của Phật. Phật là thầy, Bồ Tát là học 

trò. “Bồ Tát sân não”, sân nhuế, phiền não. Độc, độc là tam độc, tham sân si mạn. Tham 

sân si mạn nghi, chúng ta thường gọi là ngũ độc. Khi những ý niệm này sanh khởi, “tư 

duy như vậy”. 

Bên dưới là Đức Phật dạy, đây là dùng phương pháp quán tưởng: “Thân này từ đâu 

sanh ra”, thân này từ đâu mà có? “Từ đâu mà diệt?” Thân này từ đâu mà có? Do tứ đại 

ngũ uẩn hòa hợp mà sanh ra, nó diệt như thế nào? Do tứ đại phân tán. Thân thể của hiện 

tượng vật chất, thọ tưởng hành thức của hiện tượng tinh thần đều phân tán, vì thế mà diệt. 

Dạy chúng ta quán tưởng như vậy. 

“Từ  tôi  sanh  ra,  vậy  ai  là  tôi?”.  Giống  như  bảy  chổ  tìm  tâm  trong  Kinh  Lăng 

Nghiêm vậy. Quý vị đi tìm, truy cứu tận cùng, cứ tìm. “Từ đây sanh ra, ai là ở đây? Pháp 

tướng như vậy, từ nhân duyên nào sanh ra?” Nhà Phật nói về luận duyên sanh, hữu tình 

chúng sanh. Trong Trung Quán Luận nói: “nhân duyên sở sanh pháp, ngã thuyết tức thị 

không”. Khi duyên tụ thì có, duyên tán thì không còn, tụ tán vô thường. Y chánh trang 

nghiêm trong cõi nước chư Phật, khắp biến pháp giới hư không giới v cũng như vậy. 

Trong  kinh  Phật  có  khoa  học_Phẩm  Thế  Giới  Hoa  Tạng,  Phẩm  Thế  Giới  Thành 

Tựu  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  trong  này  nói  gì?  Nói  về  nguyên  khởi  của  vũ  trụ.  Hư 

không từ đâu mà có? Trong hư không có nhiều tinh hệ như thế, nhiều tinh cầu như vậy, 

từ đâu mà có? Trong tinh cầu lại có nhiều chúng sanh như vậy, có động vật, có thực vật, 

có khoáng vật. 

Trong kinh nói về khoa học, và khoa học mới nhất thời hiện đại tình cờ mà trùng 

hợp,  khoa  học  cũng  đi  theo  phương  hướng  này.  Vũ  trụ  vĩ  quan,  vật  lý  hư  không.  Thế 

giới vi quan, lượng tử lực học, chính là trong Phật pháp nói đến a lại da. 

Giới khoa học nói, vũ trụ này chỉ có ba thứ, ngoài ba thứ này ra không có gì cả. Ba 

thứ này là gì? Thứ nhất là năng lượng, thứ hai là tin tức, thứ ba là vật chất. Giống như 

ống vạn hoa này vậy, trong ống vạn hoa chỉ có ba thứ. Ba miếng vụn màu hồng, màu 

vàng, màu  lam,  ngoài  ra  không  còn  gì  nữa. Quý  vị  để  vào  trong  này  rồi  xuay  chuyển, 

biến hóa vô cùng. 

Ba thứ này, trong kinh Đức Phật từng nói, hiện nay các nhà khoa học đã phát hiện. 

Năng lượng chính là nghiệp tướng của a lại da, tin tức là chuyển tướng của a lại da, vật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        566/16 

chất là cảnh giới tướng của a lại da. Đây là tam tế tướng của a lại da. Ba thứ này tổ hợp 

thành hiện tượng trong toàn thể vũ trụ. Hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện 

tượng tự nhiên, là ba thứ này biến hóa ra. Trong Hoàn Nguyên Quán, quốc sư Hiền Thủ 

gọi là xuất sanh vô tận. 

Khi tôi học Hoàn Nguyên Quán, tôi suy nghĩ thật nhiều cũng không hiểu được câu 

nói này, sao  lại xuất sanh vô tận?  Về sau đột nhiên nhớ lại ống vạn hoa  chơi  hồi nhỏ, 

không phải chính là hiện tượng này sao? Tôi nói đến ống vạn hoa, có rất nhiều người thu 

thập giúp tôi, bây giờ tôi có khoảng hai ba mươi ống vạn hoa, mọi người đem đến tặng 

tôi. Nguyên lý này chỉ đơn giản như thế thôi, vũ trụ không phức tạp. 

Thế giới vi quan, trong kinh điển ở trước chúng ta có học. Sợi lông, hạt bụi, một sợi 

lông một hạt bụi. Lông là sợi lông, vật nhỏ nhất trong chánh báo, đầu sợi lông. Hạt bụi là 

vật nhỏ nhất trong y báo. Trong kinh nói đến hạt bụi, mắt thịt chúng ta không thấy được. 

Hạt bụi là gì? Trong khoa học gọi là nguyên tử, điện tử, hạt căn bản, hạt vi lượng, nói 

những thứ này. 

30 năm gần đây, khoa học lại đi xa thêm một bước nữa, phát hiện ra vi trung tử. Vật 

chất, vật chất nhỏ nhất, chắc đây là lượng tử, tiểu quang tử. Thể tích của nó là một phần 

trăm ức của một điện tử. 

Ở trước chúng ta đã học_Hoàng Niệm Lão, ông là người học khoa học, từng nói với 

chúng tôi vấn đề này. Nói vi điểm của một sợi lông hạt bụi, chúng ta ghi chép là ở trước, 

để tôi tìm xem coi có tìm được chăng. Tìm được rồi, trang 338. Sau năm 1980, giới khoa 

học phát hiện vi trung tử, đúng, một phần trên 100 ức, là một phần trên 100 ức của một 

điện tử. Nói cách khác, 100 ức vi trung tử tổ hợp thành một điện tử. Những hiện tượng 

này, nó ở trong không khí, chúng ta không thể phát giác được. 

Đức Phật dạy rằng, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Tâm địa chúng ta chân thành, 

lương thiện, từ bi nhẫn nhục. Tâm này quá tốt đẹp, mọi hiện tượng vật chất đều biến 

thành đẹp nhất. Nếu tâm chúng ta tự tư tự lợi, tham sân si mạn, sát đạo dâm vọng, vậy 

thì  hết  thảy  những  vi  điểm  này, nó  sẽ  theo  ý  niệm  chúng  ta. Ý  niệm  chúng  ta phát  ra, 

chúng cũng nhận được hết, nó trở thành độc bệnh. Độc bệnh này biến thành bệnh truyền 

nhiễm trong không khí. 

Những tế  khuẩn, vi  khuẩn  này, chúng  ta biết  chúng từ  đâu  mà  có. Đây  là  sức  sát 

thương nghiêm trọng nhất trong đại thiên tai, nó không phải núi lửa, không phải động 

đất, là những thứ này. Chúng ta không thể không biết, không thể không chú ý đến. 

Các nhà khoa học nói với chúng ta, làm thế nào ứng phó những thiên tai này. Dạy 

chúng ta bỏ ác dương thiện, phải cải tà quy chánh, phải đoan chánh tâm niệm, hoàn toàn 

tương đồng với lý luận nói trong Phật pháp, có thể không tin được chăng? 

Thân chúng ta có bệnh tật, đây là nói về nội nhẫn, có nội nhẫn, công phu không tệ. 

Nhưng làm sao hóa giải những bệnh tật này, điều này càng quan trọng. Hóa giải bệnh tật 

chính là từ ý niệm, phải buông bỏ ý niệm sai lầm, tư tưởng sai lầm, nhận định sai lầm, 

phải sửa đổi nó. Trong tâm thường nghĩ đến luân lý, đạo đức, nhân quả, thường nghĩ đến 

những điều này. 

Các  bậc  tổ  tông  để  lại  cho  hậu  nhân,  quy  nạp  đến  sau  cùng  chỉ  có  12  chữ.  Niệm 

niệm không lìa 12 chữ này, “hiếu để trung tín, lễ nghĩa liêm sỉ, nhân ái hòa bình”. Đây là 

truyền thống văn hóa, tồn tại tinh túy của ngàn vạn năm. Niệm niệm không rời xa, thân 

tâm sẽ mạnh khỏe, không có khuyết điểm gì cả. 

Trong hư không tuy có những độc bệnh này, độc bệnh bám vào tiểu quang tử, vậy 

phải làm sao? Ta hít thở, nó đi vào trong cơ thể. Nhưng thân tâm mình đoan chánh, nó sẽ 

thông qua và đi luôn, không hề chướng ngại, không bị nhiễm ô. Nếu trong tâm tự tư tự 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        567/16 

lợi, tham sân si mạn, sau khi nó đi vào cơ thể, nó sẽ dính liền với chúng ta, ta bị trúng 

độc, đạo lý là như vậy. 

Nhẫn nhục ba la mật là then chốt tu hành và cầu học thành hay bại của chúng ta, 

nhẫn được họ sẽ thành tựu, không nhẫn được họ không thể thành công. Đây là Phật dạy 

chúng ta, quán pháp duyên sanh của tất cả pháp. Quý vị nên biết, phàm những gì duyên 

sanh, duyên tụ hiện tượng liền xuất hiện, duyên tán hiện tượng không còn. Ở trong này 

thấy tất cả pháp không sanh không diệt. 

“Khi Bồ Tát khởi tư duy như thế, không thấy từ đâu sanh ra, cũng không thấy nhân 

duyên sanh khởi. Cũng không thấy từ tôi sanh ra, cũng không thấy từ đó khởi”, đó khởi 

chính là từ họ sanh. “Cũng không thấy từ nhân duyên sanh. Khởi tư duy như thế, cũng 

không sân, cũng không não, cũng không độc. Sức sân hận phẫn nộ, liền giảm ít, gọi là 

tùy Phật giáo nhẫn”. 

Đây là Phật Bồ Tát đại từ đại bi, phương tiện thiện xảo dạy chúng ta. Khi tâm sân 

nhuế sanh khởi, khi phiền não hiện tiền, khi tam độc và ngũ độc hiện tiền, phải làm sao? 

Đây chính là nói đoan chánh tâm niệm, độc bệnh này được hóa giải. Thường khởi quán 

tưởng như vậy, sẽ dễ buông bỏ, buông bỏ kiến tư phiền não. Tư phiền não chính là tham 

sân  si  mạn  nghi.  Kiến  phiền  não  là  thân  kiến,  biên  kiến,  kiến  thủ,  giới  thủ  và  tà  kiến. 

Buông bỏ những thứ này, lục đạo không còn. Nếu học đại thừa, quý vị là Bồ Tát thất tín 

trở lên. Học tiểu thừa, quý vị chứng tứ quả A la hán, vượt thoát lục đạo. Sức mạnh của 

nhẫn không thể nghĩ bàn, tất cả phải dựa vào sức mạnh của nhẫn mới có thể thành tựu. 

Thứ năm. Tthế nào gọi là Bồ Tát vô phương sở nhẫn?”. Phương là bốn phương, sở 

là sở tại. Vô phương sở nhẫn, là không có lúc nào, nơi nào, việc gì mà không thể nhẫn, 

chính là ý này. Ở đây có đưa ra ví dụ: “Hoặc ban đêm có thể nhẫn, ban ngày không thể 

nhẫn. Hoặc là ban ngày có thể nhẫn, ban đêm không thể nhẫn”, đây là thời gian. “Hoặc 

bên đó nhẫn bên này không nhẫn, hoặc bên này nhẫn bên đó không nhẫn”, đây là nói đến 

không gian. “Hoặc bên tri thức nhẫn, bên không tri thức không nhẫn”. Tri thức là những 

gì ta tôn trọng, Phật giáo gọi là thiện tri thức. Nghĩa là người ta tôn trọng, người ta kính 

yêu, đối với họ ta có thể nhẫn. Người ta ghét, người không thích, đối với họ ta không thể 

nhẫn.  Những  việc  này  đều  ngay  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  từ  sáng  đến  tối  từng  giờ 

từng phút ta đều nhìn thấy. 

Quý vị xem, ngôn ngữ thái độ, vui buồn cười mắng của họ, trong Phật pháp nói họ 

đang tạo nghiệp. Trong tạo nghiệp này có thiện, có ác, có vô ký. Chỉ cần khởi tâm động 

niệm, thêm vào ngôn ngữ tạo tác, hạt giống của a lại da rất vững chắc. Những chủng tử 

này gặp nhân duyên liền khởi hiện hành, quả báo xuất hiện. 

Người bây giờ đều cảm nhận được một cách sâu sắc, môi trường sống không tốt. 

Bất luận là hoàn cảnh vật chất, hay là môi trường đời sống tinh thần, đều không thể hoàn 

toàn như ý. Khổ nhiều vui ít, khổ quá nhiều, bảy tám phần mười là khổ, có được hai ba 

phần vui là không tệ, coi như là rất hạnh phúc rồi. Khổ từ đâu mà có? Đâu ngờ rằng toàn 

là tự làm tự chịu, không phải người khác cho mình. Bản thân ta ngày ngày đang tạo, như 

vậy đương nhiên ngày ngày ta phải chịu. Những gì hiện nay lãnh chịu, trong Phật giáo 

gọi là hoa báo. Như thực vật vậy, nở hoa trước, đời sau là quả báo. Nếu hoa hiện tại của 

chúng ta không tốt, chúng ta biết qua báo đời sau rất đáng sợ. Hoa hiện tại tốt, hoa báo 

tốt, quả báo đời sau nhất định tốt. 

Chúng  ta phải  siêng năng  tư duy  xem,  không  nghĩ người  khác, chỉ  nghĩ về  mình. 

Trong đời này, trong ngày hôm nay, trong tuần này của mình, chỉ cần nghĩ đến đây. Là 

ưu bi khổ não nhiều, hay tự tại an vui nhiều? Chỉ cần nghĩ đến hai vấn đề này. Nếu lo 

lắng phiền não rất nhiều, không phải việc tốt, nói lên điều gì? Chứng tỏ chúng ta cách ba 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        568/16 

đường ác không xa, đi rất gần. Còn như tâm địa thanh tịnh hỷ lạc nhiều, như vậy rất tốt, 

ta đến thiên đường không xa. Nếu mỗi ngày thời gian mình niệm Phật nhiều, một ngày 

24 tiếng, ta có thể niệm 13 tiếng, 14 tiếng, hơn một nữa. Chúng ta biết, mình đang đến 

rất gần Phật A Di Đà, có hy vọng vãng sanh Cực Lạc. Đạo lý này không thể không hiểu, 

nó có liên quan mật thiết với chúng ta. Chúng ta không nỗ lực học, không học thật tốt, 

tương  lai  biết  làm  sao?  Vì  mình,  phải  nhất  tâm  niệm  Phật,  buông  bỏ  vạn  duyên.  Vì 

chúng sanh khổ nạn, như vậy cần phải kế thừa tuyệt học của thánh hiền, duy trì tuệ mạng 

của Như Lai, công đức này rất lớn. 

Chúng ta muốn hỏi, công đức này có thể vãng sanh không? Ta thử nghĩ xem có thể 

vãng sanh hay không? Tổ tông, thánh hiền gia hộ chúng ta, Phật Bồ Tát gia trì chúng ta. 

Chỉ  cần  trong  tâm  mình  muốn  vãng  sanh,  Phật  Bồ  Tát  sẽ  đến  tiếp  dẫn,  quý  vị  lập  đại 

công cho Phật pháp. Gặp nhân duyên này không thể không làm, không có nhân duyên 

này đừng phan duyên, không cầu, đây là điều Phật dạy chúng ta. Không có duyên mà 

phan duyên, là sai lầm, đánh mất tâm thanh tịnh của mình. Duyên đến tìm mình, như vậy 

thì được, có nhân duyên phải nỗ lực làm. Không có nhân duyên, chỉ lo cho thân mình, 

lời dạy của cổ nhân. Gặp duyên phải kiêm thiện thiên hạ, không có duyên phải lo cho 

thân mình, đều là việc tốt. Học nhẫn nhục, dùng tâm bình đẳng đối đãi với tất cả chúng 

sanh. Thiện tri thức, hay không phải thiện tri thức, đều phải tu nhẫn nhục ba la mật. 

Bên dưới nói: “Bồ Tát không như thế”. Không phải nói bên tri thức thì nhẫn, không 

phải tri thức thì không nhẫn, Bồ Tát không như vậy. “Mọi lúc mọi nơi thường sanh tâm 

nhẫn nhục, gọi là vô phương sở nhẫn”. Đối với người, đối với sự, đối với vật, chỉ dùng 

một vị bình đẳng, đây là tâm thái của Bồ Tát. Tâm A la hán là tâm thanh tịnh, tâm Bồ 

Tát là tâm bình đẳng, tâm Phật là đại giác. Đề kinh của chúng ta là thanh tịnh bình đẳng 

giác, giác là Phật. 

Xem tiếp. Thứ sáu. “Thế nào gọi là Bồ Tát tu xứ xứ nhẫn? Có người đối với cha mẹ, 

sư trưởng, vợ con, nam nữ”, nam nữ này là thân thuộc, “lớn nhỏ” là người lớn và trẻ con. 

“Trong ngoài, trong đó sanh nhẫn như thế, ngoài ra là không nhẫn”. Hay nói cách khác, 

đối với gia thân quyến thuộc ta đều có thể nhẫn. Không phải gia thân quyến thuộc, người 

không liên quan đến mình thì không nhẫn, là không thể nhẫn, như vậy là sai. 

“Bồ Tát nhẫn nhục, tức không như thế”, không như những gì ở trên nói. “Như bên 

cha mẹ sanh nhẫn, bên chiên đà la cũng có thể sanh nhẫn”. Chiên đà la là tiếng Ấn độ, là 

một  trong  bốn  giai  cấp  của  Ấn  độ.  Người  Ấn  độ  sùng  kính  nhất  là  Tôn  giáo,  cho  nên 

thân phận và địa vị của đạo Bà la môn ở Ấn độ là cao nhất. Thứ hai là Sát đế lợi, Sát đế 

lợi  là  vương  tộc,  quốc  vương,  đại  thần,  nó  đứng  vị  trí  thứ  hai.  Thứ  ba  mới  là  công 

thương, chiên đà la xếp sau cùng. Chiên đà la là gì? Là nghề đồ tể, giết heo, giết bò, 

sống theo nghề này, tánh tình thô bạo. Hạng người này không có địa vị trong xã hội Ấn 

độ. 

Đức Phật xuất hiện tại thế gian, đề xướng giai cấp bình đẳng. Cho nên trong hàng 

đệ tử Phật, có người xuất thân từ giai cấp chiên đà la, trong hội của Phật vẫn chứng quả 

A la hán, trong tăng đoàn Phật pháp đều bình đẳng như nhau. Phật dạy chúng ta, đối với 

tất cả mọi người, mọi sự, mọi vật đều phải có nhẫn nại. Nhẫn nại là tánh đức, vì sao vậy? 

Vì trong tánh đức không có khởi tâm động niệm, không có phân biệt, không thể chấp 

trước, cho nên tự tánh vốn là nhẫn. Đối với tánh đức mà nói, ý niệm nhẫn đều không có, 

nhưng họ làm một cách viên mãn. 

Thế Tôn suốt đời dạy học, rất xem trọng sự nhẫn này, cho nên trong tất cả kinh luận 

nói rất nhiều. Niệm Lão trích dẫn đoạn này là từ trong Kinh Bảo Vân, Đức Phật nói về 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        569/16 

mười loại nhẫn này. Trong các kinh luận đều có nói, nói cũng không giống nhau. Cho 

nên phải tu xứ xứ nhẫn. 

Thứ bảy. “Thế nào gọi là Bồ Tát phi sở vi nhẫn?” Đây là đối sự, ở trước là nói về 

đối nhân. “Không vì sự mà sanh nhẫn, không vì lợi mà sanh nhẫn, không vì sợ mà sanh 

nhẫn, không vì chịu ân của họ mà sanh nhẫn, không vì thân hữu mà sanh nhẫn, không vì 

hổ thẹn mà sanh nhẫn”. Tàm quý, cảm thấy hổ thẹn mà sanh khởi tính nhẫn nhục. “Bồ 

Tát thường tu nhẫn, gọi là Bồ Tát phi sở vi nhẫn”. 

Nhẫn của Bồ Tát, là đức hạnh trong tu hành của họ, không vì bất cứ nhân duyên gì, 

mà có thể nhẫn một cách tự nhiên. Nhưng hàng sơ học không được, hàng sơ học không 

có nhận thức này, thường xung động theo cảm tình. Nghĩa là tâm không thanh tịnh, đặc 

biệt người thời nay tâm luôn trôi nổi. Hiện nay dạy học rất khó, chúng ta học tập cũng 

không dễ. Nhưng người thật sự biết học, người hiếu học, hoàn cảnh hiện nay rất có lợi 

đối với việc tu học. Đặc biệt là nhẫn nhục ba la mật, vì có thể nói trong mọi lúc mọi nơi, 

ta  gặp  mọi  người, mọi việc  đều  khiến ta sanh phiền  não. Nói cách khác, đây  là  phòng 

học để ta tu nhẫn nhục, tài liệu để ta tu nhẫn nhục rất nhiều. Từ sáng đến tôi ta thường 

gặp, ta có thể nhẫn chăng? Ta có thể dùng tâm bình khí hòa để đối đãi chăng? Họ tạo ra 

mọi điều bất thiện họ có nhân quả, chúng ta có thể nhắc nhở họ chăng? Tốt nhất đừng 

nói, vì sao vậy? Nếu người này có thể rất khiêm tốn nghe người khác khuyên, thật sự sửa 

đổi, vậy hãy nói với họ. Còn như họ không thích nghe người khác phê bình, quý vị đừng 

nói, nói thì sao? Nói họ sẽ hận quý vị, chẳng những họ không sửa, mà còn oán hận. Họ 

nói quý vị coi thường họ, vậy là kết oán thù. 

Bản thân phải có trí tuệ để quan sát, ngôn ngữ có mực thước. Phải nhìn cảnh giới 

bên ngoài một cách rõ ràng, vĩnh viễn giữ cho tâm thái mình đoan chánh, đây là chân tu 

hành. Tâm thái đoan chánh là gì? Không làm được không khởi tâm, không động niệm, 

đây là thật. Giữ không phân biệt, không chấp trước là được, cảnh giới của chúng ta sẽ 

không ngừng đi lên, rất quan trọng! 

Nói cách khác, trong xã hội hiện nay, mọi lúc mọi nơi, mọi người mọi sự đều đang 

thử thách chúng ta. Thử thách ta điều gì? Thử thách xem rốt cuộc ta có thực hành hay 

không? Nếu là thật, như như bất động, là định. Rõ ràng minh bạch, không chút hồ đồ, đó 


là trí tuệ. Giữ chặt kinh điển, giáo huấn của thánh hiền, đó là giới luật. 

Người thực hành, mỗi ngày đều tu giới định tuệ, bất luận khi nào, ở đâu, hoàn cảnh 

ra sao. Hoàn cảnh vật chất, hoàn cảnh nhân sự, tất cả đều thành tựu ta tu giới định tuệ. 

Cho nên hoàn cảnh hiện tại, đối với người tu hành chơn chánh là hoàn cảnh tốt, giúp ta 

nâng cao rất nhanh. Đối với người giải đãi biếng nhác, đó là hoàn cảnh không tốt, vì sao 

vậy? Vì họ theo đó mà đọa lạc. 

Trong hoàn cảnh không có xứng tâm mãn ý, cho nên tâm đầy oán hận phiền não bất 

bình. Việc này không như ý, việc kia không như ý, họ đi đến đâu cũng không như ý. Vì 

sao vậy? Vì số mạng họ như thế! Không phải nói đổi một hoàn cảnh mới sẽ tốt, không 

phải vậy. 

Chúng ta phải nhớ mãi lời Phật dạy, cảnh tùy tâm chuyển. Nếu tâm tốt, đi đến đâu 

hoàn cảnh cũng tốt. Hoàn cảnh này dù không tốt đến đâu, quý vị đến nó sẽ tốt. Là cảnh 

tùy tâm chuyển, không phải tâm tùy cảnh chuyển. Trong Kinh Lăng Nghiêm nói hay biết 

bao: “Nếu có thể chuyển cảnh, tức đồng với Như Lai”. Quý vị chính là Phật Bồ Tát, vì 

có thể chuyển cảnh giới. Bị hoàn cảnh chuyển, đây là phàm phu. Bất luận ở trong hoàn 

cảnh nào, đều bị hoàn cảnh chuyển. Hoàn cảnh của thế gian hiện nay, đi đâu để tìm hoàn 

cảnh  của  Phật  Bồ  Tát?  Không  tìm  thấy,  toàn  là  nhiễm  ô,  hoàn  cảnh  ô  nhiễm  nghiêm 

trọng. Cho nên ta đi đến bất kỳ đâu, càng nhiễm càng sâu. Hiểu rõ đạo lý này, ở yên ổn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        570/16 

một  nơi,  tâm  thanh  tịnh,  tương  lai  hoàn  cảnh  nơi  đây  cũng  dần  thanh  tịnh,  thật  sự  đạt 

được an lạc. Yên tâm làm việc đạo, có vài người hộ trì là đủ. Tương lai tu thành công, 

báo ân chỉ báo mấy người, dễ giải quyết vấn đề. 

Cổ nhân nói rằng, an bần lạc đạo, câu này nói rất hay. Nhan hồi học trò của Khổng 

tử là tấm gướng điển hình nhất, an bần lạc đạo. Trong Phật giáo, rất nhiều cao tăng đại 

đức, sau cùng trở thành nhất đại tổ sư. Quý vị xem khi họ còn trẻ tu hành khổ hạnh, nếu 

không tu khổ hạnh thì không thể tích đức, đức không dày không thể thành tựu. 

Cổ nhân nói rất hay: “Hậu đức tải vật”, đức không dày quý vị không thể gánh vác. 

Hậu đức tu ở đâu? Tu trong hoàn cảnh người, sự, vật. Tu như thế nào? Là nhẫn lực thành 

tựu, không thể nhẫn là không thể thành tựu, nhẫn được là có thể thành tựu. 

Lục ba la mật, Phật Bồ Tát tu học sáu khoa mục, sáu môn học, sáu cương lĩnh lớn, 

đều được, nói sao cũng được. Trong mỗi độ đều bao hàm viên mãn năm độ khác, không 

phải dạy ta tu từng thứ một, một tu tất cả đều tu. Kinh Hoa Nghiêm nói, một tức là nhiều, 

nhiều tức là một. Tu bố thí, bố thí phải như pháp, đó chính là trì giới ba la mật. Bố thí 

phải có nhẫn nại, nhẫn nhục ba la mật. Tâm bố thí không được gián đoạn, tinh tấn ba la 

mật. Bố thí không bị cảnh giới bên ngoài quấy nhiễu, oán thân bình đẳng, thiền định ba 

la mật. Bố thí tam luân thể không, bát nhã ba la mật. Bất kỳ một độ nào, trong đó đều 

hàm nhiếp viên mãn năm độ khác. Nghĩa khác, tức là đặc biệt nhấn mạnh, Phật rất coi 

trọng, trong sáu loại này, thứ nhất là bố thí, thứ hai là nhẫn nhục. Bố thí có thể tích lũy 

công đức, nhẫn nhục  có thể  duy  trì công đức  của  mình.  Nếu không nhẫn  nhục, tất  cả 

công đức tu tích được, tu được bao nhiêu phá hoại bấy nhiêu, mất hết. 

Trong nhẫn nhục, thứ nhất, nó trực tiếp chỉ ra đối tượng sân nhuế. Quý vị có tâm 

sân nhuế chăng? Tâm sân nhuế vừa khởi lên, trong kinh luận đại thừa nói: “một ngọn lửa 

thiêu cháy rừng công đức”. Công đức tích lũy bao lâu, vừa nổi giận liền bị đốt cháy hết. 

Công đức quý vị lớn chừng nào, hãy nghĩ xem, từ khi nào mình không còn nổi giận, đó 

là công đức của ta. Sáng sớm nổi giận, công đức ngày hôm qua mất hết. Tối đến lại nổi 

giận, công đức ngày hôm nay không còn. Công đức rất khó, quá khó! Bởi vậy bố thí tu 

tích công đức dễ, nhưng giữ gìn không dễ, chúng ta phải suy nghĩ nhiều về đạo lý này. 

Làm sao mới thật sự thực hành tốt nhẫn nhục ba la mật? Đó là siêng năng học tập 

Đệ Tử Quy, học tập Cảm Ứng Thiên, học tập Thập Thiện Nghiệp Đạo. Ba nền tảng này 

vững chắc, nhẫn nhục sẽ có căn bản. Không có ba nền tảng, sau khi học nhẫn nhục, học 

nhưng không áp dụng trong cuộc sống hằng ngày.  Ngày ngày vẫn thường sân giận, ý 

niệm bất thiện vẫn khởi lên, như vậy sao có thành tựu được? 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta tạm dừng tại đây. 

 

















Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        571/16 

Tập 290 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 19.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 347, hàng thứ tư, câu cuối cùng. 

 Thứ  tám.  “Thế  nào  gọi  là  Bồ  Tát  bất  bức  não  nhẫn?  Nếu  nhân  duyên  sân,  phiền 

 não chưa khởi, không gọi là nhẫn. Nếu khi gặp nhân duyên sân, quyền đánh đao trượng, 

 tay đấm chân đá, ác khẩu mắng nhiếc, trước những điều đó, tâm vẫn bất động, thì gọi là 

 nhẫn”. 

Như thế nào gọi là bất bức não nhẫn? Đầu tiên nói rõ, giả như gặp phải nhân duyên 

gây ra sân nhuế, gặp phải nhưng phiền não chưa khởi lên. Hành vi của sân hận, không có 

hành vi, có ý niệm này, không có hành vi, như vậy không gọi là nhẫn. Không phải nhẫn 

là gì? Thông thường người ta gọi đây là hàm dưỡng, người học Phật gọi là công phu. 

Đến khi nào mới thuộc về bất bức não nhẫn? Cần phải có hành động. 

Bên  dưới  nói:   “Nếu  khi  gặp  nhân  duyên  khởi  sân  nhuế”,   thật  sự  có  hành  động. 

 “Quyền đánh đao trượng”,  đánh nhau.  “Tay đấm chân đá”,  đánh ta nằm dài trên đất. 

Quyền  đánh chân đá,  ác  khẩu  mắng  nhiếc. Trong  tình huống  này, không hề động  tâm, 

đây gọi là nhẫn. Lúc này cần phải nhẫn, vì sao vậy? Vì nếu không nhẫn được, lập tức 

khởi xung đột, song phương đều bị tổn thương rất lớn. 

Hóa  giải  xung  đột  quả  thật  là  phương  pháp  hay  nhất,  chính  là  nhẫn  nhục.  Nhẫn 

được, vấn đề lập tức hóa giải. Chúng ta gặp tình huống này phải làm sao? Chưa từng trải 

qua, không học được nhẫn nhục ba la mật. 

Về  phương  diện  này,  khi  tôi  chưa  học  Phật,  sau  khi  kháng  chiến  thắng  lợi,  tôi  đi 

học tại Nam kinh. Cùng cấp với chúng tôi có ba lớp, ba lớp A B C. Lúc đó tôi học năm 

thứ ba cấp hai, cùng khối khác lớp. Tôi học lớp A, người bạn tôi học lớp B. Chúng tôi 

cũng rất hợp, thường chơi với nhau. Nhưng tuổi trẻ, tôi rất thích trêu đùa bạn bè. Trong 

trường cử hành cuộc thi vẽ tranh, đề mục là vẽ phong cảnh trường học, đến trường vẽ 

khung cảnh của trường mình, nhà trường tổ chức hoạt động này. Tác phẩm của tôi, vẽ 

bức  tranh  này,  đứng  thứ  ba  trong  cuộc  thi  toàn  trường,  có  rất  nhiều  bạn  học  đến  khen 

ngợi. Tôi nói với các bạn học, tôi hỏi các bạn có biết vì sao tôi đứng thứ ba chăng? Nghe 

tôi hỏi như thế, mọi người không hiểu gì cả nói, tại bạn vẽ đẹp. Tôi nói, không phải tôi 

vẽ đẹp, mỗi đồng học nội dung vẽ đều là trạng thái tĩnh, đều vẽ cây cỏ hoa lá, kiến trúc 

trường học, đều  vẽ những  điều  này.  Tôi  không phải,  tôi  vẽ những  người bạn  học của 

mình, bạn đó đang vẽ, tôi liền vẽ bạn đó. Tôi nói, các bạn vẽ là thực vật, trạng thái tĩnh. 

Tôi vẽ là động vật, tôi chế diễu bạn đó như thế. Bạn ấy nghe xong không nổi giận, cho 

nên  chúng  tôi  không  phát  sinh  xung  đột.  Tình  huống  như  bạn  đó  không  gọi  là  nhẫn. 

Người bạn học này thường khen tôi sau lưng, tôi thường đưa bạn đó vào trường hợp bối 

rối. Một năm, thời gian một năm tôi bị bạn này cảm động, liền xin lỗi và sám hối với bạn. 

Thật đáng nể! Tôi từ bản thân bạn đó, đồng nghĩa nói bạn dùng thời gian một năm, dạy 

tôi biết nhẫn nhục ba la mật, từ đó về sau tôi có thể nhẫn. 

Tôi ở Đài Loan, làm việc tại cơ quan nhà nước. Có một lần gặp một việc hiểu lầm, 

tôi hoàn toàn không có ác ý, là do ngôn ngữ, thái độ khiến một đồng sự ngộ nhận. Anh ta 

lớn tiếng mắng nhiếc, tay đánh chân đá tôi. Tôi không nói lời nào, anh ta đánh cứ để anh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        572/16 

ta đánh, tôi không đánh trả. Anh ta đánh tôi ngã xuống đất, tôi làm như không có việc gì 

xảy ra, anh ta dù muốn đánh nữa cũng không đánh được. Bên cạnh có một đồng sự kéo 

dậy, khuyên nhủ, liền bỏ đi. 

Ngày mai, anh ta đến xin lỗi, nói mình quá lỗ mãng. Tôi nói, anh rất giỏi, cách một 

ngày đã biết đến xin lỗi. Tôi nói, tôi bắt nạt bạn học, một năm sau tôi mới xin lỗi họ, anh 

giỏi hơn tôi nhiều. Không những không kết oán thù, còn trở thành bạn tốt. Quý vị xem, 

chỉ  trong  một  niệm.  Nếu  tôi  không  học  được  bản  lĩnh  này,  nhất  định  khởi  xung  đột. 

Nghiêm trọng hơn, hai người đều nhớ lỗi lầm của nhau, tổn thương này lớn biết bao. 

Gặp tình hình này, cần phải biết nhất định phải nhẫn. Nhẫn không phải là thua đối 

phương, nhẫn là thật sự chiến thắng. Đây là việc nhỏ, trong cuộc sống hằng ngày thường 

gặp phải. Trong xã hội xung đột lớn, xung đột chủng tộc, xung đột quốc gia, đa phần là 

đều nhỏ không nhẫn mà hư việc lớn, trả một giá rất thảm khốc, kết thâm thù đại hận. 

Nếu  không  hóa  giải  được,  trong  Phật  pháp  nói,  đời  đời  kiếp  kiếp  oan  oan  tương  báo 

không bao giờ dứt, đây là sai lầm lớn. 

Những câu chuyện nhỏ này, tôi cũng thường nói cho mọi người nghe. Sau khi học 

Phật tôi được thọ dụng, biết làm thế nào để hóa giải xung đột. Nhẫn điều mà người khác 

không nhẫn được, làm điều mà người khác không làm được, đây là đệ tử giỏi của Phật 

Bồ Tát. 

Ở trước chư vị cổ đức dạy chúng ta ba loại nhẫn, đó là cương lĩnh chung, nguyên 

tắc  chung.  Thứ  nhất  phải  nhẫn  khổ,  đây  thuộc  về  ngoại  nhẫn.  Không  chịu  khổ  được, 

thành tựu có giới hạn. Bất luận tinh tấn nỗ lực đến đâu, muốn thành tựu hơn người khác 

là điều vô cùng khó khăn. 

Trước khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ, ngài để lại hai câu này, là lời vàng 

ngọc. Câu thứ nhất ngài dạy chúng ta “lấy giới làm thầy”. Đức Phật không còn tại thế, 

chúng ta nương tự vào ai? Đức Phật Thích Ca Mâu Ni không chỉ định ai, chỉ nói “lấy 

giới làm thầy”, giới luật chính là người thầy. Nói cách khác, hàng đệ tử Phật, bất luận tại 

gia hay xuất gia, tôn trọng giới luật giống như tôn trong bản thân Thế Tôn vậy. Chúng ta 

tôn trọng Đức Phật, nghĩa là ta đang trì giới, không trì giới là không tôn trọng Đức Phật. 

Ngày ngày cúi đầu lễ lạy cũng như không, lạy sói trán cũng chỉ hoài công, không tương 

ưng. Nếu thật sự trì giới, không lễ lạy quý vị cũng là học sinh cưng của Phật, được Chư 

Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ. 

 “Lấy  khổ  làm  thầy”,   tâm  mình  luôn  an  định,  không  phan  duyên.  Chân  thành  tu 

hành, không cần lấy lòng người khác, điều này là đúng đắn, đạo nghiệp mới có thành tựu. 

Phải luôn ghi nhớ, trì giới, chịu khổ. Chịu khổ là việc tốt, tuyệt đối không phải việc xấu. 

Người có thể chịu khổ thật sự có trí tuệ, có phước báo, phước tuệ đều ở trong đó. Không 

thể chịu khổ, không thể trì giới, phước tuệ đều không có. Phước báo tu được trong quá 

khứ đều tiêu tan hết, đã hưởng hết. Đời này ta không tiếp tục tu, hưởng hết phước rồi thì 

sao? Đến lúc đó muốn tu cũng không kịp. 

Đặc biệt là thiên tai, mỗi người đều quan tâm. Sáng hôm nay tôi thấy đồng học, tải 

trên mạng xuống một đoạn tin tức cho tôi xem. Điều này chúng tôi biết từ lâu, là địa cầu 

nhiễm ô nghiêm trọng. Chúng ta chỉ biết nhiễm ô của thuốc sâu phân bón, cũng biết phế 

liệu trong khoa học kỹ thuật, đối với địa cầu tạo thành sự nhiễm ô nghiêm trọng. Làm 

nhiễm ô đất đai, nhiễm ô nguồn nước. 

Những thức ăn chính và thức ăn phụ của chúng ta, vì sao hiện nay hương vị không 

còn như trước? Nếu chúng ta tĩnh tâm tư duy, ba bốn mươi năm trước, những thức ăn 

chính và thức ăn phụ này khi ăn rất ngon miệng, có vị thơm, rau xanh có vị tươi. Vì sao 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        573/16 

bây giờ không có? Xem ra hình như cây mọc vừa mập vừa lớn hơn trước đây, nhưng khi 

ăn không có mùi vị, chúng ta cũng không thể không ăn. 

Một  số  nhà  khoa  học,  chuyên  nghiên  cứu  về  phương  diện  này,  đã  tìm  ra.  Trong 

thực phẩm, bất luận là chay hay mặn, thức ăn chính hay thức ăn phụ, trong này có chứa 

khoáng chất gây tổn thương nghiêm trọng đối với thân thể con người. Những thứ này là 

sản phẩm phụ của nền khoa học kỷ thuật phát triển, chúng ta gọi là tác dụng phụ. Đối 

với sức khỏe của con người, gây tổn thương nghiêm trọng. Khoa học kỹ thuật phát triển, 

chúng  ta phải  trả  giá  như  thế  nào?  Trả giá  bằng  sức khỏe, trả giá bằng sinh  mạng. Có 

đáng chăng? Chỉ là có số ít người đạt được danh lợi, còn đại đa số trả giá bằng sức khỏe, 

trả giá bằng cả tính mạng, đây là hiện tượng trước mắt. Chư vị đồng học đều biết, sau 

này  còn  có  nhân  quả  báo  ứng,  điều  này  rất  phiền  phức.  Đời  sau  kiếp  sau,  đời  này  tạo 

nghiệp, nhiều đời sau không hóa giải được. Nếu chúng ta có thiên nhãn, thấy được quá 

khứ, vị lai, mới biết điều này là sai trái, vấn đề này hậu hoạn vô cùng, trả báo không dứt. 

Quay đầu lại hỏi xem, ngày nay chúng ta phải làm sao? Chỉ có một con đường để đi, là 

niệm Phật cầu sanh thế giới Cực Lạc. Đến thể giới Cực Lạc thành tựu, đợi khi địa cầu 

này khôi phục bình thường mới trở về, đây là tư duy đúng đắn. Hiểu rõ những đạo lý này, 

thấu  triệt  chân  tướng  sự  thật,  bản  thân  đưa  ra  sự  lựa  chọn  chính  xác  có  lợi  nhất.  Phật 

pháp có thể giúp chúng ta, Phật pháp giải quyết được những vấn đề này. 

Bên  dưới  nói:   “Bồ  Tát,  nếu  có  người  đến  khởi  phát  sân  nhuế  cũng  nhẫn,  không 

 khởi phát sân nhuế cũng nhẫn, gọi là Bồ Tát bất bức não nhẫn”.  Người khác xúc não ta, 

phải nhẫn, ta tuyệt đối không bức não người khác. Bất luận trong tình huống nào, tuyệt 

đối không làm tổn thương người khác, người khác tổn thương mình, tha thứ cho họ. Biết 

vì sao họ nghĩ như thế, vì sao làm như thế. Vì không có ai dạy họ. Hoặc có người dạy họ, 

nhưng  vì  phiền  não  quá  nặng,  nghiệp  chướng  tập  khí  quá  sâu,  tuy  có  người  dạy,  họ 

không  thể  học  được.  Điều  này  nhìn  từ  đâu?  Phải  nhìn  từ  căn  bản,  căn  bản  tập  tánh, 

không phải bản tánh. Họ bất hiếu cha mẹ, không tôn trọng thánh hiền, không yêu thương 

bản thân, người này thật đáng thương, trong Kinh Phật thường gọi là  “kẻ đáng thương”. 

Đối với kẻ đáng thương thì không nên tính toán, tính toán thì sao? Quý vị hơi quá đáng, 

sao có thể tính toán với họ, cần phải tha thứ cho họ. Hành nghiệp họ tạo trong đời, quả 

báo ở ba đường ác. Cho nên người hiểu biết, có đức hạnh, có trí tuệ, nhất định thương 

xót những chúng sanh này. Họ gây ra sự tổn thương nghiêm trọng cho mình, mình cũng 

không tính toán với họ. 

Hoặc nói người này từng tiếp thu giáo dục, học Phật rất tốt, giảng kinh thuyết pháp 

thính chúng đều khen ngợi. Nếu họ nổi giận, tay đánh chân đá, việc này giải thích thế 

nào? Tuy họ học tập rất tốt, nhưng họ không có gốc, không có rễ, người này nên tha thứ 

cho họ. Dù học tốt đến đâu, không có gốc, không có rễ, cảnh giới hiện tiền vẫn dễ dàng 

khởi xung đột, vẫn dễ phát tác. Người có gốc rễ vững chắc, họ có thể nhẫn chịu. Không 

có gốc rễ, dù học Phật đã lâu, lại rất siêng năng, tinh tấn không giải đãi, đều rất khó ứng 

phó với sự cám dỗ của cảnh giới bên ngoài. Có thể đối với cảnh giới bên ngoài không 

khởi tâm, không động niệm, tâm  như  hồ nước lặng, đạo nghiệp người này  hầu  như  đã 

thành tựu. 

Nếu hiểu rõ đạo lý này, thấu triệt chân tướng sự thật mới biết, vì sao cổ thánh tiên 

hiền, Chư  Phật Bồ  Tát  coi trọng nền  tảng  của việc tu học như  vậy. Hiện  nay  chúng  ta 

đều cho rằng, điều này không quan trọng, học Đệ Tử Quy làm gì, việc của trẻ con, học 

hay không cũng không sao. 

Chúng ta học Ngũ Giới Thập Thiện, học Ngũ Giới Thập Thiện bao nhiêu năm nay, 

nhưng không thực hiện được điều nào. Không phải không muốn học, rất muốn học, chỉ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        574/16 

là không làm được, nguyên nhân là gì vậy? Vì không có căn bản. Căn bản của Ngũ Giới 

Thập Thiện, chính là Đệ Tử Quy và Cảm Ứng Thiên. Chúng ta đối với nền tảng này, quả 

thật không có ý tu học nó, thích sự cao xa viễn vông. Mắt chúng ta nhìn thấy đỉnh cao 

nhất, bên dưới không có căn bản. Không thể không biết điều này, không thể không nỗ 

lực bù đắp khiếm khuyết, sửa chữa những sai lầm này. 

Tất cả pháp thế xuất thế gian, nền tảng căn bản chính là hai chữ hiếu kính. Hai câu 

đầu của Tịnh Nghiệp Tam Phước nói:  “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”. H ai 

câu này giảng 100 tiếng đồng hồ cũng không hết. Trong tất kinh điển Đức Phật nói suốt 

49 năm, không tách rời hai chữ này. Ngài đã thực hiện điều này, ngài nói được làm được. 

Chúng ta không làm được, dạy học không ai đến học với ta, đạo lý là như vậy. 

Xem tiếp điều thứ chín.  “Thế nào gọi là Bồ Tát bi tâm nhẫn? Lúc đó  Bồ Tát nếu 

 làm vua, hay ngang vua, có công lao sự nghiệp lớn, vì chúng sanh khổ nạn mà làm chủ 

 họ. Nếu  khi  chúng  sanh  khổ  nạn đến nhục  mạ  xúc  não, Bồ  Tát  không  dùng  thân  phận 

 mình là chủ, mà sanh sân nhuế. Chúng sanh như thế, tôi cần cứu bạt, thường ủng hộ họ. 

 Vì sao mà sanh khởi sân nhuế, cho nên nay tôi tâm từ bi lân mẫn, không sanh phẫn hận, 

 gọi là Bồ Tát bi tâm nhẫn”. 

Thương xót chúng sanh, đưa ra ví dụ cũng rất hay:  “Bồ Tát nếu làm vua, hay ngang 

 vua”.  Bồ Tát vì quốc gia này, người lãnh đạo của một khu vực, họ làm rất nhiều việc tốt, 

điều là vì những chúng sanh khổ nạn. Nhưng hạnh nghiệp của mỗi chúng sanh không 

đồng  nhau,  không  thể  có  chuyện  hoàn  toàn  như  ý  người.  Nhất  định  có  một  số  người 

không  vừa  ý,  phê  bình  người  lãnh  đạo,  thậm  chí  có  người  hủy  báng,  sỉ  nhục.  Sau  khi 

những  người  lãnh  đạo  này  tiếp  xúc,  phản  ứng  ra  sao?  Nếu  không  phải  Bồ  Tát,  mà  là 

phàm phu, phản ứng của họ là dùng pháp luật trừng phạt những người không nghe mệnh 

lệnh này. Điều này thường xảy ra trong lịch sử, khép họ vào tội phản nghịch, xử tử hình. 

Nhân  dân  có  phục  chăng?  Nếu  những  người  này  mắng  chửi,  hủy  báng,  phải  tìm  ra 

nguyên nhân vì sao, phải hóa giải nó từ nguyên nhân. Bồ Tát làm vua sẽ làm tấm gương 

tốt cho mọi người, nghe những ngôn luận này của nhân dân. Bản thân nỗ lực kiểm điểm, 

có sai phải sửa, không có càng cố gắng hơn. Đây là vị vua sáng suốt, minh quân thánh 

vương, không tùy tiện giết người. Dùng giáo dục, dùng đạo đức cảm hóa nhân dân, nhân 

dân và vua là nhất thể, tương thân tương ái. Vị quốc vương như vậy, nhất định từng tiếp 

thu nền giáo dục ưu việt, giáo dục thánh hiền, giáo dục Phật Bồ Tát, họ mới có thể làm 

được. Nghe người khác phê bình một cách ác ý không sanh sân nhuế, luôn luôn cảnh 

giác sợ mình làm sai vấn đề, khiến nhân dân chịu khổ, khiến bá tánh chịu tội, đây là lỗi 

lầm của họ. Minh quân thánh vương, nhất định khiến nhân dân sống vô lo, ngày nay gọi 

là an hòa lợi lạc. Họ tâm an, hòa thuận, vui vẻ, cuộc sống luôn êm ấm. Đây là nền trị an 

lâu dài của thời kỳ thạnh thế. 

Chúng tôi tin rằng, người lãnh đạo của mỗi quốc gia, đều muốn theo đuổi một xã 

hội như thế này. Cổ thánh tiên hiền làm được, chư Phật Bồ Tát làm được, chúng ta muốn 

làm vì sao không làm được? Điều kiện tiên quyết là phải buông bỏ tự tư tự lợi, không 

buông bỏ được điều này thì hoàn toàn không làm được. Trái lại, niệm niệm đều nghĩ đến 

lợi ích cho nhân dân, không nghĩ cho riêng mình, sự khác nhau giữa phàm và thánh là 

đây.  Nếu  mỗi  niệm  vì  tự  tư  tự  lợi,  không  ai  không  thân  bại  danh  liệt.  Niệm  niệm  vì 

chúng sanh, công thành danh toại, trời người kính ngưỡng, Phật Bồ Tát tán thán, về sau 

phước  báo  vô  cùng.  Những  thứ  này  đều  nhờ  giáo  dục  thánh  hiền,  không  có  giáo  dục 

thánh hiền, người ta không hiểu, nếu hiểu họ sẽ y giáo phụng hành. Họ không làm được, 

không  làm  được  vì  họ  không  hiểu,  mê  hoặc,  điên  đảo,  ngu  si.  Như  vậy  phải  có  tâm 

thương xót, tâm từ bi lân mẫn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        575/16 

Thời đại ngày xưa, có thể nói là các triều đại đế vương khai quốc, họ làm đều rất tốt, 

bởi  vậy  mới  truyền  được  mười  mấy  đời,  hai  mươi  mấy  đời.  Như  ngày  xưa,  thời  nhà 

Thương truyền 31 đời, nhà Chu truyền 37 đời. Trong Liễu Phàm Tứ Huấn, thiền sư Vân 

Cốc nói rất hay, tổ tông tích phước lớn. Tích công đức 100 đời có thể truyền 100 đời, 

tích công đức mười mấy đời họ truyền được mười mấy đời. 

Thông  thường,  người  trong  xã  hội  cũng  thường  nói:   “giàu  không  quá  ba  đời” . 

Nghĩa là nói, họ cũng không tệ lắm, có thể truyền được ba đời. Chúng ta thấy rất nhiều 

người, một đời cũng không giữ được. Lúc trẻ tuổi rất phát đạt, mười mấy hai mươi năm 

sau không còn nữa, tiêu tán hết, người mất nhà tan. Nguyên nhân vì sao? Vì họ thông 

minh mà không có đạo đức, vừa thông minh lại vừa có đạo đức mới có thể truyền thừa. 

Người thời nay tin vào khoa học, không tin luân lý đạo đức, không tin cổ thánh tiên 

hiền, cũng không tin Phật Bồ Tát. Cho nên sự nghiệp của họ rất khó bảo toàn, dù chỉ một 

đời. 

Phật Bồ Tát dạy chúng ta tu nhẫn nhục, ý nghĩa này quá thâm sâu, quá lớn, chúng 

ta  lãnh  hội  được  chăng?  Giảng  kinh  dạy  học,  chúng  ta  cùng  nhau  chia  sẻ.  Nhục  nhãn 

nhìn thấy đồng học không nhiều. Thiên nhãn nhìn thấy đồng học nhiều vô số. Có nhiều 

người nói với tôi, mỗi ngày chúng ta chia sẻ, những người có nhân duyên ngày ngày đều 

nghe, thành tựu không nhiều. Học tập qua truyền hình vệ tinh, qua mạng internet, huân 

tu thời gian dài, quả thật có người thành tựu. Tôi có nghe nói, thật hiếm có, đáng được 

khen ngợi. 

Chúng sanh khác loại  thành  tựu nhiều hơn  chúng ta. Khác loại  là nói đến u  minh 

giới, tu la giới, la sát giới, ma giới, cho đến chúng sanh địa ngục. Địa ngục chúng sanh 

được chăng? Được, đại khái là thiểu số. Khi họ ở cõi người, tu tập tích lũy thiện căn sâu 

dày. Vì sao đọa địa ngục? Khi lâm mạng chung khởi lên một niệm ác, khởi lên niệm sân 

nhuế, do vậy  mà  đọa  lạc. Dù  sao trong  a lại da thức, chủng  tử  của  Phật pháp đại  thừa 

nhiều, học nhiều,  ở  trong địa ngục  chịu khổ, dễ giác ngộ. Phật  Bồ  Tát  cũng thường  đi 

vào ba đường ác, giúp chúng sanh có duyên lìa xa tam đồ, vãng sanh Tịnh độ, những 

người này không thiếu. 

Chúng ta nhìn thấy thế giới hiện tại mà bồn chồn lo lắng, họ còn bất an hơn chúng 

ta. Chúng  ta  phải nỗ  lực  tinh tấn học  tập,  thật  ra  họ  càng siêng  năng, càng nỗ lực hơn 

chúng ta. Tất cả đều đáng để chúng ta nói theo. Chúng ta nhìn thấy những chúng sanh 

khổ nạn, phải học theo Phật Bồ Tát:  “Chúng sanh như vậy, tôi cần phải cứu bạt”.  Cần 

phải giúp họ, phải thành tựu cho họ.  “Thường xuyên ủng hộ”,  luôn luôn quan tâm  họ. 

 “Làm sao mà sanh sân não”,  chúng ta không được có tâm sân nhuế, không nên để họ 

sanh phiền não, đây mới là Bồ Tát. 

 “Cho nên nay tôi khởi tâm từ bi thương xót, không sanh phẫn nộ”.  Tâm bình khí 

hòa đối với tất cả chúng sanh, đặc biệt là đối với những chúng sanh phiền não nghiệp 

chướng sâu nặng, cảm hóa họ dần dần, khiến họ quay đầu. Họ không biết cảm ân, không 

biết báo ân, đây là điều bình thường. Khi nào họ biết? Khi giác ngộ họ sẽ biết, đến khi 

phiền não nhẹ, trí tuệ tăng trưởng họ sẽ biết.  “Gọi là Bồ Tát bi tâm nhẫn”.  

Chúng ta xem tiếp phần thứ mười.  “Thế nào gọi là Bồ Tát thệ nguyện nhẫn? Bồ Tát 

 khởi niệm rằng, ta đối trước chư Phật, từng làm sư tử hống, phát thệ nguyện rằng. Khi 

 con  thành  Phật,  xin  vào  trong  tất  cả  bùn  lầy  sanh  tử,  để  cứu  bạt  các  chúng  sanh  khổ 

 nạn”. 

Đây là hàng Bồ Tát mới học Phật, từng ở trước Phật phát lời nguyện này. Tôi tin 

mỗi người xuất gia, thậm chí hàng Phật tử tại gia thọ tam quy ngũ giới, đều từng ở trước 

Phật phát lời nguyện này. Nguyện đã phát, không thực hiện, điều này không thể trách họ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        576/16 

Phật Bồ Tát hiểu rõ, trong kinh điển cũng thường nói đến. Người phát tâm nhiều vô kể, 

thật sự thành tựu không được mấy người. Nhưng phát tâm vẫn tốt hơn không phát tâm, 

tâm vừa phát, a lại da liền có chủng tử. Vì sao không thể thành tựu? Vì tập khí phiền não 

quá nặng, chướng duyên quá nhiều, không vượt qua được sự cám dỗ. Đối với bản thân 

đem lại chút lợi ích, là tâm thay đổi rồi. Chúng ta thấy cổ kim trong ngoài, người tu học 

chân chánh có thành tựu, họ có định công. Chúng ta nói họ có tâm sâu xa, có kiên trì, 

không dễ bị cảnh giới bên ngoài mê hoặc. Quí vị ở trên núi tu hành, trên núi thường có, 

hiện nay rất phổ biến, khách thập phương đến tham quan, đến tham học. Có nhân duyên 

với quý vị, đây là nhân duyên nhiều đời trước, khi gặp rất hoan hỷ. Nói với quý vị, ở chỗ 

chúng tôi có đạo tràng, muốn mời quý vị đến làm trụ trì, đến đó hoằng pháp lợi sanh, 

chúng  tôi  ủng  hộ quý  vị. Nghe vậy  tâm  động  ngay, rất  muốn  đi, hủy  hoại bổn nguyện 

một đời của mình. Quý vị chưa thành tựu, đã lìa đạo tràng, như vậy làm sao có thành tựu? 

Trước  đây  tôi  từng  đến  Nhật  bản  sáu  lần,  có  một  lần  đến  tham  bái  núi  Tỷ  Duệ. 

Người Nhật bản gọi núi này là chiếc nôi của Phật giáo, vì sao vậy? Vì 30 tông phái của 

Phật giáo Nhật bản, tổ sư khai sơn đầu tiên đều tu hành  ở núi này. Khi tôi phỏng vấn, 

thỉnh giáo họ, ngày xưa chư vị đại đức này ở trên núi tu hành, thời gian bao lâu? Phương 

trượng núi Tỷ Duệ nói với tôi, thời gian dài nhất là ba bốn mươi năm không hạ sơn, ít 

nhất là mười bảy năm. Người xưa thường nói: “bảy năm tiểu thành, chín năm đại thành”. 

Ít nhất là 18 năm, họ có thể không thành tựu sao? Tâm họ an định, không bị cảnh giới 

bên ngoài quấy nhiễu, không bị danh văn lợi dưỡng cám dỗ, họ có thể thành công. 

Ngày nay chúng ta chỉ một chút không như ý là sanh oán hận. Đạo tràng có lỗi với 

họ, một chút cám dỗ bên ngoài họ liền cảm động, đi theo. Đây chính là điều thầy Lý nói: 

 “có chùa không có đạo, không thể hưng giáo”. Câu này của thầy Lý nói rất nặng. Nếu 

chúng ta muốn làm cho Phật giáo hưng thịnh, không thể không hiểu đạo lý này. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói rất hay:  “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”.  

Trong Quán Kinh Đức Phật nói:  “Thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật” . Chúng ta biết chỉ 

có tu hành thành Phật, mới thật sự giải quyết tất cả khổ nạn. Thành tựu vô lượng trí tuệ, 

vô lượng đức năng, vô lượng tướng hảo. Ta phát nguyện phổ độ chúng sanh, tùy duyên 

hiện thân khắp mười phương cõi nước. Đây là bổn nguyện của mỗi người học Phật, đều 

phát nguyện này. Nếu có thể giữ được thệ nguyện này, làm thật, thực hành, không có ai 

không thành tựu. 

Gặp được pháp môn Tịnh độ, dù nghiệp chướng nặng nề, người ngu độn đến đâu, 

chỉ cần ta hiểu phương pháp, giữ vững phương pháp này, cho đến khi thành tựu không 

thay đổi, mười năm chắc chắn thành tựu. Thành tựu thù thắng nhất, là vãng sanh đến thế 

giới Cực Lạc để làm Phật, đây là thành tựu cứu cánh viên mãn. Thực tế mà nói có cần 

mười năm chăng? Không cần. 

Trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Vãng Sanh Truyện, sau khi chúng ta đọc xong đưa 

ra một kết luận. Tuyệt đại đa số ba năm thành tựu, rất nhanh. Học giảng kinh dạy học 

phải mười năm, tôi chỉ cầu vãng sanh, ba năm là đủ. Vãng sanh khó hơn so với dạy học, 

thành  tựu  của  vãng  sanh  viên  mãn  hơn  dạy  học,  vãng  sanh  là  viên  mãn.  Sau  khi  vãng 

sanh rồi trở lại dạy học, là Bồ Tát tái sanh, khác biệt rồi. 

Chúng ta đi theo con đường nào? Mỗi người thệ nguyện không giống nhau, đều là 

việc tốt, đều là việc đáng tán thán. Hiện nay chúng sanh khổ nạn, so với ngày xưa tăng 

trưởng không biết bao nhiêu lần. Họ cần Phật pháp, cần Phật pháp thật sự, họ cần tấm 

gương. Người hoằng pháp, phải giống như Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, như Khổng Tử, 

thân giáo quan trọng hơn ngôn giáo. Vì thế phải thân hành ngôn giáo, trước tiên là phải 

thực hành. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        577/16 

Nếu thật sự có thể phát triển Tịnh tông rộng rãi, có thể truyền thừa dài lâu, chúng ta 

phải làm gì? Chúng ta phải thực hành tam phước, lục hòa. Tam phước, phải thực hành 

tam  phước,  tịnh  nghiệp  tam  phước,  Lục  hòa  kính,  Tam  học,  Lục  độ,  Phổ  Hiền  thập 

nguyện.  Hành  trì  được,  mới  thật  sự  là  đại  đức  của  Tịnh  tông,  làm  gương  cho  tất  cả 

những người tu hành. Sau đó những người này đến thỉnh giáo, quý vị lại giảng giải cho 

họ nghe. 

Chúng tôi đề xuất năm khoa mục này ít nhất cũng đã 30 năm. Trong 30 năm này có 

ai làm theo chăng? Có, không ở trước chúng ta, chưa từng gặp họ. Nếu không có ai thực 

hành theo, ngày nay Tịnh tông không được chư Phật hộ niệm, thiện thần ủng hộ, không 

được. Có hai ba người y giáo tu hành, tất cả chúng ta đều nhờ hào quang của họ. Chúng 

ta không có tâm cảm ân, còn nói lời oán thán, vì sao vậy? Vì chúng ta được phước báo 

quá ít. Chúng ta biết rõ ràng minh bạch, quả báo của mình tương lai đi về đâu. Không 

được oán trời trách đất, toàn là tự làm tự chịu. 

Bộ chú giải Kinh Vô Lượng Thọ này, đích thực là bộ kinh điển hàng đầu, độ chúng 

sanh trong 9000 năm thời mạt pháp. Muốn học tập, học trong CD cũng có thể thành tựu. 

Cư sĩ Lưu Tố Vân là tấm gương điển hình nhất, bà ở nhà một mình, một bộ Kinh Vô 

Lượng Thọ, một câu A Di Đà Phật, nghiệp chướng nặng nề đều tiêu trừ hết. Bà mắc một 

căn bệnh, còn nghiêm trọng hơn bệnh ung thư, bác sĩ nói với bà có thể chết bất kỳ lúc 

nào. Bà không hề sợ hãi, chỉ nhất tâm nhất ý cầu vãng sanh Tịnh độ, hơn một tháng thì 

bệnh  lành,  bà  càng  khởi  tín  tâm,  mười  năm  thật  sự  thành  tựu.  Là  tấm  gương  tốt  cho 

người tu học Tịnh độ, đặc biệt là hàng xuất gia. Thật sự phát tâm, y giáo phụng hành. Bà 

có thể thành tựu, tôi cũng sẽ thành tựu. 

Lời thề này, “phát thệ nguyện rằng, khi con thành Phật”,  vãng sanh chính là thành 

Phật.  “Đối với tất cả trong bùn lầy sanh tử”, bùn lầy là ví dụ, ví con đường này rất khó 

 đi.  “Vì  bạt  trừ  nỗi  khổ  cho  chúng  sanh”.  C húng  ta  cầu  học  là  vì  điều  gì?  Là  vì  giúp 

chúng sanh  khổ  nạn.  Bản  thân  chúng ta không thể  chịu khổ, làm  sao giúp được  chúng 

sanh  khổ  nạn.  Ở  trong  khổ nạn  lớn  không  sanh  sân  nhuế, không  có hối  hận, không sợ 

khổ nạn, dõng mãnh tinh tấn. 

Ba  câu  ở  sau nói  rất  hay:   “Nếu  ta  không  nhẫn,  không  thể  tự  độ, huống  gì  lợi  ích 

 chúng sanh”.  Nếu mình không nhẫn được. Nhẫn này bày ra trước mắt chúng ta, thứ nhất 

chính là trì giới, thứ hai là phải chịu khổ.  “Lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy”. Làm 

được hai điều này, mới có thể lợi ích chúng sanh. Khổ tự mình chịu, vui nhường cho 

người, đây gọi là hành đạo Bồ Tát. Quý vị đi đến đâu, mọi người đều nể phục. Quý vị 

thật sự có thể chăm sóc người khác, thật sự có thể lợi ích chúng sanh. 

 “Bồ Tát Pháp Tạng đầy đủ các nhẫn, cho nên gọi là nhẫn lực thành tựu”.  Trong 

đoạn này Niệm Lão trích dẫn ra mười loại nhẫn, cung cấp cho chúng ta tham khảo, đây 

là tấm lòng của ông. Trong kinh Đức Phật nói:  “tất cả pháp thành tựu là nhờ nhẫn”.  Tu 

học không thành tựu, nhân tố hàng đầu chính là không biết nhẫn. 

Trước  đây  tôi  cầu  học  ở  Đài  Trung,  gặp  rất  nhiều nghịch duyên,  không nhẫn thì 

không thể thành tựu. Dù hoàn cảnh ác liệt đến đâu, người ta coi thường mình, hủy báng, 

sỉ  nhục,  đều  phải  tiếp  nhận.  Nếu  không  tiếp  nhận,  nổi  giận  bỏ  đi,  nghĩa  là  cắt  đứt  cơ 

duyên học tập của mình, đến đâu để học. Đến đâu để tìm được người thầy như thầy Lý, 

tìm không ra. Dù có, họ không chịu dạy. Thầy phải chịu dạy mới được. 

Lúc tôi ở Đài trung, mấy người quan tâm chăm sóc tôi, tôi thể hiện rõ thái độ. Chỉ 

cần thầy Lý không bảo tôi đi, bất kỳ ai gây khó khăn cho tôi, tôi đều tiếp nhận, tuyệt đối 

không đi. Nếu sở học thành tựu tự nhiên tôi sẽ đi, còn chưa học xong tôi không đi. Tôi ở 

Đài trung tròn mười năm, sau cùng học xong bộ Kinh Hoa Nghiêm tôi mới ra đi. Rời 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        578/16 

Đài trung, tôi đến Đài bắc giảng Kinh Hoa Nghiêm. Lần đầu tiên, tôi nhớ, đó là năm dân 

quốc 60, tôi giảng Kinh Hoa Nghiêm lần đầu tiên tại Đài bắc. Thành tựu này là một sự 

nhẫn nại rất lớn. Tâm thái học tập, chân thành cung kính, sự nghiệp học tập là phụ, đức 

hạnh  mới  là  hàng  đầu.  Tất  cả  mọi  chướng  nạn  này  tôi  đều  cảm  ân,  vì  sao  vậy?  Vì  họ 

đang thử thách tôi, mỗi cửa ải tôi đều thuận lợi thông qua. 

Tôi cũng thấy rất nhiều đồng học, có người đến Đài trung thân cận thầy Lý. Một 

tuần  thầy  dạy  một  buổi, một  tuần giảng  kinh  một  ngày.  Hay  nói  cách  khác, hoạt  động 

Phật giáo chính quy  hai lần, giảng kinh hai tiếng đồng hồ. Hai tiếng đồng hồ cả phiên 

dịch, trên thực tế là một tiếng. Dạy học một tuần một lần, ba tiếng. Nói cách khác, môn 

học  Phật  một tuần, thực  tế  chỉ bốn tiếng đồng  hồ. Có  rất nhiều  người đến  Đài trung  ở 

một hai tháng, ba bốn tháng là ra đi, vì sao vậy? Vì thời gian học quá ít, cần phải ở đây 

thời gian rất dài, họ chịu không được, đành ra đi. Không đi chỉ có mình tôi. Vì sao tôi 

không đi? Thầy dạy một tuần bốn tiếng, đối với tôi mà nói thì rất thích hợp, tôi có thể 

tiêu hóa tất cả những gì mình học được. Nếu một tuần thầy giảng mười tiếng, 20 tiếng, 

tôi tiêu hóa không nổi, đây là thật. Cho nên tôi nghe một bài giảng kinh, công việc chuẩn 

bị  của  tôi  mất  ít  nhất  mười  tiếng, làm  công  tác  dự  bị  trước  lúc  nghe  kinh.  Tôi  tự  xem 

trước, tìm những tài liệu tham khảo này trước, xem một lượt thật kỹ càng, sau đó mới 

nghe thầy giảng. Thầy giảng có điều nào giống, điều nào không giống với chú giải của 

chư vị tổ sư đại đức, vì sao thầy giảng như vậy, nghiền ngẫm những vấn đề này. Nói 

cách khác, mỗi tuần học tập tôi có sở đắc, pháp hỷ sung mãn. Họ học tập khác tôi, chỉ là 

đến nghe giảng kinh, viết lại lời giảng của thầy, tôi không làm như vậy. Thầy biết, thầy 

không cho phép tôi ghi chép bài, khi nghe giảng chỉ cần chuyên tâm lắng nghe, không 

cần ghi chép lại. Vì sao vậy? Vì cảnh giới mỗi năm không giống nhau. Ta viết bài giảng 

của năm nay, sang năm cảnh giới mình cao hơn, bài viết này hoàn toàn vô dụng. Lãng 

phí rất nhiều thời gian, lại bị phân tâm, chỉ cần chuyên chú lắng nghe. Nghe hiểu thì hiểu, 

nghe không hiểu đừng nghiên cứu, cứ tiếp tục nghe, tâm thanh tịnh dần hình thành. Tâm 

thanh tịnh sanh trí tuệ, khi nghe kinh dễ được sở ngộ, điều này quan trọng. 

Trên bục giảng không phải rập khuôn  một cách máy  móc, máy  móc rập khuôn là 

dạy người mới học. Huấn luyện họ điều gì? Chính là huấn luyện sự nhẫn nại cho họ, chữ 

huấn luyện này. Không cho phép quý vị phát biểu ý kiến của mình, thầy nói sao thì mình 

nghe như vậy, huấn luyện tâm nhẫn nại cho quý vị. Phải biết nghĩa thú của việc dạy học, 

thật  sự  có  thể  nhẫn  nại, nhất  định  được  lợi  ích.  Đây  là  cổ  nhân  nói,  pháp  thế  xuất  thế 

gian, không nhẫn nại thì không thể thành tựu,  “tất cả pháp thành tựu nhờ nhẫn”. 

Trong Tam Tạng Pháp Số, đều là những điểm tinh túy nhất, tinh hoa của kinh luật 

luận. Trong  Kinh  Bát  Nhã có nói về  mười  nhẫn, là  Kinh  Nhân  Vương  Bát  Nhã  Ba La 

Mật,  đây  là  trong  Kinh  Bát  Nhã  nói.  Trong  Hoa  Nghiêm  Chỉ  Quán  cũng  nói  về  mười 

loại nhẫn, chư vị đồng học có thể tham khảo. Ở đây chúng tôi không nói tường tận, nói 

tường tận cần rất nhiều thời gian. 

Chúng ta xem tiếp kinh văn:   “Ư chư hữu tình, thường hoài từ nhẫn, hòa nhan ái 

 ngữ, cần  dụ  sách  tấn, cung  kính  Tam  bảo, phụng  sự  sư  trưởng, vô  hữu hư  ngụy, xiểm 

 khúc chi tâm”.   

Đoạn kinh văn này chỉ có bảy câu, có thể nói là bí quyết học Phật thành tựu của 

chúng ta. Nếu đầy đủ bảy câu này, đời này nhất định thành tựu. Còn như không có bảy 

câu này, đời này tuyệt đối không thể thành tựu. 

Bốn  câu  trước  là   “từ  hòa  khuyến  tấn”.   Ba  câu  sau  là   “trực  tâm  kính  sự”,   y  giáo 

phụng  hành!  “Ư  chư  hữu  tình”,   đối  tượng  này  rộng  lớn  không  có  biên  tế.  “Thường 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        579/16 

 hoài”  tất cả chúng sanh, trong mỗi niệm có tâm từ bi, có từ bi, có nhẫn nại.  “Hòa nhan 

 ái ngữ”  là thái độ, thái độ này có thể cảm động tất cả chúng sanh. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Niệm  Lão:   “Ở  trên  nói:  huệ  lợi  quần  sanh  tức  là  từ, 

 nhẫn lực thành tựu tức là nhẫn”.  Câu  “thường hoài từ nhẫn” này, tổng kết hai đoạn kinh 

văn trước. Huệ là ân huệ, bố thí ân huệ, lợi ích chúng sanh, đây là từ bi. Nhẫn lực thành 

tựu, đây là nhẫn, nói ra mười loại nhẫn. 

 “Cho nên đối với các hữu tình, thường dùng từ nhẫn ôm ấp”.  Thật sự đã học Phật, 

bất  luận  chúng  sanh  làm  sai  điều  gì,  thậm  chí  làm  tổn  thương  chính  mình.  Chẳng  hạn 

như hủy báng, sỉ nhục, hãm hại, tất cả đều nhẫn chịu. Vì sao phải nhẫn chịu? Tôi muốn 

tiêu nghiệp chướng, nghiệp chướng chướng ngại tự tánh của tôi. Tôi không thể minh tâm 

kiến tánh, chính là vì có nghiệp chướng, cảnh giới hiện tiền tức là nghiệp chướng hiện 

tiền. 

Thiện duyên, người tốt, thuận cảnh, cảnh giới tốt, xứng tâm như ý, cảnh giới này 

hiện tiền, phải chăng là nghiệp chướng? Là nghiệp chướng. Cảnh giới này hiện tiền, quý 

vị  hoan  hỷ,  hoan  hỷ  liền  muốn  khống  chế,  liền  muốn  chiếm  hữu,  đây  không  phải  là 

nghiệp chướng hiện tiền ư? Thanh tịnh bình đẳng giác không còn nữa. Trong thuận cảnh 

phải  đối  đãi  bằng  tâm  bình  đẳng,  đừng  để  trong  lòng,  trong  tâm  chỉ  có  kinh  giáo  của 

Như Lai, chỉ có Phật A Di Đà. Vậy là đúng, nghiệp chướng tiêu trừ. 

Nghịch cảnh, ác duyên, hoàn cảnh không tốt, ta ở trong này chịu khổ chịu nạn. Ác 

duyên, gặp toàn người ác, đều oán hận, ghét, sỉ nhục, hãm hại quý vị, đây là ác duyên. 

Trong hoàn cảnh này, rất dễ sanh tâm sân nhuế, sanh tâm oán hận, nghiệp chướng khởi 

hiện hành. Làm sao  có thể ở trong cảnh giới này, vẫn dùng thanh tịnh bình đẳng giác, 

không  bị  hoàn  cảnh  bên  ngoài  quấy  nhiễu.  Đây  gọi  là  tu  hành  chơn  chánh,  nghiệp 

chướng tiêu trừ. Cho nên phải hiểu, bất luận hoàn cảnh nào, hoàn cảnh nhân sự, hoàn 

cảnh vật chất, người biết tu là ngày ngày đang tiêu nghiệp chướng, khắp nơi đang tiêu 

nghiệp  chướng,  mọi  lúc  đang  tiêu  nghiệp  chướng.  Nghiệp  chướng  tiêu  hết,  trí  tuệ  liền 

hiện tiền. Là việc tốt, không phải việc xấu. Không biết tu, trong hoàn cảnh này nghiệp 

chướng tăng trưởng. Tánh đức hoàn toàn bị che đậy, không hiện lộ được, hiển lộ ra toàn 

là tập khí phiền não. Như vậy, quả báo đời sau trong ba đường ác. Người biết tu, bất luận 

thuận  cảnh hay  nghịch  cảnh, thiện duyên  hay  ác duyên, đều  không để trong lòng. Đều 

đối đãi bằng tâm thanh tịnh, đối đãi bằng tâm bình đẳng, đối đãi bằng tâm biết ơn. 

Những gì học tập được trong kinh giáo, phải thực hành trong cuộc sống. Nếu kinh 

giáo thoát ly khỏi cuộc sống, tập khí phiền não không hề giảm nhẹ, kinh điển chỉ là một 

chút tri kiến đầu lưỡi, không khởi tác dụng. Đáng sanh tử như thế nào vẫn là sanh tử như 

thế đó, không hề liên quan đến liễu sanh tử xuất tam giới, đoạn phiền não sanh bồ đề. 

Đây là không biết học. 

Trong  đời  này  tôi  từng  thấy  rất  nhiều.  Người  biết  học,  quả  thật  không  nhiều,  vô 

cùng  hy  hữu.  Người  không  biết  học,  gọi  là  tu  luyện  một  cách  mù  quáng,  quả  thật  rất 

nhiều. Không phải Phật pháp không linh, mà ta học sai, ta không biết học. 

Câu  “đối với các hữu tình, thường dùng từ nhẫn làm hoài bảo” , chúng ta có làm 

được chăng? Nó quá quan trọng, như vậy mới gọi là tấm lòng Bồ Tát. Lòng dạ vốn có 

của quý vị đều tự cho mình hơn người, người khác đều không bằng mình. Cảm giác ưu 

việt,  tâm  trạng  ngạo  mạn  khinh  thị  người  khác,  đó  là  lòng  dạ  gì?  Là  lòng  dạ  của  ba 

đường ác. Học Phật tạo tội nghiệp của ba đường ác, vẫn phải đọa vào ba đường ác. 

Người suốt đời giảng kinh dạy học, vẫn tự tư tự lợi, vẫn bị cuốn vào danh văn lợi 

dưỡng, không có chút từ bi thương xót nào, đời sau vẫn đọa địa ngục. Người giảng kinh 

sao lại đọa địa ngục? Giảng kinh là một việc, tâm hành sở tạo là tội nghiệp của tam đồ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        580/16 

Tạo nghiệp đương nhiên chịu quả báo, không thể vì người này giảng kinh thuyết pháp, 

mà có thể không chịu quả báo, không có đạo lý này. Chúng ta không thể không biết điều 

này. Học Phật phải bắt đầu từ đây, phải thường dùng từ nhẫn làm hoài bảo. 

 “Hòa  nhan  là  dung  nhan  nhu  hòa”.   Nhu  hòa  chất  trực  trong  tứ  đức  của  Hoàn 

Nguyên Quán, nói rất nhiều. Trong nghịch cảnh ác duyên, dung nhan càng phải nhu hòa, 

hóa  giải  nhân  duyên  bất  thiện  của  quá  khứ  và  hiện  tại.  Trong  kinh  điển  Đức  Phật  dạy 

chúng  ta,  oan  gia  nên  giải  không  nên  kết,  không  kết  oán  với  người.  Phải  thường  nghi 

nhớ, hóa giải. 

Đời xưa đời nay, chúng ta kết biết bao nhiêu duyên với chúng sanh. Có thiện duyên, 

có ác duyên, còn có duyên vô ký,  không gọi là thiện ác. Phải biết cách hóa giải những 

điều này như thế nào. Chuyển tất cả những chúng sanh có duyên thành pháp duyên, làm 

bạn  lữ  đồng  tu  của  mình.  Chúng  ta  phải  ở  trong  các  nhân  duyên  này  nâng  cao  chính 

mình. Không biết cách nâng cao, sẽ bị đọa lạc trong các nhân duyên này, như vậy là sai. 

Trong tất cả các cảnh duyên phải biết nâng cao cảnh giới, đừng để gặp cảnh duyên hiện 

tiền liền đọa lạc. Thiện duyên thuận cảnh thì khởi tâm tham, nghịch duyên ác cảnh khởi 

sân nhuế, sai lầm. Tham tâm là đường ngạ quỷ, sân nhuế là đường địa ngục. Duyên tuyệt 

đối không tách rời được, nó liên quan quá lớn, thời gian quá dài. Chúng ta không có túc 

mạng thông, không có thiên nhãn thông, không nhìn thấy không biết. Từ trong kinh điển 

nhận được rất nhiều tin tức, biết rằng sống trong thế gian này, chung sống với đại chúng 

không phải là việc đơn giản. 

Tiếp theo,  Hội Sớ nói: “trong lìa vọng nhiễm, cho nên ngoài thường ôn hòa, gọi là 

 dung nhan nhu hòa”.  Tu nhu hòa chất trực, vẫn phải buông bỏ phiền não. Không buông 

được vọng nhiễm, nhu hòa không thể hiện ra. Bên trong lìa vọng nhiễm, đó là chân công 

phu,  học  vấn  thật  sự,  tánh  đức  hiện  tiền.  Thường  ôm  ấp  từ  bi  nhẫn  nhục  là  tánh  đức, 

dung nhan nhu hòa ái ngữ đều là tánh đức. 

Chúng ta muốn buông bỏ, trước tiên cần phải nhìn thấu, nhìn thấu đối với kinh điển 

nhất định có sở ngộ tương đối. Muốn có sở ngộ, đối với kinh giáo nhất định phải thuần 

thục, phải thông đạt thấu triệt, sau đó mới có sở ngộ. Có sở ngộ, tâm thái mình hoàn toàn 

thay đổi, trở lại bình thường. Tâm thái bình thường, thái độ bên ngoài, ngôn ngữ cũng 

đều bình thường. 

Kinh không thể không đọc, không thể không học. Phật không thể không niệm. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây.  





Tập 291 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Vạn Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 19.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống. Mời  quí  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 348, bắt đầu xem từ hàng thứ 5. 

Kinh  Thắng  Thiên  Vương Bát  Nhã  nói:  “Bồ  Tát hành Bát  Nhã  Ba  La  Mật, như  thị 

tùy thuận Phật thanh tịnh giáo, thị chư chúng sanh, diện môn tiên tiếu, tăng vô tần túc, sở 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        581/16 

dĩ nhiên giả, tâm ly uế trược, chư căn thanh tịnh, bất nhiễm ly cấu, tâm bất sân nhuế, nội 

vô hận kết”. 

Đoạn kinh văn này nói: “thường hoài từ nhẫn”, giải thích câu này, nói rất rõ ràng. Bồ 

Tát hành Bát Nhã Ba La Mật, “Hành” tức là hành vi sinh hoạt thường ngày, trong sinh 

hoạt hằng ngày, chính là Bát Nhã Ba La Mật. Thực hành Bát Nhã Ba La Mật trong đời 

sống, thực hành trong công việc, thực hành trong cách xử sự đối nhân tiếp vật.  Giống 

như đoạn kinh này đã nói. “Như thị tùy thuận Phật thanh tịnh giáo”, là y theo lời dạy của 

Phật, chỉnh sửa chúng ta, rất nhiều những tư tưởng hành vi, trái với tánh đức. Tùy thuận 

cũng  có  nghĩa  là  hằng  thuận,  thuận  theo  lời  dạy  thanh  tịnh  của  Phật,  hoàn  toàn  tương 

ứng với tự tánh. 

“Thị chư chúng sanh, diện môn tiên tiếu”. Trong nhà Phật chúng ta, Bồ Tát Di Lặc 

thị hiện hình tướng này. Người Trung Quốc, tạo tượng của Bồ Tát Di Lặc, là dựa theo 

Bố  đại  hòa  thượng,  thật  sự  có  vị  Bố  đại  hòa  thượng  này.  Trong  Cao  Tăng  truyện có 

truyê ̣n ký, có ghi chép về ông. Ông sanh vào thời đại Tống Cao Tông, cùng thời đại với 

Nhạc  Phi,  cũng  chính  là  năm  đầu  thời  Nam  Tống.  Ông  xuất  hiện  tại  chùa  Tuyết  Đậu, 

Phụng Hóa, Chiết Giang. Ngày nay người đời tạo tượng Bồ Tát Di Lặc, có lẽ hơi khuếch 

trương một chút, nhưng chúng ta đều hiểu đư ợc, Bồ Tát Di Lặc mập mập, hiện ra nét 

hoan  hỷ,  gặp  bất  kỳ  ai,  đều  tươi  cười ra ̣ng rỡ . Sau này, chùa chiền  ở Trung Quốc, tạc 

tượng Bồ Tát Di Lặc, đều ta ̣o  tượng của ông . Đó là vì lúc ông vãng sanh, rất tự tại, rất 

tiêu dao, nói với mọi người, Ông muốn đi rồi, ông là Bồ Tát Di Lặc tái sanh. Sau khi nói 

xong, ông thật sự ra đi. Điều này trong nhà Phật, khẳng định ông chính là Bồ Tát Di Lặc 

tái sanh. 

Chư Phật Bồ Tát ứng hóa đến thế gian này, tuyệt đối không bộc lộ thân phận, nếu 

như thân phận bộc lộ mọi người đều biết, họ nhất định đi liền, đó là sự thật, không phải 

giả dối. Bộc lộ thân phận rồi, mà vẫn còn ở lại thế gian này, đó chính là gạt người, chắc 

chắn là giả dối, không phải thật. Đây là một quy củ bất thành văn trong nhà Phật. Người 

khác  đem  thân  phận  của  quí  vị  tiết  lộ  rồi,  quí  vị  cũng  nên  ra  đi,  nếu  không  đi,  đó  là 

không phải thật. Người khác đem thân phận của quí vị tiết lộ, quí vị thật sự ra đi, đây là 

thật, không phải là giả dối. 

Đại sư Vĩnh Minh Diên Thọ, thân phận là do người khác tiết lộ. Ngày đó quốc vương 

muốn tu phước, tu phước nên lập ra đại hội trai tăng, thiên tăng, cúng dường người xuất 

gia ăn cơm, hơn một ngàn người, những người xuất gia ở vùng lân cận, tất cả đều đến dự, 

đến nhận cúng dường. Những loa ̣i ho ạt động này, thông thường đều là do quốc vương 

đại thần, họ đứng ra làm để cầu phước. Biết đâu lần trai trăng này, có Phật Bồ Tát đến 

nhận cúng dường, phước báo sẽ rất lớn. Lúc trai tăng, đương nhiên ghế ng ồi sẽ có ghế 

đầu, các vị cao tăng đại đức đều khiêm nhường qua la ̣i, tôi nhường bạn, bạn nhường tôi, 

đều không muốn ngồi vào ghế đầu. Trong lúc đó có một vị hòa thượng, không có ai quen 

biết đi vào, nhìn thấy mọi người đều nhường qua nhường lại, ông liền đi đến ngồi xuống 

chính  giữa.  Tất  nhiên  trong  lòng  quốc  vương  rất  không  thoải  mái,  vì  bậc  cao  tăng  mà 

ông  tôn  kính nhất, không  ngồi ở gh ế số một, một người bên ngoài đến lại ngồi lên đó 

như vậy. Người xuất gia, đương nhiên cũng không dễ nói, thôi đành bỏ qua. Sau khi ghế 

đầu ngồi rồi, mọi người liền chia ra ngồi xuống. Trai tăng xong, quốc vương bèn hỏi, dò 

hỏi xem ngồi ở ghế trên, là hòa thượng từ nơi nào đến? Không ai biết cả. Đến thỉnh giáo 

lão hòa thượng Vĩnh Minh , đa ̣i sư Vĩnh Minh Diên Tho ̣ nói : Hôm nay có thánh nhân 

đến,  chúc mừng quốc vương .  Là người nào ?  Cổ Phâ ̣t Nhiên Đăng .  Là ai ?  Là vị hòa 

thượng ngồi trên ghế đầu . Tai rất to, mọi người không biết gọi ông là gì , bèn go ̣i ông là 

hòa thượng tai to, chính là ngài. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        582/16 

Ngay lúc đó nhà vua lâ ̣p tức phái người đuổi theo

,  trên đường đi dò hỏi ,  vị hòa 

thượng đó đi về đâu . Đuổi ki ̣p rồi, Ngài ngồi thiền ở trong một sơn động . Thân phâ ̣n đã 

bô ̣c lô ̣, Cổ Phâ ̣t Nhiên Đăng , còn gì bằng n ữa, mọi người đều quỳ ở đó lạy Ngài . Ngài 

nói một câu : “Di Đà nhi ều chuyện”. Tức là nói Phâ ̣t A Di Đà nhiều chuy ện, đem thân 

phâ ̣n của Ngài nói ra. Nói xong câu này, liền viên ti ̣ch, tức diê ̣t đô ̣.  Mọi người suy nghĩ: 

“Di Đà nhiều chuyện”, Vĩnh Minh Diên Thọ là Phật A Di Đà tái sanh , trở về gấp rút báo 

cáo, Cổ Phâ ̣t Nhiên Đăng diê ̣t đô ̣ rồi, vẫn còn may, trong nước vẫn còn mô ̣t vi ̣Phâ ̣t, Phâ ̣t 

A Di Đà. Nhà vua vừa nghe nói , Vĩnh Minh Diên Thọ là Phật A Di Đà tái sanh . Còn gì 

bằng! Vô ̣i vàng đi lạy Phâ ̣t A Di Đà . Chưa ki ̣p ra khỏi cửa, ở cửa đa ̣i điê ̣n, bên ngoài có 

người vào báo tin, vô ̣i vô ̣i vàng vàng, gần như sắp đu ̣ng ngã ông. Hỏi họ: Tại sao lại vội 

vàng như vậy, có chuyện gì  ? Đa ̣i sư Vĩnh Minh viên ti ̣ch rồi . Thân phâ ̣n bô ̣c lô ̣, đa ̣i sư 

Vĩnh Minh liền viên tịch . Cho nên mo ̣i người biết được , đa ̣i sư Vĩnh Minh Diên Tho ̣ là  

Phâ ̣t A Di Đà tái sanh. 

Ngày nay chúng ta cũng nghe nói rất nhiều  lời đồn, người này là Bồ Tát gì đó tái 

sanh, người kia là Phâ ̣t gì đó tái sanh , sau khi nói xong, họ vẫn không đi. Các vị nên ghi 

nhớ, là giả, không phải thâ ̣t. Người xưa lưu la ̣i quy củ này. Tốt quá! 

Có Phâ ̣t, Bồ Tát, A La Hán tái sanh hay không? Có thật. Thân phâ ̣n của ho ̣ vĩnh viễn 

không biết được. Có người để lộ thân phận , giống như Bồ Tát Di Lă ̣c . Có người không 

để lộ thân phận, đến hay đi ta đều không biết được. 

Chùa Quốc Thanh , núi Thiên T hai Hàn Sơn , Thập Đắc, thân phâ ̣n bi ̣ bô ̣c lô ̣, liền đi 

ngay, tìm lại cũng không thấy . Hòa thượng Phong Can thân phận bị bộc lộ , về sau liền 

không thấy, mất tích rồi. Hòa thượng Phong Can cũng là Phật A Di Đà tái sanh. 

Chúng sanh có khổ có nạn, chư Phâ ̣t Bồ Tát ứng hóa rất nhiều, ở nơi nào? Không biết 

được. Nam nữ già trẻ , mỗi nghành mỗi nghề đều có . Nếu như không có , nghiê ̣p lực của 

chúng sanh có thể làm nổ tung trái đất. Có rất nhiều thánh hiền, ở lẫn lộn với mọi người, 

phước đức thiê ̣n lực của ho ̣ , hóa giải đại tai đại nạn . Tai na ̣n nhỏ, đó là không thể tránh 

khỏi. Cho nên pháp vâ ̣n của Phâ ̣t, vẫn còn chín nghìn năm. 

Chúng ta ho ̣c Phâ ̣t, đối với Phâ ̣t nhất đi ̣nh phải tôn tro ̣ng. Câu phía dưới, “cung kính 

tam bảo, phụng sự sư trưởng” .Chúng ta cung kính , thỉnh Phâ ̣t trụ thế, không phải dùng 

cảm tình để mời , chấp chă ̣t tình cảm là mời không đă ̣ng . Phâ ̣t ở đời , vì sao? Là vì dạy 

học. Học sinh thâ ̣t muốn ho ̣c tâ ̣p , thâ ̣t sự làm theo lời da ̣y , Ngài liền ở lại đời . Không 

siêng năng ho ̣c tâ ̣p, Ngài không sẽ không ở lại. 

Có một số chư Phật Bồ Tát , ở trong khoản thời gian dài , lâu lâu la ̣i hiê ̣n thần thông . 

Là ý gì ? Nhắc nhở ta, khiến ta biết được thâ ̣t sự có viê ̣c như vâ ̣y . Nhưng loa ̣i du hí thần 

thông này, không phải thường có . Thường xuyên có mo ̣i người sẽ không thấy hiếm la ̣ . 

Lâu lâu, mấy trăm năm, mới có mô ̣t lần như vâ ̣y. Nhắc nhở mo ̣i người . 

Trong đoa ̣n kinh Bát Nhã này da ̣y chúng ta , chúng ta cần nghe theo lời của Phật dạy . 

Phâ ̣t da ̣y chúng ta , đối với loài hữu tình nên “thường hoài từ nhẫn” , “hòa nhan ái ngữ” , 

khuyên bảo nhắc nhở , giúp đỡ mọi người . Cần dùng cái tâm như vâ ̣y , dùng thái độ như 

vậy. “Thường hoài từ nhẫn” là  giữ tâm. “Hòa nhan ái ngữ” là thái đô ̣ . Nói về tâm thái , 

đây là tâm thái bình thường . Ngày nay tâm thái con người không bình thường , thường 

nghĩ đến tự tư tự lợi, biểu hiê ̣n ra là ha ̣i người lợi mình. Cho nên xã hô ̣i hỗn loa ̣n, trái đất 

đô ̣t ngô ̣t biến đổi. Trên thực tế, không có gì không là tự làm tự chi ̣u. 

Bồ tát thực hành Bát Nhã Ba La Mâ ̣t, chú trọng ở chữ “hành” này. Tâm Kinh câu đầu 

tiên cũng nói: “Quán Tự Ta ̣i Bồ Tát hành thâm Bát Nhã Ba La Mâ ̣t Đa th ời”. Chữ hành 

này, ngày nay chúng ta nói là th ực hành, đem trí tuê ̣ bát nhã th ực hành trong đời sống . 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        583/16 

Thực hành thế nào? Nên đem những gì Phâ ̣t d ạy cho chúng ta ở đây , chúng ta cần phải 

làm được. 

“Thi ̣ chư chúng sanh , diê ̣n môn tiên tiếu” . Đương nhiên phải có tâm , nếu không có 

tâm, sao có thể cười ra được. 

“Tăng vô tần túc”. Câu này nghĩa là từ trước giờ không có thái đô ̣ bất thiê ̣n. Chúng ta 

nói nhau mày nhăn mặt ,  Bồ Tát từ trước giờ không có những bi ểu hiê ̣n này .  Quí  vị 

thường thấy ở ho ̣, nhất đi ̣nh là cười vui , hoan hỷ. Quan tro ̣ng lắm! Học Phật bắt đầu từ 

đây. Làm sao biết bắt đầu từ đây ? Quí vị xem, tự viê ̣n am đường, đều đặt Bồ Tát Di Lặc 

ở ngoài cổng lớn . Đó là ý gì ? Quí vị muốn ho ̣c Phâ ̣t, muốn bước vào cửa Phâ ̣t , thì phải 

học được giống như vậy. Người xưa có câu nói: “Trong tâm là tâm từ bi, hiển lô ̣ ra ngoài 

là tướng hoan hỷ” .  Đây là điều kiê ̣n đầu tiên để đê ̣ tử Phâ ̣t xử sự

,  đối nhân tiếp vâ ̣t . 

Người xưa nói như vầy: “Sanh bình đẳng tâm, thành hỷ duyệt tướng”. Hai câu này là tán 

thán Bồ Tát Di Lặc. Ngài dạy cho chúng ta. Cho nên ở ngoài cổng, vừa bước vào là thấy 

Ngài đầu tiên. Đó chính là Phâ ̣t pháp. 

Sở dĩ phải như vâ ̣y, vì sao? Tiếp theo là nói tâm thái, nói về giữ ở tâm. 

“Tâm ly uế trược” . Uế trược, là ngày nay nói là nhiễm ô . Tâm thanh ti ̣nh , mô ̣t mảy 

may nhiễm ô cũng không có. 

“Chư căn thanh ti ̣nh”. Chư căn là mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, gọi là năm căn. Tâm thanh 

tịnh, căn liền thanh ti ̣nh. Căn là nói từ thân, tâm thanh ti ̣nh, thân thanh ti ̣nh. 

“Bất nhiễm ly cấu” . Bất nhiễm là có từ thanh tịnh . Ly là xa lìa . Cấu là gì? Năm du ̣c 

sáu trần, đây là vâ ̣t bên ngoài . Năm du ̣c là tài sắc danh thực thùy . Sáu trần là sắc thanh 

hương vi ̣ xúc pháp. Trong kinh Bát Nhã d ạy chúng ta rằng: “Pháp còn phải xả”, đối với 

ý căn là pháp , đối với năm căn trước là sắc tướng . Pháp này là nói Phật pháp , đến Phật 

pháp còn phải xả, đều không nhiễm, “huống là phi pháp”. Phi pháp chính là năm du ̣c sáu 

trần, những thứ này, trong đời sống hằng  ngày của chúng ta, không thể lìa nó. Vâ ̣y Phâ ̣t 

giáo lìa là ý gì? Là trong ý niệm không được có . Trên hình thức cần dùng đến nó , trong 

tâm không có . Vâ ̣y nên v ề hình thức ph ải biết vừa phải mà thôi , “tri túc thường lạc”. 

Nhất đi ̣nh không có tham cầu, nhất đi ̣nh không có chấp trước, đó là được tự ta ̣i. 

Học Phật, Phâ ̣t Bồ Tát, tâm đi ̣a của ho ̣ vĩnh viễn là thanh ti ̣nh bình đẳng chánh giác . 

Đó là tâm Phâ ̣t! Tâm Phâ ̣t chính là thanh ti ̣nh bình đẳng giác . Hành vi của Phâ ̣t chính là 

“hòa nhan ái ngữ, khuyến du ̣ sách tấn” . Tám chữ này, Phâ ̣t Bồ Tát ứng hóa ta ̣i thế gian , 

hành vi của họ , cả sự nghiệp một đời họ tạo ra , tám chữ này là nói được hết rồi . Câu 

trước, “thường hoài từ nhẫn”, là giữ tâm. Nếu như có người hỏi Phâ ̣t giáo là gì ? Quí vị 

dùng bốn câu kệ này để trả lời ,  viên viên mãn mãn ,  mô ̣t chút m ảy may sai sót cũng 

không có. Phâ ̣t giáo chính là “ư chư hữu tình , thường hoài từ nhẫn , hòa nhan ái ngữ , 

khuyến du ̣ sách tấn”. Đây chính là giáo du ̣c của Phâ ̣t đà. 

“Tâm bất sân nhuế , nội vô hận kết”. Cần ho ̣c! Cần siêng năng ho ̣c . Nhất đi ̣nh trong 

tâm không được có oán hâ ̣n . Vì sao vậy? Vì oán hâ ̣n là phiền não , hơn nữa thuô ̣c phiền 

não của sân nhuế, điều này có thể dẫn dắt quí vị đến địa ngục. 

“Nô ̣i” là trong tâm , không có oán hâ ̣n . “Kết” là cùng với tất cả oán hâ ̣n của chúng 

sanh, nhớ hoài không quên , ý nghĩa của kết là như vậy . Đối với chúng sanh mà ta thích 

cũng có kết , đó là kết của tham luyến . Kết với oán thân trai chủ của ta , đây là kết của 

oán hận. Kết này nên đem nó mở ra, nên làm nó mất đi, không nên có cái kết này. Kết là 

bê ̣nh, là nguồn gốc của ba đô ̣c. 

Ái ngữ- “hòa nhan ái ngữ”. Ái ngữ là một trong tứ nhiếp pháp. Nhiếp là nhiếp tho ̣, là 

bốn phương pháp nhiếp tho ̣ chúng sanh, đây là Phâ ̣t da ̣y chúng ta. Hiện nay, người ta go ̣i 

là phương pháp giao ti ếp công cô ̣ng. Tứ nhiếp pháp này chính là  phương pháp giao tiếp 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        584/16 

của nhà Phật. Giao tiếp công cô ̣ng, phương pháp của giao tiếp , tiếp xúc với mo ̣i người , 

Bồ tát thực hành đa ̣o này. 

Sáu Ba La Mật, dùng phương pháp nào để triển khai ? Chính là tứ nhiếp pháp. Bố thí 

cần dùng tứ nhiếp, trì giới cũng cần dùng tứ nhiếp, nhẫn nhu ̣c cũng là dùng tứ nhiếp. Sáu 

Ba La Mâ ̣t đem nó thực hành trong đời sống, nhất đi ̣nh cần nắm chắc nguyên tắc này. 

Tứ Nhiếp Pháp là: bố thí, ái ngữ, lợi hành, đồng sự. Đây chính là bốn phương pháp. 

Năm  1999  tôi ở Singapore ,  chúng tôi đoàn kết chín tôn giáo ,  làm rất thành công . 

Singapore có mô ̣t vi ̣ bô ̣ trưởng tên là Tăng Sĩ Sanh , hình như hiện nay nghỉ rồi , cựu bô ̣ 

trưởng,  chúng  tôi  rất thân .  Ông ấy hỏi tôi ,  ông nói :  pháp sư Tịnh Không ,  ông dùng 

phương pháp gì , đem chín tôn giáo đoàn kết la ̣i . Tôi nói, tôi không có phương pháp , 

phương pháp tôi dùng là của đức Phâ ̣t da ̣y cho tôi

.  Lỗ tai của ông ấy liền dựng   lên, 

phương pháp của đức Phâ ̣t da ̣y ông, là pháp gì? Tứ nhiếp pháp. 

Thế nào là tứ nhiếp pháp? Thứ nhất là bố thí, bố thí chính là tặng lễ vật, lễ vậy nhiều 

người không trách . Người chưa đến , lễ vậy cần đến trước , người ta sa nh tâm hoan hỷ. 

Đây là điều đầu tiên của t ứ nhiếp pháp. Chúng ta ở trong đời sống hàng ngày , nhân tình 

thế thái, nên hiểu cái này . Đức Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni hiểu được , mọi lúc mọi nơi đều 

dùng phương pháp này. 

Chín tôn giáo, mỗi tôn giáo chúng tôi đều biếu tă ̣ng mô ̣t phần lễ vật, trong lễ vâ ̣t chủ 

yếu nhất là chúng tôi t ặng mười va ̣n ti ền đài. Trong mỗi tôn giáo đều có sự nghiê ̣p từ 

thiê ̣n, có người mở viê ̣n dưỡng lão, mở cô nhi viê ̣n, mở bê ̣nh viê ̣n, mở trường ho ̣c. Đa ̣o 

Hồi còn mở lớp huấn luyê ̣n da ̣y nghề ,  mô ̣t lớp bồi dưỡng ,  giúp đỡ người học có một 

nghề nuôi thân, có năng lực mưu sinh . Viê ̣c tốt lắm! Đều cần dùng tiền . Chúng tôi giúp 

họ làm sự nghiệp từ thiện , cho nên quí vị phải làm. Sau khi lễ vâ ̣t gởi đến rồi , tiếp đó 

chúng tôi đến thăm viếng họ , thỉnh giáo với họ, học tập với ho ̣. Thăm hỏi ho ̣ chính là ái 

ngữ, lời ho ̣ thích nghe. Ái ngữ  không phải là ngọt ngào nịnh hót , mà thật sự có lợi  cho 

họ. Lúc này quí v ị cần nói với ho ̣ những gì ? Điều này cần phải hiểu . Xã hội ngày nay , 

không còn ai ở trong đời sống hằng ngày có cảm giác an toàn , không có. Đây là vấn đề 

rất lớn. Cho nên tiêu điểm nói chuyê ̣n của chúng tôi, là lời dạy dỗ của thần thánh, dạy dỗ 

của kinh điển, giáo dục tôn giáo, học tập qua lại. Giúp cho xã hội này hóa giải xung đột . 

Hy vo ̣ng chúng ta có thể góp mô ̣t chút sức lực , lấy la ̣i an đi ̣nh hòa bình , đây là giúp cho 

chính phủ. Xa hơn mô ̣t chút , hóa giải được thiên tai . Nói chuyện đâu đó rõ ràng , chừng 

mực đều cần nên nắm vững. Rất hoan hỷ. 

Tiếp theo là lợi hành . Lợi là lợi ích , tất cả những gì chúng ta làm , có lợi đối với họ , 

đối với ho ̣ có chỗ tốt đe ̣p , họ liền rất dễ chấp nhận . Lời nói của chúng ta dễ nghe đến 

mấy, viê ̣c chúng ta làm không có lợi với ho ̣ , người ta sẽ không qua la ̣i với quí v ị. Hành 

đô ̣ng của chúng ta, nhất đi ̣nh là đối với ho ̣ có lợi, đối với xã hô ̣i có lợi , đối với quốc gia 

có lợi, đối với thế giới có lợi, tất nhiên nên làm. Đây là thực hành “thường hoài từ nhẫn , 

khuyến du ̣ sách tấn”. Cần thâ ̣t sự dùng hành đô ̣ng để làm. 

“Đồng sự”, là khó nhất. Tôi với ba ̣n làm cùng viê ̣c như nhau , bạn hoan hỷ, tôi cũng 

hoan hỷ.  Phạm vi của đồng sự này rất lớn . Hàng sơ học,  trong này cần thêm chú giải . 

Đồng sự là gì? Là cùng việc với thánh hiền, cùng việc của thần thánh, vâ ̣y thì không vấn 

đề gì. Nếu như người này thích đánh ba ̣c , quí vị đồng sự với anh ta, ngày ngày theo anh 

ta đi đánh ba ̣c, được hay không? Không được, cái này quá nguy hiểm, anh ta không phải 

làm việc tốt . Nhưng Bồ tát thâ ̣t sự ho ̣ sẽ  làm, họ muốn độ chúng sanh đó , đô ̣ người đó. 

Thích đánh ba ̣c, thường theo anh ta đi đánh ba ̣c, họ đi đánh bạc đều thắng được tiền, mọi 

người nhất đi ̣nh theo ho ̣ xin ho ̣c hỏi, bạn có phương pháp cao minh gì , sao mỗi lần đánh 

đều thắng  được tiền? Họ sẽ nói với quí v ị, tôi niê ̣m Phâ ̣t , tôi tu thiền đi ̣nh , tôi có thần 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        585/16 

thông,  mọi người đều đến học với họ

.  Là dùng phương pháp này ,  dẫn dắt người về 

chánh đạo. Không có năng lực như vâ ̣y , chúng ta đi, chúng ta không giữ được bản thân , 

khiến bản thân vùi vào trong cái tà ác này , đó là sai rồi . Cho nên cái này , nhất đi ̣nh cần 

cân bằng với trí tuê ̣ cùng đi ̣nh lực của chính mình . Không có trí tuê ̣ lớn như vâ ̣y , không 

có định lự c lớn như vâ ̣y , viê ̣c này không thể được . Chúng ta chỉ có thể đồng sự , cùng 

làm việc thiện, không cùng làm viê ̣c ác . Thâ ̣t sự là Phâ ̣t Bồ tát , họ cùng làm việc ác với 

quí vị, tà ác họ đều cùng làm với quí v ị. Mục đích giúp quí vị cải tà quy chánh , giúp quí 

vị bỏ ác làm lành. Cho nên Phâ ̣t Bồ tát, không ai không hiê ̣n thân đến ba đường ác . Hiê ̣n 

thân đến ba đường ác , là cùng với ác đạo chúng sanh đồng sự . Hiê ̣n thân ở cõi  trời , là 

cùng đồng sự với thiê ̣n nghiê ̣p chúng sanh. 

Ngày nay chú ng ta nghiên nă ̣ng về  phía thiện, không dám hướng về tà ác , sợ bản 

thân vượt qua không nổi thử thách, điều này cần nên biết. 

Bố thí trong t ứ nhiếp pháp, cùng với bố thí trong sáu  ba la mâ ̣t , ý nghĩa hoàn toàn 

không giống nhau ,  cần biết điều này .  Bố thí trong lu ̣c đô ̣ , mục đích là buông bỏ tâm 

tham của bản thân chúng ta . Dùng cách này khiến cho chúng ta, buông bỏ tham lam đối 

với tất cả sự vâ ̣t . Cho nên cắt đứt được tâm tham luyến rồi , bố thí ba la mâ ̣t trong lu ̣c đô ̣ 

liền viên mãn. 

Bố thí trong tứ nhiếp pháp, mục đích không ở chỗ này, là khiến cho đối phương sanh 

tâm hoan hỷ . Nhưng cũng cần chú ý không được khiến cho đối phư ơng sanh ra phiền 

não tham ái .  Cho nên bố thí này , cần vừa phải mà thôi , không được nhi ều quá , cũng 

không được quá nhỏ mo ̣n . Cần có trí tuê ̣. Cho nên tứ nhiếp pháp là bồ tát thực hành trí 

tuê ̣, chính là thực hành Bát Nhã Ba La Mâ ̣t Đa. 

Tùy thuâ ̣n căn tánh chúng sanh, chính là quán sát căn cơ. Phâ ̣t Bồ Tát ở thế gian giáo 

hóa chúng sanh, trên khế hợp với lý sở chứng của chư Phâ ̣t, dưới khế hợp với căn cơ của 

chúng sanh, hiểu rõ căn tánh của chúng sanh, điều này không dễ dàng. 

Phâ ̣t Bồ tát có tu có chứng ,  có thiên nhãn thông ,  có túc mệnh thông ,  có tha tâm 

thông. Rất dễ làm vi ệc. Thiên nhãn thông , có thể nhìn thấy quá khứ của họ . Túc mệnh 

thông, biết đươ ̣c hành nghiê ̣p của họ trong nhiều đời nhiều kiếp. Đời trước thân phận của 

họ như thế nào , họ học cái gì , họ làm ngh ề gì, Bồ tát đều biết được . Vì sao tất cả hữu 

tình chúng sanh , gă ̣p Phâ ̣t Bồ tát , thành tựu rất nhanh ? Vì Phâ ̣t Bồ tát  dạy hợp căn cơ , 

dựa theo căn tánh của quí v ị, dạy cho quí v ị phương pháp, y theo lời da ̣y mà làm , rất 

mau liền có thể khai ngô ̣, liền có thể chứng quả. 

Những thánh nhân này không còn ở ta ̣i thế gian . Hiê ̣n nay thế gian này , thầy giáo 

giỏi,  thân hành ngôn giáo cũng không tê ̣ ,  nhưng chưa khai ngô ̣ ,  chưa chứng quả .  Họ 

quán sát căn cơ là bằng kinh nghiệm, thấy nhiều người rồi. Cho nên khế hợp căn cơ, thua 

tổ sư đa ̣i đức xưa kia rất nhiều. Chúng ta chỉ quán sát từ bên ngoài, không biết đời trước, 

đời trước nữa của ho ̣ , không biết. Bồ tát có thể nhìn thấy nhiều đời nhiều kiếp . Trong 

kinh nói, A La Hán có thể nhìn thấy năm trăm đời trước, năm trăm đời sau. Năng lực của 

Bồ tát thì càng mạnh. 

Chư Phâ ̣t Như Lai, nếu quí vị gă ̣p được, là rất tốt số. Ngài biết được đời trước của quí 

vị,  hành nghiê ̣p nhiều đời nhiều kiếp .  Dùng phương pháp giúp quí v ị  thành tựu ,  nhất 

đi ̣nh tốc đô ̣ rất nhanh , đồng thời quí v ị tu ho ̣c không phí công phu . Cùng với những gì 

quí vị học được từ vô lượng kiếp , có thể liên kết lại thành một . Những chuyê ̣n này, kinh 

điển nói đến rất nhiều rất nhiều. 

“Nhi thiê ̣n ngôn úy du ̣” . Thiê ̣n ngôn này là phương tiê ̣n  thiê ̣n xảo, ngôn ngữ của trí 

tuê ̣ thần thông. Đến an ủi quí vị, hiểu rõ quí vị. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        586/16 

“Sử sanh thân ái chi tâm”. Quí vị đối với thầy giáo chân thành cung kính , tự nhiên sẽ 

sanh ra tâm tôn sư tro ̣ng đa ̣o. 

“Y phu ̣ ngã tho ̣ đa ̣o”, quí vị sẽ không rời bỏ ho ̣, nhất đi ̣nh muốn cùng ho ̣ ho ̣c tâ ̣p, quí 

vị bị cảm động b ởi ho ̣. Thầy giáo đối với ho ̣c sinh , học sinh thì nhiều , đối với mỗi ho ̣c 

sinh, chừng mực đều không giống nhau . Vì sao vậy? Vì căn tánh của chúng sanh không 

giống nhau. Phâ ̣t đô ̣ chúng sanh không phải mô ̣t đời , nhiều đời nhiều kiếp  ! Biết quí vị 

đời này có thể thành tựu , thì đối với quí v ị quan tâm nhiều hơn mô ̣t chút , vì quí vị vẫn 

còn nghiệp chướng , bản thân quí v ị không thể kiên  đi ̣nh tín tâm , nghiê ̣p chướng chưa 

tiêu hết, chưa tiêu hết sẽ thế nào? Thì cần phải đền trả, không thể không đền trả. Tín tâm 

kiên đi ̣nh sẽ như thế nào ? Tín tâm kiên định , có thể khiến khoản nợ tạm thời dừng lại , 

quí vị đến thế giới cực la ̣c làm Phâ ̣t rồi, quay la ̣i trả tiếp, đây là cao minh. 

Đức Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni , quả báo ăn lúa mạch nuôi ngựa . Khổng lão phu tử ở 

nước Trần hết lương thực . Thánh hiền họ cũng phải đền trả . Nghiê ̣p báo đời trướ c này 

vẫn hiê ̣n ra , đây cũng là nói cho chúng ta biết , nhân quả nghiê ̣p báo không h ề sai chạy. 

Không nên quay lưng la ̣i với nhân quả , không ai có thể cha ̣y thoát được nhân quả báo 

ứng. Thành Phật rồi cũng không thể , thiếu nợ người khác vẫn cần phải đền trả . Sau khi 

hiểu được rõ ràng những đa ̣o lý này , tâm con người liền an đ ịnh, tùy duyên sống qua 

ngày. Đối với tất cả pháp thế xuất thế gian, tâm chấp chă ̣t đều dứt mất. Tâm định rồi. 

Đoạn này nói nương tựa Phật ho ̣c đa ̣o, không phải mô ̣t thủ đoa ̣n, nếu quí vị cho rằng 

đây là mô ̣t thủ đoa ̣n , đó là sai. Phâ ̣t Bồ tát trước giờ không giở thủ đoa ̣n , là tự nhiên, là 

chiêu cảm của trí tuê ̣ đức ha ̣nh. 

Người khác không phu ̣c ta, là do trí tuê ̣ đức ha ̣nh của ta không đủ, đây là mô ̣t nguyên 

nhân.  Nguyên nhân thứ hai , tâ ̣p khí nghiê ̣p chướng của ho ̣ quá nă ̣ng ,  không có phước 

đức lớn như vâ ̣y . Nương tựa vào bâ ̣c thiê ̣n tri thức c ần phải có phước báo ! Trong kinh 

nói: “không thể ít thiê ̣n căn phước đức nhân duyên” . Chúng ta gần gũi một v ị thiê ̣n tri 

thức, cũng là thiện căn phước đức nhân duyên , ba cái đều đầy đủ . Nhân duyên là người 

giới thiê ̣u, chúng ta cùng với thiện tri thức quen biết, nguyên nhân nào quen biết? Đây là 

nhân duyên. Sau khi quen biết, then chốt  ở chỗ thiê ̣n căn phước đức của quí vị. 

Thiê ̣n căn là gì ? Tín. Ta đối với ho ̣ không hoài nghi , ta tín ngưỡng ho ̣, ta bằng lòng 

theo ho ̣ ho ̣c tâ ̣p. 

Phước đức là gì ? Đối với ho ̣ cung kính , tôn kính. Kính là phước đức , phụng sự sư 

trưởng là kính, có tâm hiếu thuận, có tâm cung kính. Thầy giáo da ̣y quí vị, quí vị thâ ̣t sự 

có thể hiểu được , có thể đạt được , quí vị tràn đầy pháp hỷ . Giống như  trong kinh nói : 

“phiền não nhe ̣, trí huệ lớn ”. Sao ta có thể không vui được! Tất cả những viê ̣c vui sướng 

ở thế gian, quí vị có thể bỏ sạch sẽ. Vì sao vậy? Vì niềm vui này so với niềm vui kia lớn 

hơn. Đúng như lời người xưa nói: “thế vị sao đậm bằng pháp vị”. Vị của thế gian không 

thể sánh với vi ̣ của pháp . Hơn nữa vi ̣thế gian này , đó là tham luyến năm du ̣c sáu trần , 

bên trong có tác du ̣ng phu ̣ rất nghiêm tro ̣ng , quả báo không thể tưởng tượng được . Bên 

trong vi ̣của pháp , không có tác du ̣ng phu ̣ . Vui vô cùng , không có lúc dừng . Vấn đề ở 

chỗ nào? Bây giờ ta chưa thưởng thức được , không sai, ta chưa thưởng thức được . Vì 

sao ta chưa thưởng thức được? Vì hai chữ “hiếu kính” này ta chưa làm được. Nếu như có 

đủ điều kiê ̣n của hai chữ này , thì ta có thể thưởng thức được . Đây chính là đi ều đa ̣i sư 

Ấn Quang nói, đối với thầy giáo có mô ̣t phần thành kính, là ta đạt được một phần lợi ích. 

Trên thực tế, có phải thầy giáo muốn ta thành kính không? Không phải. Thầy giáo không 

cần ta thành kính , thành kính là tự bản thân ta . Bản thân quí v ị là người có tâm thành 

kính, đó go ̣i là pháp khí. Ý nói là quí vị có đủ điều kiện, đón nhâ ̣n pháp lớn của Như lai, 

quí vị có đủ điều kiê ̣n. Không có thành kính, quí vị không có đủ điều kiê ̣n này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        587/16 

Thầy giáo tuy là mỗi ngày dạy dỗ ta , nhiê ̣t tình da ̣y ta , ta nghe không vào . Lúc đến 

lớp, tâm hồn ở đâu đâu, trong lòng suy nghĩ lung tung. Hoài nghi lẫn lộn, vọng niệm lẫn 

lô ̣n. Rốt cuộc, sau buổi ho ̣c, cái gì cũng không đạt được, chỉ đa ̣t được mô ̣t chút hiểu biết 

tầm thường mà hôi. 

Cho nên đầy đủ thành kính , là tự bản thân của ta . Có nền tảng để thành thánh thành 

hiền, có cội rễ này. Thầy giáo làm tăng thư ợng duyên cho ta, bản thân ta có gốc rễ , thầy 

giáo làm tằng thượng duyên cho ta. Có được tăng thượng duyên này, quí vị thành thánh 

thành hiền. Đa ̣o lý là như vậy. 

Vì sao đối với thầy giáo, không sanh được tâm thành kính? Đối với cha mẹ, không có 

tâm hiếu thuâ ̣n. Cho nên chư vi ̣nên nhớ, pháp thế xuất thế gian, quí vị đi xem những tôn 

giáo khác. Chúng tôi đã viết một cuốn sách nh ỏ, Tôn Giáo T hế Giới Là Mô ̣t Nhà . Bên 

trong sưu tâ ̣p mười tôn giáo , bên trong kinh điển nói luân lý , đa ̣o đức, nhân quả, không 

có một tôn giáo nào không nói về hiếu đạo. Con người không có hiếu đa ̣o là không có sư 

đa ̣o. 

Quan hê ̣ giữa chúng ta và  tôn giáo, ở Phật giáo lấy đ ức Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni làm 

chủ, ở các tôn giáo khác đều là lấy thần làm chủ . Bất hiếu với cha me ̣ mà nói kính thần 

là giả dối . Tâm thái đó là như thế nào ? Ngọt ngào nịnh hót . Ta kính thần , thần sẽ ban 

phước cho ta, có cái tâm như vâ ̣y. 

Quí vị cần nên biết , mô ̣t đời của quí v ị, cha me ̣ ban phước cho quí v ị lớn nhất, vậy 

mà quí vị còn bất hiếu. Cho nên cái tâm la ̣y thần của quí vị, không phải là thâ ̣t tâm, nó là 

giả. Chẳng những không tăng được phước , mà phước báo của quí v ị còn mất đi , vì tâm 

của quí vị không ngay thẳng. 

“Thần”. Người xưa đối với từ này giải thích r ằng: thông minh chính trực tôn là thần . 

Quí vị đối với mô ̣t người thông minh chính trực, dùng tâm thái bất thiện, mang theo tâm 

thái có mưu đồ, tiếp xúc với ho ̣, đó là sỉ nhục họ. Họ không giáng tội cho quí vị coi như 

không tê ̣ rồi. Họ còn ban phúc cho quí v ị sao? Làm gì có đạo lý đó ! Chúng ta phải hiểu 

lý cho rõ ràng sáng tỏ , hợp tình, hợp lý, hợp pháp. Đây go ̣i là chánh pháp , gọi là chánh 

hạnh. 

Cho nên ý nghĩa từ “ái ngữ” rất sâu rất rô ̣ng . Nhất đi ̣nh phải hiểu cho rõ ràng , sáng 

tỏ. Từ trong tâm , tâm chân thành phát ra ngoài . Yêu thương đối phương , quan tâm đối 

phương, chăm sóc đối phương. Đối phương có khó khăn, chân tình giúp ho ̣ giải quyết. Ở 

đức ha ̣nh, giúp họ nâng cao . Cho nên cần phải ho ̣c tâ ̣p qua la ̣i , lấy dài bù ngắn . Trong 

kinh điển của mỗi tôn g iáo, đều có chỗ tốt , đều có ưu điểm . Chúng ta cần nên học tập . 

Học tập qua lại , điểm tốt rất nhiều . Hiểu lầm giữa tôn giáo sẽ được hóa giải , hóa giải 

mâu thuẫn, va cha ̣m cũng hóa giải , điều này đối với an đi ̣nh hài hò a của xã hô ̣i, có giúp 

ích rất lớn. Tấm lòng của chúng ta, tự nhiên cũng mở ra. Chúng ta sẽ yêu mến tất cả các 

tôn giáo, yêu mến tất cả chúng sanh , tấm lòng mở rô ̣ng . So với trong  Đê ̣ Tử Quy  nói: 

“hễ là người, đều phải thương”, lớn hơn rất nhiều. 

Kinh Thắng Thiên Vương Bát Nhã nó i: “Ha ̣ thanh tế ngữ nhuyễn mỹ chi ngôn , thuâ ̣n 

bỉ ý ngữ cố”. Đây là giải thích ái ngữ. 

“Ha ̣ thanh tế ngữ”. Hạ thanh, nghĩa là âm thanh không cần quá to quá lớn . Âm thanh 

thô ba ̣o sẽ làm cho người ta giâ ̣t mình . “Ha ̣ thanh tế ngữ”, cũng không thể âm thanh quá 

nhỏ, nói người ta nghe không được . Điều này trong Đê ̣ Tử Quy cũ ng có. Âm thanh cần 

tùy nghi, ở trong hoàn cảnh nào , trường hợp gì , âm thanh cần thích hợp . Ngôn ngữ tốt 

nhất nên châ ̣m mô ̣t chút, không cần nói quá nhanh. Châ ̣m rãi giúp cho tâm ta an định. 

Tôi thường nhắc đến đa ̣i sư Chương Gia , sự châ ̣m rãi này là đa ̣i sư Chương Gia da ̣y . 

Tôi theo đại sư ba năm , mỗi tuần gă ̣p mă ̣t mô ̣t lần . Chủ nhật không đi làm , là nhất đi ̣nh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        588/16 

đến thăm đại sư. Ngôn hành cử chỉ đều rất châ ̣m rãi , khiến chúng ta nghĩ đến trong giáo 

lý đại thừa có câu : “Na già thường ta ̣i đi ̣nh , vô hữu bất đi ̣nh thời ” . Ở đây chúng ta c ó 

mô ̣t tấm hình của đại sư, chụp ngồi. Thâ ̣t sự ngồi ở đâu, cũng giống y như vâ ̣y, như như 

bất đô ̣ng. Làm tấm gương tốt nhất cho chúng ta . Quí vị ở cùng với đại sư, mô ̣t mảy may 

khí sắc nóng vội cũng không có, quí vị bị ảnh hưởng bởi đại sư. Đại sư nói chuyê ̣n rất ít, 

âm thanh không lớn, khiến quí vị nghe được rất rõ ràng, đô ̣ng tác châ ̣m rãi. 

“Na già” là tiếng Pha ̣n , là thí dụ. Na già nghĩa là gì ? Là rồng, là voi. Chúng ta chưa 

từng thấy rồng, nhưng voi đã từng thấy qua . Quí vị thấy voi rất thâ ̣n tro ̣ng , không hề có 

chút nôn nóng nào, đều là chậm chậm. 

Phâ ̣t Bồ Tát là cao nhân xuất thế gian , ngôn hành cử chỉ giống như voi, không giống 

người đời. Người đời anh hùng hào kiê ̣t , đều là rồng đi hổ bước . Không giống như vâ ̣y, 

đó là uy đức. Phâ ̣t Bồ Tát khi quí vị tiếp xúc với ho ̣, là an tường, là thân giáo. 

Câu phía sau , “thuâ ̣n bỉ ý ngữ cố” . Thuâ ̣n này bên trong cần có trí tuê ̣ . Đối phương 

học Phật, học lời da ̣y dỗ của thánh hiền , thì không có vấn đề gì. Nếu như ho ̣ không phải 

vậy, họ học rất nhiều những pháp bất thiện của thế gian , chúng ta không được tùy thuận. 

Muốn tùy thuâ ̣n, phải có trí tuê ̣ cao , có phương tiện thiệ n xảo. Phâ ̣t Bồ Tát có thể làm , 

lời này là nói đối với Bồ Tát. Cho nên chúng ta hằng thuâ ̣n chúng sanh là có chừng mực. 

“Khuyến du ̣” là khuyến khích , vỗ về, vì chúng sanh “khai Phật tri kiến” . Khai này là 

khuyên bảo, là chỉ rõ, nó thuô ̣c về ngôn giáo. Giảng kinh dạy học , đây là viê ̣c tốt . Nhất 

là hiện nay chúng ta sử dụng kĩ thuật cao , mạng internet quốc tế, truyền hình vê ̣ tinh. Có 

thể cùng toàn thế giới , với những chúng sanh có duyên ở khác  khu vực, cùng nhau học 

tâ ̣p. Đem những gì bản thân tâm đắc trong ho ̣c tâ ̣p, thành tựu được, cùng chia sẻ với mo ̣i 

người. Đem kinh nghiê ̣m trong ho ̣c tâ ̣p, nêu ra cho mo ̣i người tham khảo, đây là viê ̣c tốt. 

Đều là những gì ở đây đang nói về khai Phật tri kiến . 

Câu thứ hai , “thi ̣ Phâ ̣t tri kiến” , đây là thân giáo . Nghĩa là gì ? Chúng ta làm ra , họ 

nhìn thấy rồi. Xã hội ngày nay khó khăn nhất là, không ai nhìn thấy phong thái mẫu mực 

của bậc thánh hiền. Có nói nhiều, người khác cũng không tin, vâ ̣y phải làm sao? Nói rồi, 

thì cần phải làm cho được. Không nên cầu người khác. Cầu người khác, không tin tưởng 

được. Người khác không chi ̣u làm đâu . Viê ̣c này chỉ được cầu chính mình , người khác 

không làm, ta làm, tự thân ta làm ra . Ta đem 113 viê ̣c trong Đê ̣ tử quy , đều thực hành 

trong đời sống hàng ngày. Tuy quí vị không phải là thánh nhân, người khác nhìn vào, có 

mô ̣t chút giống thánh nhân . Học theo thánh nhân , nhất định quí v ị sẽ thành thánh nhân . 

Vì sao vậy? Vì ở quí vị có hình ảnh như vậy. 

Nếu như hành vi của chúng ta, trong sinh hoa ̣t hàng ngày, khởi tâm đô ̣ng niê ̣m, hành 

vi ta ̣o tác, trái ngược với Đệ tử quy, những gì quí vị nói, có người tin không? Những thứ 

quí vị dạy, có người bằng lòng tiếp nhận không? Họ không thể. 

Vì sao đ ứuc Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni da ̣y thành công , Khổng tử da ̣y thành công , còn 

chúng ta dạy l ại thất ba ̣i ,  nguyên nhân là gì ? Phật Thích  Ca, Khổng tử ho ̣ làm được . 

Trước tiên phải làm được, sau đó mới nói, người ta sẽ tin, và cũng bằng lòng học theo. 

Ngày nay chúng ta đọc xong những kinh điển này , có thể nói, có thể giảng, cũng có 

thể viết. Giảng đến hoa trời rơi xuống, ngang bằng kinh điển, cũng không ai tin , không 

ai bằng lòng ho ̣c theo . Vì sao vậy? Vì quí vị không làm được . Viê ̣c vừa ý thì  còn tham 

luyến, viê ̣c không thích còn tức giâ ̣n , đây không phải là thâ ̣t. Cho nên bản thân chúng ta 

nên suy nghĩ nhiều mô ̣t chút , dạy học nếu muốn thành tựu , không thể không ho ̣c thánh 

hiền. 

Ngày nay muốn cống hiến đối với xã hô ̣i , không có cách nào khác , chỉ có thể là  từ 

chính bản thân làm nên . Không thể cảm hóa  người xung quanh, thì ngày ngày cần phản 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        589/16 

tỉnh, ngày ngày cần sám hối , ngày ngày cần sửa đổi . Kinh nghiê ̣m của bâ ̣c đa ̣i đức xưa 

kia, trong ba năm, có thể cảm động được người khác. Đoàn thể này của quí vị, ai ai cũng 

làm được như vâ ̣y, thì đoàn thể này đồng tâm đồng đức. 

Cho nên khiến chúng ta nghĩ đến , xưa kia, tự viê ̣n am đường quy mô nhỏ , ở Trung 

Quốc có  ở khắp nơi. Tính chất của nó là gì ? Ngày nay nói là trường chuyên khoa , nó 

không phải chùa đa ̣i tòng lâm, chùa đại tòng lâm là trường đại học , bên trong rất nhiều 

môn ho ̣c. 

Ở Trung Quốc rất nhiều nông thôn ,  thị  trấn,  quí  vị  xem chùa nhỏ ,  người ở không 

nhiều, họ chuyên tu một môn, chuyên khoa. Chuyên khoa chính là hình mẫu tốt cho mo ̣i 

người, quí vị đừng xem thường chùa nhỏ đó. Ngày nay đương nhiên nó biến chất rồi, lúc 

trước là nghiên cứu mô ̣t môn mô ̣t , mô ̣t bô ̣ kinh, mô ̣t pháp môn. Chùa nhỏ này ở đó , đối 

với đời sống trong vùng, sanh ra rất nhiều ảnh hưởng. Là điển hình cho mo ̣i người xử sự 

làm người ,  nương theo người tu hành đó .  Nhân dân đi ̣a phương nếu phát sanh tranh 

chấp,  nhắc đến người tu hành ,  tâm mo ̣i người liền bình lă ̣ng , rất nga ̣i nói tiếp . Ví dụ 

tranh  nhau,  rất ngại tranh .  Đây là gì ?  Là sức cảm hóa .  Trong vô hình ,  đã hóa giải rất 

nhiều vấn đề trong xã hô ̣i . Khiến cho nơi ấy , khiến cho xã hô ̣i này , đi theo con đường 

thiê ̣n lương, nó sẽ không biến thành tà ác . Ngày nay vì không ai da ̣ y, xã hội mới biến 

thành thế này. 

Trước đây thầy Phương từng nói với tôi , lúc còn trẻ ông học tại Mỹ , lấy được bằng 

tiến sỹ triết ho ̣c ở Mỹ, cũng ở Mỹ da ̣y ho ̣c nhiều năm, lúc chiến tranh mới quay lại Trung 

Quốc.  Ông  khen ngợi nước Mỹ ,  con người nước Mỹ lúc đó có chánh nghĩa .  Sau thế 

chiến thứ II , nước Mỹ biến đổi . Nguyên nhân biến đổi này là gì ? Thầy nói tôi: kĩ thuật 

khoa ho ̣c phát triển trình tự quá nhanh. Điều này đối với phương diê ̣n xã hội có liên quan 

không? Có liên quan. Đặc biệt là truyền thông. Lúc đó, 60 năm trước, hình như có mạng 

internet, rất ít, chưa nghe qua. Truyền hình thì rất phổ biến, lúc đó là đen trắng không có 

màu. Thầy nói cho tôi biết, sau thế chiến thứ II , nước Mỹ là cường quốc số mô ̣t trên thế 

giới, quân đô ̣i nước Mỹ bước lên đỉnh cao . Trên thế giới, quốc gia càng ma ̣nh , quốc gia 

càng lớn, trong li ̣ch sử vẫn  có diệt vong. La mã cũng mất nước mà .Tương lai nước Mỹ 

mất nước , nhân tố thứ nhất là gì ? Không ai nghĩ ra . Thầy Phương nói là truyền hình . 

Nước mỹ trương lai mất nước , suy yếu, nhân tố đầu tiên chính là truyền hình . Bản thân 

truyền hình không có thiê ̣n ác , nó là trung lâ ̣p. Vấn đề là ở đâu? Là nội dung nó phát ra. 

Quí vị xem nô ̣i dung mă ̣t xấu mà nó phát ra, là ba ̣o lực tình du ̣c, sát đạo dâm vọng. Ngày 

ngày phát những thứ này, khiến người ta xem mỗi ngày, không đáng sợ ư? 

Lúc không có thứ này, trước khi chưa phát minh ra nó, người Mỹ rất thiê ̣n lương. Sau 

khi phát minh ra cái này , mô ̣t số người kinh doanh , vì muốn lôi kéo câu khách , không 

trừ thủ đoa ̣n , dùng những thứ bạo lực , tình dục cám dỗ , kích thích những t ật xấu của 

nhân loa ̣i. Nó không phải thiện,  nó là ác. Điều này rất đáng sợ. Lúc đó thầy nói cho tôi 

biết, nếu như dùng công cu ̣ này để phát triển Phâ ̣t pháp , phát triển văn hóa truyền thống, 

thì tốt biết bao! Khi đó chúng tôi là thanh niên hai mươi tuổi , nghe thầy nói, không dám 

tưởng tượng. Vì sao vậy? Vì điều này đòi hỏi quá cao , chúng tôi làm gì có năng lực đó . 

Nhưng lời này của thầy không phải nói mô ̣t lần , nói rất nhiều lần, cho nên chúng tôi ghi 

nhớ rất sâu sắc . Vì những thứ này, cho chúng ta những mă ̣t xấu tin tức , đối với viê ̣c tu 

học của chúng ta có trở ngại lớn. Phương pháp chúng tôi loa ̣i bỏ nó, là không xem. Tôi ít 

nhất năm mươi năm rồi không xem truyền  hình. Truyền hình, phát thanh, báo, tạp chí 

đều không tiếp xúc. Mỗi ngày đo ̣c sách của thánh hiền . “Thượng hữu cổ nhân”, làm bạn 

với người xưa, giữ gìn thanh ti ̣nh bình đẳng giác của chính mình. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        590/16 

Mỗi ngày quí v ị đón xem những thứ đó, tôi nói thâ ̣t lòng với chư vị , tôi ngăn không 

được cám dỗ. Qúi vị có bản lĩnh lớn cỡ nào, sau khi xem xong, có thể như như bất động 

chăng? Đừng tự lừa dối bản thân mình , người khác lừa quí v ị, còn chấp nhận được , tự 

mình lừa mình , không ai thông cảm cho quí v ị được. Cho nên, trừ những kinh giáo mà 

bản thân học tập, ngoài ra không tiếp xúc. Tôi có khoản ba mươi năm, hai, ba mươi năm. 

Tôi đo ̣c những thứ này, phạm vi càng lúc càng ít. Trong thời gian này, hoă ̣c là vài tháng, 

hoă ̣c là hai ba năm , tôi giảng bô ̣ kinh này , những gì tôi xem , toàn là những th ứ có liên 

quan với bô ̣ kinh này. Những gì không liên quan, không xem. Tâm ta mới có thể chuyên 

chú, mới có chỗ hiểu đ ược. Nếu như xem nhiều , xem lung tung , thì những gì quí v ị tu 

học sẽ biến thành thường thức . Nói cho quí v ị biết, không có trí tuê ̣. Tâm chỉ cần loa ̣n , 

trí tuệ sẽ không còn , bản thân cần phải có thể nắm giữ được . Đây đều là  thuô ̣c về nhẫn, 

quí vị có thể nhẫn qua được . Với bản thân lúc này , chúng tôi giảng bộ kinh Vô Lượng 

Thọ, đối với bô ̣ Kinh Vô Lượng Tho ̣ , những gì không có liên quan , đều buông bỏ, nhất 

môn thâm nhập, trường thời huân tu. Hiện nay tôi mỗi ngày, giảng bốn giờ đồng hồ, đo ̣c 

bốn giờ đồng hồ . Những thời gian khác , niê ̣m Phâ ̣t, lạy Phật. Đây là  vâ ̣n đô ̣ng đối với 

thân thể. 

Đoàn kết tôn giáo trên thế giới, những vâ ̣n đô ̣ng hòa bình hóa giải xung đô ̣t, tôi cũng 

dừng la ̣i ở đây. Năm nay liên hợp quốc, hô ̣i Phâ ̣t giáo thế giới vẫn còn hoa ̣t đô ̣ng này, tôi 

tham gia lần cuối cùng. Sau khi hoa ̣t đô ̣ng này kết thúc, tất cả hoa ̣t đô ̣ng đều không tham 

gia  nữa.  Tuổi lớn rồi ,  mô ̣t lòng mô ̣t da ̣ cầu  sanh ti ̣nh đô ̣ mới quan tro ̣ng !  Những viê ̣c 

khác đều không quan trọng. 

Rất nhiều năm qua ,  tôi ở trên thế giới ,  những quan hê ̣ này đều rất tốt .  Hy vo ̣ng 

những người trẻ tuổi, quí vị thế hê ̣ sau, cần tiếp tu ̣c duy trì. Đường đã mở rồi, quí vị cần 

nên phát tâm , phát nguyện. Vì thế giới này , vì chúng sanh khổ nạn góp một phần sức 

lực. Không đủ năng lực , cần cố gắng ho ̣c hỏi . Mười năm sau , sẽ gánh vác được trách 

nhiê ̣m tu ̣c Phâ ̣t huê ̣ ma ̣ng . Sứ mê ̣nh duy  trì tuyệt học của thánh hiền , ở trên người của 

quí vị. Tôi làm được cái gì , đều đã làm rồi . Quí vị làm tiếp, khó khăn sẽ không nhiều , 

khó khăn không ở bên ngoài , hoàn toàn ở sự phát tâm của chính quí v ị. Nếu như quí v ị 

thâ ̣t sự phát tâm bồ đề, đối với chư hữu tình “thường hoài từ nhẫn”, tôi tin rằng, quí vị sẽ 

thuâ ̣n buồm xuôi gió. 

Bên trong có tâm bồ đề, bên ngoài có chư Phâ ̣t Như Lai gia trì, có long thiên hô ̣ pháp 

ủng hộ, thành tựu của quí vị sẽ vượt xa tôi rất nhiều , đây là điều chúng tôi sẽ rất vui khi 

nhìn thấy. 

Thế giới nếu không thể hòa hợp, chúng sanh sẽ rất khổ. Thiê ̣n pháp thế xuất thế gian, 

đều không có biện pháp gây dựng . Chúng ta nên suy nghĩ nhiều về  phương diê ̣n này, sẽ 

kích thích tâm đạo của chính mình . Từ nơi này, sẽ sanh ra trí tuệ , sanh ra can đảm . Bắt 

đầu từ bản thân , bắt đầu từ đa ̣o tràng này của chính mình . Đa ̣o tràng của chúng ta , bên 

ngoài nhìn vào không tệ. Bên trong, là một nắm cát rời, không đoàn kết. Tự bản thân cần 

cố gắng suy nghĩ. 

Cửa Phâ ̣t đối với mo ̣i người không tê ̣ , Phâ ̣t tử ta ̣i gia cúng dường không điều kiê ̣n . 

Mục đích là hy vọng quí vị an tâm ho ̣c đa ̣o, sau này khai ngô ̣ chứng quả, giáo hóa chúng 

sanh. Nếu như chúng ta không làm được , thì sẽ giống như người xưa nói : “mô ̣t ha ̣t ga ̣o 

thí chủ, lớn như núi tu di , đời này không thành đa ̣o , mang lông đô ̣i sừng trả” . Câu nói 

này của đại đức tổ sư , có phải là đang nói với ta  ? Thâ ̣t sự phải chi ̣u trách nhiê ̣m . Nên 

dùng câu này khuyến khích cho chính mình. 

Học Phật ,  chúng ta chỉ có hai con đường .  Mô ̣t là thành Phâ ̣t ,  hai là đo ̣a tam đồ . 

Chúng ta đi về đường nào, trong tâm cần phải tường tận, rõ ràng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        591/16 

Dưới cùng, “sách tấn giả , miễn chi sử tiến” .   Khuyến khích, khuyến khích ho ̣, giúp 

họ tiến bộ. “Tức thường vân chi xúc tiến”, cùng với những gì hôm nay nói về xúc tiến, ý 

nghĩa giống nhau . Người xưa rất hay dùng hai từ sách tấn , người bây giờ dùng từ xúc 

tiến. 

“Khiến cho chúng sanh ngô ̣ Phâ ̣t tri kiến , nhâ ̣p Phâ ̣t tri kiến” . Đây là mu ̣c tiêu cuối 

cùng của tu học Phật pháp . Ngô ̣ là khai ngô ̣, nhâ ̣p là chứng quả . Mục tiêu thứ nhất là 

giúp người khác khai ngộ , thâ ̣t sự giác ngô ̣. Mục đích cuối cùng là giúp ta chứng quả . 

Chứng quả của Ti ̣nh Tông , chính là vãng sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc . Hơn nữa 

như thế nào? Quyết đi ̣nh muốn vãng sanh, quyết đi ̣nh được vãng sanh. Không được vãng 

sanh, là chúng ta có tội. Thứ nhất là có lỗi với chính mình, đời này quí vị có đầy đủ nhân 

duyên, vì sao không được vãng sanh? Đó chính là không đủ thiê ̣n căn phước đức. 

Thiê ̣n căn là gì? Là tín nguyện. Ta không có chánh tín , không có nguyê ̣n vo ̣ng ma ̣nh 

mẽ. Phước đức là thực hành, bản thân chúng ta giải đãi biếng lười, không có thực hành. 

Trong này nhân tố rất nhiều cũng rất phức ta ̣p . Người trẻ tuổi thời nay cha ̣y theo cái 

viễn vông, muốn thâ ̣t tốt, muốn thâ ̣t nhanh, đă ̣c biê ̣t không biết lúc nên quay la ̣i . Người 

xưa nói: “du ̣c tốc tắc bất đa ̣t” . Không tin lời da ̣y bảo của những bâ ̣c thánh hiền . Nhìn 

thấy người khác làm như t hế nào, liền nghĩ đến chính ta đương nhiên cũng sẽ làm như 

vâ ̣y. Người khác đi sai đường , mình đi theo cũng sẽ sai đường , khi quay đầu la ̣i thì đã 

không còn ki ̣p nữa. 

Học viện của chúng ta trong mười năm nay , nếu như mỗi ho ̣c sin h đều là “nhất môn 

thâm  nhập, trường thời huân tu” ,  thì hôm nay qua mười năm ,  mọi người đều có thành 

tựu. Học viện sẽ có một hàng mười mấy , hai mươi giáo viên. Tôi từng nói rằng, nếu như 


có một hàng mười mấy giáo viên , học viện liền có thể chính thức chiêu sinh , có thể mở 

trường. Kỳ vọng của chính phủ đối với chúng ta , là hy vọng chúng ta mở trường . Chính 

chúng ta cũng hy vọng, nhưng không có giáo viên. Mở trường thì dễ, nhưng ai đến da ̣y? 

Cho  nên đây là vấn đề hiê ̣n thực , bày trước mă ̣t chúng ta . Chúng ta hy vọng , kết thúc 

mười năm không phải trôi qua vô ích . Mười năm này, những da ̣y dỗ cốt lõi, nên cố gắng 

ghi nhớ. Mười năm tới, không được trải qua như thế này . Trải qua như vâ ̣y Phâ ̣t giáo sẽ 

diê ̣t vong, mất trong tay của chúng ta . Kì thật, sự viê ̣c không đến nỗi khó khăn như vâ ̣y . 

Dùng phương pháp gì có  thể cứu chính mình , cứu ho ̣c viê ̣n Ti ̣nh Tông , cứu Phâ ̣t pháp? 

Hai câu phía dưới : “cung kính tam bảo , phụng sự sư trưởng” . Hai câu này là kinh v ăn. 

Hai câu này nế u như chúng ta  để trong tâm, thâ ̣t sự có thể làm  được, thì mười năm sau 

chắc sẽ thành công. 

Chúng ta nên tìm lại tâm chân thành của chính mình . Tâm của chúng ta ngày nay là 

giả dối, không chân thành. Chúng ta không biết cung kính, cống cao ngã ma ̣n, cho mình 

là hơn . Mỗi người  đều cho mình là hơn , không tôn tro ̣ng người khác , cho nên là mô ̣t 

châ ̣u cát rời. 

Quí vị cho rằng mình đúng, cũng không làm  được. Thâ ̣t sự có  đức hạnh, trí tuệ, học 

vấn, quí vị thử làm  được như vậy cho mọi người xem . Nếu thâ ̣t sự có người làm  được 

như vâ ̣y, thì sẽ cảm hóa được tất cả. 

Quí vị hy vo ̣ng tôi thường ở la ̣i nơi này , tôi có thể thường ở la ̣i  đây hay không , bản 

thân tôi không làm chủ  được. Tùy duyên qua ngày , ở đâu có duyên, thì đến nơi đó. Thế 

nào là có duyên? Nơi nào có người chi ̣u thâ ̣t hành . Quí vị ở đây không chi ̣u nghe lời , ở 

nơi khác nếu như có người biết nghe lời, thì tôi sẽ đến nơi đó. Những chuyê ̣n này, không 

phải việc của cảm tình , cảm tình sẽ làm hư chuyện . Viê ̣c này là viê ̣c của lý trí , không 

phải cảm tình. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        592/16 

Hoàn cảnh tu học ở  đây tốt, các nơi trên thế  giới còn có người tu hành chân chính . 

Mời những người tu hành chân chính này đ ến ở mô ̣t nơi cô ̣ng tu . Là việc tốt! Chúng ta 

tôn tro ̣ng,  cúng dường ,  hô ̣ trì. Chúng ta tuyên dương chánh pháp . Tôi vẫn có thể làm 

được một chút việ c như vâ ̣y . Hy vo ̣ng các ho ̣c sinh khuyế n khích qua la ̣i . Phâ ̣t Bồ Tát 

đang trông chờ, trông mong chúng ta quay đầu là bờ , trông mong chúng ta buông bỏ lợi 

ích cá nhân . Vì chánh pháp , vì chúng sanh khổ nạn , mà ra sức cống hiế n. Ra sức cống 

hiến là thành tựu chính mình. Nên bắt đầu từ hai câu này, hai câu này nếu như không có 

đức hạnh, thì làm không được. 

“Tự khiêm viế t cung, tôn nhân chi đức viết kính”. Điều này cần nên ho ̣c . Chúng ta 

đều biết, khiêm nhường cung kính là việc tốt , là mỹ đức, hơn nữa đây là tánh đức. Tự 

tánh vốn là khiêm nhường, là cung kính. Chỉ là chúng ta quyên mất tánh đức, mê rồi. Mê 

như thế nào? Mê trong thất tình ngũ du ̣c , mê trong tự tư tự lợi . Tánh đức của ta nó là 

chân thâ ̣t, nó vĩnh viễn sẽ không mất đi. 

Phâ ̣t Bồ Tát chỉ da ̣y , giúp chúng ta phá mê khai ngộ . Con người khi đã giác ngô ̣, thì 

những cái thất tình ngũ du ̣c , tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng , tất cả  đều không còn. Vì 

sao vậy? Vì nó không thật. Lúc mê thì có, giác ngộ rồi sẽ không còn. Đức tánh hiếu kính 

tôn sư, lúc ngô ̣ tự nhiên hi ển lô ̣ ra. Là chân thành , không phải giả dối . Tâm thái có thể 

nhâ ̣n sự da ̣y bảo , nghĩa là có thể tiế p nhâ ̣n sự giáo du ̣c . Có thể hiểu  được việc dạy học . 

Có thể  đem những đi ều chính mình ho ̣c  được, hoàn toàn vận dụng vào trong  đời sống. 

Đây chính là “ho ̣c nhi thời tâ ̣p chi, bất diê ̣c duyệt hồ ”. 

Trong pháp  đại thừa thường  nói:  “Pháp hỷ sung mãn ,  thường sanh hoan hỷ tâm” . 

Trước đây tiên sinh Phương Đông Mỹ nói v ới tôi: “hưởng thu ̣ lớn nhất của  đời người”. 

Quí vị không ho ̣c, sẽ không có  được. Sau khi ho ̣c rồi , mới thâ ̣t sự biế t được. Đây chính 

là hưởng thu ̣ lớn nhất của đời người. 

Hôm nay hết giờ rồi, chúng ta ch ỉ học đến đây. Buổi ho ̣c sau , bắt đầu từ câu “cung 

kính tam bảo, phụng sự sư trưởng”. 







Tập 292 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Vạn Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 20.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị pháp  sư,  chư  vị  đồng học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quí vị xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 348, hàng thứ  ba t ừ dưới đếm lên. “Cung kính Tam Bảo , 

phụng sự sư trưởng”. Bắt đầu xem từ đoạn này. 

“Tự khiêm viế t cung,  tôn nhân chi đức viết kính ”. Trước giải thích ý nghĩa hai từ 

cung kính. Tất cả pháp thế xuất thế gian , nếu chúng ta muốn ho ̣c , muốn tu, muốn thành 

tựu, thì then chốt là ở hai câu này . Chúng ta thâ ̣t sự có thể làm được tám chữ này , thì tu 

học pháp thế xuất thế gian , đều không thể không thành tựu . Nói cách khác ,  những gì 

chúng ta học tập ,  đều không thể thành tựu ,  không có kết quả ,  vấn đề chính là khiếm 

khuyết ở hai câu này . Không hiểu cung kính , không biết phu ̣ng sự, vấn đề là  từ đây mà 

sinh ra. Tám chữ này nếu làm được rồi , xã hội sẽ hòa giải , thế giới sẽ đoàn kết . Hai câu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        593/16 

này nếu không có , xã hội khẳng định sẽ loạn độ ng, hoàn cảnh cư trú ch ắc chắn tai biến 

dồn dâ ̣p. Cho nên hai câu này rất quan tro ̣ng, chúng ta không thể không cố gắng học tập. 

Đầu tiên là khiêm nhường , không có khiêm nhường tức là nga ̣o ma ̣n . Ngạo mạn là 

phiền não nghiêm tro ̣ng, làm chướng ngại đức hạnh , chướng nga ̣i ho ̣c tâ ̣p. Chẳng những 

không thể thành tựu công đức , nó còn rất dễ phá hoại công đức , tất cả công đức đều 

không thể thành tựu , vấn đề sinh ra từ đây . Cho nên khiêm nhường quan tro ̣ng hơn  so 

với những thứ khác. 

Năm đức của Khổng Tử , nhìn nhận của học sinh đối với thầy , đều thừa nhận thầy 

chúng ta có năm đức: ôn, lương, cung, kiê ̣m, nhường. Thầy ôn hòa, thiê ̣n lương. 

Cung kính tức là khiêm tốn , tiết kiê ̣m, nhường nhịn, điều này tất cả bâ ̣c thánh hiền 

đều đầy đủ , chư Phâ ̣t Bồ Tát không mô ̣t ai thiếu điều này . Từ đây biết được , trong tự 

tánh vốn có sẵn năm đức này, thấy được tự tánh thì toàn bô ̣ sẽ hiê ̣n ra. 

Người ho ̣c tâ ̣p thâ ̣ t sự giác ngô ̣ , năm đức này  tuy không thể giống như thánh hiền  

hiê ̣n ra tro ̣n ve ̣n, nhưng trong sinh hoa ̣t thường ngày, có thể nhìn thấy được, nó đều biểu 

hiê ̣n ra ngoài. Người có đức hay không nhìn qua là thấy rõ . Khiêm nhường hay không? 

Đối với người, sự, vâ ̣t, có tâm cung kính hay không ? Ở đây nêu ra là Tam bảo , Tam bảo 

là Phật Pháp Tăng, là tự tánh Tam bảo, có thể không cung kính sao? 

Biến pháp giới hư không muôn s ự muôn vâ ̣t, đều duy tâm s ở hiê ̣n, duy thức sở biến, 

nó có thể tách rời Tam bảo sao ? Không có pháp nào có thể tách rời Tam bảo . Tam bảo là 

tự tánh của nó, đa ̣i diê ̣n cho Giác Chánh Tịnh. Phâ ̣t nghĩa là tự tánh giác, giác mà không 

mê. Pháp nghĩa là tự tánh chân c hánh, chánh mà không tà . Tăng là tự tánh thanh ti ̣nh , 

thanh ti ̣nh mà không nhiễm. 

Sau khi đức Phâ ̣t diê ̣t đô ̣, lấy tru ̣ trì Tam bảo làm biểu pháp , ở phía sau đều có nói 

đến.  Nhìn thấy hình tướng của Tam bảo , nghe thấy âm thanh củ a Tam bảo , tâm cung 

kính thừa sự, tự nhiên sẽ khởi lên, nó có tác dụng lớn như vậy. 

Ngày nay tác dụng này không còn nữa , do đó Phâ ̣t pháp suy yếu . Phâ ̣t pháp suy yếu 

không cần lo lắng, cần lo lắng điều gì? Cần lo lắng là chú ng ta sẽ đo ̣a đường ác . Nói lời 

không dễ nghe, là chúng ta sẽ đọa địa ngục . Vì sao vậy? Cạo tóc, mă ̣c lên bô ̣ đồ này , là 

đa ̣i diê ̣n cho Phâ ̣t pháp . Phâ ̣t pháp hưng thi ̣nh , chúng ta được v ẻ vang, Phâ ̣t pháp suy 

yếu, chúng ta mang tội nghịch. Đó là sự thâ ̣t, không phải giả. 

“Tôn nhân chi đức viết kính” . Nhìn thấy người khác đang hành đạo , phía trước có 

đo ̣c rồi, “hành Bát Nhã Ba La Mâ ̣t” , biểu hiê ̣n của người này là trí tuê ̣ , là đức tướng , 

chúng ta nhìn thấy có thể không tôn kính sao ?  Học tập đều ở trong đời sống hàng ngày . 

Người có thiê ̣n ha ̣nh , thiê ̣n ngôn, chính là đối tượng để chúng ta tôn kính . Họ không có 

thiê ̣n ha ̣nh, thiê ̣n ngôn, chúng ta cũng nên tôn kính họ . Vì sao vậy? Vì là tôn kính tánh 

đức của ho ̣. Hiê ̣n ta ̣i tánh đức của ho ̣ bi ̣ phiền não chướng nga ̣i , không hiển lô ̣ được. Họ 

không biết, nhưng chúng ta biết. Phiền não tâ ̣p khí, không phải là thâ ̣t. 

Bồ Tát Mã Minh nói trong Khởi Tí n Luâ ̣n rất hay : “bổn giác bổn hữu , bất giác bổn 

vô”.  Bổn hữu là vĩnh hằng không mất ,  bổn vô là có thể trừ bỏ được .  Cho nên mười 

nguyê ̣n Phổ Hiền , “sám trừ nghiê ̣p chướng” , đó chính là bất giác , là có thể sám hối trừ 

bỏ được. Chúng ta tôn trọng bổn tánh của tất cả chúng sanh, không nên để ý tâ ̣p tánh của 

họ. Tâm cung kính Tam bảo liền hiê ̣n ra tro ̣n ve ̣n. 

Cung kính Tam bảo , thành tựu được chính mình , là chúng ta học Phật thật sự đư ợc 

lợi ích. Như Tổ Ấn Quang nói: “mười phần thành kính, được mười phần lợi ích” . Quí vị 

đo ̣c kinh, nghe da ̣y. Nghe da ̣y là chúng ta nghe giảng da ̣y, nghe chia sẻ. Những điều này, 

đối với chúng ta đều là mô ̣t loa ̣i giáo du ̣c, đó là nghe da ̣y, thâ ̣t sự nhâ ̣n được lợi ích. Nếu 

như không có tâm cung kính, dù quí vị có nghe nhiều, đo ̣c nhiều đi nữa, thì cũng không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        594/16 

đa ̣t được lợi ích gì. Nghe như gió thổi bên tai , đo ̣c mà tâm không ở mô ̣t chỗ , làm sao có 

thể thành  tựu? Từ đó cho th ấy, lúc tâm đang tán loạn , không nên đo ̣c kinh , không nên 

nghe giảng. Vì sao vậy? Vì không đạt được lợi ích . Lúc này nên thế nào ? Nên tìm đến 

nơi không có người , đến nơi yên tĩnh niệm Phật . “Đô nhiếp lu ̣c căn , tịnh niê ̣m tương 

tục”, đối với quí vi ̣sẽ có lợi . Tâm yên tĩnh trở la ̣i , tiếp tu ̣c đi đo ̣c kinh , nghe giảng, sẽ 

khai ngô ̣. Vì sao có người vừa nghe, vừa đo ̣c liền khai ngô ̣; có người nghe cả đời, đo ̣c cả 

đời, đều mơ mơ màng màng khôn g khai ngô ̣? Đa ̣o lý đều ở chỗ này , không thể không 

biết. 

Thánh nhân thế xuất thế gian dạy dỗ đệ tử , đầu tiên chính là da ̣y cung kính , dạy lễ 

kính. Lễ kính và cung kính là cùng mô ̣t ý nghĩa . Dạy môn này vào lúc nào ? Thời xưa là 

cha me ̣ da ̣y , trẻ con chưa ra đời , lúc còn mang thai , người me ̣ cung kính đối với mo ̣i 

người, đă ̣c biê ̣t là đối với người lớn, với cha me ̣. Đứa trẻ chưa ra đời, nó đã học được rồi. 

Cho nên khi ra đời , tự nhiên không ai da ̣y nhưng nó biết cung kính , biết cúi đầu làm lễ . 

Ảnh hưởng này lớn biết bao! 

Cho nên trước đây trẻ con dễ da ̣y , biết nghe lời, con hiếu cháu hiền. Ngày nay vì sao 

không dễ da ̣y? Không phải là không dễ da ̣y , mà là cha me ̣ không d ạy nó, hoàn toàn xao 

nhãng. Khi nó vừa ra đời , ai da ̣y nó ? Truyền hình da ̣y nó . Trẻ con vừa ra đời liền xem 

truyền hình, xem đến ba tuổi, cái nó học được có thể không ít . Học được những gì? Bạo 

lực sắc tình, sát đạo dâm v ọng, tất cả đều ho ̣c được , đương nhiên quí vi ̣ không dễ da ̣y . 

“Thiếu thành nhược thiên tánh , tâ ̣p quán thành tự nhiên ”. Quí vị sẽ hiểu được , không 

đơn giản. 

Chúng ta lúc nhỏ, cha me ̣ chểnh mảng giáo du ̣c điều này. Ngày nay chúng ta hiểu rồi, 

muốn bù đắp môn này. Nếu như thâ ̣t sự hiểu rõ tường tâ ̣n , tâm nguyê ̣n ho ̣c tâ ̣p ma ̣nh m ẽ 

khẩn thiết ,  sẽ có hiệu quả .  Nếu không phải như vâ ̣y ,  thì rất khó nhận được hiệu quả . 

Những đa ̣o lý này, chúng ta đều phải hiểu. Bằng không muốn đời này tuy gă ̣p được Phâ ̣t 

pháp,  mà vẫn trải qua tay không .  Gă ̣p được hay không gă ̣p được ,  cũng giống nhau . 

Không biết đây là “bảo”. Thế gian cái gì là bảo? Kinh điển mà Phâ ̣t Bồ Tát lưu truyền la ̣i 

chính là bảo; điển tích mà Thánh hiền lưu truyền la ̣i chính là bảo , đây là kho tàng quý 

báu của nhân loại trên toàn cầu. Văn hóa không giới ha ̣n quốc gia, không giới ha ̣n chủng 

tô ̣c, cũng không giới hạn tôn giáo. 

Pháp Hoa Kinh Gia Tư ờng Sớ Nhị nói: “khiêm tốn úy na ̣n vi cung , thôi kỳ trí đức vi 

kính”. Đầu tiên là nói đến đức khiêm cung , đây là tánh đức. Người xưa có câu: “ho ̣c vấn 

thâm thời ý khí bình”. Nói rõ,  người càng có ho ̣c vấn, thì càng có đức ha ̣nh, càng khiêm 

nhường, càng có thể kính nhường . Thâ ̣t sự ho ̣ buông bỏ tất cả những tranh chấp , buông 

bỏ tất cả những cạnh tranh , buông bỏ tất cả những mâu thu ẫn, xung đô ̣t, những thứ này 

đều không tìm thấy ở trong tâm của họ. Tâm của ho ̣ là mô ̣t tấm lòng từ bi, hài hòa, từ bi. 

Đây là có sẵn trong tự tánh, không phải từ bên ngoài, từ bên ngoài sẽ không ho ̣c được. 

Phâ ̣t Bồ Tát , Thánh hiền, làm hình mẫu cho chúng ta xem . Nhẫn na ̣i thiết tha giảng  

dạy cho chúng ta nghe , làm cho chúng ta phát huy đức tánh của chính mình . Chúng ta 

học được rồi , có phải là học họ không ? Không phải. Là đức tánh của chính mình phát 

xuất ra .  Họ dùng phương tiện thiện x ảo, đem đức tánh củ a chính chúng ta dắt dẫn ra 

ngoài, giúp cho chúng ta trừ bỏ chướng nga ̣i. Trên thực tế, trừ bỏ chướng nga ̣i, là họ đem 

kinh nghiê ̣m ho ̣ đã trừ b ỏ  chướng nga ̣i như thế nào ,  phương pháp ,  hiê ̣u quả ,  nói với 

chúng ta,  cái họ giúp c hỉ là đến đây .  Chúng ta hiểu rồi ,  biết rồi , tự bản thân dựa vào 

phương pháp đó mà làm ,  thâ ̣t sự cũng có thể hóa giải chướng nga ̣i của chính mình

. 

Chướng nga ̣i không còn , đức tánh sẽ hi ển lô ̣. Cho nên những giáo viên , thiê ̣n hữu giúp 

đỡ chúng ta, họ có nghĩ rằng họ có công lao không ? Không có. Vì sao vậy? Vì chướng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        595/16 

ngại là do chính quý vị buông bỏ , tánh đức của chính quý vi ̣  tự nhiên hiển lô ̣ ra, với ho ̣ 

không có chút liên quan nào , họ làm sao c ó thể k ể công được! Họ nhìn thấy hoan h ỷ, 

tánh đức của họ hiển lộ ra , của quý vị cũng hiển lộ ra . Họ phá mê khai ngộ , nhìn thấy 

quý vị cũng phá mê khai ngộ. Hoan hỷ. Cùng chung chí hướng. 

Không tính công , cung kính liền hiê ̣n ra. Tính công, mình làm được bao nhiêu việc 

tốt, mình độ được bao nhiêu người , ngạo mạn liền kh ởi lên. Nhìn thấy người khác làm 

nhiều hơn mình, làm tốt hơn mình, tâm đố ky ̣ liền sanh ra. Học tập như vậy, quả báo của 

họ sẽ đi về hướng ngược la ̣i , không phải là đi về con đường thành Phâ ̣t , họ đi về con 

đường đo ̣a la ̣c , chính bản thân họ không biết . Chỉ nhìn thấy trước mắt , mà không nhìn 

thấy về sau. Cũng chính là nói, họ không nhìn thấy đời sau này. Phâ ̣t pháp go ̣i cái này là 

ngu si, không trí tuê ̣. Người có trí tuê ̣, là thấy trước biết sau . Người có trí tuê ̣ là có thể 

nhìn thấy quá khứ, nhìn thấy vị lai. Trí tuệ của chúng ta chưa khai mở , thì phải làm sao? 

Đo ̣c li ̣ch sử ,  nhìn quá khứ ,  hấp thu ̣ những kinh nghiê ̣m của quá khứ .  Nhìn thấy hiện 

tượng trước mắt rồi , thì có thể phán đoán dự liệu được vị lai . Người được như vâ ̣y cũng 

là không tệ rồi. 

Kinh nghiê ̣m mô ̣t đời này của chúng ta không đủ để dùng, tất cả những gì nghe được, 

thấy được trong mấy mươi năm , không thể giúp chúng ta giải quyết những vấn đề trước 

mắt. Cho nên chúng ta nên quý tro ̣ng kinh nghiê ̣m của tổ tiên , trí tuệ của tổ tiên chính là 

đo ̣c sách. 

Điển tịch của Trung Quốc , cống hiến đối với thế giới này rất lớn . Đa ̣o lý này là gì ? 

Phương pháp mà người xưa sử du ̣ng rất xảo diê ̣u . Phương pháp này chính là ngữ và văn 

tách rời. Truyền đa ̣t tin tức cho đời sau , là dùng văn cổ. Văn cổ vĩnh viễn không đổi, lại 

không khó ho ̣c . Quý vị học được văn cổ . Điển tịch xưa ghi chép trong bốn ngàn năm 

trăm năm, bên trong những điển t ịch này, tất cả những ghi chép về trí tuê ̣ , khái niệm, 

phương pháp, kinh nghiê ̣m, hiê ̣u quả. Là tư liê ̣u phong phú nhất , giúp quý vị giải quyết 

những vấn đề trong đời sống, quý vị không thể không đọc. Nhất là bộ Quần Thư Trị Yếu, 

nhưng tư liệu này, giúp quý vị giải quyết vấn đề . Từ những điển tích xưa, đem từng câu 

từng câu viết ra. Tâ ̣p trung la ̣i mô ̣t nơi , quý vị sẽ không phải mất quá nhiều thời gian để 

xem sách. Ở trong cuốn sách này , những gì quý vi ̣ cần đều nằm ở trong đó . Rất thuâ ̣n 

tiê ̣n, rất có giá tri ̣. Loại giáo dục này là dà nh cho ai? Dùng cách nói hiện này, là dùng 

cho toàn dân. Ngạn ngữ nói, nhà nhà đều nên có một cuốn kinh khó đọc . Quý vị không 

lâ ̣p gia đình, mô ̣t mình cô đô ̣c . Mô ̣t mình cũng phải sống trong thế gian ph iền não khổ 

đau, bô ̣ sách này có thể giúp quý vi ̣ giải quyết . Giải quyết đời sống của riêng quí vị , giải 

quyết gia đình quý vi ̣, giải quyết những vấn đề khó khăn mà quý vị gặp về sự nghiê ̣p. Có 

thể giải quyết những vấn đề của xã hô ̣i, giải quyết vấn đề của quốc gia, giải quyết những 

vấn đề của toàn thế giới . Thâ ̣t là bảo. Chúng ta xưng kinh Phật là Pháp bảo , những sách 

này có phải là Pháp bảo chăng?  Đúng vậy, đều là Pháp bảo. 

Tứ Khố Toàn Thư. Lúc đó bao nhiêu người , thâ ̣t sự có ho ̣c vấn , có đức hạnh , đi lựa 

chọn ở trong tất cả tài liệu sách vở . Loại bỏ những thứ tà tri tà kiến không cần thiết ra 

rồi, cái có thể nhận lấy đều là phù hợp với chá nh tri chánh kiến, tương ứng với tánh đức. 

Ít nhất là tương ứng với mười hai điều tâm  đức: “hiếu để trung tín, lễ nghĩa liêm sỉ, nhân 

ái hòa bình” . Không tương ưng với mười hai từ này , thì không thu nhận vào . Cho nên 

những điển tích này có thể xưng là bảo. Đa ̣o lý là ở chỗ này. 

Mô ̣t người biết khiêm nhường, tâm cung kính sẽ khởi lên. Mô ̣t người sợ khó, điều gì 

khó?  Khó làm người ,  khó làm người tốt . Khó,  quí vị có thể làm được mới đáng quý . 

“Nan năng khả quý”, quí vị có thể làm được.  Khó làm Thánh hiền, khó làm Phật Bồ Tát. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        596/16 

Biết khó ,  bản thân liền khiêm nhường ,  không dám nga ̣o ma ̣n ,  không dám có thái đô ̣ 

khinh thường, tâm cung kính tự nhiên sanh khởi. 

“Thôi kỳ trí đ ức”. Thôi là đẩy cao. Người khác có trí tuê ̣, có đức hạnh, chúng ta nên 

kính trọng họ. Lấy ví du ̣ Tam bảo trong kinh. 

Tam bảo: tất cả chư Phâ ̣t , là Phật bảo , là tất cả những ai chứng đắc Phật quả . Cũng 

chính là nói , họ buông bỏ toàn bô ̣ những chướng nga ̣i trong tự tánh , tự tánh không có 

chướng nga ̣i, tánh đức trọn vẹn hiển lộ ra ngoài , không có chút mảy may khi ếm khuyết, 

người này go ̣i ho ̣ là Phâ ̣t . Phâ ̣t là giác ngô ̣, hoàn toàn giác ngộ . Là ai? Là tánh đức của 

chính mình .  Nếu như chúng ta đem chấp trước phân biê ̣t vo ̣ng tưởng

,  khởi tâm đô ̣ng 

niê ̣m đều buông bỏ hết, thì quí vị chính là Phật. Chỉ cần buông bỏ, tánh đức liền hiện ra, 

nó không còn chướng ngại. Chướng nga ̣i là bất giác, tự tánh của quí vi ̣là bổn giác . Phâ ̣t 

pháp nói bổn giác, tổ tiên của chúng ta go ̣i là bổn thiê ̣n, nhân tánh bổn thiê ̣n, nhân chi sơ 

tánh bổn thiện. Bổn thiê ̣n và bổn giác là cùng mô ̣t ý nghĩa. Thiê ̣n này không phải là thiện 

của thiê ̣n ác, điều này chúng ta không thể không biết. 

Khi quí vi ̣ thâ ̣t sự hiểu rõ rồi, mới biết Phâ ̣t pháp không thể không ho ̣c. Học Phật là vì 

cái gì? Là vì khôi phục bản tánh của chính mình , bản tánh của chính mình tức là Phâ ̣t . 

Khôi phu ̣c được mô ̣t n ửa, chưa hoàn toàn khôi phu ̣c hết , gọi đó là Bồ Tát . Khôi phu ̣c 

mô ̣t phần nhỏ, mô ̣t phần nhỏ đức tánh thâ ̣t sự hiển lô ̣, đây go ̣i là A La Hán. Cho nên kinh 

Phâ ̣t xưng là nô ̣i đ iển,  Phâ ̣t pháp xưng là nô ̣i ho ̣c ,  không phải hướng ra ngoài ,  mà là 

hướng vào trong . Nô ̣i chính là quí vi ̣ hoàn toàn có sẵn , là trí tuệ của quí vị , đức năng, 

tướng hảo của quí vi ̣, tất cả vốn đã có đầy đủ trong tự tánh. 

Đức Phâ ̣t nói rất hay : “ngoài tâm không có pháp , ngoài pháp không có tâm” . Tất cả 

pháp là do tự tâm biến hiện ra. Ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm. Lấy 

nằm mô ̣ng ra làm ví du ̣ sẽ dễ hiểu hơn . Những gì xảy ra trong giấc  mô ̣ng, đều là do tâm 

biến ra. Lúc nằm mộng, trọn cả tâm chúng ta biến thành cảnh mộng , trọn cả cảnh mộng 

chính là tự tâm, mô ̣t đa ̣o lý như nhau. 

Ngày    nay,  biến  pháp  giới hư không giới muôn s ự  muôn vâ ̣t , đều là chân tâm của 

chúng ta biến hiê ̣n ra . Quí vị muốn hỏi tự tâm của chúng ta ở đâu ? Chân tâm của chúng 

ta ở nơi nào?  Chính là cảnh giới này, do tự tâm biến ra. Bên ngoài tự tâm không có cảnh 

giới. Bên ngoài cảnh giới không có tự tâm. Tâm cảnh là mô ̣t, tâm cảnh không hai. Đây là 

quí vị thật sự rõ ràng, thâ ̣t sự giác ngô ̣ rồi. 

Tất cả giáo pháp đức Phâ ̣t nói , là Pháp bảo . Những gì chúng ta ngày nay đo ̣c được , 

xem được. Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni khi còn t ại thế, 49 năm da ̣y ho ̣c, tất cả lưu la ̣i , đó là 

giáo pháp. Dùng văn tự ghi chép lại , biên thành sách , lưu truyền cho đời sau . Ở trung 

quốc go ̣i là  Đa ̣i Tạng Kinh. Nô ̣i dung bên trong ch ẳng những bao gồm những kinh mà 

đức Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni đã nói , mà còn bao gồm tâm đắc học tập của chư vị đại đức 

tổ sư hai ngàn năm này . Chú giải kinh luận cũng có , luâ ̣n văn chia s ẻ với chúng ta cũng 

có, đây đều là Pháp bảo. 

Phâ ̣t giáo truyền đến Trung Quốc hai ngàn năm rồi . Trên li ̣ch sử  ghi chép, chính là 

do quốc gia phái đă ̣c sứ đi đến tây v ực nghinh thỉnh. Hoàng đế phái đặc sứ , mời ho ̣ đến 

Trung Quốc. Đông Hán, Vĩnh Bình năm thứ mười, công nguyên năm 67. Đến nay chúng 

ta tính là tây nguyên , cũng chính là côn g nguyên năm  67, đến năm  2067, hơn hai ngàn 

năm. Hơn hai ngànn năm nay , người Trung Quốc y theo Phâ ̣t pháp tu ho ̣c , người được 

thành tựu rất nhiều . Chúng tôi trong lúc giảng gi ải, chia sẻ cùng quý vị. Chúng ta chỉ là 

ước tính, chứ không có con số thâ ̣t sự nà o để  thống kê. Ước tính minh tâm kiến tánh , 

kiến tánh thành Phâ ̣t, các tôn phái cộng lại, chúng ta có lí do để tin rằng, vượt qua hơn ba 

ngàn người .  Đây là bảo ！Những người này là người có duyên .  Thế  nào là người có 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        597/16 

duyên?  Là gặp Phật pháp rồi ,  nắm chắc cơ hô ̣i đó ,  cắt cũng không rời ,  y giáo phu ̣ng 

hành đều được thành tựu. Người không thành tựu thì sao? Cái tật vẫn là không buông bỏ 

tâ ̣p khí phiền não của chính mình . Cho mình là đúng , cho mình là thông minh , không 

chịu y giáo phụng hành . Biết cái này tốt , cũng muốn học tập , nhưng la ̣i không y theo 

phương pháp, trình tự của nó, cho nên uổng phí mô ̣t đời. 

Phương pháp rất đơn giản , cùng với những gì tổ tiên nói đều giống nhau . Người xưa 

đời đời tương truyền , chỉ một từ “chuyên” này . Dạy và học đều phải chuyên , chuyên là 

có thể thành tựu. Vì sao vậy? Vì chuyên tâm là đi ̣nh. Không chuyên, tâm là đô ̣ng, là loạn, 

chuyên tâm chính là đi ̣nh . Cho nên thành tựu pháp thế xuất thế gian , quyết đi ̣nh không 

tách rời ba nguyên tắc giới định tuệ. Ba nguyên tắc này ở trong Phâ ̣t pháp nói, không chỉ 

là Phật Thích Ca Mâu Ni dạy . Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni nói c ho chúng ta biết , khắp hư 

không pháp giới, thành tựu của tất cả chư Phật Như Lai, đều là nương vào giới định tuệ. 

Giới là gì? là thủ pháp. Nhất đi ̣nh cần tuân thủ phương pháp này. 

Đi ̣nh, tâm của quý vi ̣ là đi ̣nh , không phải là tán loa ̣n . Tâm tán loa ̣n không thể thành 

tựu. Mục đích học tập là gì ? Là khai trí tuệ. Đi ̣nh là có thể khai trí tuê ̣, bất đi ̣nh sẽ sanh 

ra phiền não. 

Trong vấn đề này Đức Phâ ̣t dùng ví dụ rất hay, lấy nước làm ví dụ. Nước nếu không 

đi ̣nh nó sẽ dấy sóng, sóng dấy lên nó sẽ không soi thấy . Nếu như nó tĩnh lă ̣ng, nó giống 

như mô ̣t mă ̣t gương, tất cả cảnh quang bên ngoài đều phản chiếu vào trong , rất rõ ràng. 

Cho nên Phâ ̣t lấy tâm ví du ̣ cho  nước, nước cần trong sa ̣ch , không nên nhiễm ô . Nước 

nên đi ̣nh ,  không nên chao đô ̣ng .  Cũng chính là tâm cần thanh tịnh ,  không được dao 

đô ̣ng. Chuyên mô ̣t môn tâm là đi ̣nh , hai môn, ba môn tâm sẽ bi ̣đô ̣ng, quý vị không khai 

được trí tuê ̣. Đây là lời dạy dỗ của cổ thánh tiên hiền, lời da ̣y dỗ của Phâ ̣t Bồ Tát, là một 

nguyên lý rất quan tro ̣ng, quý vị không thể không tuân thủ. 

Quý vị không tuân thủ, quý vị cứ thử xem, quí vị có thể nghĩ ra được một biện phá p 

nào tốt hơn , vượt qua được da ̣y bảo của đức Phâ ̣t không ? Bao gồm cả những th ứ ngày 

nay nói về phương pháp khoa ho ̣c ,   không có biê ̣n pháp , thực sự không thể tìm ra biê ̣n 

pháp thứ hai . Cho nên trong giáo lý đa ̣i thừa nêu ra , “nhất môn thâm nhâ ̣p , trường thời 

huân tu”. Nhưng chư vi ̣nhất đi ̣nh nên biết, sau khi khai trí tuê ̣, là sẽ  phát sanh một hiệu 

quả. Hiê ̣u quả gì? Gọi là xúc loại bàng thông. Xúc là quí vị tiếp xúc, quí vị vừa tiếp xúc, 

quí vị liền thông đa ̣t. Không cần ho ̣c, quý vị liền hiểu rõ , liền thông đa ̣t. Vì sao vậy? Vì 

tất cả pháp là do tự tánh biến hiê ̣n. Quí vị thấy được tánh, là quý vị có thể biết được tánh 

của tất cả các pháp. Tức là hoàn toàn rõ ràng, thông đa ̣t được hết. Chúng ta học tập chính 

là hy vọng, đối với pháp thế xuất thế gian, tất cả đều thông đa ̣t được, giống như Phât Bồ 

Tát. Phâ ̣t Bồ Tát ho ̣c như thế nào ? Nhất môn thâm nhâ ̣p , trường thời huân tu , học được 

từ như vâ ̣y. Chúng ta không tin, nên khi vừa bắt đầu liền ho ̣c rô ̣ng nghe nhiều . Vâ ̣y thôi 

xong, hại chết quí vị rồi. 

“Tùy kỳ giáo pháp nhi tu nghiê ̣p giả .  Tăng bảo dã” .  Xem từ đo ạn này .  Tăng bảo 

không nhất đi ̣nh là người xuất gia, không có nói người xuất gia. Tùy thuận giáo pháp của 

Phâ ̣t, người thâ ̣t sự làm theo , người đó là Tăng bảo . Tăng bảo chân chánh là gì ? Là thật 

thà, biết nghe lời , chịu thực hành . Trong nhà Phâ ̣t đây mới thâ ̣t sự là Tăng bả o. Không 

phân biê ̣t nam nữ già trẻ , không phân biê ̣t ta ̣i gia hay xuất gia , tất cả đều không phân 

biê ̣t. Quí vị chỉ cần thật thà, biết nghe lời, chịu thực hành, quí vị chính là Tăng bảo chân 

chính. 

Ý nghĩa của Tăng là đoàn thể , trong Phâ ̣t pháp nói v ề “chúng”, là đoàn thể. Tăng là 

đệ tử Phật , ý của nó là sáu căn thanh tịnh , không nhiễm chút bu ̣i tr ần, tùy thuận giáo 

pháp của thầy . Thầy giáo da ̣y quí vi ̣, đem phân biê ̣t chấp trước vo ̣ng tưởng , tất cả đều 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        598/16 

buông bỏ ,  tâm của quí vi ̣ liền khôi phu ̣c thanh ti ̣nh bình đẳng giác

.  Cho nên ti ̣nh mà 

không nhiễm chính là Tăng bảo ; chánh mà không tà chính là Pháp bảo ; giác mà không 

mê chính là Phâ ̣t bảo. Trong nhà Phâ ̣t xưng đây là Tam bảo. 

Sau khi Phâ ̣t diê ̣t đô ̣, ở tại thế gian, xưng là tru ̣ trì tam bảo. Khi đức Phâ ̣t còn tại thế, 

Phâ ̣t Pháp Tăng tam bảo như trước đã nói . Tiêu chuẩn là như vâ ̣y . Đức Phâ ̣t không còn 

tại thế, sau khi Phâ ̣t diê ̣t đô ̣, có trụ trì tam  bảo. Trụ trì tam bảo là biểu pháp , là nhắc nhở 

chúng ta học tập. 

“Mô ̣c Phâ ̣t ho ̣a tượng , Phâ ̣t bảo dã”, tượng Phâ ̣t khắc bằng gỗ , tượng Phâ ̣t đắp bằng 

đất, tượng Phâ ̣t đúc bằng vàng, tượng Phâ ̣t cha ̣m bằng đá, tượng Phâ ̣t bằng tranh vẽ, đều 

được. Nhìn thấy tượng Phâ ̣t , xưng là Phâ ̣t bảo . Vì sao gọi nó là Phật bảo ? Cung phu ̣ng 

tượng Phâ ̣t , từng giờ từng khắc nhắc nhở chính mình . Nhìn thấy tượng , liền nghĩ đến 

những da ̣y bảo của đ ức Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni khi còn ở đời , liền nghĩ đến hình ảnh cả 

cuô ̣c đời của Ngài. Thâ ̣t sự vì chúng ta mà thi ̣ hiê ̣n trì giới tho ̣ khổ. Trước lúc lâm chung, 

hai câu nói sau cùng Ngài da ̣y chúng ta : “lấy giới làm thầy , lấy khổ làm thầ y”. Cả đời 

Ngài làm ra, quí vị có thể không tin sao? 

Đức Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni lìa gia đình từ năm mười chín tuổi , là biểu diễn môn học 

khổ ha ̣nh. Dùng sức lực, hành động từ thân thể để dạy chúng ta , đây là thân giáo, không 

phải ngôn giáo .  Không phải chỉ làm vài ngày cho chúng ta xem ,  không phải làm vài 

tháng, mà là làm cả đời . Giảng kinh dạy học su ốt bốn mươi chín năm , nếu như từ mười 

chín tuổi bắt đầu tham học ,  cô ̣ng thêm mười hai năm , là trò n mô ̣t giáp . Người Trung 

Quốc nói mô ̣t giáp là sáu mươi năm , chúng ta tính tròn số sáu mươi năm . Trải qua sáu 

mươi năm sống đời Tăng khổ ha ̣nh, từ bi đến cực điểm rồi. 

Ngài không phải không thể trải qua đời sống thoải mái đầ y đủ, gia đình Ngài là quốc 

vương, cung cấp được. Trong quá trình da ̣y ho ̣c , mười sáu vi ̣ vua lớn ở Ấn đô ̣  đều là đệ 

tử của Ngài. Nếu Ngài muốn xây dựng mô ̣t đa ̣o tràng, chỉ cần Ngài gật đầu, người ta liền 

làm xong ngay , bản thân không cần lo lắng . Vì sao không xây dựng ? Vì sao lại bằng 

lòng trải qua đời sống du mục ? Trong này có tồ n ta ̣i mô ̣t đa ̣o lý rất lớn . Biểu diễn cho 

chúng ta xem , chúng ta nên biết xem . Buông bỏ va ̣n duyên . Đối với thế giớ i này, mô ̣t 

chút vướng mắc cũng không có . Không có vướng mắc , chính là không có ưu tư , không 

có phiền não . Tuy có mô ̣t đoàn thể rất lớn , chúng ta tưởng tượng , mô ̣t đoàn thể không 

thể ít hơn ba ngàn người , không tổ chức . Điều đó nói rõ , đức Phâ ̣t ở trong tăng đoàn , 

mô ̣t chút cũng không lo lắng . Mỗi ngày Ngài làm gì ? Mỗi ngày chỉ là da ̣y ho ̣c , chính là 

giảng kinh, dạy học. Ngạn ngữ trong nhà Phật có nói : “sư phu ̣ d ẫn vào cửa, tu hành ở 

mỗi  người”.  Lúc thầy giáo da ̣y ho ̣c , quí vị đều đến nghe giảng , sau khi nghe xong , tu 

hành là chuyện của quí vị. Không ai quản quí vi ̣. Học tập với đức Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni, 

đời sống hoàn toàn giống nhau . Mỗi ngày ra ngoài khất thực , ngủ dưới cây một đêm, ba 

y mô ̣t bình bát . Quí vị không tuân thủ , quí vị sẽ không thể gia nhập vào tăng đoàn của 

Ngài. Gia nhâ ̣p vào tăng đoàn của Ngài , nhất đi ̣nh phải trải qua đời sống như vâ ̣y . Mỗi 

ngày không có chuyện gì , chính là học tập . Thâ ̣t sự như  người xưa nói : “sống đến già , 

học đến già , học không hết” . Câu nói này , rất thích hợp dùng trong tăng đoàn của đ ức 

Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni. Họ là thật sự làm. 

Chúng ta nên học tập , chúng ta cần phả i hiểu được . Chúng ta không thành tựu , làm 

sao có thể xứng đáng với Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni ? Ngay hôm nay, chúng ta thật sự thành 

tựu, thành tựu cuối cùng là vãng sanh Cực La ̣c thế giới , thân câ ̣n Phâ ̣t A Di Đà . Phâ ̣t A 

Di Đà chính là bổn tôn của  Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni . Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni chính là hóa 

thân của Phâ ̣t A Di Đà. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        599/16 

Đức Phật ở trong kinh điển , rất nhiều lần khuyên chúng ta niê ̣m Phâ ̣t , cầu vãng sanh 

Cực La ̣c thế giới . Con đường này là nhanh nhấ t, thỏa đáng nhất, đơn giản nhất, dễ dàng 

nhất, đáng tin câ ̣y nhất . Đồng thời thành tựu thù thắng nhất , không thể nghĩ bàn . Đặc 

biê ̣t là trong hoàn cảnh xã hô ̣i hiê ̣n nay của chúng ta , xã hội loạn động bất an . Người 

sống trong thế giới này không có cảm giác an toàn. Quí vị xem, khổ biết bao. 

Tần suất thiên tai của trái đất không ngừng tăng lên , những tình tra ̣ng hiê ̣n thực này , 

chúng ta nhìn tường tận rõ ràng rồi , tâm xuất ly tự nhiên liền san h khởi. Chúng ta cần 

tìm được một hoàn cảnh an định để học tập . Nơi nào an đi ̣nh nhất? Thế giới Cực La ̣c an 

đi ̣nh nhất. Chúng ta ph ải di dân đến thế giới Cực La ̣c , không nên tiếp tu ̣c làm gì khác . 

Làm những chuyện khác ,  nói cho chư vi ̣ biết ,  không còn ki ̣p nữa rồi .  Đây là sự thâ ̣t , 

không phải giả dối. 

“Tam ta ̣ng chi văn cú, Pháp bảo dã. Thế phát nhiễm y giả, Tăng bảo dã”. Đây là trong 

trú trì tam bảo. Pháp bảo là kinh điển . Xuống tóc nhượm áo go ̣i  là Tăng bảo. Xuống tóc 

nhượm áo chính là ho ̣c sinh , học sinh là ngư ời tùy thuâ ̣n theo giáo pháp mà tu nghiê ̣p , 

đây chính thâ ̣t là Tăng bảo . Nếu như xu ống tóc nhượm áo , mà không tuân theo sự chỉ 

dạy của kinh điển, Phâ ̣t không thừa nhận quí vị là Tăng bảo. Bản thân chúng ta nên biết, 

khoác lên danh Tăng bảo, Phâ ̣t Bồ Tát không thừa nhâ ̣n. Thế nào mới thừa nhâ ̣n? Y giáo 

phụng hành, Phâ ̣t sẽ thừa nhâ ̣n . Y giáo điều gì ? Pháp môn Tịnh độ , chính là y theo l ời 

dạy trong kinh Vô Lươ ̣ng Tho ̣ . Những gì trong kinh Vô Lượng Tho ̣ da ̣y , chúng ta đều 

làm được rồi , thì thật sự là đệ tử Phật . Hơn nữa trong kinh Vô Lượng Tho ̣ , hai bô ̣ phâ ̣n 

quan tro ̣ng nhất, chúng ta chọn ra để làm thời khóa tụng sớ m tối. Tinh túy của Ti ̣nh tông 

chính là bốn mươi tám nguyện , phẩm thứ sáu. Chúng ta chọn phẩm kinh văn này ra làm 

thời khóa tu ̣ng sáng , ngày ngày nhắc nhở bản thân , ta có nhớ hay không ? Ta có y giáo 

phụng hành hay không ? Di Đà phát thệ nguyện, ta có phát nguyê ̣n này hay không ? Mỗi 

ngày đọc kinh văn , mỗi ngày tự bản thân phát nguyê ̣n này . Phát bốn mươi tám nguyện 

này, chính là tâm vô thượng bồ đề. Điều  này không thể không biết. 

Thời khóa tu ̣ng k inh tối, chúng ta đọc từ phẩm thứ ba mươi hai đến phẩm thứ ba 

mươi bảy. Nô ̣i dung sáu phẩm kinh này là đoa ̣n ác tu thiê ̣n , là trong kinh Vô Lượng Thọ 

giảng về giới luật. Nô ̣i dung là ngũ giới thập thiê ̣n, nói rất tường tận. Chúng ta hôm nay, 

trong mô ̣t ngày sinh hoa ̣t này có pha ̣m hay không ? Chúng ta có làm những thiện hạnh 

hay không? Những viê ̣c bất thiê ̣n chúng ta có s ửa đổi hay không? Điều này phải thâ ̣t sự 

làm mới được. 

Thật sư thuâ ̣n theo giáo pháp c ủa Phật mà tu nghiệp . Tu là chỉnh sửa , nghiê ̣p là ta ̣o 

tác. Đức Phâ ̣t da ̣y chúng ta làm gì , nhất đi ̣nh phải làm cho được . Đức Phâ ̣t da ̣y chúng ta 

không được làm gì, quyết đi ̣nh không được vi pha ̣m. Vì sao đọc mỗi ngày mà làm không 

được? Làm không được, tôi nói khó nghe mô ̣t chút, trước đây tôi thường nói, tôi nói như 

thế nào? Thời tu ̣ng kinh sáng, là sáng sớm đi gạt Phật Bồ Tát một lần , thời tu ̣ng kinh tối 

lại đi gạt họ thêm một lần nữa. Mô ̣t ngày ga ̣t hai lần, ngày ngày gạt họ. Quí vị còn có thể 

vãng sanh sao? Quả báo của quí vị ở chỗ nào chính mình tự biết rõ- đi ̣a ngu ̣c A Tỳ. Ngày 

nay chúng ta đối diê ̣n không phải là Phâ ̣t th ật, là đất nặn gỗ tạc cúng  cúng ở đó. Quí vị 

mang tâm này đi  gạt họ, sáng sớm gạt một lần , tối đến ga ̣t mô ̣t lần . Còn cho rằng bản 

thân tu công tích đức , làm gì có đạo lý này ? Chúng ta xuống tóc nhượm áo , có nên nên 

làm việc này hay không ? Đối với kinh giáo, có chăm chỉ học tập hay không ? Nên nhớ, 

khi đức Thế Tôn còn tại thế, suốt bốn mươi chín năm, không có ngày nào là không giảng 

kinh, đa ̣i chúng ở mô ̣t chỗ đều ho ̣c tâ ̣p . Trong lúc ho ̣c tâ ̣p có thảo luâ ̣n nghiên cứu , đó 

chính là ngày nay chú ng ta nói chia s ẻ. Chia sẻ học tập làm như thế nào để có thể đem 

những da ̣y dỗ của Phâ ̣t , áp dụng vào đời sống , áp dụng vào xử sự đối nhân tiếp vật . Nó 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        600/16 

là giáo dục , giáo dục của Thánh hiền , giáo dục trở về tự tánh , giáo dục hướng đến cái 

thiê ̣n . 

Chúng ta đối đãi với Pháp bảo như thế nào ? Chúng ta đối đãi với Tăng bảo như thế 

nào? Trụ trì ở thế gian , làm tấm gương tốt cho người thế gian . Ngày nay bốn chúng tại 

gia xuất gia của nhà Phâ ̣t, đối với xã hô ̣i làm được những gì? 

Giới luâ ̣t cơ bản sao nhãng rồi , giới luâ ̣t cơ bản là ngũ giới th ập thiê ̣n. Học Phật, 

nên bắt đầu ho ̣c từ vi ệc nhận biết đức Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni . Sau khi nhận biết, thật sự 

phát tâm học , chính là bắt đầu từ mười nghiệp thiện . Ngày nay mười nghiệp thiện , đối 

với chúng ta mà nói , sao mà khó khăn . Nguyên nhân ở chỗ nào ? Nguyên nhân là chúng 

ta không có nền tảng. Nền tảng là gì? Nho gia là Đê ̣ Tử Quy, Đa ̣o gia là Cảm Ứng Thiên. 

Điều này ở quá khứ vào triều đa ̣i nhà Đường , đa ̣i khái khoảng mô ̣t ngàn bốn trăm năm 

trước. Cũng chính là bắt đầu từ lúc đó cho đến nay , mô ̣t ngàn bốn trăm năm . Chúng ta 

không ho ̣c tiểu thừa , mà dùng Nho , Đa ̣o thay thế cho tiểu thừa . Nho Thích Đa ̣o ba tôn 

giáo dung hòa lại thành một , kết cấu thành văn hóa truyền thống Trung Quốc . Cho nên 

bất luâ ̣n là ta ̣i gia hay xuất gia, học Phật đều có thành tựu. Trong số cư sĩ ta ̣i gia, cũng có 

khai ngô ̣, chứng quả, thâ ̣t sự là Tăng bảo. 

Ngày nay đệ tử xuất gia tại gia trong nhà Phật, xao nhãng với nền tảng căn bản. Cho 

rằng đây là những giới nhỏ, ta ho ̣c kinh giáo là được rồi, chểnh mảng với giới luâ ̣t. 

Kinh giáo có bốn môn : giáo- lý- hành- quả. Văn tự kinh điển là giáo kinh , là sách 

giáo khoa. Trong sách giáo khoa có rất nhiều lí luâ ̣n căn cứ , đây là lý kinh . Quan tro ̣ng 

nhất của ho ̣c tâ ̣p chính là hành , ta làm như thế nào , đó chính là tu hành . Tu hành rất là 

quan tro ̣ng, đem những tư tưởng sai lầm của chúng ta , quan niê ̣m sai lầm, ngôn luâ ̣n sai 

lầm, hành vi sai lầm, y theo tiêu chuẩn của kinh điển , y theo tiêu chuẩn của Thánh hiền , 

đem nó chỉnh sửa trở la ̣i, gọi là tu hành. Thành quả sau khi chỉnh sửa, gọi đó là quả kinh, 

chính là những gì quí vị đạt được . Sau khi tu hành thành tựu , những gì quí vi ̣  đa ̣t được, 

đấy là quả. 

Quả, trong Phâ ̣t pháp nói có ba loa ̣i , thấp nhất  là A La Hán , trên nữa là Bồ Tát và 

Phâ ̣t. Ba loa ̣i này là danh xưng của ho ̣c vi ̣ . Quí vị đạt được học vị nào . “Mười năm đèn 

sách, nhất cử thành danh”. Tu hành mười năm, cắt cũng không bỏ, quí vị đạt được quả vị 

nào? Quá khứ thâ ̣t là có chứng A La Hán quả, có chứng Bồ Tát, có chứng được Phật quả. 

Tôi nói với quí vị, ước lượng hai ngàn năm nay , chứng được Phâ ̣t quả, ít nhất có trên ba 

ngàn người, đó là Bồ Tát và A la Hán không nằm trong giới ha ̣n  này. Chúng ta nói ở đây 

là đại triệt đại ngộ, đa ̣i khai viên giải, lý là nhất tâm bất loạn, chính là chứng Phật quả. 

Trong nhà Phâ ̣t da ̣y ho ̣c là có mu ̣c tiêu, không phải là không có mu ̣c tiêu, có phương 

hướng. Quí vị muốn h ỏi nên bắt đầu từ đâu ? Chính là từ hai câu này , quí vị tin không ? 

“Cung kính tam bảo , phụng sự sư trưởng”. Sư trưởng chưa khai ngô ̣, ngũ giớ thập thiê ̣n 

sư trưởng không làm được , ta nên cung kính ho ̣ hay không ? Ta cần phu ̣ng sự ho ̣ ha y 

không? Đa ̣i sư Trí Giả có nói qua mô ̣t câu danh ngôn, rất đáng để chúng ta phản tỉnh sâu 

sắc. Đa ̣i sư nói: “nói được làm không được”. Pháp sư đó giảng kinh, họ nói được, nhưng 

bản thân họ không là m được . Nhưưng những gì ho ̣ nó i, không trái la ̣i với ý của Phâ ̣t . 

Cũng chính là thầy Lý , dạy tốp học sinh chúng tôi . Chúng tôi làm không được , muốn 

làm,  nhưng phiền não tâ ̣p khí quá nă ̣ng ,  làm không được ,  làm sao dám giảng kinh ? 

Phương pháp Thầy giáo da ̣y  cho chúng tôi , là giảng chú giải của người xưa , chú giải 

không nói sai. Chú giải sai thì họ chịu trách nhiệm, ta không phải chi ̣u trách nhiê ̣m. 

Lần này chúng ta ho ̣c kinh Vô Lượng Tho ̣ , thầy giáo của chúng ta là ai ? Là Hoàng 

Niê ̣m Tổ lão cư sĩ, tôi hoàn toàn y theo chú giải của ông. Bản thân chúng tôi là đang học 

tâ ̣p, trên bu ̣c giảng cùng với ho ̣c sinh ở mô ̣t chỗ chia s ẻ, ông là thầy giáo của chúng ta . 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        601/16 

Đừng hiểu lầm, tôi không phải thầy giáo, tôi là trợ giáo. Tôi giảng kinh Hoa Nghiêm, tôi 

y theo chú sớ , sớ sao của đa ̣i sư Thanh Lương , thầy giáo là đa ̣i sư Thanh Lương . Tôi 

giảng kinh A Di Đà , y theo sớ sao của đa ̣i sư Liên Trì , thầy giáo là ngài Liên Trì. Y theo 

Yếu Giải của  đa ̣i sư Ngẫu Ích, thầy giáo là  đa ̣i sư Ngẫu Ích. Trước giờ chúng tôi không 

dám lấy thân phận thầy giáo ngồi trên bục giảng . Từ lâu tôi vẫn thường nói , thầy giáo ở 

đâu? Thầy giáo phía dưới bu ̣c giảng. Quí vị ngồi ở phía dưới đều là thầy giáo của tôi, tôi 

là học sinh. Tôi là ho ̣c sinh đang ở nơi này làm báo cáo ho ̣c tâ ̣p , mời thầy chỉ giáo , mời 

thầy da ̣y dỗ . Đời này tôi học được , trên bu ̣c giảng là ho ̣c sinh , dưới bu ̣c giảng là giám 

học của tôi, là thầy giáo của tôi. Quí vị thúc dục tôi chăm chỉ, quí vị không thúc dục, tôi 

sẽ giãi đãi buông thả , vĩnh viễn là tâm thái như vậy . Tám mươi lăm tuổi , tôi mỗi ngày 

đo ̣c chú giải của Niê ̣m lão, mô ̣t ngày tôi dành bốn giờ đồng hồ rất chăm chỉ. Tra tự điển, 

tra tài liê ̣u tham khảo . Tám mươi lăm tuổi còn làm học sinh , không có nghỉ ngơi. Vì ai 

vậy? Vì chính mình , cũng là vì mọi người . Chú giải này quá hay , có thể cứu vớt xã hội 

hiê ̣n thực tr ước mắt, có thể cứu vớt chúng sanh khổ nạn trong chín ngàn năm thời mạt 

pháp. Cho nên tên là bảo. Phâ ̣t bảo, Pháp bảo, Tăng bảo. 

Căn cứ Bảo Tánh Luâ ̣n , tổng cô ̣ng có sáu nghĩa . “Bảo” có sáu ý nghĩa . Mô ̣t là thế 

gian hy hữu . Đây là thâ ̣t không phải giả . Kinh Phâ ̣t là hy hữu của thế gian . Bản hội tập 

của Hạ Liên Cư lão cư sĩ , là hy hữu trong hy hữu . Cuốn sách này trước khi chưa h ội tâ ̣p 

thành công ,  viết về kinh Vô Lượng Tho ̣ không có sách hay

,  phải đọ c hết năm loa ̣i 

nguyên bản di ̣ch, rất phiền phức , cũng rất phân tâm . Năm cuốn sách phiên di ̣ch không 

giống nhau, còn có rất nhiều vấn đề . Cuối cùng chúng ta nên y theo cuốn nào ? Cho nên 

kinh này có nhu cầu tất yếu phải hội tâ ̣p. 

Sớm nhất là thời Tống , Vương Long Thư cư sĩ h ội tâ ̣p lần thứ nhất . Lấy thân phâ ̣n, 

đi ̣a vi ̣ của ông, cho đến tu dưỡng Nho ho ̣c, Phâ ̣t ho ̣c mà nói, năm loa ̣i sách nguyên di ̣ch , 

ông chỉ xem có bốn loa ̣i. Đường dịch Bảo Tích Kinh Vô Lượng Thọ Hội, cuốn sách này 

Vương Long Thư cư sĩ chưa xem . Cho nên cuốn hô ̣i tâ ̣p của ông , chỉ là tập hợp của bốn 

loại nguyên bản di ̣ch. Vâ ̣y thì không hoàn chỉnh, thiếu mô ̣t loa ̣i. Trong kinh Bảo Tích Vô 

Lượng Tho ̣ Hô ̣i có những ki nh văn, trong bốn cuốn sách kia không có . Sau khi cuốn 

sách của Vương Long Thư ra đời , ở Trung Quốc rất nhiều người học kinh Vô Lượng 

Thọ đều sử dụng cuốn sách của ông, cuốn sách này được thu thâ ̣p trong Long Ta ̣ng. 

Hoàng đế Càn Long đối với văn hóa rất xem tro ̣ng . Viết mô ̣t bô ̣ Tứ Kh ố Toàn Thư, 

ông  đă ̣c biê ̣t tôn tro ̣ng Phâ ̣t giáo ,  không bỏ vào trong Tứ Kh ố  Toàn Thư ,  mà biên t ập 

riêng mô ̣t bô ̣ Đa ̣i Ta ̣ng Kinh , Càn Long Đại Tạng Kinh . Đa ̣o giáo đều viết vào  trong Tứ 

Khố, chỉ có Phật giáo là ông đặc biệt tôn trọng, thâ ̣t là thế gian hy hữu. 

Chúng ta sinh ra  trong thời đại này là hợp lúc , điều hy hữu chúng ta có được rồi . 

Chú giải này càng hy hữu , Niê ̣m Lão tự mình nghe thầy d ạy, ông là ho ̣c trò của Ha ̣ Liên 

Cư lão cư sĩ , tự mình nghe giảng , tiếp nhâ ̣n da ̣y dỗ của thầy . Thầy bảo ông vì bô ̣ kinh 

này viết một bộ chú giải, thật là hiếm có. Chú giải này, chúng ta xem những phụ lục phía 

sau, ông tham khả o mô ̣t trăm chín mươi ba loa ̣i tài liê ̣u . Thâ ̣t là du ̣ng tâm , khẳng đi ̣nh 

được Tam bảo gia trì . Nhiều tài liệu như vậy từ đâu mà có ? Chúng ta tìm đều không tìm 

thấy, vì sao lúc ông viết chú giải , những tài liê ̣u tham khảo này , ông đều thấy được? Tôi 

đến Bắc kinh đi thăm ông , xem thư phòng rất nhỏ của ông , xếp từng chồng lớn những 

thư ti ̣ch, không phải Phâ ̣t lực gia trì thì không thể được . Cho nên chúng ta cần sanh tâm 

hy hữu, thọ trì bộ pháp bảo này. 

Thứ hai là ly cấu. Bên trong Phâ ̣t Pháp Tăng là thanh ti ̣nh thanh ba ̣ch, không có chút 

mảy may nhiễm ô nào. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        602/16 

Thứ ba là thế lực . Hiê ̣n  nay khoa ho ̣c go ̣i là năng lượng , nó có năng lượng cao . 

Ngày nay chúng ta cũng có go ̣i là từ trườ ng. Những nơi nào có kinh điển , quí vị có thể 

phát hiện, khi quí vi ̣ vào nơi này , nơi này chứa Ta ̣ng kinh , quí vị sẽ cảm thấy nơi đó rất 

ấm áp, nhu hòa, phấn khởi. Quí vị có thể cảm nh ận được những điều này , cảm thấy n ơi 

này rất là an toàn . Những phiền não , ưu tư, vướng mắc của quí vi ̣ , đến nơi này thì tự 

nhiên hình như không còn nữa . Vì sao vậy? Vì những kinh điển này đều là Phật Bồ Tát 

thánh hiền, trí tuệ của họ kết tinh ở chỗ này. Năng lượng có thể không tốt sao? 

Con người ngày nay , mọi người đều giàu lên . Có không ít người thỉnh một bộ Đại 

Tạng Kinh, để ở trong nhà cúng dường. Có đạo lý không? Có đạo lý. Tuy ho ̣ không xem, 

nhưng khi đă ̣t ở trong nhà , từ trường sẽ không giống nhau . Đối với kinh điển này càng 

cung kính, thì năng lượng từ tường sẽ càng lớn . Nếu như quí vi ̣còn thường mở ra xem , 

đo ̣c tu ̣ng, thì lực gia trì sẽ càng lớn hơn . Nó thật sự có thể che chở cho cả  nhà quí vị , 

bình an, hòa hợp, hạnh phúc. Đây không phải là mê tín , điều này có căn cứ c ủa  khoa 

học. 

Thứ tư là năng trang nghiêm thế giới . Thù thắng nhất chính là tôi vừa mới nói trang 

nghiêm của từ trường. Người xưa  go ̣i là bầu không khí. 

Thứ năm là tối thượng . Trong tất cả pháp thế gian , Tam bảo ở trên cao nhất , nó là 

chánh giác. Không có mảy may tà tri tà kiến tà niê ̣m nào . Nói cách khác là thuần tịnh 

thuần thiê ̣n. Trong Đa ̣i Ho ̣c g ọi là: “chỉ ư chí thiện”. Người xưa có câu : “thế gian hảo 

ngữ Phâ ̣t thuyết tâ ̣n”. Những lời nói tốt đe ̣p ở thế gian, trong kinh Phâ ̣t đều nói hết rồi. 

Thứ sáu là bất biến . Vĩnh hằng không thay đổi . Vì sao v ậy? Vì tư duy ngôn hành 

của nó đều tương ưng với tánh đức . Đều là của tánh đức tự nhiên phát ra . Đầy đủ sáu ý 

nghĩa này, được xưng là bảo. Phâ ̣t có đủ sáu ý nghĩa này, Pháp cũng có sáu ý nghĩa này. 

Tăng là người chi ̣u thực hành. 

“Tùy kỳ giáo  pháp nhi tu nghiệp giả” . Câu này chính là những gì hiê ̣n ta ̣i chúng ta 

đang nói, thâ ̣t thà, biết nghe lời, chịu thực hành. Bất luâ ̣n là ta ̣i gia hay xuất gia , nam nữ 

già trẻ, chỉ cần phù hợp điều kiện này , thì họ thật sự là  bảo. Vì sao v ậy? Vì họ đầy đủ 

sáu ý nghĩa trong Bảo Tánh Luận. 

Trụ trì tam bảo là biểu pháp , quí vị không cần hỏi họ có phải thật thực hành hay 

không.  Điều này không cần lo lắng , không có liên quan với mình . Chúng ta  nhìn thấy 

tượng Phâ ̣t, nghe thấy danh hiê ̣u Phâ ̣t , là có thể nhắc nhở bản thân giác mà không mê , 

nhắc  nhở ta . Nếu như không có ai nhắc nhở sẽ quên mất ,  mô ̣t khi quên là mê rồi . Có 

người nhắc nhở, chúng ta sẽ giác ngộ. Tác dụng của nó là điều này, không phải là mê tín. 

Pháp bảo là kinh điển, nghe đến tên kinh điển, nhìn thấy kinh điển, lâ ̣p tức nhắc nhở 

bản thân chánh mà không tà . Tâm nên chánh , hành vi nên chánh . Tâm tương ưng với 

những gì kinh luâ ̣n nói, hành tương ưng với những gì giới luật nói. 

Nhìn thấy người xuất gia, nhất đi ̣nh nên tôn kính ho ̣, hành lễ với họ. Họ trì giới hay 

không, không liên quan với chúng ta . Ta chỉ cần nhìn thấy hình tướng này , họ nhắc nhở 

ta ti ̣nh mà không nhiễm. Sáu căn thanh tịnh, không nhiễm chút bu ̣i trần. Là họ nhắc nhở 

ta rồi. Đây chính là điểm tốt của ho ̣ đối với ta. 

Nhắc nhở ta lu ̣c hòa kính , qua la ̣i cùng với bất kỳ ai , ta đều cần tu hòa , cần tu kính. 

Không yêu cầu người khác hòa với ta , cũng không yêu cầu người khác tôn kính ta . Ta 

cần hòa thuâ ̣n với ho ̣ , tôn kính ho ̣. Lục hòa kính là thành tựu như vậy . Hy vo ̣ng người 

khác đối với ta như thế này như thế kia , đó là ngoài  tâm cầu pháp . Trong nhà Phâ ̣t go ̣i 

ngoài tâm cầu pháp là ngoại đạo . Phâ ̣t pháp là cầu từ nô ̣i tâm , không phải cầu từ bên 

ngoài. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        603/16 

Phâ ̣t từng câu từng chữ là da ̣y mô ̣t mình ta , không phải da ̣y người khác . Tôi tiếp 

nhâ ̣n là của tô i, quí vị tiếp nhận là của quí vị , họ tiếp nhận là của họ , người không tiếp 

nhâ ̣n thì không có phần. Thật sự tiếp nhâ ̣n, y giáo phu ̣ng hành, thì họ chính là Tăng bảo. 

Chúng ta cung kính đối với người tiếp nhận , đối với n gười không tiếp nhâ ̣n cũng nên 

cung kính. Đa ̣o lý này không thể không hiểu. 

Cung kính Tam bảo , bảo là nói từ tánh , chứ không phải nói từ hình tướng. Phía sau 

nói trụ trì tam bảo mới là nói v ề hình tướng. Hình tướng là biểu  pháp. Biểu pháp vẫn là 

kính tánh đức. 

Phâ ̣t nghĩa là giác tri. Pháp nghĩa là pháp quỹ. Tăng nghĩa là hòa hợp. 

“Cung kính Tam bảo , khâm ngưỡng kỳ đức dã” . Ý nghĩa câu nói này rất sâu rộng . 

Đây là đơn giản giới thiê ̣u cho  chúng ta định nghĩa của Tam bảo . Phâ ̣t là giác ngô ̣, là trí 

tuê, vô sở bất tri, vô sở bất năng. Nói như thế không phải là tán thán, mà là sự thâ ̣t. Chỉ 

cần quí vị minh tâm kiến tánh, quí vị sẽ biết được, quí vị sẽ hiểu rõ. 

Pháp nghĩa là pháp quỹ. Quỹ là quỹ đạo, chính là con đường. Ngày nay chúng ta nói 

về nguyên lý, nguyên tắc, là ý nghĩa này. Nó là con đường, là phương hướng, quí vị bắt 

buô ̣c phải tuân thủ . Phép tắc này là quá khứ hiện tại, tất cả Bồ Tát thành Phâ ̣t, đều là y 

theo phương pháp này mà đi. Quí vị không y theo phương phá p này, muốn mở tiếp mô ̣t 

con đường khác, rất khó khăn. Quí vị có thể thử xem, quí vị sẽ không thành công. Quí vị 

thất ba ̣i  rồi, muốn quay đầu la ̣i sẽ không còn ki ̣p , quí vị đã rớt lại phía sau người khác 

rồi. Con đường của ho ̣ mở , quí vị bước đi rất vững vàng . Thâ ̣t sự con đường dành cho 

quí vị đi ,  là một con đường tắt .  Phâ ̣t Bồ Tát không ga ̣t  người,  Phâ ̣t Bồ Tát tuyê ̣t đối 

không khiến quí vi ̣ đi con đường cong vạy. Đây là trí tuê ̣ chân thâ ̣t, lợi ích chân thâ ̣t. 

Tăng nghĩa là hòa hợp .  Chính là lục hòa kính mà chúng ta nói .  Quí vị li ền hiểu 

được, bất hòa là không ph ải Tăng. Chúng ta có cùng với tất cả chúng sanh hòa hợp hay 

không?  “Kiến hòa đồng giải” ,  họ không biết ,  ta biết .  Tất cả chúng sanh ,  chư Phâ ̣t Bồ 

Tát, khắp pháp giới hư không, là cùng đồng mô ̣t thể sinh mê ̣nh . Đều là từ trong mô ̣t thể 

tự tánh thanh ti ̣nh viên minh biế n hiê ̣n ra, cho nên cần hòa thuâ ̣n. Họ không biết, ta biết. 

Họ không hòa với ta, ta hòa với ho ̣. Không cần biết ho ̣ tiếp nhâ ̣n hay không tiếp nhâ ̣n. Ta 

biết chúng ta là mô ̣t thể , họ không bi ết. Họ muốn tranh thì cho họ tranh , họ muốn lấy 

cũng cho họ lấy. Vì sao vậy? Mô ̣t thể mà. Vĩnh viễn hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công 

đức, là đúng rồi. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta ho ̣c đến đây. 





 

Tập 293 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Vạn Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 20.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quí vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 349, hàng thứ 3, bắt đầu xem từ câu cuối. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        604/16 

“Cung kính tam bảo, khâm ngưỡng kỳ đức dã”. Không thể nói hết đức của Tam bảo. Sáu 

ý nghĩa trong Bảo Tánh Luận ,  đã vì chúng ta hi ển  thị  ra.  Phụng là tôn sùng phụng 

dưỡng. Sự là phục dịch. Phụng sự là cung kính, dưỡng du ̣c, hầu ha ̣. Điều này ở thời xưa 

không chỉ là nói suông , mà thực sự đều thực hiện được , Phâ ̣t pháp đối với thầy giáo thì 

càng tôn trọng hơn. Chư vi ̣xem Lễ Ký của pháp thế gian, xem những ghi chép bên trong 

của Luận Ngữ, quí vị sẽ hiểu rõ được. Thời xưa, thầy  trò giống như cha với con. 

Giáo dục. Chúng tôi trong lúc giảng dạy , cũng đã từng báo cáo với chư vị , thời đa ̣i của 

Nghiêu Thuấn, bốn ngàn năm trăm năm trước , đời sống của nhân dân, đời sống vâ ̣t chất 

đều không có vấn đề gì , chính trị thanh minh . Trong sách cổ Trung quốc nói : thời tam 

hoàng lấy đa ̣o tri ̣quốc. Ngũ đế là lấy đức trị quốc. Đến thời tam vương, tam vương là Ha ̣ 

Thương Chu, lấy nhân tri ̣ quố c. Xuân thu chiến quốc nói nghĩa khí , lấy nghĩa tri ̣ quốc . 

Nhà Tần thống nhất Trung quốc, 15 năm sau mất nước, nhà Hán giành được thiên hạ. Từ 

nhà Hán đến thời nhà Thanh là lấy lễ trị quốc. Đây là những gì của người xưa nói về đạo 

đức nhân nghĩa lễ . Lễ nếu như không có , thì thiên hạ sẽ đại loạn . Ngày nay chúng ta 

nhìn thấy rồi , lễ không còn. Bất kể là dùng phương pháp gì , cũng không tri ̣ được quốc 

gia, xã hội vĩnh viễn không có thể phục hồi hòa bình an đi ̣nh. Nếu như muốn hòa bình an 

đi ̣nh, vẫn phải tìm la ̣i được lễ . Tìm lại như lúc trước thì quá cao , tìm không được . Tìm 

lại được lễ chắn chắn có hiệu quả, cũng có thể trị được cả thiên hạ. 

Cổ thánh  tiên vương của chúng ta , dùng Phật pháp mà nói , thì tâm của họ thanh tịnh , 

không có du ̣c vo ̣ng . Thâ ̣t sự không tranh không cầu , luôn nghĩ về phước lành của nhân 

dân, họ không nghĩ đến bản thân , mà nghĩ cho nhân dân . Nhân dân đủ ăn  đủ mă ̣c, đời 

sống vâ ̣t chất đầy đủ . Nếu như không có giáo du ̣c , con người và cầm thú sẽ không khác 

gì nhau. Cho nên vua Nghiêu, chính thức thiết lập trong chính phủ một quan viên quản 

lý giáo dục. Người này trong Thượng Thư có  viết, trong Sử Ký cũng có viết , tên go ̣i là 

khế, lấy khế làm tư đồ . Tư đồ chính là quản lý giáo du ̣c , đồ là ho ̣c sinh, viê ̣c da ̣y ho ̣c do 

người này quản lý .  Đồng thời đem chức vị này đặt phía dưới trủng tể

,  trủng tể là  tể 

tướng, giống như ngày nay là thủ tướng . Bô ̣ môn giáo du ̣c này đă ̣t dưới thủ tướng mô ̣t 

bâ ̣c. Sau này go ̣i là sáu bô ̣, bô ̣ giáo du ̣c đă ̣t ở số mô ̣t . Thủ tướng nếu bận việc không thể 

giám soát , nghĩa là khi ông không thể xử lý  công vu ̣, thì sẽ có bộ trưởng bộ giáo dục 

thay thế xử lý . Cho nên chúng ta hiểu được , chính trị của thời xưa, tất cả đều là vì phu ̣c 

vụ giáo dục, đem giáo du ̣c đă ̣t ở vi ̣ trí số mô ̣t . Cho nên cai tri ̣ được xã hô ̣i quốc th ái dân 

an, nhân dân thâ ̣t sự ha ̣nh phúc mỹ mãn. 

Xã hội ngày nay thì hoàn toàn trái ngược , giáo dục đặt ở sau cùng . Đồng thời nội dung 

giáo dục hoàn toàn bị biến chất , đem kinh tế đă ̣t lên hàng đầu , vấn đề này Ma ̣nh tử rấ t 

phản đối. Mạnh tử cách chúng ta hai ngàn năm trăm năm , Mạnh tử nói với Lương Huệ 

Vương: “lợi thi ̣ nhân chi tất tranh”. Nếu như con người tranh đấu qua la ̣i, xã hội này còn 

chấp nhâ ̣n được sao? Cho nên ông nói: “thượng ha ̣ giao chinh lợi, kỳ quốc nguy hỉ”. 

Ngày nay nguyên cả thế giới , quí vị xem có quốc gia nào trên thế giới , là không đem 

kinh tế đă ̣t lên hàng đầu , có người nào không tranh lợi ? Hiê ̣n nay là cổ vũ mo ̣i người 

tranh lợi, cái này không cần phải cổ vũ, cũng đã toàn tâm toàn lực tranh giành rồi , cổ vũ 

nữa thì chi ̣u sao thấu? Giáo dục trong trường học, từ trường nầm non đã da ̣y ca ̣nh tranh , 

xã hội làm sao có thể không loạn? Tại nạn làm sao có thể không khởi lên? 

Con người ngày nay không đo ̣c sách thánh hiền , đều cho rằng những loại tâm thái hiện 

hành này là chánh tri chánh kiến , là hành vi chính đáng . Những gì người xưa nghiêm 

khắc ngăn cấm , ngày nay đều xem nó làm hành vi chính  đáng. Người xưa nói hiếu đ ể 

trung tín, lễ nghĩa liêm sỉ , con người ngày nay đều không cần nữa . Nói những cái này 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        605/16 

quá cũ kĩ , cần nên vứt bỏ , đó đều là  những lời nhảm nhí . Đem da ̣y dỗ của thánh hiền , 

thâ ̣t sự xem như că ̣n bã. 

Khoa ho ̣c nước ngoài nói cho chúng ta biết , lúc khoa học phát triển đến cực điểm , thì 

nhân loa ̣i sẽ hoa ̣i diê ̣t. Ngày nay nhìn thấy như vâ ̣y, cũng không khác gì nhiều. Khoa ho ̣c 

cho chúng ta biết, trên đi ̣a cầu này, đa ̣i khái khoảng năm sáu mươi ngàn năm trước, công 

nghê ̣ khoa ho ̣c cũng rất phát triển , Atlantis bi ̣chìm xuống đa ̣i tây dương , đây là đa ̣i tai 

nạn. Các nhà khoa học thời cận đại nói cho chúng ta biết, tương lai Atlantis sẽ nổi lên la ̣i. 

Sau khi Atlantis nổi lên , Âu châu sẽ chìm xuống đáy biển . Cho nên hiê ̣n nay con người 

cũng vừa thích thú chờ xem Atlantis sẽ nổi lên , vừa lo sợ Âu châu chìm xuống . Lúc đó 

cũng chính là lúc khoa học phát triển đến trình độ cao , người ta không tin luân lý đa ̣o 

đức, chỉ biết mưu tính tranh lợi, hưởng la ̣c hết mình. Hưởng la ̣c gì? Hưởng năm du ̣c sáu 

trần,  họ hưởng những thứ này .  Trước mắt xã hô ̣i này rất giống như ngày tâ ̣n thế của 

Atlantis,  tình cảnh rất  giống nhau .  Cho nên nguyên tố căn bản của nguyên nhân này 

chính là xao nhãng giáo dục. Chúng ta xem đoạn kinh văn này, cảm xúc rất sâu sắc. 

Bên dưới nói đến sư. “Sư giả, giáo ngã dĩ đạo giả”. Đa ̣o là đa ̣o lý. Người sống trên vũ trụ 

có đạo lý .  Trưởng là đức ha ̣nh ,  hoă ̣c vai vế ,  hoă ̣c tuổi lớn hơn ta , đây đều là trưởng . 

Chúng ta nên biết tôn kính , đây là phu ̣ng sự sư trưởng . Thầy tức là thầy giáo , trưởng 

chính là lớp lớn. 

Tỉnh Am sư Khuyến Phát B ồ Đề Tâm Văn . đoa ̣n này rất quan tro ̣ng . Đây là đoa ̣n ghi 

chép Phát Bồ Đề Tâm Văn của Tỉnh Am đại sư . “Nếu không có thầy giáo thế gian , sẽ 

không biết lễ nghi. Nếu không có thầy giáo xuất thế gian, sẽ không hiểu Phật pháp”. Cha 

mẹ sanh ta ra , nền tảng giáo du ̣c là cha me ̣, mà quan tro ̣ng nhất trong giáo du ̣c chính là 

học theo thầy. Từ nhỏ nhìn thấy cha me ̣, đối đãi với cha me ̣ của ho ̣ như thế nào . Cha me ̣ 

ở trong gia đình, hiếu thuâ ̣n với cha me ̣ của h ọ. Mẹ hiếu thuận với cha mẹ chồng , làm ra 

hình ảnh như vậy, đó chính là giáo du ̣c con cái. Đây là mô ̣t môn ho ̣c rất quan tro ̣ng trong 

giáo dục con người. Phụ nữ gánh vác được trọng trách là giúp chồng dạy con . Trong nhà 

quí vị  có thế hệ sau hay không đều dựa vào phu ̣ nữ. 

Con người bây giờ không hiểu , có rất nhiều người hiểu lầm , đă ̣c biê ̣t là thành phần tri 

thức, cho rằng thời xưa phu ̣ nữ đều bi ̣ ngược đãi , bị xem thường. Sai rồi! Quí vị học cổ 

lễ của Trung quốc quí vi ̣ sẽ rõ. Chồng có thể coi thường vợ sao? Họ thay quí vị nuôi dạy 

thế hê ̣ sau, quí vị có thể không cảm ơn sao ? Quí vị có thể không tôn trọng sao ? Con cái 

của quí vị là người tiếp thừa cho tổ tông của quí vi ̣, quí vị có thể không tôn trọng họ sao? 

Quí vị có thể không chăm sóc họ sao? Bản thân quí vị là người tiếp thừa cha, con trai quí 

vị là người tiếp thừa của quí vị . Bất hiếu có ba điều , vô hậu lớn nhất . Nói cách khác, 

không tôn tro ̣ng đối với vợ của mình , không tôn tro ̣ng đối với con cái của mình , gọi đó 

là đại bất hiếu. Quí vị có lỗi với cha mẹ quí vị , có lỗi với tổ tông của quí vị , điều này có 

trong lễ xưa của Trung quốc. Sau khi chúng ta đo ̣c rồi mới biết được , phụ nữ ở thời xưa 

nhâ ̣n được sự tôn tro ̣ng, họ có địa vị rất cao quí. 

Trong li ̣ch sử, người ta nói đến nhà Chu , triều đa ̣i nhà Chu , tám trăm năm triều đại nhà 

Chu, dài nhất trong  lịch sử Trung quốc . Nền tảng tám trăm năm là do ai ta ̣o nên ? Do ba 

người phu ̣ nữ . Thái Khương, Thái Nhậm, Thái Tự, ba người phu ̣ nữ , họ làm hết trách 

nhiê ̣m mà ho ̣ nên làm . Họ dạy con trai là Văn Vương , Võ Vương, Chu Công, đều là đa ̣i 

thánh nhân trong mắt Khổng Tử . Ba bà mẹ nhà Chu đều có chữ Thái , quí vị xem Thá i 

Khương,  Thái Nh ậm,  Thái Tự .  Cho nên về sau ,  người chồng go ̣i vợ của mình là thái 

thái, hai từ thái thái này rất tôn quí . Đó chính là nói, quí vị đối xử với vợ của quí vị , nên 

đối xử như triều đa ̣i nhà Chu, Thái Khương, Thái Nhậm, Thái Tự, là mẹ của thánh nhân, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        606/16 

nên đối xử giống như vâ ̣y . Đứa trẻ mà họ sanh , họ dạy, đều là bậc đại thánh hiền . Biết 

luân lý, hiểu lễ nghi, tôn sư  tro ̣ng đa ̣o, đây là do cha me ̣ da ̣y, đă ̣c biê ̣t là người me ̣. 

Người xưa bảy tuổi đi ho ̣c , trẻ con nếu thông minh lanh lợi , sáu tuổi là có thể đi học , đi 

học thì thầy giáo dạy . Cho nên thầy giáo là tiếp  tục sự giáo dục từ gia đình . Trước kia 

trường ho ̣c là gia đình ho ̣c, là chế độ đại gia đình. Năm thế hê ̣ cùng ở mô ̣t nhà không có 

phân chia,  cho nên con em trong gia đình rất đông . Mời thầy giáo đến ta ̣i nhà mở lớp 

học, thầy giáo sẽ đón lấy trách nhiệm của người mẹ . Thân hành ngôn giáo, tự bản thân 

cần làm tấm gương cho ho ̣c trò xem . Học trò và thầy giáo sinh hoạt ở cùng một nơi , bảy 

tuổi đã không sống cùng bố me ̣ , mà ở cùng với thầy giáo , thầy giáo phu ̣ trách da ̣y dỗ . 

Dạy cái gì ? Quan tro ̣ng nhất là da ̣y giáo du ̣c về luân lý đa ̣o đức , không phải da ̣y quí vi ̣ 

đo ̣c sách, đo ̣c sách là phu ̣ thêm . Đo ̣c sách là gì ? Đo ̣c sách là nền tảng trong ho ̣c thuâ ̣t . 

Chỉ dạy quí  vị đọc, không giảng ý nghĩa . Dạy đọc câu , bảo quí vị đọc , học thuộc, mô ̣t 

ngày cần học thuộc bao nhiêu chữ. Người thượng căn, thông minh, trí nhớ tốt, tiêu chuẩn 

là bảy trăm chữ , mô ̣t ngày phải ho ̣c thuô ̣c bảy trăm chữ . Làm sao có thể do lường được 

trình độ của học sinh? Để học sinh thử xem, quí vị chọn trước bài văn bảy trăm chữ bảo 

họ đọc, đo ̣c mười lần là có thể đo ̣c thuô ̣c lòng , họ có năng lực như vậy . Nếu như đo ̣c 

mười lần không thuô ̣c  được, thì giảm bớt hai trăm chữ còn năm trăm chữ , đây là tiêu 

chuẩn trình đô ̣ bâ ̣c trung ,  năm trăm chữ cũng đo ̣c mười lần .  Nếu như mười lần vẫn 

không thuô ̣c được, thì tiếp tục giảm bớt còn ba trăm chữ, ba trăm ho ̣c không thuô ̣c, thì là 

yếu hơn mô ̣t chút. Vẫn ta ̣m được, học thuộc một trăm, hai trăm chữ, tức là đo ̣c mười lần, 

đo ̣c mười lần là quí vi ̣ có thể thuô ̣c lòng , là có thể nhớ được . Sau khi ho ̣c thuô ̣c , thầy 

giáo sẽ đốc thúc quí vị, bảo quí vị đo ̣c thuô ̣c làu mô ̣t trăm lần, quí vị sẽ không quên. Mỗi 

ngày ôn lại một lần , ngày hôm nay đi học , đem những gì ho ̣c ngày hôm qua , đo ̣c thuô ̣c 

lòng một lần cho thầy giáo nghe, rồi ho ̣c tiếp cái mới, cách tính là như vậy. Căn tánh của 

học sinh là đánh giá từ chỗ này ,  cho nên trình đô ̣ của mỗi người không giống nhau . 

Chương trình ho ̣c của mỗi người cũng không hoàn toàn giống nhau , tiến đô ̣ cũng không 

như nhau. Rất thiết thực. Sau khi ho ̣c thuô ̣c lòng , mô ̣t đời quí vi ̣ cũng không quên . Đến 

tám mươi ,  chín mươi tuổi ,  quí vị viết văn chương ,  nói chuyện ,  dẫn cứ kinh điển đều 

thuâ ̣n miê ̣ng nói ra, không cần tra tài liê ̣u , đều thuộc rất kỹ. Học sinh là huấn luyện như 

vâ ̣y mà ra , thầy giáo đương nhiên cũng như vâ ̣y mà huấn luyê ̣n ra . Cho nên trong tiểu 

học chỉ chú tr ọng ho ̣c thuô ̣c lòng , từ bảy tuổi đến mười hai tuổi . Giống như ngày nay 

học tiểu học sáu năm, bảy tuổi đến mười hai tuổi . Đem cái cần ho ̣c thuô ̣c lòng, có lúc là 

cha me ̣ chỉ đi ̣nh mô ̣t số chương trình, có những cái là thầy giáo chỉ  đi ̣nh. Thầy giáo nhất 

đi ̣nh thương lượng cùng với cha me ̣, bảo quí vị học thuộc lòng những thứ gì. 

Giảng giải là ở đại học, trước kia không có trung ho ̣c, gọi là thái học. Quí vị học giỏi, thì 

mười ba tuổi lên thái ho ̣c . Lên thái ho ̣c là tuổi từ mười ba đến mười lăm . Lên thái ho ̣c, 

thầy giáo sẽ đem những kinh điển mà trước đây quí vi ̣ đã thuô ̣c , giảng giải cho quí vị 

nghe. Lúc giảng giải không dùng sách . Vì sao? Vì đều đã thuộc rồi . Ví dụ thầy giáo nói 

câu: “nhươ ̣c vô thế gian sư trưởng” , mọi người đều thuộc rất kỹ , đều biết được ở trong 

bô ̣ sách nào. Trang thứ mấy, hàng thứ mấy đều biết được. 

Quí vị nếu nói người Trung quốc không hiểu khoa học là giả dối

,  sách cổ của Trung 

quốc, khắc cái bản này nó là cố đi ̣nh , nó không có tiêu điểm phù hiệu . Mô ̣t hàng hai 

mươi chữ, mô ̣t mă ̣t mười hà ng. Cho nên bất cứ là in sách ở nơi nào , đều là giống nhau . 

Quí vị nói trang thứ mấy , hàng thứ mấy , tất cả đều giống như nhau . Đây là khoa ho ̣c . 

Dấu chấm câu là lúc thầy giáo da ̣y bài , thầy giáo sẽ làm dấu . Từng câu từn g câu dùng 

bút đỏ đánh dấu cho quí vị , mô ̣t đoa ̣n là m mô ̣t dấu. Cho nên lúc giảng giải không cần 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        607/16 

dùng sách nữa. Lên thái ho ̣c không cần phải mang că ̣p sách nă ̣ng như vâ ̣y . Sáu năm, mỗi 

ngày học thuộc lòng, mỗi ngày ho ̣c mô ̣t ít, tích lũy lại sẽ rất phong phú. 

Thế hê ̣ này của chúng ta thâ ̣t đáng thương , không có ho ̣c qua. Đa ̣i khái là thế hê ̣ cha me ̣ 

của chúng ta đã sao nhãng rồi . Đại khái thời tằng tổ của tôi , có tiếp nhận phương thức 

giáo dục này. Thế hê ̣ này của quí vi ̣, chính là cha mẹ thời cao tổ . Cho nên truyền thống 

giáo dục của Trung quốc, bị mất đi ít nhất đã năm thế hệ . Con người hôm nay la ̣ lẫm đối 

với cổ tích như vâ ̣y, không thể quở trách ho ̣. 

Lời Phâ ̣t nói rất hay: “tiên nhân bất thiê ̣n, bất thức đa ̣o đức, vô hữu ngữ giả, thù vô quái 

dã”, không thể quở trách con người thời nay . Con người ngày nay , dù họ làm việc xấu 

như thế nào , cũng đều nên thông cảm cho ho ̣ . Vì sao? Vì không đo ̣c qua sách , nên ho ̣ 

không hiểu; không có trí tuê ̣, họ ngu dốt. Không nhâ ̣n thức thâ ̣t giả , chánh tà, đúng sai, 

thiê ̣n ác, họ không biết . Thâ ̣t là mê hoă ̣c , điên đảo, tạo ra vô lượng vô biên tội nghiệp , 

quí vị làm sao có thể quở trách họ?. 

Văn hóa Trung quốc suy yếu, nguyên nhân đương nhiên là do Từ Hi thái hâ ̣u, Từ Hi thái 

hâ ̣u đối với bâ ̣c thánh hiền không tôn tro ̣ng. Trên làm dưới theo, người lãnh đạo đất nước 

không tôn tro ̣ng, phía dưới người người liền  tùy tiê ̣n. Nguyên nhân suy yếu là bắt đầu từ 

chỗ này. Từ Hi thái hâ ̣u cách chúng ta ngày nay hơn hai tr ăm năm. Sau khi nhà Thanh 

mất nước, không còn nói  đến văn hóa truyền thống. Muốn làm gì? Năm bốn vâ ̣n  động, 

văn hóa mớ i, xô đổ tiệm Khổng gia , phủ nhận truyề n thống v ăn hóa. Xã hội ngày hôm 

nay  động loạn ,  những người này cần chi ̣u trách nhiê ̣m hay không

?  Văn hóa xưa nế u 

không phu ̣c hưng , thì xã hội này vĩnh viễ n không thể hòa bình , đồng thời thâ ̣t sự sẽ có 

nỗi lo diê ̣t chủng mất nước . Nước nhà không cần nữa , ta đi ra nước ngoài , có thể chạy 

thoát được không? Người không ho ̣c Phâ ̣t thì không biết, người ho ̣c Phâ ̣t biết được nhân 

quả chạy không thoát. Quí vị làm ra  tô ̣i nghiê ̣p quá nặng, quí vị đến bất kỳ nơi nào , đều 

không thể sống được, nhân quả nghiê ̣p báo mô ̣t chút cũng không sai . Câu đầu tiên trong 

Thái Thượng Cảm Ứng Biên nói rất tường tận rõ ràng : “thiê ̣n ác chi báo , như ảnh tùy 

hình”. Đi theo quí vi ̣, quí vị không có nơi nào để chạy. Nếu muốn không tho ̣ quả báo, thì 

không nên ta ̣o ác nghiê ̣p. 

Chúng ta đọc đến đoạn kinh văn: “nhược vô thế gian sư trưởng, tắc bất tri lễ nghi”, đây 

là sự thật. Tôi đến Đài loan, hai mươi sáu tuổi theo thầy Phương Đông Mỹ ho ̣c triết ho ̣c. 

Ông  đem triế t ho ̣c trong kinh Phâ ̣t giới thiê ̣u cho tôi . Từ trước chúng tôi  đối với Phật 

giáo có hiểu lầm rất lớn, cho rằng nó là tôn giáo, là mê tín, cho rằng không có gì để nắm 

bắt. Sau khi học với thầy Phương , trong triết ho ̣c khái luâ ̣n , nói đến mu ̣c triế t ho ̣c Phâ ̣t 

giáo, ông nói rất tường tâ ̣n . Nói cho tôi biết Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni , là một nhà triết ho ̣c 

vĩ đại nhất trên thế giới. Điều này từ trước giờ chưa từng nghe qua . Triết ho ̣c trong kinh 

Phâ ̣t, là triết ho ̣c tối cao trên toàn thế giới, học Phật là hưởng thụ lớn nhất của đời người. 

Chỉ cho tôi con đường này. Về sau không lâu, cùng năm đó, đại khái cách nửa năm sau, 

tôi quen biết Chương Gia đại sư, đây là bâ ̣c thầy xuất thế . Đa ̣i sư da ̣y tôi đọc truyện của 

Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni , làm quen với Phật Thích Ca Mâu Ni , rất quan tro ̣ng. Tôi ở Đài 

loan mô ̣t mình, bạn bè thân thuô ̣c đều không có, không ràng buô ̣c vướng m ắc. Chương 

Gia đại sư khuyên tôi xuất gia, cho nên xuất gia là đại sư thay tôi lựa chọn, lựa cho ̣n con 

đường này, dạy tôi học Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Trước kia thầy Phương nói , tôi ấn tượng rất sâu  sắc, học Phật là hưởng thụ lớn nhất của 

đời người. Hưởng thu ̣ lớn nhất, không phải là có địa vị ở trên xã hội, cũng không phải có 

tiền của. Hưởng thu ̣ lớn nhất là gì ? Là ngày ngày  được an vui . Khổng tử nói : “ho ̣c nhi 

thời tâ ̣p chi ,  bất diê ̣c thuyế t hồ”.  Phâ ̣t nói:  “pháp hỷ sung mãn ,  thường sanh hoan hỷ 

tâm”. Người xưa thường nói : “quân tử ưu  đạo bất ưu bần” . Vui ở đâu? Vui ở trong  đạo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        608/16 

lý. Cái này cùng với nghèo giàu, sang hèn không mô ̣t chút liên can. Cho nên thế xuất thế 

gian, những gì bâ ̣c đại thánh hiền truyền la ̣i là minh lý. Quí vị hiểu được đạo lý, đây mới 

đáng quý. Tôi theo thầy Lý ho ̣c Nho , học Phật. Theo Chương Gia đại sư, Phâ ̣t pháp do 

Chương Gia đại sư sắp đă ̣t căn bản cho tôi, ba năm. Không có gốc rễ không được. 

Sứ mê ̣nh mô ̣t đời , trong Phâ ̣t pháp nói , “tu ̣c Phâ ̣t huê ̣ ma ̣ng , hoằng pháp lợi sanh” . Mô ̣t 

đời làm sự nghiê ̣p này , đây chính là sự nghiê ̣p của Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni . Sứ mệnh đối 

với thế gian pháp , là vì tuyê ̣t ho ̣c của thánh hiền , vì thiên h ạ khai thái bình . Thái bình 

thịnh vượng từ đâu mà có? Từ nơi trí tuê ̣, học vấn, kinh nghiê ̣m của thánh hiền mà có. 

Nói tóm lại , Phâ ̣t pháp của chúng tôi  là  tiếp nhận từ Chương Gia đại sư , Nho giáo là 

tiếp nhâ ̣n từ nơi thầy Lý . Giống như là thi cha ̣y tiếp sức , đoa ̣n đường của tôi cha ̣y xong 

rồi, cây gâ ̣y của tôi nên giao cho thế hê ̣ tiếp theo . Có người tiếp nhận hay không ? Có. 

Đón nhâ ̣n gâ ̣y của tôi , có không ít người ! Có rất nhiều người tôi vẫn chưa gặp mặt . Họ 

học từ đĩa CD, học từ mạng internet, học từ vệ tinh, thâ ̣t sự có thành tựu. Chúng tôi nhận 

được tin tức này, hoan hỷ vô cùng. 

Dùng vệ tinh da ̣y ho ̣c, là do thầy Phương Đông Mỹ nói cho tôi biết. Năm đó nói với tôi, 

tôi không dám tưởng tượng .  Cái này tiêu tốn rất nhiều tiền bạc ,  chúng tôi làm gì có 

phước báo đó, làm gì có sức mạnh này? Không ngờ rằng trong tín chúng lại có những vị 

họ đến đầu tư , phần mềm do chúng tôi cung c ấp, tất cả thiết bi ̣do ho ̣ đầu tư , chúng tôi 

không lo lắng. Dùng mạng internet, chúng tôi dùng mười mấy năm , gần hai mươi năm . 

Dùng vệ tinh , bắt đầu từ nguyên đá n năm  2003, đến nay là chín năm rồi . Thâ ̣t sự rất 

nhiều người từ trên vê ̣ tinh , mạng internet, mỗi ngày chúng ta cùng ở mô ̣t nơi cô ̣ng tu , 

pháp hỷ sung mãn. 

Trước mắt chúng ta gần như có thể xây dựng mô ̣t trường ho ̣c không trung , tôi tin nhiều 

nhất là hai năm sau , chúng ta dùng vệ tinh và mạng internet , người có thể da ̣y ho ̣c , tôi 

ước tính có khoản mười người . Người ta ̣i gia nhiều , những người này ho ̣ thâ ̣t sự làm , 

thâ ̣t ho ̣c ,  thâ ̣t làm .  Không những rất  chắc chắn với những gì  đã ho ̣c ,  họ còn có kinh 

nghiê ̣m áp du ̣ng trong đời sống . Tôi đã nói rất nhiều năm rồi . Xã hội ngày nay tuy là 

đô ̣ng loa ̣n, tai na ̣n dồn dâ ̣p , nếu như có thể có mười hai mươi giáo viên giỏi . Mỗi ngày 

dùng truyền, dùng ma ̣ng internet để da ̣y ho ̣c , người trên toàn thế giới đều có thể xem 

được. Đây là mô ̣t nô ̣i dung lành ma ̣nh trong tiết mu ̣c truyền hình. Là chánh pháp. Dạy về 

thánh hiền truyền thống , dạy về giáo dục tôn giáo . Mỗi ngày hai mươi bốn giờ đồng hồ 

phát không ngừng ,  mọi người đều biết đài này ,  nhiều người xem ,  tâm người ta từ từ 

chuyển biến, sẽ quay đầu lại. Chúng ta tin rằng tà không thể thắng chánh. Chúng ta tin là 

tánh người vốn là  thiê ̣n, chính là do không có ai dạy dỗ . Thâ ̣t sự có người đến da ̣y dỗ , 

khôi phu ̣c an đi ̣nh hòa bình xã hô ̣i sẽ không phải là viê ̣c khó. 

Năm xưa chúng tôi ở trấn nhỏ Thang Trì , làm ba năm thí nghiệm , chứng minh viê ̣c này 

có thể  thực hành được ,  có thể làm được . Không có ba năm thí nghiê ̣m này , bản thân 

chúng tôi không dám có niềm tin . Người khác hoài nghi , bản thân chúng tôi cũng hoài 

nghi.  Thông qua thí nghiê ̣m này thành công , nghi ngờ của chúng tôi ho àn toàn không 

còn nữa. 

Trước đây Chương Gia đa ̣i sư nói với tôi : “Phâ ̣t thi ̣ môn trung , hữu cầu tất ứng” . Mấy 

tháng trước ,  thâ ̣t sự là tôi mỗi ngày đều cầu xin , Quần Thư Tri ̣ Yếu của Đường Thái 

Tông, Quốc Ho ̣c Tri ̣ Yếu của đầu  năm dân quốc, hai thứ này tuyê ̣t bản rồi . Trải qua hơn 

tám mươi năm động loạn ,  cái này còn có sao ?  Còn có thể tìm được sao ?  Không ngờ 

được có đồng tu tốt bu ̣ng , ở trên mạng internet nghe tôi nói hai bộ sách này , thâ ̣t sự tìm 

lại được. Quần Thư Tri ̣Yếu tôi gởi cho nhà sách Th ế Giới, nhờ ho ̣ in  10 ngàn bô ̣. Sách 

đã in xong rồi, tháng tư là giao 10 ngàn bô ̣ sách này. Tiếp tu ̣c in Quốc Ho ̣c Tri ̣ Yếu . Tôi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        609/16 

tin là bản in Quốc Ho ̣c Tri ̣ Yếu ,  sẽ tốt hơn bản in  Quần Thư Tri ̣Yếu ,  vì họ có kinh 

nghiê ̣m rồi. 

Tài liệu có rồi, ai đi đo ̣c? Ai phát đa ̣i bồ đề  tâm? Đa ̣i bồ đề này không phải là tâm bồ đề 

trong Phâ ̣t giáo nói , tôi mượn dùng danh từ này . Người nào thâ ̣t sự phát tâm , kế thừa 

tuyê ̣t ho ̣c của thánh hiền ? Quí vị phát tâm gánh vác đem truyền thống văn hóa vực dậy , 

đây là sự nghiê ̣p của thánh hiền. Phát tâm như vậy, chính là thánh nhân, là hiền nhân. 

Phát bồ đề tâm trong Phật giáo , là đem sự nghiệ p của Phâ ̣t Thích Ca Mâu Ni tiếp tu ̣c 

truyền thừa, cho mãi đời sau . Quí vị nhìn thấy rồi , Hạ Liên Cư gánh vác sứ mệnh , hô ̣i 

tâ ̣p kinh Vô Lượng Tho ̣, đem sự nghiê ̣p này làm thành công rồi. Trước đó có ba người đã 

làm, nhưng làm không được tốt lắm. Cư sĩ Vương Long Thư đời Tống , cư sĩ Ngu ̣y Mă ̣c 

Thâm, năm Hàm Phong đời Thanh . Còn có cư sĩ Bành Tế Thanh thời đại Càn Long , bản 

thân ông làm là ha ̣n chế , không thể tính là mô ̣t bản hoàn thiê ̣n . Sự nghiê ̣p này của cư sĩ 

Hạ Liên Cư còn gì bằng, đây là tu ̣c Phâ ̣t huê ̣ ma ̣ng, chánh pháp cửu tru ̣. Lão cư sĩ Hoàng 

Niê ̣m Tổ hoàn thành bộ chú giải này , là sự nghiệp bất hủ . Họ đến thế giới này là để làm 

gì? Chính là để làm việc này, khi viê ̣c này đã làm xong rồi, họ ra đi. 

Chúng tôi có duyên , lúc tuổi già gặp được . Khi chú giải này vừa hoàn thành không lâu , 

chúng tôi được gặp mặt nhau . Trong những năm đó , mỗi năm tôi đều đến Bắc kinh mô ̣t 

hai lần, chủ yếu là thăm Hoàng Niê ̣m Lão . Hôm nay chúng ta ở mô ̣t nơi , đem chú giải 

này ra tham khảo đào sâu , tường tâ ̣n. Chúng ta cùng nhau học tập , công viê ̣c này là tu ̣c 

Phâ ̣t huê ̣ ma ̣ng . Chúng ta lưu thành đĩa CD hoàn chỉnh , phát trên vệ ti nh, chuyển giao 

lên ma ̣ng internet . Bạn hữu cùng chí hướng trên toàn cầu , chúng ta đều cùng nhau học 

tâ ̣p. 

Chúng tôi hy vọng một hai năm sau , phòng học này của chúng ta cần mở rộng , không 

phải mở rộng thiết bị phần cứng của  chúng ta, mà là chương trình học của chúng ta . Hy 

vọng thấp nhất, là mỗi ngày chương trình học của chúng ta có được tám tiếng đồng hồ . 

Gồm Phâ ̣t ho ̣c ,  Nho ho ̣c ,  Đa ̣o ho ̣c ,  còn có tôn giáo học .  Chúng ta toàn tâm toàn lực , 

hướng về mu ̣c tiêu này mà làm . Chúng ta đối với xã hội, đă ̣c biê ̣c là xã hô ̣i thiên tai dồn 

dâ ̣p này, làm ra một chút cống hiến thật sự . Đây là năng lực của chính chúng ta , có thể 

làm được. 

Học viện thật sự mở trường học , chúng ta ra nước ngoài mời giáo viên giỏi , mời ho ̣ đến 

nơi đây da ̣y ho ̣c , dạy học từ xa . Phòng học của chúng ta sẽ là phòng thu hình , đồng bô ̣ 

phát ra toàn cầu .  Đĩa CD lưu la ̣i , có thể giúp cho tất cả các nơi . Họ muốn chọn  theo 

phương thức của chúng ta , khu vực nhỏ , hoă ̣c là dùng ma ̣ng internet , hoă ̣c là dùng vê ̣ 

tinh đều tốt, đĩa CD chúng ta sẽ đáp ứng . Chúng ta đem văn hóa truyền thống , Phâ ̣t ho ̣c 

đa ̣i thừa, giáo dục tôn giáo đẩy rộng ra toàn thế giới. Đây là viê ̣c tốt, là việc chúng ta nên 

làm. 

Ngoài giảng kinh dạy học ra , tất cả những hoa ̣t đô ̣ng khác chúng ta đều không tham gia . 

Chuyên tâm đo ̣c sách , mỗi ngày đo ̣c sách bốn giờ đồng hồ , đến lớp bốn giờ đồng hồ . 

Đây là điều thầy Phương nói: hưởng thu ̣ lớn nhất của đời người. Cho nên ân đức đối với 

thầy giáo, vĩnh viễn không quên. Đối với công đức của hộ pháp , vĩnh viễn không quên. 

Không có thầy giáo ,  chúng ta sẽ không biết phương hướn g.  Không có hô ̣ pháp ,  con 

đường này của chúng ta sẽ rất gian nan , đi không được. Thâ ̣t sự cần có người bên ca ̣nh , 

cần có người giúp đỡ. 

“Bất tri lễ nghi , tắc đồng ư di ̣ loa ̣i” . Đây là người xưa nói , người không hiểu được đa ̣o 

đức, nhân, nghĩa, lễ, thì cùng với súc sanh có khác gì nhau? 

“Bất giải Phâ ̣t pháp, tắc hà di ̣ tu ̣c nhân”. Chúng sanh của sáu đường luân hồi. Hiểu được 

Phâ ̣t pháp có thể giúp chúng ta vượt thoát luân hồi . Luân hồi là thâ ̣t , không phải là giả . 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        610/16 

Mở rô ̣ng không gian sống của chúng ta . Không hiểu Phâ ̣t pháp, quí vị đời đời kiếp kiếp 

sẽ sống trong sáu đường luân hồi , làm việc này. Sau khi thông đa ̣t Phâ ̣t pháp , không chỉ 

vượt thoát khỏi sáu đường luân hồi, mà còn vượt thoát mười pháp giới. Không gian sống 

của chúng ta biến thành cái gì ? Khắp pháp giới hư không , đều là không gian sống của 

chúng ta. Sau khi ho ̣c Phâ ̣t mới biết được, sanh mê ̣nh là vĩnh hằng, là bất diê ̣t. Người thế 

gian nhìn thấy sanh diê ̣t, là thân thể, là thân thể vật chất có sanh diệt , linh tánh không có 

sanh diê ̣t. Thân thể không phải ta , linh tánh mới là ta . Đây là mô ̣t chuyển biến rất lớn . 

Không nên tiếp tu ̣c chấp trước thân này là  ta. Không nên tiếp tu ̣c chấp trước hoàn cảnh 

nhỏ này là của ta sở hữu . Không phải. Ta còn không có , làm gì có cái ta sở hữu . Tâm 

lượng của quí vi ̣ sẽ mở ra . Thâ ̣t giống như trong kinh nói : “tâm bao thái hư, lượng châu 

sa giới”. Quí vị xem, quí vị tự tại biết bao, vui sướng biết bao? 

Đối với ân của thầy giáo , nhất đi ̣nh không được quên . Vong ân phu ̣ nghĩa , bất hiếu me ̣ 

cha,  quả báo đều ở trong ba đường ác

.  Những điều này đều là sự thâ ̣t .  Cho  nên  “sư 

trưởng ân tro ̣ng, cố ưng phu ̣ng sự”. Thời xưa, học sinh chăm sóc đời sống cho thầy giáo. 

Thầy giáo tuổi lớn rồi, trong nhà nếu ít người, không mướn được người làm, thì ai đi làm 

lao di ̣ch? Học sinh, “hữu sự đê ̣ tử phu ̣c kỳ lao”. 

Chúng ta đọc trong Luận ngữ , thấy có ghi chép . Học trò của Khổng Phu tử , đều ở bên 

cạnh chăm sóc thầy . Xã hội ngày nay không giống vậy , đến cha mẹ họ còn không chăm 

sóc, thầy giáo là cái gì? Những câu nói này, là của thầy Lý nói với tôi . Cho nên thầy Lý 

rất giỏi, thông tình đa ̣t lý . Đối với tâm thái của con người hiện tại , hiểu được rất thấu 

suốt, ông không cần người chăm sóc . Chín mươi lăm tuổi, vẫn tự nấu cơm, tự giă ̣t quần 

áo. Nói lên điều gì? Khỏe mạnh. Tôi còn khỏe ma ̣nh, tôi không cần người chăm sóc , tôi 

tự có thể chăm sóc cho mình . Năm đó chín mươi lăm tuổi , có hai người học trò , hai chi ̣ 

em phát tâm chăm sóc cho thầy . Mọi người chúng tôi yêu cầu thầ y tiếp nhâ ̣n, thầy mới 

chịu nhận lời , hai người này cùng ở chung với thầy . Chín mươi bảy tuổi , ông mất rồi . 

Ông vốn dĩ có thể chưa mất , chúng tôi ước tính thầy ít nhất cũng có thế sống đến một 

trăm hai, mô ̣t trăm ba mươi t uổi, điều này rất có khả năng . Nhưng vì sao la ̣i đi nhanh 

như vâ ̣y? Nói cho chư vị biết , trúng độc thức ăn , đây cũng là chủ quan của th ầy, chúng 

tôi không dám. Chủ quan của thầy là gì? Thầy là bác sỹ giỏi, cho rằng cái gì? Trúng đô ̣c 

này, ta có thể dùng thuốc giải giải nó. Trước kia có gă ̣p mô ̣t lần, đúng là ông dùng thuốc 

giải giải được, không có chuyê ̣n gì. Đại khái trải qua gần một năm , lại gặp một lần nữa . 

Đúng là quá lớn tuổi, có thể do công viê ̣c nhiều, cũng mệt mỏi. Lúc đó người ta tặng một 

tô mì cho ông ăn, mì này là mì sợi, mì sợi khô. Mì sợi khô nhất định đều có thuốc chống 

mốc, khẳng đi ̣nh đều có. Nếu như mì sợi khô, để thời gian quá lâu, hết ha ̣n rồi, thì không 

được ăn. Trong nhà Phâ ̣t chúng ta , hết ha ̣n đem bỏ đi thì gây tô ̣i , nên cũng phải ăn . Ăn 

lần này, sanh ra chuyê ̣n. 

Tôi mấy lần đến Đài trung thăm th ầy, lần nào đến th ầy cũng đều căn dă ̣n tôi , ăn đồ ăn 

nên cẩn thâ ̣n, không nên đi ra quán ăn. Câu nói này ít nhất nói với tôi mười lần rồi, tôi ấn 

tượng rất sâu . Thầy biết thức ăn trong quán không sa ̣ch sẽ . Quí vị nếu thử vào nhà bếp 

xem, quí vị sẽ biết. Nhắc nhở tôi. 

Cho nên ân đức của th ầy giáo rất lớn , đă ̣c biê ̣t là ở thời đa ̣i hiê ̣n ta ̣i này , mọi người đều 

bất hiếu với cha me ̣, mô ̣t mình quí vi ̣ có thể có hiếu với cha me ̣ . Mọi người đều không 

tôn tro ̣ng sư trưởng, quí vị có thể tôn trọng sư trưởng . Quí vị làm tấm gương cho người 

khác xem, ảnh hưởng đến người khác, công đức này rất lớn. 

“Sư trưởng ân tro ̣ng , cố ưng phu ̣ng sự”. Mâ ̣t tông lấy cung kính thượng sư là m giới căn 

bản. Trong hiển giáo là tam quy , quy y Phâ ̣t, qui y Pháp, quy y Tăng. Trong mâ ̣t giáo là 

tứ  quy,  điều đầu tiên của ho ̣ là quy y thượng sư

,  thươ ̣ng sư đă ̣t ở số mô ̣t .  Có lý hay 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        611/16 

không? Có lý. Nếu không có thượng sư, quí vị làm sao có thể biết được Phật Pháp Tăng 

tam bảo? Quí vị biết được Phật Pháp Tăng tam bảo , là do thượng sư dạy cho quí vị , thứ 

nhất cần cảm ơn thầ y giáo. Cách làm này của Mật tông , nếu như chúng ta đi đến Nhâ ̣t 

bản tham ho ̣c , quí vị có thể nhìn thấy Phật giáo của Nhật b ản. Phâ ̣t giáo N hâ ̣t bản, tôn 

trọng đối với tổ sư hơn cả tôn trọng đức Phật . Điê ̣n thờ tổ sư rất trang nghiêm , điê ̣n thờ 

Phâ ̣t Bồ Tát là ha ̣ng hai. Có lý. Tôi làm sao biết Phâ ̣t? Thầy giáo giới thiê ̣u. Chúng ta đối 

với tôn sư tro ̣ng đa ̣o , thời xưa Trung quốc ma ̣nh hơn người Nhâ ̣t b ản. Hiê ̣n nay Trung 

quốc không bằng Nhâ ̣t bản. Chúng ta không thể không giác ngộ. 

“Nhất thiết cúng dường công đức trung ,  cúng dường thượng sư tối vi thắng” .  Đây là 

trong Mâ ̣t giáo nói . Cho thấy phu ̣ng sự sư trưởng , thâ ̣t là viê ̣c cần làm của tu hành . Ấn 

Quang đa ̣i sư ở trong Văn Sao nói rất nhiều. Hiếu thân tôn sư, là căn bản lớn của học vấn 

thế xuất thế gian . Nếu như không có hiếu thân , không có tôn sư. Phâ ̣t Bồ Tát có l ại cứu 

quí vị cũng không được , quí vị không có được . Có thể có được , là thật sự có thể hiểu 

được. 

Đây là trước kia thầy Lý thường nói với chúng tôi. Ông nói: quí vị xem ngữ lục của tông 

môn. Hòa thượng, hòa thượng là thân giáo sư, thường nhắc đến là: anh biết không! “Biết 

không” này là ý gì ?  Là quí vị có thể lãnh hội được ý nghĩa trong ngôn ngữ

,  văn tự 

không? Chính là trên bài kệ khai kinh nói: “nguyê ̣n giải Như Lai chân thâ ̣t nghĩa”. Nghĩa 

chân thâ ̣t của Như Lai, quí vị có thể lãnh hội không? Quí vị có thể hiểu được không? Đó 

mới go ̣i là hô ̣i. Dùng phương pháp nào để thể hội? Chân thành cung kính. Cho nên Ấn tổ 

nói: mô ̣t phần chân thành cung kính, là quí vị có thể lãnh hội được một phần. Chân thành 

cung kính hai phần, là quí vị có thể lãnh hội được hai phần . Chân thành cung kính mười 

phần, là quí vị có thể lãnh hội được mười phần . Không có chân thành cung kính , thì cái 

gì quí vị cũng không thể lãnh hội được . Quý vị ở trong ngôn ngữ nghe không hiểu , trên 

văn tự xem cũng không hiểu . Có tâm chân thành cung kính , mới có thể nghe được âm 

thanh  ngoài  ngôn  ngữ.  Đây chính là người ta thư ờng nói là chỗ ngô ̣ .  Đo ̣c  tụng,  nghe 

giảng không có chỗ ngộ , đều không tính. Làm sao mới có chỗ ngộ ? Nhất đi ̣nh là cần có 

tâm thanh ti ̣nh, tâm thanh ti ̣nh chính là thành tâm. Quí vị xem Tăng Quốc Phiên tiên sinh, 

trong Đo ̣c Thư Bút Ký  đối với “thàn h” viết mô ̣t đi ̣nh nghĩa . Cái gì là thành ? Mô ̣t niê ̣m 

không sanh go ̣i là thành . Đây là Tăng Quốc Phiên tiên sinh nói , cùng với Phật pháp nói 

hoàn toàn giống nhau. Không khởi tâm, không đô ̣ng niê ̣m, không phân biê ̣t, không chấp 

trước, đây go ̣i là thành. Khởi tâm đô ̣ng niê ̣m suy nghĩ lung tung , sao go ̣i là thành được? 

Không có thành ý, cái gì quí vị cũng không có được. 

Cho nên ngô ̣ nhất đi ̣nh là đến từ tam muô ̣i , tam muô ̣i chính là tâm thanh ti ̣nh. Đây là nói 

đến “nhất môn thâm nhâ ̣p , trường thời huân tu” . Nhất môn thâm nhâ ̣p là giới , trường 

thời huân tu là đi ̣nh. Đi ̣nh có thể khai trí tuê ̣, trí tuệ khai rồi, cho nên nghe mô ̣t ngô ̣ ngàn. 

Đó go ̣i là biết. Thông mô ̣t kinh, tất cả kinh đều thông . Đó go ̣i là biết, quí vị thật sự bi ết 

rồi. 

Thiền tông Lu ̣c tổ Huê ̣ Năng , ở trong phòng phương trượng của Ngũ tổ Ho ằng Nhẫn, 

nghe Ngũ tổ giảng kinh Kim Cang. Chúng ta biết là Ngài không biết chữ, nên chắc chắn 

không dùng kinh. Giảng đa ̣i ý kinh Kim Cang. Giảng đến câu “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ 

tâm”, Ngài liền đại triệt đại ngộ . Đó là gì? Biết rồi. Phía sau có cần nói không ? Không 

cần nói, hoàn toàn thông rồi. Không chỉ thông kinh Kim Cang , khi Ngài cha ̣y na ̣n, nghe 

tỳ kheo ni Vô Tận Tạng đọc kinh Đại Niết Bàn, Ngài vừa nghe liền hiểu được. Người đó 

đo ̣c, Ngài ở bên cạnh nghe. Đợi sau khi cô ấy đọc xong , Ngài đem ý nghĩa giảng cho cô 

ấy nghe. Tỳ kheo ni Vô Tận Tạng rất ngạc nhiên, giải thích quá hay, trước giờ chưa từng 

nghe. Nâng cuốn kinh hướng về phía Ngài thỉnh giáo . Đa ̣i sư Hu ệ Năng nói, tôi không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        612/16 

biết chữ, cô không cần cầ m cuốn kinh đưa cho tôi . Cô ấy nói , không biết chữ , làm sao 

Ngài có thể hiểu nhiều như vâ ̣y? Điều này và văn tự không liên quan gì với nhau. Đây là 

tâm của Ngài và tâm của Phâ ̣t thông với nhau , không có chướng nga ̣i . Tất cả kinh của 

Phâ ̣t nói, Ngài đều không có chướng ngại. Thông như thế nào? Do thiền đi ̣nh mà thông. 

Sau đó chúng ta mới hiểu được , chúng ta tu học . Then chốt của tu ho ̣c là ở chỗ nào ? 

Chính là ở định . Đi ̣nh là then chốt của người tu hành , là trọng tâm của người tu hành . 

Chỉ cần được định là họ có thể k hai ngô ̣. Nếu họ khai ngộ rồi, tất cả đều sẽ rõ ràng , đều 

thông đa ̣t. Đa ̣o lý chính là ở chỗ này, quí vị không thể không biết. 

Sau đó quí vi ̣mới biết được , trì giới quan trọng biết bao . Quí vị không trì giới , quí vị 

không thể có đi ̣nh . Trì giới chính là giữ quy củ , quí vị mới có thể có định , đi ̣nh có thể 

khai trí tuê ̣, có trí tuệ liền giải quyết được vấn đề . Cho nên phu ̣ng sự sư trưởng , thâ ̣t là 

nhiê ̣m vu ̣ cần thiết của người tu hành. Ân đức của sư trưởng, vĩnh viễn không quên. 

Tổ đình của Phâ ̣t giáo Nhâ ̣t bản, quí vị thử vào xem điện thờ tổ sư của họ , bên trong thờ 

cúng những đại đức thời Tùy Đường Trung quốc . Ở Trung quốc không nhìn thấy , nhìn 

thấy ở Nhâ ̣t bản. Đặc biệt rất nhiều tượng của Thiện Đạo đại sư, tượng của Trí Giả đa ̣i sư 

cũng rất nhiều. Đây là hai vi ̣ thầy mà người Nhâ ̣t bản tôn kính nhất. 

Hô ̣i Sớ nói: “thử phu ̣ng sự sư trưởng trung , hàm nhiếp hiếu dưỡng phụ  mẫu chi cú . Sư 

giả xuất thế đại bổn, phụ mẫu thế gian phước điền . Bồ Tát tất tu cung kính phu ̣ng trì cố. 

Thử thuyết diê ̣c hữu sở cứ ,  như quán kinh vân ,  hiếu dưỡng phu ̣ mẫu ,  phụng sự sư 

trưởng”. 

Không nên cho rằng , trong kinh này không nhắc đến hiếu dưỡng cha me ̣ , chỉ có nhắc 

đến phụng sự sư trưởng . Bên trong này , nhất đi ̣nh có hiếu dưỡng cha me ̣ . Hiếu dưỡng 

cha me ̣ là căn, phụng sự sư trưởng là bổn, giống như mô ̣t cái cây. Trên cái cây, thân cây 

chính là bổn, phía dưới thân cây là căn. Không hiếu dưỡng cha me ̣, thì không thể nào tôn 

kính sư trưởng. Bất hiếu với cha me ̣, mà tôn kính sư trưởng, đó là giả không phải thâ ̣t. 

Con người cần biết ơn trả ơn , người như thế mới có phước. Không biết ơn không trả ơn, 

người như thế không có phước. Bản thân đời này tuy là đại phú đại quý, sau khi chết rồi, 

có phần trong ba đường ác . 

Câu phía sau: “vô hữu hư ngu ̣y siểm khúc chi tâm” . Hư là hư vo ̣ng không thâ ̣t. Ngụy là 

trá hiện trá tướng. Siểm là ni ̣nh no ̣t, đón nhâ ̣n ý của người mà phát ra lời đó , thường go ̣i 

là a dua nói theo. Khúc là không ngay thẳng, là sai trái, là tà. Đây là giải thích từ ngữ. 

Nó đối với tánh đức hoàn toàn trái ngược nhau, chúng ta cần nên cách xa. Không nên có 

tâm như vâ ̣y, không nên có ý niê ̣m như vâ ̣y . Vô hữu, nghĩa là tất cả đều buông bỏ . Tâm 

của chúng ta nên chân thật , chân thành. Chân là không phải giả , thành là không phải hư 

ngụy, hư vo ̣ng tức là không thâ ̣t . Tâm bồ đề là lấy chân thành làm thể , nó khởi tác dụng 

gồm tự tho ̣ du ̣ng và tha tho ̣ du ̣ng . Tự tho ̣ du ̣ng là thanh ti ̣nh bình đẳng chánh giác . Tha 

thọ dụng, là quí vị dùng tâm như thế nào đối đãi với người khác. 

Tâm bồ đề là đa ̣i từ đa ̣i bi ,  “vô duyên đa ̣i từ ,  đồng thể đa ̣i bi” .  Từ bi ,  mô ̣t số người 

chúng ta gọi là tình thương. Phâ ̣t pháp vì sao không dùng từ thương yêu? Trong suy nghĩ 

của một số người, bên trong thương có tình, có chấp trước, có tình chấp. Từ bi là thương 

yêu. Từ bi là lấy nền tảng lý trí của trí tuê ̣ , không phải là tình chấp , tức là không phải 

làm việc bằng cảm tình, nó là trí tuệ chân thật. Ái ở trong trí tuệ chân thật gọi là từ bi, ái 

ở trong a lại da thức mới gọi là tình thương . Nói về hình tướng thì giống nhau , nhưng 

căn nguyên thì không giống nhau. Mô ̣t cái là xuất phát từ tự tánh, mô ̣t cái là xuất phát từ 

a la ̣i da. Chúng ta nói đơn giản là, ái của lý trí gọi là từ bi. Trong từ bi có mang theo cảm 

tình gọi là ái, cái này mọi người sẽ dễ hiểu . 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        613/16 

Cho nên mới hiểu được, trong Phâ ̣t pháp yêu thương đối với tất cả chúng sanh, quan tâm 

đối với tất cả chúng  sanh , chăm sóc, giúp đỡ, nền tảng đều là từ trí tuê ̣ chân thâ ̣t , nó 

không phải là làm viê ̣c bằng cảm tình, cho nên nó có thể vĩnh hằng không thay đổi. Tình 

yêu sẽ biến đổi . Quí vị xem , nam nữ yêu thương nh au rồi kết hôn . Buổi sáng kết hôn , 

buổi chiều liền ly hôn , đây là yêu cái gì ? Trò chơi của trẻ con ! Chuyê ̣n này là có thâ ̣t . 

Cho nên nó không phải là thâ ̣t. Nếu như trong Phâ ̣t pháp thì là thâ ̣t, là vĩnh hằng bất biến. 

Ngụy là  giả tướng, trá hình giả tướng , không phải chân thâ ̣t . Siểm mi ̣, chúng ta thường 

gọi là người dua nịnh , nói theo chiều gió , mua vui cho người khác , đây go ̣i là a dua nói 

theo. Khúc là quanh co không ngay thẳng , là sai trái, là tà, tà là bất chánh . Chúng ta nói 

tà tri tà kiến, tà thuyết tà hành. Bên trong khúc có ý này. Những điều này đều trái la ̣i với 


tánh đức ,  những tâm hành này đều là đang ta ̣o ác nghiê ̣p

.  Đây không phải là thiê ̣n 

nghiê ̣p, là đang ta ̣o ác nghiê ̣p. Những chiêu cảm của ác nghiê ̣p là ác báo. Cho nên không 

có hư ngụy, siểm ngu ̣y, siểm khúc, tức là tâm ngay thẳng, không lỗi. 

Khoa ho ̣c hiê ̣n đa ̣i, dạy cho chúng ta cách ứng phó thiên tai. Phương pháp này là da ̣y cho 

chúng ta thay đổi tâm thái, rất có đa ̣o lý. Dự đoán năm 2012 sẽ có thiên tai đến, chúng ta 

dùng phương pháp gì để đối phó ? Họ dạy cho chúng ta “bỏ ác làm thiện” . Ở đây cái hư, 

ngụy, xiểm, khúc chính là ác, những tâm niê ̣m này nhất đi ̣nh cần phải bỏ nó đi. 

Cái gì là thiện? Hiếu dưỡng cha me ̣, phụng sự sư trưởng là thiện. Hai từ sư trưởng là hai 

viê ̣c khác nhau, cần nên biết. Sư là thầy giáo, trưởng là bâ ̣c lớn. Tuổi lớn hơn mình, thân 

phâ ̣n cao hơn mình, đức ha ̣nh, học vấn cao hơn mình . Đều xứng đáng cho ta tôn tro ̣ng , 

xứng đáng cho ta làm theo . Đây go ̣i là phô bày cái thiê ̣n . “Cải tà quy chánh, đoan chánh 

tâm thái”. Quí vị xem, cùng với những gì Phâ ̣t pháp nói không khác gì nhau. 

Như trong Ti ̣nh Ảnh Lu ̣c nói : “vô hữu hư ngu ̣y , xiểm khúc chi tâm , minh ly tâm quá” . 

Nguyên nhân của sai lầm là sai lầm của tâm . Cũng chính là nói, chúng ta nghĩ sai, nhìn 

sai. Vì tư tưởng sai lầm, cách nhìn sai lầm mới dẫn đến như vâ ̣y . Ngôn ngữ, hành vi của 

chúng ta sai lầm , chúng ta làm sai . Những sai lầm này chiêu c ảm được chính là ác báo , 

là khổ báo. 

Hôm nay chúng ta sống trong thế gian đau khổ này , khổ của thiên tai nhân ho ̣a. Nguyên 

nhân của khổ , phải cần nên biết . Là do tâm lý sai lầm của chính bản thân chúng ta , do 

ngôn ngữ, hành vi sai lầm mà dẫn dắt đến. Bao gồm cả những gì con người ngày nay nói 

là tai hại tự nhiên, cũng không ngoại lệ. 

Giới khoa học thường nhắc nhở chúng ta , xã hội của thế giới ngày nay , bày ra trước mặt 

rất nhiều nguy cơ , chỉ cần một xúc tác là lập tức phát khởi . Nguy cơ tiền tê ̣ , nguy cơ 

lương thực, nguy cơ năng lượng , nguy cơ nguồn nước . Từ đâu mà  có? Là từ tư tưởng , 

ngôn hành sai lầm của chúng ta mà ta ̣o ra, không phải là có sẵn trên đi ̣a cầu này. Sợ nhất 

là nguy cơ lương thực và nguy cơ nguồn nước . Người đến rồi không có thức ăn , không 

có nước uống , làm thế nào ? Sẽ phát sinh hay không ? Giới khoa ho ̣c không ngừng nhắc 

nhở cho chúng ta , vì là mặt đất bị nhiễm ô rồi . Ngoài những th ứ mọi người đã biết rõ , 

như thuốc trừ sâu, phân bón, còn có một số phế liệu do ngành công nghiệp thải ra . Bên 

trong có rất nhiều chất , có tổn hại nghiêm trọng đối với sức khỏe con người . Rất nhiều 

loại. Những thứ này phân tán khắp mă ̣t đất , lương thực mo ̣c lên bên trong hàm chứa nó . 

Gạo. Ăn những loa ̣i lương thực này thời gian dài, sẽ bị rất nhiều thứ bệnh kì quái. Những 

bê ̣nh này hiê ̣n ta ̣i chưa có thuốc chữa tri ̣. 

Tôi nhìn thấy mô ̣t bản tin , gọi là thống thống bệnh , xương cốt toàn thân đau nhức , tối 

đến không thể ngủ được, kiểm tra không tìm thấy nguyên nhân của bê ̣nh. Sau cùng kiểm 

tra ăn uống, đem ga ̣o đi xét nghiê ̣m, phát hiện ra trong thức ăn có thuốc trừ sâu. Cho nên 

đất bi ̣nhiễm đô ̣c rồi, ngũ cốc, nông sản mo ̣c lên đều mang mầm đô ̣c. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        614/16 

Kinh Vô Lượng Tho ̣ nói: “uống đắng ăn đô ̣c”. Ở xã hội ngày nay, đức Phâ ̣t nói không hề 

sai. Chúng ta đang uống đắng ăn độc. Chúng ta thật may mắn , là ngay trong đời này gặp 

được Phâ ̣t pháp, gă ̣p được đa ̣i thừa , gă ̣p được kinh Vô Lượng Tho ̣, gă ̣p được Phâ ̣t A Di 

Đà, may mắn hơn tất cả những gì khác. Nếu như thâ ̣t sự giác ngô ̣, thâ ̣t sự rõ ràng rồi, thì 

ngay trong đời này chúng ta nên buông bỏ tất cả , nhất tâm niê ̣m Phâ ̣t cầu sanh ti ̣nh đô ̣ . 

Đây là người thâ ̣t sự giác ngô ̣ , là hàng thượng thượng  căn. Quả thực đại tai nạn hiện ra 

trước mă ̣t, thì chúng ta có chỗ tốt hơn để đi, di dân đến thế giới cực la ̣c . Đây không phải 

là chết, công phu niê ̣m Phâ ̣t của quí vi ̣ thành tựu rồi , nói đi là đi. Gởi tin tức cho Phâ ̣t A 

Di Đà, Ngài liền đến tiếp dẫn quí vị . Chúng ta chỉ vừa có ý niệm tôi muốn đi , Phâ ̣t sẽ 

đến ngay. Tin tức này thông suốt không chướng nga ̣i. 

Chúng ta ở thế giới này, bất luâ ̣n là còn bao nhiêu thời gian, chúng ta quyết định bỏ ác tu 

thiê ̣n, quyết đi ̣nh tích trữ công đức . Mô ̣t câu danh hiê ̣u này đ ầy đủ tất cả, thâ ̣t lòng trì 

niê ̣m danh hiê ̣u , trong tâm không hoài nghi , không có ta ̣p niê ̣m . Từng tiếng niê ̣m Phâ ̣t 

đều là đoạn ác , từng tiếng niê ̣m Phâ ̣t đều là tu t hiê ̣n, từng tiếng niê ̣m Phâ ̣t đều là tích 

đức. Viê ̣c gì cũng làm được viên mãn . Thâ ̣t sự thành công . Đa ̣o lý, bô ̣ kinh Vô Lượng 

Thọ này nói rất thấu suốt. Đời này chúng ta nương tựa bộ kinh này, nương tựa danh hiê ̣u 

này, mọi vấn đề đều được giải quyết, không nên tiếp tu ̣c làm những viê ̣c ngu xuẩn. 

Nhiều năm nay tôi đã giảng rất nhiều kinh . Lúc trước có nghi vấn đối với tịnh tông . Từ 

sau lần đầu tiên giảng kinh Hoa Nghiêm , tuy chưa giảng hết , chỉ mới mô ̣t nửa. Tứ thâ ̣p 

Hoa Nghiêm và Bát thâ ̣p Hoa Nghiêm mỗi loa ̣i chỉ giảng được mô ̣t n ửa, đối với ti ̣nh đô ̣ 

đã có sự hiểu biết. Sau này giảng kinh tuy cũng không ít , nhưng đều là giảng về ti ̣nh đô ̣, 

hoàn toàn hướng về  cực la ̣c. Chúng ta chỉ có một phương hướng , mô ̣t mu ̣c tiêu, kiên trì 

không từ bỏ, ngay đời này quyết đi ̣nh sẽ thành tựu. 

Kinh Duy Ma phẩm Phâ ̣t Quốc nói : “trực tâm thi ̣ Bồ Tát ti ̣nh đô ̣” . Trực tâm là thể của 

tâm bồ đề .  Trong Khởi Tín Luâ ̣ n nói ba loa ̣i tâm ,  trực tâm ,  thâm tâm và đa ̣i bi tâm . 

Trong Quán Kinh nói ba loa ̣i tâm , chí thành tâm , thâm tâm và hồi hướng phát nguyê ̣n 

tâm. Chúng ta đem kinh luận hợp lại xem, sẽ hiểu rõ ràng ý nghĩa. Trực tâm chính là tâm 

chí thành, chí thành là chân thành đến cực điểm . Trong Quán Kinh nói , tâm chí thành 

đến cực điểm ,  là thể của của tâm bồ đề ,  cũng chính là  trực tâm  trong Khởi Tín luâ ̣n . 

Thâm tâm, người xưa chú giải là hi ếu thiê ̣n hiếu đức. Tôi nói về thâm tâm này , tôi trực 

tiếp dùng đề kinh của chúng ta . Thâm tâm, thế nào go ̣i là thâm tâm ? Là tâm thanh tịnh , 

tâm bình đẳng và tâm giác ngô ̣. Thanh ti ̣nh bình đẳng giác, là tự thọ dụng của thâm tâm. 

Tâm chân thành đối vớ i bản thân , chính là thanh tịnh bình đẳng giác . Quên mất thanh 

tịnh bình đẳng giác, là quí vị không dùng tâm chân thành đối với chính mình . Tâm chân 

thành đối với bản thân ,  chính là thanh tịnh bình đẳng giác .  Tâm chân thành  đối với 

người khác, là một lòng từ bi. Cho nên trực tâm là ti ̣nh đô ̣ của Bồ Tát. 

“Triê ̣u Công chú viết” . Đây là Tăng Triê ̣u đa ̣i sư , kinh Duy Ma ngài chú  giải, “trực tâm 

giả, vị chất trực vô siểm, thử tâm nãi thi ̣ va ̣n ha ̣nh chi  bổn dã”. Căn bản lu ̣c đô ̣ va ̣n ha ̣nh 

của Bồ Tát chính là trực tâm . Cho nên trực tâm là đa ̣o tràng , là tịnh độ. Tăng Triê ̣u đa ̣i 

sư dùng chất trực vô siểm , vô siểm chính là không hư ngu ̣y , không tà khúc . Cho nên 

dùng đề kinh để nó i sẽ dể hiểu hơn . Nếu như chúng ta thâ ̣t sự phát tâm bồ đề , phát tâm 

bồ đề chính là thanh ti ̣nh bình đẳng giác . Tâm của quí vi ̣ luôn luôn giữ được thanh ti ̣nh 

bình đẳng giác, niê ̣m niê ̣m không rời Phâ ̣t A Di Đà. Quí vị nghĩ xem, quí vị có thể không 

có cảm ứng với Phật A Di Đà sao ? Có cảm ứng với Phật A Di Đà rồi , bất luâ ̣n là đa ̣i tai 

đa ̣i na ̣n gì hiê ̣n ra trước mă ̣t , mô ̣t chút cũng không liên can với quí vi ̣ . Quí vị đối với 

chúng sanh khổ nạn trong thế giới này, có tâm lân mẫn, tự mình nên đi đến thế giới cực 

lạc. Thiên tai là do nghiê ̣p báo của tất cả chúng sanh ta ̣o ra. Tâm Phâ ̣t chúng sanh tam vô 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        615/16 

sai biê ̣t. Phâ ̣t Bồ Tát cũng không cứu được , là do nghiệp lực của chín h quí vị biến hiện 

ra, không phải gì khác. 

Tam giới là giả không phải thâ ̣t . Trong Vĩnh Gia Chứng Đa ̣o Ca nói rất hay : “mô ̣ng lý 

minh minh hữu lu ̣c thú , giác hậu không không vô đại thiên” . Lục đạo là gì ? Giống như 

giấc mô ̣ng, trong mô ̣ng có cảnh giới của sáu đường . Sau khi tỉnh mô ̣ng , sẽ không còn 

thấy cảnh giới này . Con người thế gian chi ̣u khổ na ̣n hết rồi . Chịu hết rồi thì sẽ như thế 

nào? Họ sẽ giác ngộ. Họ không muốn tiếp tục chịu khổ nạn , họ muốn quay đầu, lúc này 

là duyên đã thành thục , quí vị đến để độ họ . Quí vị dạy họ , họ có thể  đón nhâ ̣n. Quí vị 

nói với họ, họ hiểu được. 

Phâ ̣t Bồ Tát giúp đỡ tất cả chúng sanh , là quán cơ thuyết giáo . Cơ duyên không thành 

thục, quí vị có đến cũng không làm được gì . Quí vị đến sai rồi, họ không thể  đón nhâ ̣n, 

họ không thể tin mà lại còn muốn hủy báng . Đó là làm tăng thêm tô ̣i nghiê ̣p cho ho ̣ . Vì 

sao la ̣i giúp ho ̣ đi hủy báng Phâ ̣t  pháp tăng? Nhân từ sẽ mất đi. Khi không thể đón nhâ ̣n, 

thì không nên tiếp tục nhắc đến . Họ có thể đón nhận một phần , thì giảng cho họ một 

phần. Có thể tiếp nhận hai phần, thì giảng hai phần. 

Ngày nay chúng ta gặp được đạ i thừa. Cái gì là số một ? Vô Lượng Tho ̣ là số mô ̣t . Tu 

pháp môn nào là số một , niê ̣m Phâ ̣t A Di Đà là số mô ̣t . Có được tất cả . Trong tâm của 

quí vị lo lắng , sợ hãi, bất an, hoài nghi, quét một cái là sạch sẽ . Quí vị sẽ  được tự ta ̣i , 

được đại an ổn. 

Trong đời sống thường ngày có phương hướng, có mục tiêu, niê ̣m niê ̣m thông với Phâ ̣t A 

Di Đà. Ở chỗ nhất tâm. Không được có hai ý, hai ý sẽ phá hoa ̣i nhất tâm của quí vi ̣. Nhất 

tâm rất đáng quý. Đức Phâ ̣t nói: “chế tâm nhất xứ, vô sự bất biê ̣n”. Hôm nay tôi chế tâm 

nhất xứ là thế giới tây phương cực la ̣c, thân cận Phâ ̣t A Di Đà, quyết đi ̣nh sẽ mãn nguyê ̣n, 

quyết đi ̣nh sẽ thành tựu . Chúng ta dùng cái tâm này , ngày nay tu tị nh đô ̣, ngày nay sẽ 

tương ưng; ngày ngày tu tịnh độ, ngày ngày sẽ tương ưng. 

Vẫn còn mô ̣t khoảng thời gian ở thế gian này , tùy theo nhân duyên mà tự hành hóa tha . 

Thực tế mà nói, tự hành chính là hóa tha, hóa tha chính là tự hành, tự tha không hai. Cái 

tâm này chính là căn bản của những gì ngày hôm nay chúng ta tu hành. 

Triê ̣u công nói lấy tâm chất trực vô siểm làm căn bản của va ̣n ha ̣nh

.  Lời nói tâ ̣n đáy 

lòng, xin đừng sơ xuất. Câu nói này nói rất tro ̣ng yếu, rất khẩn thiết. Nói cách khác, ngày 

nay chúng ta xử sự đối nhân tiếp vâ ̣t , cần nên dùng tâm chân thành , không được có mô ̣t 

chút giả dối nào. Họ giả dối đối với ta là đúng, là hiển nhiên. Vì sao vậy? Vì họ là phàm 

phu, họ là chúng sanh trong l ục đạo. Ngày nay ta cũng dùng tâm giả dối đối đãi với họ , 

không phải là ta cũng giống như ho ̣ sao ? Vâ ̣y mong cầu của chúng ta không có phần ở 

thế giới cực la ̣c, đi không được. 

Bây giờ trong tâm chúng ta cần có tín tâm , cần thâ ̣t sự có cách nghĩ như vâ ̣y . Cách nghĩ 

này là thật sự không phải giả dối, tôi là người của thế giới cực la ̣c, tôi là đê ̣ tử của Phâ ̣t A 

Di Đà, tôi không phải là người trong l ục đạo, ở trong lục đạo thêm mấy ngày là đi rồi . 

Điều này chắc chắn không phải là hư vo ̣ng, chắc chắn là sự thâ ̣t. 

Hôm nay chúng ta ho ̣c đến đây. 

 













Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        616/16 



 

Tập 294 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian: 21.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 350, hàng thứ tư, xem từ kinh văn. 

“Trang  nghiêm  chúng  hạnh,  quỷ  phạm  cụ  túc,  quán  pháp  như  huyễn,  tam  muội 

thường  tịch. Thiện  hộ  khẩu nghiệp, bất  cơ  tha quá. Thiện hộ  thân  nghiệp, bất thất luật 

nghi. Thiện hộ ý nghiệp, thanh tịnh vô nhiễm”. Đoạn này là lợi hành. Trước tiên nói về 

“quỷ  phạm  cụ  túc”.  Kinh  văn  chỉ  có  hai  câu,  ý  nghĩa  sâu  sắc.  “Trang  nghiêm  chúng 

hạnh”. Trong chú giải “Tịnh Ảnh Sớ nói: chương hành thành tựu”. Chương nghĩa là biểu 

hiện, biểu chương. “Trang nghiêm tức là phước tuệ trang nghiêm”. 

Chúng ta nói câu này trước. Hành là hành vi, khởi tâm động niệm là hành vi của ý 

nghiệp, tức ý niệm đang tạo nghiệp, ý niệm tạo nghiệp là khởi tâm động niệm. Ngôn ngữ 

là hành vi của khẩu nghiệp, ngôn ngữ cũng đang tạo nghiệp, mà tạo nghiệp nhiều nhất, 

dễ nhất là ngôn ngữ. 

Khổng phu tử dạy học, bốn khoa mục của ông, thứ nhất là đức hạnh, thứ hai chính 

là ngôn ngữ. Cho thấy, Phu tử rất xem nặng ngôn ngữ. Cổ nhân có câu nói rằng: “bệnh 

tùng  khẩu  nhập”  .  Rất  nhiều  độc  bệnh  đều  do  ăn  uống  mà  ra.  “Họa  tùng  khẩu  xuất”. 

Chúng ta nói chuyện không cẩn thận đắc tội với người, bản thân là vô tâm nhưng người 

nghe có ý, họ ghi hận trong lòng chờ cơ hội trả thù. Đây là vấn đề rất đau đớn, cổ kim 

trong ngoài đều có, trong lịch sử ghi chép rất nhiều. Vì thế không thể không cẩn thận 

ngôn ngữ, không thể không chú ý. 

Chúng  ta thấy  người  có  đức  hạnh, có  học  vấn, có  thành  tựu  lớn. Họ  ít ngôn  ngữ, 

tâm địa thanh tịnh, đây là công phu hàm dưỡng. Cổ nhân có câu nói rằng: “Ngôn đa tất 

thất”. Ngôn ngữ nhiều dễ có sai lầm. Trong sai lầm có rất nhiều ngôn luận không thích 

đáng, không nên biểu đạt, gây ra tai họa. 

Mục thứ tư của Phu tử, hai loại trước đều thuộc về đức hạnh. Thứ ba là chính sự, 

chính sự nói như hiện nay là kỹ thuật mưu sinh, tương lai mình phải dựa vào sự nghiệp 

này để sống, đây gọi là chính sự. Thứ tư là văn học, nghệ thuật. Quý vị có đức hạnh, 

cuộc sống vật chất ổn định, như vậy mới có thể bàn luận đến văn nghệ, cuộc sống tinh 

thần. Rất đơn giản là bốn khoa này, bốn câu này là trong cuộc sống cần phải học tập. 

“Trang  nghiêm  chúng  hạnh,  đầy  đủ  quỷ  phạm”  là  đức  hạnh.  Bốn  câu  ở  trước: 

“Quán pháp như hóa, tam muội thường tịch”, đây là lý, hai câu trước là sự. Ba câu ở sau, 

“thiện hộ ba nghiệp”, đầu tiên là nhắc đến khẩu. Thông thường trong kinh điển đại thừa, 

chúng  ta  nhìn  thấy  thân  khẩu  ý,  thân  đặt  lên  đầu  tiên.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  đặt  khẩu 

nghiệp lên đầu, dụng ý này rất sâu sắc! Nó được sắp xếp không giống nhau. 

Trang nghiêm chúng hạnh, trong Tịnh Ảnh Sớ chính là đại sư tiểu Huệ Viễn, chú 

giải  của  ngài  rất  đơn  giản,  nhưng  rất  hay.  “Chương  hành  thành  tựu”,  chương  nghĩa  là 

biểu, biểu hành thành tựu. 

“Trang  nghiêm  là  phước  trí  nhị  nghiêm”.  Trong  kinh  điển  đại  thừa  nói  về  trang 

nghiêm, đều là chỉ phước tuệ. Có phước có tuệ, hai loại trang nghiêm. Ý nghĩa của chữ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        617/16 

trang nghiêm này, người thời hiện đại gọi là chân thiện mỹ. Tuệ thì sao? Phải thêm trí 

tuệ vào, chân thiện mỹ tuệ, đây là trang nghiêm. “Chúng hạnh” là hành vi cuộc sống của 

chúng ta, bao gồm tư tưởng, kiến giải, ngôn ngữ, tạo tác. Tư tưởng kiến giải là hành vi 

của  tâm,  ngôn  ngữ  tạo  tác  là  hành  vi  của  thân,  khẩu  cũng  thuộc  về  thân.  Tam  nghiệp 

khởi động, ý niệm khởi động, ngôn ngữ tạo tác khởi động. Tư tưởng, kiến giải, ngôn ngữ, 

tạo  tác  này,  có  đem  lại  hạnh  phúc  cho  chúng  sanh  chăng?  Phải  chăng  là  lợi  ích  tất  cả 

chúng sanh? Đây là phước. Không đem lại lợi ích cho chúng sanh, chỉ có lợi ích cho bản 

thân, đây không phải phước, mà là họa. Họa phước phải phân biệt rõ ràng. Tự lợi mà 

không lợi tha, dễ mang lại tai họa. Tạo ra vô số điều bất thiện, nhưng bây giờ phước báo 

còn rất lớn, rất hưởng thụ. Thái Thượng Cảm Ứng Thiên nói rất hay, hiện tượng này là 

nguyên nhân gì? Là phước báo lớn tu được trong đời quá khứ, những phước báo lớn này 

đang che chở, che chở hộ trì họ. Tuy tạo ác nghiệp, nó vẫn chưa thuần thục, phước báo 

của họ chưa hưởng hết. Đợi khi họ hưởng hết phước báo, quả báo bất thiện đều hiện ra. 

Chúng ta đọc lịch  sử,  những điều  này  ghi  chép  rất nhiều,  đây  không phải  là  giả. 

Quan sát tường tận xã hội hiện thực, chúng ta thấy có nhiều người tạo tội nghiệp lập tức 

thọ báo, vậy nghĩa là sao? Trong đời quá khứ không có phước báo, trong quá khứ bản 

thân không tu phước đức để bảo hộ họ, cho nên quả báo của họ nhanh chóng hiện ra. 

Nếu quá khứ tu phước báo lớn, phước báo đó sẽ che chở họ. Bây giờ tuy tạo ác nghiệp, 

ác báo này vẫn không hiện ra, đây gọi là thời khắc chưa đến. Thời khác đến, phải trả báo 

hết, chắc chắn không tránh khỏi. Chúng ta không thể không biết điều này, hy vọng chư 

vị đồng học  phải  thâm  tín không nghi, phải  thâm  tín. Nếu thâm  tín điều này, chúng  ta 

khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều rất cẩn thận. 

Ý niệm vừa khởi, chúng ta liền nghĩ đến phước tuệ, bản thân làm điều này là kết 

hợp với tình thức của mình, hay là kết hợp với trí tuệ? Trí tuệ tức là lý trí, tư tưởng mình 

là dùng lý trí hay dùng tình cảm. Nếu ngôn ngữ tạo tác là cảm tình, nhất định gây ra tai 

họa, lý  trí thì không. Trong  cuộc sống  hằng ngày, thường nhắc  đến, thường  rèn  luyện, 

rèn luyện bản thân phải lý trí, không được làm việc bằng cảm tình, điều này quan trọng. 

Về  chúng  hành,  trong  Tịnh  Ảnh  Sớ  đưa  ra  ví  dụ  về  lục  độ.  “Đàn  đẳng  nhất  thiết 

hành dã”. Cính là bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, bát nhã, là hạnh Bồ Tát. 

Hiện nay chúng ta tu học, năm khoa mục của đồng học Tịnh tông, đây là tiêu chuẩn 

hành  vi  ba  nghiệp  của  chúng  ta.  Tịnh  nghiệp  tam  phước,  Lục  hòa  kính,  Tam  học  giới 

định tuệ, Lục độ, Phổ Hiền thập nguyện, là tiêu chuẩn tuyển chọn của đồng học Tịnh 

tông. Khởi tâm động niệm không tách khỏi phạm vi này, ngôn ngữ tạo tác cũng không 

rời phạm vi này, đây gọi là tu hành. Nếu trái phạm, vậy là sai. Trái phạm là hành vi của 

lục đạo  phàm  phu, không  thể  thoát  khỏi  luân  hồi  lục  đạo, chịu  báo  ứng  trong  lục  đạo. 

Nếu có thể giữ vững những quy tắc này, quy củ này chính là giới luật, thật sự giữ vững. 

Đây là hạnh Bồ Tát, đây là tu hành Tịnh độ, phương hướng mục tiêu là thế giới Cực Lạc. 

Nếu chuyên tu Tịnh độ, tương ưng với tâm nguyện viên mãn của thế giới Cực Lạc, đó 

chính là 48 nguyện, là thời công phu khuya của chúng ta. 

Phật  Di  Đà  phát  48  nguyện,  tôi  cũng  phát  48  nguyện,  tôi  phát  nguyện  giống  như 

ngài, chính là như vậy. Tâm nguyện của chúng ta toàn toàn tương ưng với Phật A Di Đà, 

đồng tâm đồng nguyện, vậy nhất định ở cùng nhau, gia nhập hàng ngũ của Phật A Di Đà, 

nhất định vãng sanh! Vấn đề là chúng ta có muốn như vậy hay không. Nếu muốn, tình 

chấp  của  lục  đạo  mười  pháp  giới,  tự  nhiên  buông  bỏ.  Không  buông  bỏ  tình  chấp,  là 

chướng ngại nghiêm trọng nhất trong việc vãng sanh. Cơ hội khó được, thời gian trôi 

qua rất nhanh, đời người đau khổ ngắn ngủi, gặp nhân duyên này quả thật không dễ! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        618/16 

Trong kinh Đức Phật dạy chúng ta: “Thân người khó được, Phật pháp khó nghe”, 

đặc biệt là nghe được bộ kinh này. Quá khó được, quá hy hữu! 

“Ý là lấy phước và tuệ trang nghiêm bố thí cho đến các độ và vạn hạnh”. Tu bố thí 

là tu phước, chẳng những tu phước mà còn tu tuệ. Thế nào gọi là tu tuệ? Khi tu phước bố 

thí, chấp tướng là phước báo, không chấp tướng là trí tuệ, phước tuệ đều đầy đủ. Tuệ đây 

là trí tuệ bát nhã, trên thực tế bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, năm điều 

này đều là sự. 

Bát nhã là trí tuệ, bát nhã lìa sự, đó là căn bản trí. Nếu bát nhã khởi tác dụng, nhất 

định khởi lên cùng sự. Cho nên tu bố thí, không chấp tướng bố thí, duy trì tâm địa thanh 

tịnh bình đẳng giác, đây là tuệ. Trì giới cũng không chấp tướng trì giới, nhẫn nhục không 

chấp tướng nhẫn nhục, tinh tấn không chấp tướng tinh tấn, thiền định không chấp tướng 

thiền định, chính là khai phát trí tuệ. Nếu thiền định mà chấp tướng vẫn thuộc về phước 

báo, không sanh trí tuệ, có đại phước. Cho nên lìa tất cả tướng, tu tất cả pháp, đây là bát 

nhã, đây là phước tuệ song tu. Phước tuệ viên mãn, cho nên đã thành Phật. 

Trong Tam quy y chúng ta đọc, “quy y Phật, nhị túc tôn”. Nhị đây là gì? Thứ nhất 

là trí tuệ, thứ hai là phước đức. Túc nghĩa là viên mãn. Phật là phước đức viên mãn, trí 

tuệ viên mãn, cho nên gọi ngài là nhị túc tôn. 

“Quy y Pháp, ly dục tôn”. Quý vị nói xem, tu hành lấy gì làm then chốt? Ly dục, ly 

dục nghĩa là buông bỏ tình chấp, buông bỏ phân biệt, buông bỏ vọng tưởng, thật sự ly 

dục. Sau khi buông bỏ tình dục, thanh tịnh bình đẳng giác hoàn toàn hiện tiền, đây gọi là 

thành Phật. Tâm thanh tịnh hiện tiền, tức là A la hán. Tâm bình đẳng hiện tiền, tức là Bồ 

Tát. Giác mà không mê, tức đã thành Phật. Thanh tịnh bình đẳng giác đồng thời hiện tiền, 

tức đốn siêu trực nhập, từ phàm phu chứng được Như Lai địa, đây là nói về pháp. 

“Quy y tăng, chúng trung tôn”. Câu này nghĩa là gì? Chúng là đoàn thể. Tăng đoàn 

trong tất cả các đoàn thể, đoàn thể nhà Phật là bốn người trở lên, cùng nhau chung sống 

và làm việc, đây gọi là đoàn thể, là tôn quý nhất trong tất cả các đoàn thể. Vì sao vậy? Vì 

họ có phước, có tuệ. Phước là trì giới, lợi sanh. Tuệ là không chấp tướng. Tâm địa vĩnh 

viễn thanh tịnh bình đẳng, gọi là tăng đoàn hòa hợp. Trong tăng đoàn hài hòa, trong tăng 

đoàn thân mật, đoàn thể khác không sánh được. 

Đoàn thể cơ bản của thế gian là gia đình, cha mẹ, anh em, chị em là người một nhà. 

Tuy người một nhà rất hòa thuận, tương thân tương ái, hợp tác lẫn nhau, họ không có trí 

tuệ. Đoàn kết của người trong gia đình, là đoàn kết trong thân tình. Tăng đoàn của Phật 

là đoàn kết trong trí tuệ. Trong Kinh Vô Lượng Thọ gọi là trí tuệ chân thật, chân thật rốt 

ráo, là thể của tăng đoàn, lý thể. Trí tuệ chân thật, đây là tăng chúng đoàn kết với nhau. 

Một lý niệm quan trọng nhất, lợi ích chân thật, đó là quan tâm lẫn nhau, chăm sóc lẫn 

nhau, hợp tác lẫn nhau, làm tấm gương giáo hóa chúng sanh. Tấm gương chính là bên 

dưới nói: “Quán pháp như hóa, tam muội thường tịch”. Đây là trí tuệ, là định tuệ. Ở sau 

là khẩu nghiệp, thân nghiệp, ý nghiệp, làm ra tấm gương cho thế gian noi theo. Trên thế 

giới  có  thể  xuất  hiện  một  tăng  đoàn  như  vậy,  chúng  sanh  có  phước.  Mấy  người?  Bốn 

người. Bốn người thật sự thực hành hai hàng kinh văn này, như vậy có thể che chở cho 

toàn thế giới. 

Các nhà khoa học yêu cầu, là so với trăm phần nhân khẩu trên toàn thế giới, tổng số 

nhân khẩu trên toàn thế giới, là 1% căn bậc hai, khoảng hơn 8000 người. Phật giáo nói 

bốn người, bốn người thật sự có thể đem đoạn kinh văn này, tổng cộng chỉ có mười câu, 

thực hành  viên  mãn  mười  câu này, bốn  người thiện, gọi là  tà không thắng  chánh. Bốn 

người chánh tri chánh kiến, họ được rất cả chư Phật hộ niệm, được tất cả thiện thần ủng 

hộ. Họ ở đây, ở đây không có thiên tai. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        619/16 

Hàng  xuất  gia  chúng  ta  chịu  phát  tâm  chăng?  Nếu  phát  tâm,  quý  vị  là  Bồ  Tát  tái 

sanh, đến đây để cứu khổ cứu nạn. Bốn người, tăng đoàn thật sự, đây không phải giả. 

Thật đáng  tiếc, hiện tại  chúng  ta khó  khăn  ở đâu?  Mỗi  người đều  có  mâu  thuẫn, mình 

không hòa thuận với mình, sao có thể hòa thuận với người khác? Hai người ở cùng nhau 

cũng đánh nhau, cũng bất đồng ý kiến, làm sao hòa thuận với bốn người. Vì sao không 

thể? Vì không thực hành được mười câu này! Thực hành mười câu này, vấn đề được giải 

quyết. 

Nói cách khác, ngày nay chúng ta không tu phước, không tu trí tuệ, cho nên hành 

của chúng ta không trang nghiêm, trái với trang nghiêm. Chúng ta khởi tâm động niệm, 

ngôn ngữ tạo tác đều đang tạo nghiệp. Tâm không thanh tịnh, làm sao có thể làm gương 

cho người khác. Quy phạm là gương tốt, đầy đủ là tấm gương tốt đẹp viên mãn. Chúng 

ta có thể làm gương tốt cho người về điều gì? Ai có thể làm được? Thực hành hai câu 

bên dưới là làm được, đây là thật không phải giả. Quán pháp như hóa là nhìn thấu. Tam 

muội thường tịch là buông bỏ. Hai câu này là nhìn thấu, buông bỏ. Sau đó tam nghiệp 

chính là đầy đủ quy phạm, sáu câu ở sau. Cho nên phước tuệ trang nghiêm, lục độ vạn 

hạnh. 

“Duy Thức Thuật Ký quyển bảy nói”, quyển thứ bảy nói: “Tư lương tốt đẹp, phước 

trí nhị nghiêm”. Các nhà pháp tướng duy thức nói, tư lương, người lữ hành cần phải đầy 

đủ. Tư là tài vật, tiền tài chúng ta mang theo; lương là lương thực ta mang theo. Nếu đi 

du lịch mà không có tiền, không có lương thực, thì không thể sanh tồn. 

Xã hội ngày xưa không giống bây giờ, xã hội bây giờ có thể không cần mang theo 

lương thực, vì sao vậy? Vì quán cơm rất nhiều, khách sạn cũng rất nhiều, chỉ cần có tiền 

vấn  đề  ăn  uống  đều  có  thể  giải  quyết.  Ngày  xưa  thì  không  được,  ngày  xưa  không  có 

khách sạn, không có quán cơm. Có khi đem tiền, không đem theo lương thực, vì thế phải 

chịu đói. Ngày xưa đi du lịch nhất định phải đem theo lương thực, đi gần đem thức ăn 

khô, nếu đi xa ba ngày trở lên, nhất định phải đem theo nước. 

Lúc nhỏ chạy nạn, chúng tôi từng làm việc này. Phải mang theo bao gạo, bao gạo 

hơi dài, bỏ gạo vào, quàng lên cổ. Học sinh chạy nạn và hành quân không có gì khác 

nhau, mỗi người đều phải mang một bao gạo. Đến nơi có thể nấu ăn, còn thức ăn tùy nơi 

mà tìm, như vậy cũng có thể sống được. 

Bồ Tát muốn thành Phật, con đường này rất xa, tư lương của họ là gì? Phước tuệ là 

tư lương. Bồ Tát không thể không biết tu phước, không thể không biết tu tuệ. Phước tuệ 

nhị nghiêm, đây là tư lương tốt đẹp. 

Kinh Niết Bàn quyển 27 nói: “hai loại trang nghiêm, thứ nhất là trí tuệ, thứ hai là 

phước đức”. Quý vị xem trong các kinh điển Đức Phật đều nói, lúc nào cũng nhắc nhở 

chúng ta. Năm điều trước trong lục ba la mật là phước đức, một điều sau cùng là trí tuệ. 

Trong phước có tuệ, trong tuệ có phước. Người biết tu, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ 

tạo tác, tất cả đều là trí tuệ, tất cả đều là phước đức. Vì sao vậy? Vì lợi tha, đều là lợi ích 

chúng sanh, không nghĩ đến mình. Không nghĩ đến mình là trí tuệ, niệm niệm nghĩ đến 

người khác là phước đức. 

“Nếu có Bồ Tát đầy đủ hai loại trang nghiêm như vậy, tức tri Phật tánh”. Tri Phật 

tánh nghĩa là gì? Là minh tâm kiến tánh. Đầy đủ hai loại trang nghiêm như vậy, là đầy 

đủ sáu ba la mật. Bồ Tát là tu sáu mục này, họ đều viên mãn, viên mãn tức thành Phật. 

Trong sự viên mãn này, quan trọng nhất là trí tuệ. 

Chư vị nên nhớ, trí tuệ chính là buông bỏ nhìn thấu. Thật sự nhìn thấu buông bỏ. 

Bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, không bỏ dù chỉ một ngày. Không phải 

nói nhìn thấu buông bỏ, những điều này đều không cần, hành trì mỗi ngày, mới đúng là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        620/16 

tu phước đức. Tuy hành trì mỗi ngày, trong tâm không hề lưu lại dấu tích. Đây là trí tuệ, 

là trí tuệ bát nhã. 

Trí tuệ không chướng ngại phước báo, phước báo không chướng ngại trí tuệ. Một 

mà hai, hai mà một, đây là hạnh Bồ Tát. Cho nên buông bỏ được, nhấc lên được. Nhấc 

lên được là lợi sanh, buông bỏ được là tự lợi. Phải buông bỏ tự lợi, lợi sanh phải nhấc 

lên. Đây gọi là đại từ đại bi, là Bồ Tát. Buông bỏ tất cả, không lợi sanh, đây là tiểu thừa, 

là A la hán. Bồ Tát sau khi buông bỏ, họ lại nhấc lên. 

Thám  Huyền  Ký  quyển  ba  nói:  “trang  nghiêm  có  hai  nghĩa,  thứ  nhất  nghĩa  là  cụ 

đức, thứ hai nghĩa là giao sức”. Cụ đức là phước đức, giao sức là trí tuệ. “Nên biết trang 

nghiêm chúng hạnh, biểu trưng trong mỗi hạnh đều khởi tu từ tánh, toàn tu tại tánh”. Ở 

trước nói về Phật tánh, Phật tánh chính là Bát Nhã Ba La Mật Đa, Phật tánh chính là trí 

tuệ vốn đầy đủ trong tự tánh. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Thế Tôn nói, tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức 

tướng của Như Lai. Phật tánh, chỉ nói về phương diện trí tuệ thôi, gọi là Phật tánh. Nếu 

là tất cả, bao gồm cả đức tướng trong đó, thông thường gọi là pháp tánh. Phạm vi của 

pháp rộng lớn, trong đó bao gồm trí tuệ, đức năng, tướng hảo. 

Cho nên trong mỗi một hạnh, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, đều khởi tu từ 

tánh, đều là Phật tánh, Phật tánh đang khởi tác dụng. Toàn tu tại tánh, khởi tâm động 

niệm, ngôn ngữ tạo tác, tất cả đều trở về tự tánh. Đây là hạnh gì? Đây là Phật hạnh đại 

thừa. Hạnh Bồ Tát cũng như Phật, nhưng không viên mãn, viên mãn là hạnh của Phật. 

“Cho nên Tịnh  Ảnh Sớ gọi trang nghiêm chúng hạnh, là hiển bày sở hành thành 

tựu”. Câu này nói rất hay, thật khó được. Trang nghiêm chúng hạnh là sở hành thành tựu, 

thành tựu viên mãn. Nghĩa la nói, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, là tự tánh tự 

nhiên hiển lộ ra, không hề có chút miễn cưỡng nào, cũng không hề có chút ý nghĩa nào, 

nó  vốn  tự  nhiên  như  vậy.  Vốn  như  vậy  nghĩa  là  sao?  Thập  thiện,  Tam  quy,  Ngũ  giới, 

Lục độ, Thập nguyện, vạn hạnh vốn là như vậy, không hề miễn cưỡng. Là những gì Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni biểu diễn trong suốt 49 năm. Ngày xưa, chư vị tổ sư cao tăng của 

mỗi tông phái, họ biểu diễn cho chúng ta thấy cũng như vậy. 

Một vị tổ sư Tịnh tông thời cận đại, đời thứ 13 là đại sư Ấn Quang, toàn tập của đại 

sư, mấy mươi năm nay đã xuất bản. Chúng ta đọc tụng tường tận, quý vị xem hành nghi 

một đời của ngài, phải chăng là trang nghiêm chúng hạnh, đầy đủ quỷ phạm? Ngài làm 

được, sở hành thành tựu, ngài đã làm được. 

Căn bản của chúng hạnh, cần phải chú ý điều này. Nếu không biết căn bản, ta sẽ 

không làm được, phát tâm muốn học học không giống. Căn bản chúng hạnh là gì? Hai 

câu nói trước khi Thế Tôn niết bàn: “Lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy”. Không làm 

được hai điều này, là không làm được trang nghiêm chúng hạnh. 

Chúng ta ngày nay, khó khăn nhất chính là điều này. Vì sao tại gia không thể thành 

thánh, xuất gia không thể thành Phật? Nguyên nhân chính là đây! Không chịu khổ được, 

không thể trì giới, ngũ giới thập thiện đều không làm được, đây gọi là căn bản đại giới. 

Trong Hoa Nghiêm Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, quốc sư Hiền Thủ đưa ra bốn 

đức, tánh đức. Chúng ta không có căn bản này, cho nên cả bốn điều đều không có. Thứ 

nhất là “tùy duyên diệu dụng”, chúng ta có thể làm được tùy duyên, còn diệu dụng thì 

không được. Chúng ta là tùy duyên tạo nghiệp, tùy thiện duyên tạo thiện nghiệp, tùy ác 

duyên tạo ác nghiệp. 

“Oai nghi hữu tắc”, đây là trang nghiêm chúng hạnh, là đầy đủ quỷ phạm. Chúng ta 

không đủ để làm gương cho người khác. Đệ tử Phật chơn chánh, khi khởi tâm động niệm 

thử nghĩ xem, ý niệm này của  mình có thể làm gương cho người khác hay không. Lời 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        621/16 

của mình đã nói ra, nhất cử nhất động của mình, người thế gian đều học theo, thế giới 

này sẽ giống như thế nào. Từng giờ từng phút phản tỉnh kiểm điểm. 

Thật sự không được,  mới biết các bà cụ thật đáng nể, họ không biết gì cả, nhưng 

tâm họ và tâm Phật hoàn toàn tương ưng. Từ sáng đến tối họ chỉ một câu A Di Đà Phật, 

ngoài Phật A Di Đà ra không có gì cả. Bất luận ai gặp họ, họ đều cung kính A  Di Đà 

Phật. Tâm khẩu nhất như, không hề có tạp niệm, hỏi gì họ đều không biết, đúng là đầu 

óc đơn giản, cuộc sống đơn giản. Có ăn cũng được, không có ăn cũng được, không hề 

nghĩ đến điều này, chỉ nghĩ đến Phật A Di Đà. Người này vãng sanh thế giới Cực Lạc 

phẩm vị rất cao, không phải người bình thường có thể sánh kịp. Khi họ ra đi, biết trước 

giờ chết, tự tại vãng sanh, không bệnh hoạn, không có già khổ, không có bệnh khổ, cũng 

không có tử khổ, có thể sánh với họ chăng? 

Khi thầy Lý còn tại thế, thường dùng điều này động viên chúng tôi. Thầy tự nói, cả 

đời thầy muốn học theo các ông bà cụ mà không giống, học không dễ. Vì sao vậy? Vì 

chưa thật sự nhìn thấu, chưa thật sự buông bỏ, nên học không giống. Nhìn thấu, buông 

bỏ triệt để, dứt hẳn trần duyên thế gian, thân tâm thanh tịnh, một câu Di Đà, người này 

thật đáng khâm phục. 

Thật khó được, cư sĩ Hoàng Trung Xướng làm mô phạm cho chúng ta, một thanh 

niên ba mươi mấy tuổi, anh ta vãng sanh, hai năm mười tháng, biết trước giờ chết, không 

có bệnh khổ. Ai có thể sánh bằng anh ta? Là đại thánh đại hiền, không phải người bình 

thường. 

“Quỷ phạm là quỷ tắc và mô phạm”. Quỷ tắc chính là quy tắc, quy củ, nguyên tắc, 

mô phạm. “Quỷ còn có nghĩa là phép tắc, phạm tức là pháp, là thường. Do sở hành đều 

đầy đủ phước trí, cho nên sở thuyết sở giáo đều thành phép tắc, sở hành sở thị làm mô 

phạm cho đại chúng, cho nên gọi là quỷ phạm. Đều là thường pháp, không thể thay đổi, 

không có khiếm khuyết, cho nên gọi là đầy đủ quỷ phạm”. 

Có  phép  tắc,  cũng  chính  là  nói  có  nguyên  tắc,  có  quỷ  đạo  có  thể  tuân  theo.  Tư 

tưởng ngôn hành tuyệt đối không vượt giới hạn. Giống như xe lửa chạy trên đường ray, 

không ra khỏi đường ray. Hai đường quỷ đạo của Bồ Tát là phước đức và trí tuệ, đây là 

hai đường quỷ đạo. Phước đức là lợi ích chúng sanh; trí tuệ là không nhiễm chút bụi trần. 

Người thế gian bất luận làm gì, họ có ý đồ, họ có mục đích, tất cả không ngoài danh 

văn lợi dưỡng. Đệ tử Phật không có, người tu hành chơn chánh, quốc gia đế vương ban 

phong hiệu cho họ, họ cảm thấy vinh quang chăng? 

Tôi theo học với đại sư Chương Gia ba năm, thời nhà Thanh phong ông làm quốc 

sư. Đến năm dân quốc chính phủ cũng ban phong hiệu cho ông. Ông nói với tôi, đây là 

bất đắc dĩ, nhận một cách miễn cưỡng. Trong tâm có nó chăng? Không có. Người bên 

ngoài thấy ông địa vị rất cao, không dám đến gặp. Thật ra đại sư rất bình dị dễ gần, rất 

thích tiếp xúc với đại chúng. Người ta thấy đại sư là quốc sư, không dám đến gần, thật là 

oan uổng. 

Chúng ta nên nhớ, suốt đời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni không có phong hiệu, hàng 

đệ tử của ngài, trong kinh điển nói có 16 vị đại quốc vương, đều là đệ tử quy y của ngài. 

Ngài là quốc sư thật sự, nhưng không có phong hiệu này. Vì sao vậy? Ngài không muốn 

trở thành tấm gương này, để tránh đệ tử sau này tranh danh đoạt lợi, ngài không mở đầu 

việc này. Đây là trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật, đây mới là tấm gương tốt nhất, đầy 

đủ quỷ phạm. 

Tôi ở Úc châu, mười năm trước trường đại học muốn trao tặng học vị cho tôi, mời 

tôi làm giáo thọ, lúc đó tôi cự tuyệt. Quý vị mời tôi đến diễn giảng, đi dạy tôi sẽ đến, tôi 

không cần  danh  hiệu  này. Hiệu  trưởng nói  với tôi, hy  vọng tôi  có thể  đại diện trường, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        622/16 

tham  gia  hội  nghị  hòa  bình  của  Liên  Hiệp  Quốc,  làm  nên  một  chút  cống  hiến.  Những 

người mà Liên Hiệp Quốc mời, họ cần bằng cấp, người họ mời đều có học vị, đều có 

thân  phận  giáo  sư.  Chúng  tôi  bất  đắc  dĩ  phải  nhận  lời  họ  là  như  vậy,  không  cảm  thấy 

quang vinh. Nên nhớ, phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng, ngay cả thế giới này cũng là 

giả, hư danh này có nghĩa gì đâu? Chúng ta không thể không biết điều này. Đôi khi có 

lợi ích nhất định, đó chính là đem đến một chút phương tiện cho việc hoằng hóa lợi sanh. 

Hiện nay có đồng học, cũng phát tâm hoằng pháp lợi sanh, thậm chí phát tâm muốn 

sau này xuất gia. Bây giờ họ làm gì? Bây giờ họ đang bảo vệ luận án tiến sĩ. Tôi hỏi vì 

sao vậy? Có học vị tiến sĩ sau này hoằng pháp phương tiện, người xuất gia là tiến sĩ. Khi 

Chung  Mậu  Sâm  nhận  học  vị  tiến  sĩ  không  nghĩ  đến  xuất  gia.  Người  này  thấy  Chung 

Mậu Sâm tương lai sẽ xuất gia, có học vị tiến sĩ. Anh ta cũng chuẩn bị xuất gia, nhanh 

chóng lấy cho được học vị tiến sĩ. Điều này không cần thiết. Đây là gì? Chưa buông bỏ 

danh văn lợi dưỡng. Chưa buông bỏ, nó chướng ngại bồ đề, không thể không biết điều 

này. Việc thế gian có người làm, tôi hà tất phải làm? Không cần thiết như vậy. Thật sự 

không có người làm, đó là nghĩa bất dung từ. Có nhân duyên này, nhất định phải làm, 

không làm là không có tâm từ bi. 

Trí tuệ chân thật xử lý vấn đề đúng đắn. Con  người phải có thật đức, phải có thật 

học, tự nhiên được mọi người tôn kính, không cần những danh nghĩa này. Không có thật 

đức, không có thật học, dù nhiều bằng cấp tiến sĩ, người ta vẫn không tôn trọng. Có, tôi 

từng gặp, trong đời có ba bốn mươi người có bằng tiến sĩ, nhưng không được xã hội tôn 

trọng. Tôi cho rằng đó cũng là Bồ Tát hiện thân, nói lên điều gì? Bằng cấp không quan 

trọng, quan trọng là đức hạnh. Họ thậm chí không bằng một bà cụ, bà cụ niệm Phật A Di 

Đà, mọi người gặp họ đều tôn trọng. Biết bà là một vị Phật, bà nhất định thành Phật. Dù 

lấy được nhiều học vị tiến sĩ, ta vẫn trôi lăn trong luân hồi lục đạo, vậy thì có ý nghĩa gì 

đâu? 

Quỷ tắc, mô phạm.  Trong đời này chúng ta tự đi, chỉ có một phương hướng, một 

mục tiêu, vĩnh hằng bất biến. Tôi đi con đường này đã thành công, đạt được mục đích, 

mục đích là thấy Phật A Di Đà, phương hướng là thế giới tây phương Cực Lạc. Tôi vãng 

sanh thấy Phật, mọi người đều tin. Tam chuyển pháp luân, làm chứng chuyển cho tất cả 

chúng sanh, làm gương cho họ. Như vậy, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, phước 

tuệ song tu. 

Quý vị thử hỏi bà cụ, bà không hiểu gì cả, bà chỉ biết cung kính chắp tay thi lễ, vái 

lạy. Trả lời quý vị chỉ một câu Nam mô A Di Đà Phật, đầy đủ phước tuệ, thật tuyệt! Quý 

vị không cung kính người này, vậy thì cung kính ai? 

Những gì ta hành không rời xa phước tuệ, những gì ta dạy tự nhiên chính là quy củ, 

tự nhiên tương ưng với tánh đức. Những gì ta biểu hiện là hành vi trong cuộc sống hằng 

ngày  của  mình,  là  mô  phạm,  là  tấm  gương  cho  mọi  người.  Mỗi  ngày  làm  việc  này  là 

thường pháp, công việc hằng ngày của tôi là gì? Một việc, không có gì biến hóa. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đầu tiên biểu diễn cho chúng thấy, tự hành của ngài 

chính  là  nhập  định,  xuất  định  là  dạy  học.  Có  người  đến  thỉnh  giáo  thì  ngài  xuất  định, 

những gì ngài dạy viết thành văn tự chính là kinh điển. Đương thời khi ngài giảng kinh, 

không có bản thảo, ngài cũng không có bất kỳ tài liệu nào, nghĩ sao nói vậy, ghi chép lại 

là văn chương hay nhất, đây là học vấn. Học vấn từ đâu mà có? Từ đức hạnh. Thân tâm 

không có ác niệm, không có tà hạnh. 

Đức Phật chỉ có ba việc, mỗi ngày chỉ có ba việc này. Không phải giảng kinh thì là 

nhập  định,  thêm  một  việc  nữa  là  khất  thực.  Cuộc  sống  chỉ  đơn  giản  như  vậy,  suốt  60 

năm. 49 năm dạy học, 12 năm học tập, 60 năm. 30 tuổi sau khi khai ngộ, đây là 49 năm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        623/16 

sau cùng. Đối với chúng ta, cuộc sống này quá đơn điệu, cuộc sống này có ý nghĩa gì? 

Trong cuộc sống này có niềm vui lớn, người bình thường không thưởng thức được. 

Chư vị tổ sư đại đức khi chưa nổi tiếng, trong quá trình tu học cũng rất đơn giản. 

Quý vị xem trong chùa, đây là nói ngày xưa không phải bây giờ. Ngày xưa trong chùa tu 

hành,  ngoài  hai  thời  kinh  sáng  tối,  hai  thời  kinh  sáng  tối  là  cùng  tu.  Chuyên  môn  học 

một bộ kinh luận, nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu. Không phải đọc kinh, thì họ 

dạy học. 

Trong  quá  trình  cầu  học,  nếu  mỗi  ngày  giảng  một  tiếng.  Giảng  một  tiếng, ít  nhất 

phải chuẩn bị mười tiếng, chuẩn bị bài. Họ phải chuyên tâm, chuyên tâm chính là tu định, 

đọc kinh văn tức là trí tuệ. Có người chuẩn bị bài rất đơn giản, không cần tìm nhiều tài 

liệu  tham  khảo,  chỉ  một  bộ  kinh  này.  Trước  khi  giảng  kinh, họ  đọc  nó  mười  mấy  lần. 

Đọc sách ngàn lần, tự hiểu nghĩa của nó, chính là ý này. Chỗ nào không hiểu thì sao? 

Đọc lướt qua không giảng giải. Đọc không sai, giảng sẽ giảng sai, đọc làm sao sai được? 

Nhất  môn  thâm  nhập.  Sau  khi  giảng  xong  bộ  kinh  này,  giảng  lại  từ  đầu.  Thính  chúng 

không giống nhau, đến học với quý vị, đến nghe quý vị giảng kinh. Nghe xong bộ kinh 

này, họ ra đi, những người khác lại đến, không câu nệ số người, hai người ba người cũng 

được. Tôi đều giảng cho quý vị nghe, hoàn toàn từ tự tánh hiển lộ ra. Đây là thật, không 

phải giả. Ta càng thuần thục, ý tứ càng rõ ràng, chính là như vậy. Không cần tìm những 

tài liệu tham  khảo này, đây  là  nhân  giới  sanh  định, nhân định phát tuệ. Sau khi trí tuệ 

khai phát sẽ nói với quý vị. 

Phương pháp của cổ đức khác với người thời nay. Những phương pháp này hoàn 

toàn học được từ Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Cổ nhân làm gì có nhiều sách tham khảo 

như vậy? Thời đó không có thuật in ấn, sách đều viết tay. Khi Đức Thế Tôn còn tại thế, 

căn bản không có sách tịch. Kinh điển là sau khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ, do 

hàng đệ tử kiết tập. Như vậy chúng ta có thể nghĩ đến, hàng đệ tử khi Đức Thế Tôn còn 

tại thế, sự học tập của họ ngoài nghe kinh ra, cũng có nghiên cứu thảo luận, chia sẻ tâm 

đắc, không có tài liệu tham khảo. Tài liệu tham khảo, chỉ có thể ghi nhớ điều gì? Năm 

ngoái Phật giảng ở đâu, năm trước giảng ở đâu, dùng nó để ấn chứng, như vậy mà thôi, 

càng đơn giản càng có hiệu quả. Hiện nay cả chồng tài liệu chất bên cạnh, khiến đầu óc 

mình rối loạn, không học được gì. 

Khi chúng tôi học giảng kinh tại Đài Trung, thầy quy định chỉ được chọn một loại 

chú giải để tham khảo, vì sao vậy? Như vậy không bị loạn, tư tưởng mạch lạc. Nếu tìm 

sách tham khảo của hai tác giả, tư tưởng của họ không giống nhau, cách nói cũng không 

giống nhau, không biết bắt đầu từ đâu. Ba loại sách tham khảo chính là ngã ba đường, 

bốn loại sách tham khảo chính là ngã tư đường, ta không học được gì. Cần phải hiểu đạo 

lý này. 

Chúng ta nghĩ nguyên tắc này của cổ nhân, cổ thánh tiên hiền đều đi ra từ đây, sao 

họ có thành tựu lớn như vậy? Ngày nay tư liệu của chúng ta không chỉ phong phú hơn 

họ 100 lần, vì sao so với họ, chúng ta không đạt được dù chỉ bằng 1% của họ. Trí tuệ 

chúng ta không bằng họ chăng? Chưa chắc. Đức năng chúng ta không bằng họ chăng? 

Cũng chưa chắc. Vì sao sai biệt lớn như vậy? Phương pháp sai, dùng tâm không giống 

nhau. 

Tâm cổ nhân là chân thành, không có tâm tự lợi, nghĩa là không có tâm riêng tư. 

Người thời nay tâm tự lợi quá nặng, không có lợi ích cho danh văn lợi dưỡng của mình 

thì  không  cần,  có  thể  lấy  được  danh  lợi  mới  học.  Vì  thế  tâm  không  thành,  tâm  không 

kính, điều tốt thật sự họ cũng không học được. Chúng ta không thể không biết điều này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        624/16 

Nếu thật sự muốn thành tựu, điều đầu tiên có tin tưởng Phật Bồ Tát hay không? Có hoài 

nghi hay không? 

Nói cho chư vị biết, đời này của tôi, đọc sách không nhiều, sưu tập sách rất nhiều, 

là cung cấp cho mọi người dùng, tôi không cần những thứ này. Hôm nay tôi chỉ giảng 

một loại, nên chỉ cần loại này. Lần này cùng quý  vị học tập Kinh Vô Lượng Thọ, chú 

giải của cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. Tài liệu tham khảo của tôi chỉ có bốn loại, một  là Đại Từ 

Điển Trung Văn, hai là Từ Điển Phật Học, ba là Tam Tạng Pháp Số, thêm một loại nữa 

là Giáo Thừa Pháp Số, chỉ bốn loại này. 

Ông trích dẫn trong mấy cuốn sách này rất nhiều, tôi không tìm nguyên bản để tra, 

như vậy rất phiền! Tôi tra ở đâu? Trong Tam Tạng Pháp Số, đại đa số đều có trong Tam 

Tạng Pháp Số, trong Đại Từ Điển Phật Học đều có, không nhiều, rất đơn giản. Khi gặp 

chướng ngại, gặp khó khăn, buông bỏ tất cả đi lạy Phật A Di Đà. Lạy khoảng 300 lạy, 

hình  như  đã  biết,  đã  hiểu  rõ.  Đây  là  thầy  Lý  dạy  chúng  tôi,  cầu  cảm  ứng,  thành  tâm 

thành ý cầu Tam bảo gia trì. 

Điều này cần phải có phước có tuệ, hai chữ này quá quan trọng. Phước là lợi tha, 

tuệ là không tự lợi. Không cầu tự lợi chính là tuệ, thật sự buông bỏ được. Trong tự lợi, 

tổn  hại  đến  bản  thân  lớn  nhất  là  danh  văn  lợi  dưỡng,  đây  là  tổn  thương  nghiêm  trọng 

nhất, lớn nhất. Danh văn lợi dưỡng của mình phải đem tặng cho người khác. 

Tuổi  tác  tôi  đã  lớn,  không  biết  khi  nào  ra  đi.  Tôi  đi  không  thể  để  tài  khoản  còn 

trong ngân hàng, tương lai người ta mắng tôi. Số tiền này do mười phương cúng dường, 

nên tiêu nó như thế nào? Tôi có cách tiêu. Năm trước, nhà sách Thương vụ tái bản Tứ 

Khố Toàn Thư, tôi đặt 100 bộ, một bộ 50 ngàn USD. Họ cho tôi giá tiền ưu đãi nhất, 100 

bộ 5 triệu USD. 

Năm  ngoái,  tôi  đặt  tại  nhà  sách  Thế  Giới  200  bộ  Tứ  Khố  Hội  Yếu,  10  ngàn  bộ 

Quần Thư Trị Yếu, 10 ngàn bộ Quốc Học Trị Yếu. Hợp lại tất cả, cũng khoảng 5 triệu 

USD. Vậy là tiêu hết 10 triệu USD, tiền không còn. 

Số  sách  này  là  một  chút  cống hiến cho nền  truyền  thống văn  hóa xưa. Tôi không 

đọc những sách này, tôi cũng không xem nó, bây giờ tôi niệm Phật A Di Đà cầu vãng 

sanh. Cung cấp cho những người trẻ tuổi có lòng, vì vãng thánh kế tuyệt học, vì vạn thế 

khai thái bình. Những học thuật truyền thống như Nho giáo, Đạo giáo là cơ sở của Phật 

pháp. Thời đại Tùy Đường, chư vị đều biết, tôi từng nói rất nhiều lần, chư vị tổ sư đại 

đức bỏ tiểu thừa, dùng Nho và Đạo thay thế. Nho và Đạo là cơ sở của đại thừa, là gốc rễ 

của đại thừa, không có gốc rễ của Nho và Đạo tức không có đại thừa, điều này không thể 

không biết. 

Toàn Thư và Hội Yếu là quốc bảo của quốc gia, là văn hóa tùng thư quan trọng 

nhất suốt 5000 năm qua. Hai bộ tùng thư này, sau khi in ấn xong, mục tiêu là tặng cho 

thư viện và trường đại học của các nước, cung cấp cho họ làm tham khảo. Phân lượng 

quá lớn, bắt đầu học từ đâu? Cổ nhân đã nghĩ đến điều này, theo tôi họ không phải là 

người thường, mà là Phật Bồ Tát tái sanh. Trong tâm chúng ta nghĩ đến, họ đều đã làm 

xong. Quốc  Học  Trị Yếu  là nhập  môn  của  Tứ  Khố, họ trích lục  từ  trong  Tứ  Khố, hay 

nhất,  tinh  hoa  quan  trọng  nhất.  Chọn  ra  một  cuốn  trong  bộ  kinh,  cũng  chọn  một  cuốn 

trong bộ sử, trong bộ tử có hai cuốn, trong tập có ba cuốn. Phân lượng của tập lớn nhất, 

thuộc về văn học, có văn, có thi, có từ, ba cuốn này, tôi gọi nó là Tiểu Tứ Khố. 

Từ trong bộ sách này, tôi hiểu biết về Tứ Khố Toàn Thư, có cảm tình với nó. Nếu 

muốn nghiên cứu nó sẽ biết được đường đi, muốn nghiên cứu phương diện nào thì tập 

trung vào phương diện đó. Bộ sách này rất có giá trị, khoảng trước tháng tư tháng năm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        625/16 

có  thể  in  xong  hết.  Cách  làm  này  của  tôi  hoàn  toàn  để  lại  cho  hậu  nhân,  bản  thân  tôi 

không dính dáng đến. 

Trong  Hội  Yếu  có  50  quyển  thiếu  ba  quyển,  Tả  Truyện  có  ba  quyển  thiếu  quyển 

thượng. Hán Thư có tám quyển, thiếu đầu và cuối, đầu là Bổn Ký, cuối là Liệt Truyện. 

Tôi muốn tìm một chút thời gian, bổ sung phần thiếu này. Phần bổ sung không cần đưa 

vào, làm một cuốn phụ, làm cuốn sách phụ cung cấp cho mọi người tham khảo, không 

làm những việc khác. 

Bây giờ tôi đọc sách mỗi ngày khoảng bốn tiếng, ở đây cùng chia sẻ với mọi người 

cũng bốn tiếng, thời gian còn lại là niệm Phật, lạy Phật. Cuộc sống của tôi rất đơn giản, 

các hoạt động bên ngoài tôi đều không tham dự nữa, hoạt động trong nhà tôi cũng không 

tham dự, cuộc sống càng đơn giản càng tốt. Trong thời đại hiện tại, học Phật cần phải 

như vậy. “Đều là thường pháp, không thể thay đổi, không có gì khiếm khuyết”. Cuộc 

sống ngày nay của chúng ta rất đơn giản, đây gọi là đầy đủ quỷ phạm. 

Lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, những gì ngài làm mô phạm cho chúng ta, đều có 

trong kinh điển. Chúng ta cần phải quan sát thật nhiều, lãnh hội thật nhiều, nhất định là 

tấm gương tốt nhất. Bồ Tát và chư vị tổ sư đại đức đều không sánh bằng. Tuy chúng ta 

không làm được, nhưng tâm luôn khát ngưỡng, như vậy mới là đệ tử chân thật của Như 

Lai. 

Chúng ta xem tiếp đoạn thứ hai: “Quán pháp như hóa, là quán tất cả đều như huyễn 

hóa”. Bên dưới phân ra nói, “quán là tên khác của trí”. Trong nhà Phật rất ít nhìn thấy 

nghiên cứu, vì sao vậy? Vì nghiên cứu là dùng thức, không phải dùng trí. Nghiên cứu là 

dùng tâm phân biệt, dùng đệ lục ý thức. Quán không phải vậy, quán là dùng trí tuệ. Trí 

tuệ phải như thế nào? Phải lìa tâm ý thức. Vì thế Phật giáo gọi là tham, không gọi nghiên 

cứu,  gọi  là  tham  cứu.  Cứu  nghĩa  là  thấu  triệt,  thấu  triệt  như  thế  nào?  Tham  thấu  triệt, 

không phải nghiên cứu thấu triệt. 

Lìa tâm ý thức, tâm là a lại da, a lại da để lại ấn tượng. Ngày nay chúng ta gọi là ký 

tánh, ký ức, ký ức là a lại da, rơi lại chủng tử trong a lại da. Đây chính là ký ức, đây là 

tâm, vọng tâm, không phải chân tâm. Ý là mạt na, mạt na là chấp trước. Đệ lục ý thức là 

phân biệt. Lìa tâm  ý thức tức là không dùng  phân biệt, không dùng  chấp trước, không 

lưu  lại  ấn  tượng,  đây  gọi  là  tham.  Thiền  phải  tham,  tham  thiền,  học  cũng  phải  tham, 

tham học. 

Bây giờ chúng ta không dùng tham, chúng ta là dùng nghiên. Nghiên tới nghiên lui, 

bất luận nghiên cứu bao lâu, kết quả của nó đều là tri thức, không phải trí tuệ, phải hiểu 

điều này.  Tri  thức làm  việc  không liên quan  đến  trí tuệ,  nếu dùng tham,  đó là trí tuệ, 

tham nó sẽ khai ngộ. Tiểu ngộ, đại ngộ, đại triệt đại ngộ, nó sẽ khai ngộ. 

Đặc biệt là người học đại thừa, không thể không biết, nếu không biết dùng sai tâm. 

Dùng sai tâm, học hoài học mãi không rời lục đạo, cứ lòng vòng trong lục đạo, vĩnh viễn 

không rời phiền não. Trong nghiên cứu có phiền não, tham viễn ly phiền não, sanh trí tuệ 

không sanh phiền não. Nếu hiểu được vấn đề này, trong cuộc sống hằng ngày, đối với 

người, đối với sự, đối với vật, không có chấp trước, không có phân biệt, không rơi ấn 

tượng. Đây thật sự là trang nghiêm chúng hạnh, đầy đủ quỷ phạm. 

Nếu còn dùng tâm ý thức, ngày ngày dùng nó. Thật ra gọi tâm ý thức dùng thành 

thói quen, dùng nó trong vô tri vô giác, từ đời đời kiếp kiếp dùng đến hôm nay. Ta có thể 

vứt  bỏ  nó  chăng?  Khó!  Nếu  không  gặp  được  chân  thiện  tri  thức.  Thiện  tri  thức  nói  rõ 

ràng minh bạch vấn đề này, ta nghe hiểu, khai ngộ. Mới biết rằng, những gì trước đây 

mình học là sai, vì sao không tiến bộ? Bây giờ tôi thật sự phải buông bỏ. Bắt đầu buông 

bỏ, không có cách nào buông bỏ hoàn toàn, buông bỏ mấy phần mấy, tốt! Buông bỏ một 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        626/16 

phần có một phần lợi ích, buông bỏ hai phần có hai phần lợi ích. Trong vọng có chân, tôi 

khởi tâm động niệm  99% là vọng, còn có  một niệm là chân, điều đó rất đáng quý. Hy 

vọng chân này tăng trưởng theo mỗi năm. Sang năm có hai ba phần, năm sau có năm sáu 

phần, đó là điều đáng quý. Nếu chân vọng có thể đạt đến tỷ lệ, 50/50, quý vị có niềm tin 

thành tựu. 

Học dùng chân tâm không dùng vọng tâm, nhưng trong xã hội hiện thực, dùng chân 

tâm hình như luôn gặp thua thiệt. Quý vị đừng sợ, đây chính là Thế Tôn nói: “lấy khổ 

làm thầy”. Đừng sợ thiệt thòi, đừng sợ mắc lừa, đừng sợ khổ, cứ mạnh dạn đi tiếp, sau 

cùng như thế nào? Hết khổ đến vui, ta được khai ngộ, thành Phật, thành Bồ Tát. Chẳng 

những bản  thân vượt  thoát  mười  pháp  giới,  mà  còn  lợi  ích  những  chúng  sanh  có  nhân 

duyên. Họ đạt được Phật pháp từ chúng ta, họ cũng học được. 

Những  điều  này  là  việc  tốt,  nhưng  cũng  đừng  để  trong  lòng,  vĩnh  viễn  giữ  tâm 

thanh tịnh, vĩnh viễn giữ tâm bình đẳng. Tâm hành mình tương ưng với đạo, tương ưng 

với tánh đức, sau đó xem tiếp bộ kinh này. Học không cần nhiều, chỉ bộ kinh này là đủ, 

trong bộ kinh này ta nhận ra vô lượng nghĩa. Nhận ra vô lượng nghĩa, mới có thể y giáo 

phụng  hành,  mới  có  thể  được  pháp  hỷ  sung  mãn.  Tín  tâm,  nguyện  tâm  mới  kiên  định 

không thay đổi, bất biến. Đối với thành tựu trong đời này ta nắm bắt chắc chắn, không 

còn hoài nghi nữa. Trì giới, chịu khổ không uổng phí. Ta sẽ cám ơn Đức Phật, ngài đã 

cứu con. Ta đạt được lợi ích vô cùng thù thắng của đại thừa, thấy tất cả pháp đúng là như 

huyễn như hóa. Có thể thấy được điều này là trí tuệ khai phát. Trí tuệ chưa khai, tập khí 

phiền não, thấy thế gian này đều là thật. Điều này đáng yêu, điều kia đáng hận. Tâm ta bị 

ô nhiễm, tâm bất bình. Nhiễm ô là không thanh tịnh, phân biệt là không bình đẳng. Phải 

biết  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  là  chân  tâm,  nhiễm  ô  bất  bình  là  vọng  tâm.  Ta  đang 

chuyển  dần,  chuyển  a  lại  da  thành  đại  viên  cảnh  trí,  chuyển  trong  vô  tri  vô  giác.  Nói 

cách  khác,  trong  vô  thức  ta  chuyển  phàm  thành  thánh,  thay  da  đổi  thịt.  Thông  thường 

người ta gọi đây là cải tà quy chánh, điều này vui biết bao, việc hoan hỷ này lớn biết bao, 

viên mãn ngay trong đời này. Mà còn như thế nào? Phải nhanh chóng viên mãn, đốn xả, 

đốn ngộ, đốn siêu, đốn chứng, chỉ trong khoảng một niệm. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 







Tập 295 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 21.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 351, hàng thứ ba, chúng ta bắt đầu xem từ câu “quán pháp 

như hóa”. 

“Quán  pháp  như  hóa,  quán  tất  cả  đều  như  huyễn  hóa”.  Ở  trước  chúng  ta  học  về 

chân đế và tục đế. Đây là nói về chân đế, cái nhìn của chư Phật Bồ Tát đối với thế gian 

này, thế gian này không có gì, tất cả và tất cả đều giống như mộng huyễn bào ảnh, lục 

đạo như vậy, mười pháp giới cũng không ngoại lệ, không có pháp nào là thật. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        627/16 

Trong  Phật  pháp,  định  nghĩa  đối  với  chân  và  vọng  rất  đơn  giản.  Phàm  những  gì 

vĩnh hằng bất biến, được gọi là chân. Nếu nó có biến hóa chính là giả, không phải thật. 

Động vật, như con người, nó có sanh lão bệnh tử, cho nên nó không phải thật. Thực vật 

có  sanh  trụ  dị  diệt.  Khoáng  vật  có  thành  trụ  hoại  không.  Đây  là  cách  giải  thích  thông 

thường. Đức Phật dạy chúng ta, không có một pháp nào là chân thật, bao gồm thân thể 

của mình. 

Có  người  nói,  đây  là  nhà  triết  học  phương  tây  nói,  họ  biết  thân  thể  không  phải 

chính mình. Thân thể là vô thường, không phải tôi. Ông cho rằng có thể tư duy tưởng 

tượng, đây mới là cái tôi, nói là “tôi tư duy tức là tôi hiện hữu”. Tôi có thể tư duy, tôi có 

thể tưởng tượng, trong Phật pháp đại thừa gọi đây là đệ lục ý thức. Đệ lục ý thức phân 

biệt, đệ thất thức là chấp trước, nó cũng không phải thật. Vì sao vậy? Vì những gì mình 

nghĩ, niệm trước và niệm sau không giống nhau, niệm niệm không tương đồng. Niệm 

trước diệt, niệm sau sanh, nó cũng không phải thật. Vì sao giống như nó đang tồn tại? 

Rất đơn giản, những hiện tượng này là tướng tương tục. 

Các nhà vật lý học lượng tử hiện đại nói giống Phật nói, hết thảy vạn pháp trong vũ 

trụ đều không tồn tại, họ nói ra ba thứ, giữa vũ trụ chỉ có ba thứ, một là năng lượng, hai 

là  tin  tức, ba  là  vật  chất. Tuy  nó  sát na  sanh diệt, niệm  trước  diệt niệm  sau  sanh, vĩnh 

viễn liên tục không gián đoạn. Hình như chỉ có ba thứ này là thật, ngoài ra tất cả vạn sự 

vạn vật đều từ ba thứ này biến hiện ra. 

Phật pháp giải thích đây là chân vọng, cách nói có thể nói hoàn toàn nhất trí, nhưng 

so với họ Phật pháp nói càng triệt để. Ba thứ này cũng là giả, cũng không phải thật. Đối 

với trình độ thông thường, Đức Phật đều dùng cách nói này, cảnh giới cao hơn một bậc, 

cách nói sẽ khác. Năng lượng, tin tức, vật chất cũng không tồn tại, cũng là giả, đây là 

tam  tế  tướng  của  a  lại  da.  Năng  lượng  là  nghiệp  tướng  của  a  lại  da,  tin  tức  là  chuyển 

tướng của a lại da, vật chất là cảnh giới tướng của a lại da. Nhận thức đến giai đoạn này, 

họ không phải là người thường, đây là cảnh giới của Bồ Tát, A la hán chưa đạt đến. A la 

hán chỉ đạt đến đệ lục ý thức, chưa đạt đến đệ bát thức, đây là nói đến a lại da, cảnh giới 

của Bồ Tát đại thừa. 

Bồ Tát đến cảnh giới cao hơn, trong Phật pháp đại thừa nói là bát địa trở lên, nhìn 

thấy ba thứ này cũng không tồn tại, chỉ có thứ gì? Chỉ có chân tánh là thật, tự tánh là thật. 

Đại sư Huệ Năng minh tâm kiến tánh, nói rằng: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Tự 

tánh không phải hiện tượng vật chất, nó cũng không phải hiện tượng tinh thần, đến hiện 

tượng tự nhiên đều không phải. 

Bây giờ chúng ta đem ba hiện tượng này, phối vào trong a lại da thức. Hiện tượng 

tự nhiên là nghiệp tướng của a lại da, một niệm bất giác mà có vô minh. Hiện tượng tinh 

thần là chuyển tướng của a lại da, cũng chính là mạt na thức, đệ lục ý thức, đây đều là 

chuyển tướng. Hiện tượng vật chất là cảnh giới tướng của a lại da, tướng phần của a lại 

da. Nếu từ tam phần mà nói, nó là kiến phần, kiến phần là tự thể, là tự tánh chân như, 

đây là chân vọng hòa hợp. Tướng phần chính là hiện tượng vật chất, kiến phần là hiện 

tượng tinh thần. Tự chứng phần, chứng tự chứng phần, giới khoa học không nói đến điều 

này.  Tự  chứng  phần  tức  là  tâm  thanh  tịnh  của  tự  tánh.  Chứng  tự  chứng  phần  chính  là 

Phật  tánh.  Chúng  ta  dùng  Phật  tánh  và  pháp  tánh  để  nói,  mọi  người  càng  dễ  hiểu.  Tự 

chứng phần là pháp tánh, chứng tự chứng phần là Phật tánh. Chứng tự chứng phần là trí 

tuệ bát nhã trong tự tánh. 

Khoa học ngày càng tiếp cận Phật pháp hơn, đây là việc tốt. Đây là một đạo lý rất 

sâu  sắc, rất huyền diệu, nói đều không  dễ, nghe  hiểu đương nhiên càng khó, khoa học 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        628/16 

giúp Phật pháp rất lớn. Tất cả pháp như huyễn hóa, trong kinh Phật cũng thường ví dụ: 

“mộng huyễn bào ảnh”. Tuyệt đối không phải chân thật. 

Chư Phật Như Lai đã nhìn thấu, chỉ có nhìn thấu, thật sự nhìn thấu, họ mới buông 

bỏ  triệt  để.  Buông  bỏ  gì?  Buông  bỏ  phân  biệt,  buông  bỏ  chấp  trước,  buông  bỏ  vọng 

tưởng. Vọng tưởng chính là khởi tâm động niệm. Nhìn thấy gì? Nhìn thấy toàn thể pháp 

giới, biến pháp giới hư không giới cùng một tự tánh. Quốc sư Hiền Thủ nói là tự tánh 

thanh  tịnh  viên  minh  thể.  Nó  là  năng  hiện  năng  sanh,  a  lại  da  là  năng  biến, thập  pháp 

giới y chánh trang nghiêm là sở biến. 

Ở đây chúng ta phải đặc biệt chú ý, năng sanh năng hiện là chân tâm, năng biến sở 

biến là vọng tâm, nó không phải chân tâm. Mục tiêu tu học rốt ráo của Phật pháp, ngay 

pháp  môn  niệm  Phật  cũng  không  ngoại  lệ.  Mục  tiêu  sau  cùng  là  minh  tâm  kiến  tánh, 

kiến tánh thành Phật, nghĩa là trở về tự tánh, đây là mục tiêu cao nhất của học Phật. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm, trở về tự tánh là Diệu giác vị, cao hơn Đẳng giác, là cứu 

cánh quả Phật. Cứu cánh Phật quả là bổn tánh của ta, ta vốn là Phật. Ngày nay mê thất tự 

tánh, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều đang tạo nghiệp. Chúng ta tạo là nghiệp 

gì? Là tạo nghiệp luân hồi, trong kinh điển nói điều này rất rõ ràng. Chúng ta khởi tâm 

động niệm, ngôn ngữ tạo tác tương ưng với luân hồi. Ý niệm thiện, tương ưng với ba 

đường lành trong lục đạo, bất thiện tương ưng với ba đường ác. Từ sáng đến tối, chúng 

ta khởi tâm động niệm đều như vậy. 

Không hiểu, thì không biết sự lợi hại, không biết nó đáng sợ. Nếu ít nhiều có hiểu 

biết về kinh giáo đại thừa, sẽ có khế nhập. Ngày ngày học đại thừa, hoàn toàn không có 

chút khế nhập nên không biết, quý vị vẫn mơ  mơ hồ hồ, không biết thiệt hơn. Thật sự 

khế  nhập,  khế  nhập  này  rất  khó.  Đoạn  trước  nói  với  chúng  ta:  “Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu 

phụng sự sư trưởng”, làm được hai câu này là có thể khế nhập, nghĩa là có thể nghe hiểu, 

mở  kinh  điển  ra  là  xem  hiểu.  Sau  khi  xem  hiểu,  trong  này  rất  thú  vị,  muốn  bỏ  cũng 

không được. Mở kinh điển ra, đầu hôm xem, xem đến sáng, không biết trời đã sáng. Vì 

sao vậy? Nó rất thú vị, càng xem càng hoan hỷ. Ngày nay chúng ta mở kinh điển ra, xem 

khoảng  một  tiếng, hai  tiếng, cảm  thấy  mệt, không  muốn  xem  tiếp,  là  không nếm  được 

pháp vị. Nếm được pháp vị thì không phải như vậy. Thật sự nếm được pháp vị, khi nghe 

nghe cũng không chán, nghe xong lần này còn muốn nghe lần nữa. Nghe trăm lần không 

chán, nghe  ngàn vạn  lần đều không chán,  càng  nghe  càng  hoan  hỷ. Vì  sao  vậy?  Vì  đã 

khế nhập tự tánh. Tánh đức không có biên tế, không có cùng tận, cho nên hương vị của 

nó cũng không cùng tận, càng khế nhập hương vị càng nồng nàn, đạo lý là như vậy. 

Phật pháp là đại thánh nhân liễu ngộ triệt để, những gì của thánh nhân thế gian đều 

đọc hoài không chán. Đưa cho quý vị những loại sách báo tạp chí thông thường, xem 

một lần không muốn xem tiếp lần thứ hai. Tác phẩm văn học hay nhất, theo tôi sức thu 

hút của nó không quá mười lần. Xem xong mười lần, không muốn xem tiếp lần thứ 11. 

Duy nhất chỉ có kinh điển của thánh nhân, lúc nhỏ đọc được, đọc đến tám chín mươi tuổi 

vẫn thích đọc, vẫn đọc không chán, sức thu nhiếp đó lớn biết bao! Kinh điển càng không 

cần nói, kinh điển là đại triệt đại ngộ, tự tánh viên mãn hiển lộ ra, làm sao có chỗ cùng 

tận  được?  Chẳng  hạn  như  pháp  vị,  hương  vị  này  có  lúc  cùng  tận  chăng?  Không  có! 

Hương vị có lúc cùng tận, họ tuyệt đối chưa kiến tánh, cho nên từng câu từng chữ đều từ 

tánh đức hiển lộ ra. Nói cách khác, từng câu từng chữ đều kiến tánh. Trong này đúng là 

tìm được niềm vui không cùng tận, thường sanh tâm hoan hỷ, pháp hỷ sung mãn. 

“Tất cả đều như huyễn hóa”, trong này không nói ngoại trừ cõi thật báo. Nói cách 

khác, cõi thật báo trang nghiêm của chư Phật Như Lai cũng bao hàm trong đó. Vì nó có 

sanh diệt, nó không có biến hóa, chỉ có sanh, chỉ có diệt. Khi nào sanh? Khi minh tâm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        629/16 

kiến  tánh  sanh.  Nghĩa  là  nói,  khi  hoàn  toàn  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt 

chấp trước, lục đạo và thập pháp giới không còn, giống như tỉnh dậy sau giấc mộng vậy. 

Tỉnh dậy thì như thế nào? Tỉnh dậy là nhất chân pháp giới, chính là cõi thật báo trang 

nghiêm của chư Phật Như Lai. Sau khi tỉnh dậy, thân tướng này là gì? Là báo thân, báo 

thân của Như Lai, tự tánh biến, gọi là thân pháp tánh. Thân có vô lượng tướng, tướng có 

vô lượng vẻ đẹp. Thập pháp giới không có, thập pháp giới cũng gọi là báo thân, thân 

nghiệp báo. Quý vị tạo nghiệp thiện ác, là nghiệp báo. 

Sau khi kiến tánh, báo thân đó không phải thân nghiệp báo, là báo thân của tự tánh, 

nó có sanh. Đến khi nào diệt? Vì chứng được báo thân, cho nên vô minh đoạn tận, tập 

khí vô minh vẫn còn. Chỉ cần có tập khí vô minh, thì thân này và cảnh giới bên ngoài 

đều có. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, nó cần bao nhiêu thời gian? Trong kinh nói là ba đại 

a tăng kỳ kiếp. Ý này nghĩa là nói, tập khí vô thỉ vô minh phải ba đại a tăng kỳ kiếp mới 

đoạn tận, hoàn toàn không còn. Sau ba đại a tăng kỳ kiếp, cõi thật báo không còn. Cõi 

thật báo không còn, sự chân thật xuất hiện, cõi thường tịch quang, trở về với thường tịch 

quang. Trong kinh điển thường nói, 41 vị pháp thân đại sĩ trú trong cõi báo. Họ là thân 

pháp tánh, cõi pháp tánh, ba đại a tăng kỳ kiếp không có biến hóa, không như chúng ta ở 

đây biến hóa từng sát na. 

Bồ Tát Di Lặc nói, một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm, nghĩa là nói một 

khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn sự biến hóa. Một giây, nếu chúng ta khảy nhanh, một 

giây khảy được năm lần, vậy một giây có 1600 triệu lần biến hóa. Không phải biến hóa 

mỗi năm, hay biến hóa mỗi ngày, mà trong một giây đã có 1600 triệu lần biến hóa rồi. 

Đều như huyễn hóa, không có gì là thật. Nếu muốn không biến hóa, minh tâm kiến tánh 

là không biến hóa. Cõi thật báo xuất hiện, trong cõi thật báo không có biến hóa. Sau ba 

đại a tăng kỳ kiếp, cõi thật báo không còn. Hiểu rõ ràng minh bạch điều này không dễ! 

Chúng tôi đối với kinh điển đại thừa, có thể nói là rất kiên trì, học suốt 60 năm, đến 

khi nào mới hiểu rõ ràng? Cũng chỉ là mấy năm gần đây. Khi còn ở Singapore, tôi chưa 

hiểu rõ ràng. Khi tôi xem Pháp Uyển Châu Lâm, trích dẫn đối thoại của Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni và Bồ Tát Di Lặc trong Bồ Tát Xứ Thai Kinh, mới biết. Lúc đó khoảng 76, 

77 tuổi, đến nay chưa được mười năm, mới thấy được. Nghĩa là bảy tám năm trước, mới 

thấy được tin tức này, mới hiểu được ý nghĩa thâm sâu trong kinh nói về sát na sanh diệt. 

Hai ba năm gần đây mới thấy báo cáo của khoa học hiện đại, khi đối chiếu, hoàn toàn 

tương ưng, không hề hoài nghi, đạt được điều này không dễ! 

Không thật sự hiểu rõ, làm sao buông bỏ được? Khi đã hiểu rõ ràng, không buông 

bỏ cũng không được, tuyệt đối không đạt được. Trong Kinh Bát Nhã nói: “tất cả pháp vô 

sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Câu nói này, là tổng kết khi tôi xem Kinh Bát Nhã 

vào 30 năm trước, nói không sai. Ý nghĩa thậm thâm trong này, lúc đó tôi không hiểu. 

Tôi biết là hiện tượng này, nhưng không biết trong một giây có 1600 triệu lần sanh diệt. 

Các nhà khoa học nói, một điện tử, điện tử rất nhỏ, mắt thịt không nhìn thấy. Trong 

một điện tử, có 100 ức vi trung tử, tập hợp lại với nhau trở thành một điện tử, vi của cực 

vi. Trong kinh Phật nói vi của cực vi, phải chăng nói đến nó? Thành tựu của khoa học 

chúng ta không thể không phục, những gì Đức Phật nói trong 3000 năm trước, các nhà 

khoa  học  dùng  phương  pháp  khoa  học  chứng  minh.  Nhưng  khoa  học  nói  không  được 

tường tận, không nói một cách rõ ràng như Phật pháp. 

Năm đó thầy Phương giới thiệu Phật pháp cho tôi, thầy nói rằng Phật pháp là triết 

học cao nhất. Bây giờ chúng tôi phát hiện, chẳng những là triết học cao nhất, mà còn là 

khoa  học  cao  nhất.  Sau  khi  hiểu  rõ  chân  tướng  gọi  là  nhìn  thấu,  nhìn  thấu  mới  có  thể 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        630/16 

buông bỏ triệt để. Buông bỏ, không còn gì nữa, phải giữ vững. Nhìn thấu buông bỏ quả 

thật không dễ, sau khi nhìn thấu buông bỏ phải giữ vững, không được thoái chuyển. 

Nói cách khác, thập pháp giới y chánh trang nghiêm, ta không còn bị nó cám dỗ, 

không còn bị nó đánh lừa. Ba đường lành, không tệ, đối với nó không hề có chút ái mộ 

nào. Mộ là ngưỡng mộ, không có ngưỡng mộ. Ái là yêu thích, không có yêu thích, vì sao 

vậy? Vì nó là giả tướng. Có thể thưởng thức, tuyệt đối không khởi ý niệm ái mộ. 

Nói  cách  khác,  phải  nhìn  bằng  tâm  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Nghịch  cảnh  ác 

duyên,  nhìn  thấy  tam  đồ  địa  ngục,  không  bị  nó  làm  ảnh  hưởng,  cũng  không  ghét  nó, 

không oán hận nó, không trách cứ nó. Vì sao vậy? Vì nó là giả, không phải thật. Lúc này 

tâm thanh tịnh hiện tiền, tâm bình đẳng hiện tiền, đại triệt đại ngộ, trở về tự tánh. Quán 

pháp như huyễn hóa, đây là quán tuệ. 

Quý vị muốn hỏi, khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, dưới cội bồ đề ngài 

khai ngộ như thế nào? Chính là quán pháp như huyễn hóa, khai ngộ. Đại sư Huệ Năng, 

trong phòng phương trượng của ngũ tổ Hoằng Nhẫn cũng khai ngộ, khai ngộ như thế 

nào? Quán pháp như huyễn hóa. Giảng Kinh Kim Cang đến câu: “ưng vô sở trụ nhi sanh 

kỳ tâm”, ngài hoát nhiên đại ngộ. 

Khế  nhập  cảnh  giới,  tâm  mình  chính  là  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Không  những 

tâm là tam muội thường tịch tịnh, chúng ta biết thân thể là cảnh giới, cảnh giới này cũng 

tùy  tâm  chuyển.  Tâm  là  tam  muội  thường  tịch,  vậy  thân  thể  này  thì  sao?  Mạnh  khỏe 

trường thọ, chúng ta là thị hiện tại nhân gian. Quý vị xem, chúng ta đến nhân gian, vốn 

là do nghiệp báo mà đến, là do mê hoặc điên đảo, nghiệp báo mà đến. Sau khi tu thành, 

thân này không phải thân nghiệp báo, là thị hiện đến nhân gian. Thị hiện, lâu hay chậm 

đều tự tại, muốn lâu thì lâu. 

Khi Đức Phật còn tại thế, là vị đệ tử nào tôi không nhớ tên, lớn tuổi nhất 160 tuổi. 

Trong tăng đoàn có một vị đệ tử 160 tuổi, đệ tử của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Ngài 

đến là để thị hiện, thân hành ngôn giáo. Thân làm mô phạm, làm gương cho mọi người, 

người  biết  nhìn  sẽ  khai ngộ,  vừa  thấy  lập  tức  khai ngộ,  người  không  biết nhìn không 

hiểu. Người biết nhìn, biết nghe, không ai không khai ngộ, không chứng quả. 

“Quán là tên khác của trí. Đại Thừa Nghĩa Chương quyển hai nói: tư duy thô thiển 

gọi  là  giác,  tư  duy  tường  tận  gọi  là  quán”.  Đây  là  trong  Đại  Thừa  Nghĩa  Chương  giải 

thích, ý niệm thô gọi là giác, ý niệm tế gọi là quán. 

Thật ra tư, quý vị xem văn tự Trung quốc, tư, trên chữ tâm có từng ô từng ô, chữ 

điền chính là từng ô từng ô, đó nghĩa là gì? Là phân biệt, phân biệt gọi là tư. Tưởng, 

tưởng trong tâm có tướng, tâm mình chấp tướng. Tâm chấp tướng chính là chấp trước, 

chính là tưởng. Tưởng là mạt na thức, thức thứ bảy. Tư là thức thứ sáu. Tư có thô và tế, 

tưởng cũng có thô tế. Thô gọi là giác, giác đây là cảm giác, tư tưởng vi tế vẫn không 

cảm nhận được, cho nên dùng chữ quán. 

Thật ra nó không lìa thức, cho nên nó không phải trí tuệ. Không phải trí tuệ, bây giờ 

chúng ta gọi nó là gì? Gọi nó là tri thức, tư tưởng đều thuộc về tri thức. Thức chính là 

tâm ý thức, thuộc tri thức. Nếu không tư mà hiểu, không tưởng mà thấu triệt, đó chính là 

trí tuệ bát nhã. Lìa tư tưởng, nói cho chư vị biết, lìa tư tưởng chính là chuyển thức thành 

trí. Không dùng thức thứ sáu, chuyển thức thứ sáu thành diệu quan sát trí. Không dùng 

thức thứ bảy, chuyển thức thứ bảy thành bình đẳng tánh trí. Thức thứ sáu biến thành gì? 

Biến thành tâm thanh tịnh. Thức thứ bảy biến thành tâm bình đẳng. A lại da biến thành 

đại viên cảnh trí, chuyển tám thức thành bốn trí. 

Nhưng trong cuộc sống hằng ngày, chúng ta toàn dùng ba tâm hai ý. Ba tâm là a lại 

da, mạt na, ý thức, đây gọi là ba tâm. Hai ý chính là ý thức và ý căn, mạt na gọi là ý căn, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        631/16 

ý căn và ý thức là hai ý. Vô lượng kiếp đến nay chúng ta đều dùng nó, dùng những thứ 

này vĩnh viễn không ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Lục đạo dùng nó là dùng sai, đi đến mặt trái. Người của tứ thánh pháp giới dùng 

đúng, họ hướng đến chính diện. Cho nên tứ thánh pháp giới gọi là Tịnh độ, lục đạo gọi 

là uế độ. Lục đạo là cõi uế của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, cõi phàm thánh đồng cư. Tứ 

thánh  pháp  giới  là  cõi  phương  tiện  hữu dư  của  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni.  Ở  đây  họ 

dùng đúng, đó hoàn toàn là đệ tử Như Lai, chính là đệ tử của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Họ  y  giáo  phụng  hành,  chỉ  là  vọng  tâm  chưa  chuyển,  chỉ  thiếu  điều  này.  Khi  chuyển 

vọng tâm, tứ thánh pháp giới không còn, nghĩa là Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật 

đều không còn. Trở về với nhất chân, tức là cõi thật báo của chư Phật Như Lai. Thật là 

chân thật, nó không có biến hóa, đúng là vô lượng thọ. Thọ mạng vô lượng thọ này là ba 

đại a tăng kỳ kiếp. Trong thời gian dài này không có sanh lão bệnh tử, cây cỏ hoa lá 

không có biến dị, sơn hà đại địa không có thành trụ hoại không. Nó và mười pháp giới 

hoàn toàn khác nhau, mười pháp giới biến hóa trong từng sát na. 

Trong Du Tâm Pháp Giới Ký nói: “Quán tức quán trí, thị pháp lìa chư tình kế”. Ở 

đây cần chú ý, là giáo lý đại thừa nói về chỉ quán. Chỉ quán có sâu cạn khác nhau, điều 

này rất thâm sâu. “Thị pháp”, pháp ở đây chính là quán, quán pháp. “Lìa chư tình kế”, 

tình là chấp trước, kế là phân biệt, kế là so đo tính toán. Trong kinh Đức Phật thường gọi 

là kế độ, độ trong chữ độ chúng sanh. 

Tình chính là thức thứ bảy, bốn đại phiền não thường tương tùy. Bốn đại phiền não 

của mạt na thức, thứ nhất là ngã kiến, không có cái tôi, nó chấp trước có cái tôi. Thứ hai 

là ngã ái, ngã ái chính là tham. Ngã mạn, mạn chính là sân nhuế, chính là nguồn gốc của 

tham sân si. Thứ ba là ngã si, tham sân si tam độc phiền não, sanh ra đã có, cùng xuất 

hiện với a lại da. 

Ở đây dạy chúng ta lìa chấp trước phân biệt, viễn ly thức thứ sáu và thức thứ bảy, 

chấp trước của thức thứ bảy, phân biệt của thức thứ sáu. Nghĩa là nói không còn dùng 

thức thứ sáu và thức thứ bảy nữa. Trong Pháp tướng tông gọi đây là chuyển thức thành 

trí, tám thức. Thức thứ sáu và thức thứ bảy là chuyển về nhân, năm thức trước và thức 

thứ  tám  là  chuyển  về  quả,  ở  đây  không  thể  dụng  công.  Thật  sự  có  thể  chuyển  tức  là 

chuyển hai thức này, hai thức này chuyển thì thức thứ tám và năm thức trước đều chuyển, 

nó chuyển theo. Chuyển thức thành trí tức thành Phật, đây là lý luận của tướng tông. 

Chuyển  như  thế  nào?  Sáu  căn  ở  trong  cảnh  giới  sáu  trần,  không  dùng  phân  biệt, 

phân  biệt  là  gì?  Phân  biệt  là  nhãn  thức,  không  dùng  nhãn  thức.  Chỉ  cần  có  thể  không 

dùng nhãn thức, vậy dùng gì? Tự nhiên xuất hiện, ta dùng tánh thấy. Chính là căn tánh 

của nhãn căn, căn tánh tức là tự tánh. Khi giác nó xuất hiện, khi mê liền biến thành nhãn 

thức, vấn đề ở giác và mê. 

Người giác ngộ không dùng nhãn thức thấy sắc trần, nhãn thức thấy, quý vị xem là 

tâm tùy cảnh chuyển. Dùng nhãn thức để thấy sắc, sắc liền biến thành trần, trần là gì? Là 

nhiễm ô, nhiễm ô tự tánh, khiến ta hồ đồ. Ở trong cảnh giới này, trong cảnh giới của sắc 

khởi  thất  tình  ngũ  dục. Hợp  ý  mình  thì  khởi  tham  ái, không hợp  ý  mình  liền  khởi  sân 

nhuế. Nó sanh ra những thứ này, đây gọi là nhiễm ô. Kết quả của nhiễm ô là đi vào ba 

đường ác. Không dùng những thứ này, tánh thấy xuất hiện. Tánh thấy thấy bên ngoài là 

gì? Là sắc tánh. Quý vị xem, cảnh giới bên ngoài chuyển, cảnh tùy tâm chuyển. Dùng 

tánh thấy thấy, sắc chính là tánh, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. 

Phật  nói  Kinh  Lăng  Nghiêm,  truyền  thọ  mật  pháp  này.  Trong  hội  Lăng  Nghiêm 

Đức Phật đề xuất xả thức dùng căn. Nghĩa là dạy chư vị Bồ Tát, trong cuộc sống hằng 

ngày,  phải  biết  dùng  căn  tánh  của  sáu  căn,  đừng  dùng  sáu  thức.  Khi  mắt  đối  với  sắc, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        632/16 

trong đó không cần phát sáu thức. Chỉ cần không phát sáu thức, căn tánh tự nhiên hiện 

tiền, vì vọng không lìa chân. Lìa chân, vọng không khởi lên, nhãn thức vẫn nương tánh 

thấy biến hiện ra, khi mê sanh khởi tác dụng. Nếu nó lìa tánh thấy, nhãn thức không thể 

sanh. Vọng là nương vào chân mà khởi, không lìa vọng. Không cần vọng, chân liền hiện 

tiền. Phải hiểu đạo lý này, đừng để sáu thức đánh lừa. 

Ở đây chúng ta đưa ra một ví dụ để mọi người dễ hiểu, căn tánh ví như chủ nhân, 

nó là chủ nhân. Thức là gì? Thức ví như người ở của chủ nhân, nó đến để hầu chủ nhân. 

Rốt cuộc chúng ta như thế nào? Chúng ta nhầm lẫn, coi chủ nhân là người ở, trái lại coi 

người ở là chủ nhân, điên đảo ở điểm này. Chúng ta thấy sắc nghe âm thanh, tất cả đều 

dùng người ở. Có chủ nhân, nhưng quên mất, không phát hiện ra bên cạnh nó có chủ 

nhân. Không có chủ nhân, người dùng không khởi tác dụng. 

Trong hội Lăng Nghiêm, Đức Phật dạy chúng ta xả thức dùng căn. Người thật sự có 

thể xả thức dùng căn, người đó quá tuyệt! Đó là ai? Đó là hàng thượng thượng căn. Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni nhập định dưới cội bồ đề, chính là dùng phương pháp này thành 

Phật. Đại sư Huệ Năng, nhân vật bậc nhất này cũng dùng phương pháp này thành Phật. 

Họ đã tìm ra chủ nhân, người hầu đứng bên cạnh. Chủ nhân làm chủ, tức là thành Phật. 

Thức,  thông  thường  ở  trước  đều  thêm  vào  chữ  tình,  tình  thức.  Tình  là  gì?  Là  mê 

tình. Nguồn gốc của mê chính là ngã kiến của a lại da. Tướng của ngã kiến, hình tướng 

là gì? Là tự tư tự lợi. Có cái tôi, tôi luôn mạnh hơn người khác, ngã mạn hiện tiền, người 

khác luôn không bằng tôi. Đây là ngạo mạn sanh khởi, sân nhuế từ đây sanh khởi. 

Ngã ái, thuận theo ý mình khởi tham ái, không thuận theo ý mình sanh chán ghét, 

tham sân. Trong tham sân đều là ngu si, nếu có trí tuệ sẽ không làm những việc ngu ngốc 

này. Ngu si là căn nguyên của tất cả pháp nhiễm ô. Trí tuệ là căn bản của tất cả pháp 

thanh tịnh. Ngày nay vì sao chúng ta học không thành trí tuệ? Vì chúng ta nhiễm ô quá 

nặng. 

Đức Phật dạy chúng ta, buông bỏ được một phần nhiễm ô, trí tuệ hiện ra một phần. 

Buông bỏ mười phần ô nhiễm, trí tuệ hiện ra mười phần, trí tuệ có thể giúp ta thành đạo 

vô thượng. Trong nhiễm ô có thiện ác, thiện tức ba đường lành, ác là ba đường ác, tuyệt 

đối không ra khỏi luân hồi lục đạo. 

“Thị pháp tức quán trí”, phải dùng quán trí. “Thị pháp lìa chư tình kế”, tuyệt đối 

không được dùng phân biệt chấp trước. Vẫn dùng phân biệt chấp trước, là ngày  ngày 

đang tạo nghiệp. Tạo nghiệp nhất định kết duyên với tất cả chúng sanh. Có thiện duyên, 

có ác duyên, oan oan tương báo, trong Phật pháp gọi là chúng sanh có duyên. “Cho nên 

gọi là quán”, ý nghĩa của chữ này rất thâm sâu, phải biết dùng. 

Lại Hội Sớ nói: “chữ quán tức tam quán. Tam đế tam quán, then chốt của vạn hạnh, 

gan mật của Bồ Tát”. Tam đế tam quán là nguyên tắc chỉ đạo tu hành cao nhất của Thiên 

thai tông. Tam chỉ tam quán của Thiên thai không lìa thức, họ dùng tâm ý thức để tu. 

Sau khi Kinh Lăng Nghiêm truyền đến Trung quốc, chư vị cổ đức đều dùng tam chỉ 

tam quán của Thiên thai để giải thích Kinh Lăng Nghiêm. Kinh Lăng Nghiêm nói về sự 

tu  hành  sa  ma  tha, tam  ma, thiền na, chư  vị  cổ  đức  phối  hợp  tam  đế  tam  quán  để  giải 

thích. Đại sư Giao Quang thời nhà Minh nhận ra, trong Kinh Lăng Nghiêm Thế Tôn nói 

về ba phương pháp này, không phải tam chỉ tam quán của Thiên thai. 

Về sau Kinh Lăng Nghiêm phân thành hai phái lớn. Phái cũ lấy Trường Thủy Sớ 

thời nhà Tống làm tiêu chuẩn. Phái mới chính là Chánh Mạch của đại sư Giao Quang. 

Ngài nói rất có lý, rõ ràng trong kinh Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy chúng ta xả thức 

dùng  căn,  dùng  căn  tánh  trong  căn,  dùng  tánh  thấy  để  thấy,  dùng  tánh  nghe  để  nghe, 

không phải dạy ta dùng sáu thức. Nói rất có đạo lý. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        633/16 

Chúng ta xem Chánh Mạch Sớ của đại sư Giao Quang. Trong bài tựa ngài kể một 

câu chuyện, chúng tôi tin đại sư không bao giờ gạt người. Ngài phát hiện ra vấn đề này, 

vì lúc đó rất nhiều người học Kinh Lăng Nghiêm. Trong kinh luận đại thừa có hai câu 

nói nổi tiếng: Lăng Nghiêm khai trí tuệ, Pháp Hoa thành Phật. Người học đại thừa không 

ai  không  biết,  ai  không  muốn  khai  trí  tuệ  chứ?  Đại  sư  Giao  Quang  nói,  khai  trí  tuệ, 

nương vào tam chỉ tam quán của Pháp Hoa tông, không thể khai trí tuệ. Có thể đạt đến 

đại ngộ, không thể đến đại triệt đại ngộ, đại triệt đại ngộ cần xả thức dùng căn. Tam chỉ 

tam quán của Thiên thai vẫn dùng tâm ý thức, chưa xả thức dùng căn. 

Đại sư Giao Quang thọ mạng hết, công phu niệm Phật không tệ, Phật A Di Đà đến 

tiếp dẫn ngài, điều này  ngài  viết  trong bài  tựa. Ngài  đem  việc  mà  mình  thường  ôm  ấp 

trong lòng, trình bày với Phật A Di Đà, hy vọng Phật A Di Đà cho ngài thêm thời gian 

hai ba năm, kỳ nghỉ, để ngài chú thích kinh. Phật A Di Đà đồng ý và ra đi. Sau khi lành 

bệnh, ngài chú thích bộ kinh này, chính là Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh Chánh 

Mạch. Không còn dùng tam chỉ tam quán để giải thích, không dùng nó để giải thích Sa 

ma tha, Tam ma, Thiền na. Nói rất hay, nhưng làm không dễ. Nói cách khác, đương cơ 

của bộ kinh này không phải người bình thường, người bình thường không học được. Nếu 

dùng tam chỉ tam quán của Thiên thai còn dễ học hơn, người bình thường đều có thể học. 

Tam đế tam quán là then chốt của lục độ vạn hạnh, là gan mật của Bồ tát. Quý vị 

xem điều này quan trọng biết bao, gan mật là cơ quan quan trọng nhất trong lục phủ ngũ 

tạng. 

Chúng ta dùng Pháp Hoa Huyền Nghĩa trong Tam Tạng Pháp Số, giải thích về tam 

đế, đây là Phật học thường thức của đại thừa. 

“Đế tức đế thẩm”, là giải thích thế nào gọi là đế, đế nghĩa là thẩm. “Gọi là đế thẩm 

tất cả pháp, tức không, tức giả, tức trung”. Đế có thể nói tường tận để thẩm tra, hiện nay 

chúng ta gọi là nghiên cứu tường tận. Nghiên cứu đích thực là dùng thức thứ sáu và thức 

thứ bảy, phân  biệt  của  thức  thứ  sáu, quyết  định  của  thức thứ bảy, đây  là  phương pháp 

của Thiên thai tông. 

Đối với tất cả pháp, tất cả pháp “tức không, tức giả, tức trung”. “Tức không” là nói 

chân tướng của nó, “tức không” là chân đế, nói về chân tướng của nó. “Tức giả” là tục 

đế. “Tức trung” là trung đế. Chân đế là vạn pháp giai không, liễu bất khả đắc, về thể mà 

nói.  Giả  là  huyễn  tướng,  hiện  tượng  này  ngay  trước  mắt.  Thân  thể  này  của  chúng  ta, 

tướng cũng là giả tướng, ta không thể phủ nhận nó, người thế gian cho rằng đây là thật. 

Phật biết là giả, người thế gian cho là thật. Cho nên nó cũng gọi là đế, gọi là “giả đế”. 

“Trung” là sau khi giác ngộ, ta dùng nó như thế nào. Tướng có- tánh không, sự có- 

lý không. Ta dùng “trung”, không nghiêng về không tánh, cũng không nghiêng về giả, ta 

phải biết dùng nó. Đó chính là mọi việc hòa quang đồng trần với tất cả chúng sanh, tâm 

địa tuyệt đối không nhiễm trước, đây chính là trung đạo. Đây là Phật Bồ Tát ứng hóa tại 

thế gian. 

Khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni tại thế, ngài biểu hiện cho chúng ta thấy. Ngài có 

thân thể, mỗi ngày ngài có công việc, ngài làm một cách rất siêng năng, đây là “tục đế”. 

Tuy  ngày  ngày  biểu  diễn,  ngày  ngày  hoạt  động, trong  tâm  ngài  không  nhiễm  chút  bụi 

trần, hoàn toàn tương ưng với tánh thể. Đây gọi là “trung đạo”, cũng chính là “trung đế”. 

Cho nên dùng “trung”, “trung” là không chấp nhị biên, cũng không lìa nhị biên, bất tức 

bất ly, đây  là  trung  đạo. Lợi ích tất  cả  chúng  sanh, đối với  bản  thân  không  hề  có chút 

chướng ngại nào. 

Ngày nay chúng ta không biết dùng! Nghiêng về không, đó chính là A la hán, Bích 

Chi Phật, cho nên họ gọi là thiên chân niết bàn. Họ như thế nào? Rời thế gian này, không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        634/16 

cần thân thể, họ trú trong cảnh giới không. Phàm phu thì sao? Phàm phu hoàn toàn chú 

trọng huyễn hữu, giả hữu. Coi giả là chân, không biết đây là giả tướng, lấy giả làm chân. 

Luân  hồi  lục  đạo  chính  là  giả  tướng,  họ  đọa  vào  trong  đó.  Hàng  nhị  thừa  nghiêng  về 

không, đọa vào tứ thánh pháp giới, Thanh văn pháp giới, Duyên giác pháp giới, đọa vào 

đó. 

Bồ Tát dùng “trung đạo”, không lìa nhị biên, không trước nhị biên, bất tức bất ly, 

giáo hóa  chúng  sanh,  nâng cao cảnh giới chính  mình. Trên  thực  tế nâng cao cảnh giới 

chính mình, nghĩa là tập khí vô thỉ vô minh dần dần tự nhiên không còn. Đối với họ giáo 

hóa chúng sanh không có gì chướng ngại, vì sao vậy? Vì họ không có nhiễm trước. Bồ 

Tát  ứng  hóa  tại  thế  gian, làm  mà  không  làm,  họ  có  làm  chăng?  Có  làm.  Vì  sao  gọi  là 

không làm? Vì trong tâm họ không lưu lại dấu vết, gọi là không làm, không làm mà làm. 

Tâm địa thanh tịnh quang minh, không có chút tiêm nhiễm nào. Làm rất tốt việc giáo 

hóa chúng sanh, cần biểu diễn thì biểu diễn, cần nói thì nói. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

như thế, lịch đại chư vị tổ sư đều như vậy, họ đang biểu diễn! Họ được đại tự tại. “Tức 

không, tức giả, tức trung”, một mà ba, ba mà một. 

“Thử tam cách lịch”. Cách lịch là gì? “Không” không phải là  “giả”, “giả” không 

phải là “không”. “Không giả” không phải là “trung”, “trung” cũng không phải là “không 

giả”, đó gọi là cách lịch. Nó biến thành gì? Thành thứ đệ tam đế. Ta tu học từng thứ từng 

thứ,  sau  đó  lại  quy  ba  thứ  về  một,  thời  gian  phải  dài.  Nếu  “viên  dung  tam  đế”  thì  rất 

nhanh. Viên dung là gì? “Ba và một vô ngại”, một tức là ba, ba tức là một. Thể là không, 

tướng là có, dụng là trung. Quý vị xem, một mà ba, ba mà một. Thể là không, tướng là 

giả, dụng là trung, đây là viên dung tam đế. 

Bên dưới phân ra giới thiệu. Thứ nhất là chân đế. Chân tức chân không, tức tất cả 

pháp  đều  không”,  tất  cả  pháp  đích  thực  là  chân  không.  “Chư  pháp  vốn  không,  chúng 

sanh không hiểu”, chúng sanh không hiểu, không thấu triệt. “Chấp đó là thật, mà  sanh 

vọng kiến”, họ thấy sai, nghĩ sai, nói sai, làm sai, đây là tạo nghiệp. 

Nghiệp có thiện ác, thiện được sanh vào ba đường lành, tiêu thiện nghiệp của họ. 

Tạo ác đọa vào ba đường ác, tiêu ác nghiệp của họ. Phải biết rằng trong tâm thanh tịnh 

không  có  thiện  ác,  cho  nên  tạo  nghiệp  thiện  ác  cũng  phải  tiêu  trừ  nó,  ý  nghĩa  này  rất 

thâm sâu! Vì sao vậy? Vì thiện ác đều là nhiễm ô, nó không phải thanh tịnh, trong thanh 

tịnh không có thiện ác. Trên đề kinh này nói thanh tịnh bình đẳng giác, trong thanh tịnh 

không có thiện ác, có thiện ác tức không thanh tịnh. 

Chúng  ta  biết  ba  đường  lành,  ba  đường  ác  đều  là  tiêu  nghiệp  chướng.  Thiện  là 

nghiệp  chướng,  ác  cũng  là  nghiệp  chướng,  bình  đẳng  mà,  đều  không  thể  có.  Chướng 

ngại tự tánh của ta, chướng ngại đức tánh ta. Phải làm như thế nào? Xem Bồ Tát làm, Bồ 

Tát dạy tất cả chúng sanh, đoạn tất cả điều ác, tu tất cả điều thiện, không chấp tướng, đó 

là trung đạo. Đoạn ác chấp tướng đoạn ác, tu thiện chấp tướng tu thiện, vẫn không thể 

thoát ly được. Vì sao vậy? Vì chấp tướng là có báo, thiện có thiện báo, ác có ác quả. 

Không chấp tướng, không chấp tướng không có báo. Tu thiện, không có quả báo của ba 

đường lành. Tạo ác, không có quả báo của ba đường ác. Vì sao vậy? Vì tất cả pháp từ 

tâm tưởng sanh. Lục đạo, mười pháp giới đều là mộng huyễn bào ảnh, chỉ cần giác ngộ, 

nó không còn tồn tại. Phải hiểu đạo lý này! Nếu không biết tam đế tam quán, không thể 

tu được, phải tu như thế nào? Hiểu đạo lý này, giác ngộ, thì ra chân tướng sự thật là như 

vậy. 

Bên dưới nói: “Nếu dùng không quán quét hết”. Biết tất cả pháp không có tự tánh, 

tất cả huyễn tướng này không có tự thể. “Gọi là thật tình tự quên”, ta coi giả tướng này 

là chân thật, tình chấp này ta tự nhiên quên mất. Chỉ cần buông bỏ tình chấp là không 


Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        635/16 

sao, nghiệp chướng tiêu trừ. Trong tình chấp này, đầu tiên là ngã kiến, chỉ cần có cái tôi 

là có tình chấp, thì không còn cách nào khác. 

Kinh Kim Cang nói: “vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ 

giả tướng”. Đây là gì? Đây là nhập  môn. Chỉ cần bốn tướng đều còn, là chưa vào cửa 

Phật. Điều đầu tiên phải xem ngã tướng là không, những cái khác giải quyết dễ dàng, sẽ 

không khó. 

Làm  sao  quán  ngã  thành  không?  Tôi  từ đâu  đến?  Là  tứ  đại  ngũ  uẩn, tụ  tập  thành 

huyễn tướng này, do duyên sanh. Tứ đại ngũ ấm là duyên, pháp do nhân duyên sanh. Tứ 

đại là nói đến vật chất, nhục thể này của chúng ta là vật chất, bản thân của vật chất là 

ngũ ấm. 

Vấn đề này cũng là mấy năm gần đây chúng tôi mới biết, trước đó chúng tôi đều 

tách rời vật chất và tinh thần. Vật chất là vật chất, thọ tưởng hành thức là thọ tưởng hành 

thức, nó không phải vật chất. Bây giờ mới biết, tinh thần và vật chất vĩnh viễn không thể 

tách rời. Trong vật chất dù nhỏ đều đầy đủ sắc thọ tưởng hành thức, nhỏ đến mức độ nào? 

Phật pháp gọi là vi của cực vi, ngày nay các nhà khoa học gọi là vi trung tử, lượng tử, 

cũng gọi là tiểu quang tử. Là một trên 100 ức phần thể tích của một điện tử, nhỏ như vậy. 

Nó là vật chất, nó có thọ tưởng hành thức. Làm sao biết? Qua thí nghiệm nước của tiến 

sĩ Giang Bổn Thắng biết được. Tế bào của chúng ta, mỗi tế bào đều đầy đủ sắc thọ tưởng 

hành thức, đây là chân tướng sự thật. Mỗi tế bào đều đầy đủ, vậy tế bào nào là tôi? Nếu 

mỗi tế bào đều là tôi, vậy tôi không phải biến thành rất nhiều cái tôi rồi sao, đâu có đạo 

lý này! Tất cả mọi hiện tượng vật chất, đều đầy đủ thọ tưởng hành thức. Quý vị quan sát 

tường tận, cái tôi bất khả đắc, tôi là giả không phải thật. Hoàn toàn là một quan niệm sai 

lầm rất mãnh liệt, rất kiên cố, cho rằng có cái tôi, thực tế không hề có. Đây gọi là sai lầm 

triệt để, là nguồn gốc của mọi sai lầm. Phá được cửa ải này, về sau không có gì khó. Tu 

đà hoàn phải phá cửa ải này. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  chúng  ta  thấy, 51 địa vị Bồ  Tát, thập  tín  vị  ở  trước. Bồ 

Tát sơ tín vị của thập tín vị phải phá năm loại kiến hoặc, họ đoạn hoặc là ngang bằng với 

tiểu thừa Tu đà hoàn, nhưng trí tuệ vượt qua tiểu thừa Tu đà hoàn, họ là Bồ Tát đại thừa. 

Họ phải đoạn thân kiến, không còn chấp trước thân này là tôi. Cái gì là tôi? Tự tánh là 

tôi. Thông thường chúng ta gọi là linh tánh. Linh tánh là tôi, không phải linh hồn. Linh 

hồn là tự tánh mê, gọi là linh hồn. Linh hồn không ra khỏi lục đạo, linh tánh siêu thoát 

lục đạo. 

Sau khi phá thân kiến, biên kiến dễ phá, biên kiến là gì? Là đối lập. Tôi không còn, 

tôi đối lập với ai? Liên đới phá hết. Nếu không phá cái tôi, đối lập không thể phá được, 

không phá được. Đối lập là biên kiến, nhị biên, đối lập với người, đối lập với việc, đối 

lập với tất cả pháp. Đối lập nó sẽ dần dần phát triển, phát triển đến đâu? Phát triển đến 

mâu thuẫn, mâu thuẫn tiếp tục phát triển ra là xung đột, xung đột tiếp tục phát triển ra là 

đấu tranh, tiếp tục phát triển ra là chiến tranh, tức cùng hủy diệt, chỉ có con đường chết. 

Hóa giải xung đột không có gì khác, chính là buông bỏ đối lập. Tôi không còn đối 

lập với người, không còn đối lập với tất cả vạn vật, vấn đề liền được hóa giải. Họ đối lập 

với tôi không sao, đó là việc của họ, tôi không đối lập với họ, tôi đã giải thoát. 

Buông bỏ thành kiến, thành kiến là gì? Là tự cho mình hơn người. Kiến thủ kiến là 

thành kiến về quả, giới thủ kiến là thành kiến về nhân, chúng ta gọi là thành kiến. Phật 

tách rời nó, tách rời nhân và quả, đều phải buông bỏ, đây đều là ta thấy sai. 

Sau cùng là tà kiến. Không thuộc về bốn loại lớn này, tất cả cái nhìn sai lầm quy 

nạp nó thành một loại, gọi là tà kiến. Buông bỏ tất cả những điều này, tiểu thừa chứng 

được Tu đà hoàn, đại thừa là viên giáo sơ tín vị Bồ Tát. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        636/16 

Trong  đoạn  văn  này  đều  gọi  là  vọng  kiến.  Vọng  kiến  chính  là  năm  loại  lớn  này, 

kiến giải sai lầm, phải  dùng  “không  quán”  quét sạch nó, cũng  chính  là buông  bỏ. Biết 

được những thứ này là giả, nó không phải thật. 

Pháp quán này trong Kinh Kim Cang rất hay, cung cấp cho chúng ta, “vô ngã tướng, 

vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng”, quý vị xem tâm quý vị thanh 

tịnh  biết  bao.  Hành  Bồ  Tát  đạo,  biết  được  tất  cả  mọi  hiện  tượng  là  huyễn  tướng,  phải 

phát tâm từ bi giúp họ giác ngộ, đây gọi là hành đạo Bồ Tát, gọi là phát tâm bồ đề. Tâm 

bồ đề chính là tự lợi lợi tha, tự lợi lợi tha chân thật. Tự lợi là thanh tịnh bình đẳng giác, 

lợi tha là đại từ đại bi. Dùng thanh tịnh bình đẳng giác để hành đại từ đại bi, trong này là 

trí tuệ, không có tình chấp. Họ có thể tiếp thu, giúp đỡ họ. Còn như không thể tiếp thu, 

làm gương cho họ thấy, nhìn lâu ngày họ sẽ cảm động. Đức Phật độ chúng sanh dùng 

thân hành đứng đầu, ngôn giáo là bổ sung, đều là làm ra tấm gương tốt nhất cho chúng 

sanh  xem.  Thân  hành  ngôn  giáo,  không  phải  dạy  người  khác  sau  đó  mới  làm  gương, 

không phải. Làm gương trước, sau đó mới nói. Cho nên Phật độ chúng sanh, chủ yếu là 

thân hành, thực hành, ngôn giáo là bổ sung. Khách và chủ chúng ta phải phân biệt thật rõ 

ràng, như vậy không đến nỗi phát sanh sai lầm. Quý vị biết tình huống thật sự, tình chấp 

tự nhiên không còn. 

“Tình vọng có thể lìa các tướng”, đối với tất cả hiện tượng ta không còn chấp trước. 

“Nếu lìa các tướng, thì lý chân không tự nhiên hiểu rõ”. Câu này cũng rất quan trọng, 

nếu không lìa tướng, lý chân không này ta vĩnh viễn không thể thấu triệt. Đế là gì? Là 

thật sự thấu triệt, thật sự không chấp trước. Không hiểu rõ vạn pháp giai không, làm sao 

có  thể  buông  bỏ  vạn  pháp?  Buông  bỏ  vạn  pháp,  khoảng  cách  với  minh  tâm  kiến  tánh 

ngày càng gần, như vậy mới được đại tự tại, cho nên  gọi là chân đế. 

Thứ hai là “Tục đế”. Tục đế là nói về hiện tượng, giả tượng. Chân đế nói về tự tánh, 

tự tánh. Nên nhớ, chúng ta thường nói, nó không phải hiện tượng vật chất, không phải 

hiện  tượng  tinh  thần,  cũng  không  phải  hiện  tượng  tự  nhiên,  cho  nên  nói  nó  là  “chân 

không”. “Không” này không phải là vô, nó có thể hiện tướng, nhưng nó hiện tướng đều 

là  giả,  không  phải  thật.  Nó  hiện  tướng,  giống  như  chúng  ta  thấy  hiện  tướng  trên  màn 

hình ti vi vậy, thấy giống như là thật, nhưng nó không phải thật. Người khế nhập cảnh 

giới này, họ thấy lục đạo, mười pháp giới, thấy tất cả cõi nước chư Phật khắp biến pháp 

giới hư không giới đều là huyễn tướng, đều là hiện tướng trên màn hình. Chỉ cần đừng 

xem nó là thật, thì không có gì chướng ngại, nó tuyệt đối không trở ngại tự tánh. 

Tuy nó có ba loại hiện tượng xuất hiện, ở tự tánh không có, nhưng tự tánh không 

chướng ngại nó hiện tướng, nó hiện tướng cũng không chướng ngại chân không tự tánh. 

Chúng ta ví “chân đế” như màn hình ti vi, “tục đế” là tướng hiện ra trên màn hình, sau 

đó “trung đế” mới dễ hiểu. 

“Tục tức là thế đế, thế gian thế tục, gọi là lập tất cả pháp”. Họ cho rằng tất cả pháp 

là thật, lập tất cả pháp. “Tuy các pháp vốn không, đều bất khả đắc. Nếu dùng giả quán 

chiếu, thì có thể hiểu rõ tánh đủ các pháp, rõ ràng chân thật, cho nên gọi là tục đế”. Tục 

đế là người thế tục thấy, tưởng là thật. Sáu căn chúng ta tiếp xúc với cảnh giới sáu trần, 

mắt  thấy  sắc,  tai  nghe  âm  thanh,  mũi  ngửi  hương,  lưỡi  nếm  vị.  Thân  thể  tiếp  xúc  với 

cảnh giới bên ngoài, còn có thức thứ sáu đang khởi vọng tưởng, nghĩ quá khứ, nghĩ vị lai. 

Tất cả đều là giả. 

Giả, không thể nói nó không có, nó có thật, như vậy phải làm sao? Dùng giả quán 

chiếu, tuy có nhưng nó không phải thật, nghĩa là sao? Nó không tồn tại vĩnh hằng, mà 

biến hóa trong từng sát na. Trong kinh giáo cũng nói, hiện tượng này gọi là vô thường. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        637/16 

Thời gian ngắn, ngắn đến mức một giây có đến 1600 triệu lần sanh diệt, chúng ta không 

nhìn thấy. 

Hiện tượng ngày nay chúng ta nhìn thấy, rốt  cuộc là sao? Đây là các nhà khoa học 

nghiên  cứu,  hiện  tượng  vật  chất  rốt  cuộc  là  gì?  Khoa  học  kỹ  thuật  cận  đại  phát  triển, 

dùng kính hiển vi bội số cao nhìn thấy được, máy tính tinh vi. Máy tính tinh vi, đo lường 

tốc độ của nó, phát hiện hiện tượng này giống như ánh chớp vậy. Vừa nhìn thấy lập tức 

tiêu diệt, ánh sáng thứ hai lại đến, như ánh chớp vậy. Thật ra giống như film đèn chiếu 

chúng ta chiếu trên ti vi, mở ống kính ra, tấm phim này chiếu lên màn hình, đóng ống 

kính lại, thay một tấm khác, mở ống kính ra, ta nhìn thấy tấm thứ hai. Tốc độ của nó rất 

nhanh, mắt chúng ta nhìn không kịp, nhìn thấy hình như là thật. Nhanh đến mức độ nào? 

Một giây có 24 tấm. Ngày xưa chúng ta xem film, một giây 24 tấm, chúng ta nhìn thấy 

giống như là thật. 

Bây giờ Phật cho chúng ta biết, cảnh giới hiện tại của chúng ta, một giây bao nhiêu 

tấm? Một giây 1600 triệu tấm, vì thế ta mới tưởng là thật. Một giây 1600 triệu lần sanh 

diệt, ai nhìn thấy? Kinh điển đại thừa nói, bát địa trở lên, họ không cần dùng máy móc. 

Các nhà  khoa học dùng  máy  móc, Bồ  Tát  không  cần. Bát địa, cửu địa,  thập địa,  Đẳng 

giác,  Diệu  giác.  Năm  cấp  bậc  này,  họ  đều  nhìn  thấy,  không  phải  giả,  một  người  nhìn 

thấy không tính. Trong năm cấp bậc này, quý vị biết có bao nhiêu người? Vô lượng vô 

biên vô số người đều nhìn thấy. Bản thân chúng ta cố gắng tu, tu đến bát địa, chẳng phải 

bản  thân  cũng  nhìn  thấy  sao?  Tuy  hiện  nay  không  nhìn  thấy,  mà  chỉ  nghe  nói.  Trong 

kinh  Phật  nói  như  vậy,  thêm  báo  cáo  của  các  nhà  khoa  học,  chúng  ta  đối  chiếu,  quả 

nhiên không sai, chúng ta tiếp thu. 

Chúng ta dùng cách nói trong kinh Phật và khoa học để xem những hiện tượng này, 

những  hiện  tượng  khắp biến pháp giới  hư  không  giới, đây  gọi là dùng  giả quán  chiếu. 

Phải thật là cách nhìn này, đừng ở trên giảng đường nói “đây là giả”. Khi ra khỏi đó thì 

mọi thức đều là thật. Như vậy không được, vậy là ta trở về vị trí cũ. Phải kiên trì, là giả, 

không  phải  thật, phải  kiên  trì  đến  cùng, vì  sao  vậy?  Vì  như  vậy  mới  có  thể  buông bỏ. 

Hiện tượng đều ngay trước mắt chúng ta, biết đây là vô thường. Chúng ta nhìn thấy là vô 

thường, chúng ta nhìn thấy là tướng tương tục, hãy xem nó như film, hãy xem nó như ti 

vi. 

Chân đế là gì? Là màn hình của ti vi. Tục đế là gì? Tục đế là hiện tướng trên màn 

hình. Quý vị thấy màn hình là thật, nó vĩnh hằng bất biến. Tướng hiện ra trên màn hình 

là giả, sát na sanh diệt. Dùng film băng nhựa, một giây có 24 lần sanh diệt. Hiện nay đã 

tiến bộ,  film dùng kỹ thuật số, dùng thẻ nhớ, tốc độ của nó nhanh hơn tốc độ film nhựa 

ngày xưa, hiện tượng chúng ta nhìn thấy rất thật. Nhưng dù nhanh đến đâu, cũng không 

thể nhanh bằng hoàn cảnh hiện thực, vẫn không bằng. 

Nếu hiểu rõ đạo lý này, mỗi ngày xem ti vi dùng giả quán để quán, quý vị sẽ thành 

Phật. Đây là một pháp môn, cũng thành Phật như thường. Sau khi quán thành, xem cảnh 

giới hiện thực của chúng ta, toàn là film, là ti vi, không có gì là thật. Ta không còn chấp 

trước, không còn phân biệt, tâm thanh tịnh bình đẳng giác hiện tiền, đây gọi là tục đế. 

Thứ ba là Trung đế. “Trung tức trung chánh, gọi là thống nhất tất cả pháp”. Thống 

nhất tất cả thể tướng lại, đây là tác dụng. “Chư pháp vốn không lìa nhị biên”, giống như 

chúng ta xem ti vi vậy, cảnh tượng trong màn hình không lìa màn hình. Màn hình không 

lìa sắc tướng, sắc tướng không lìa màn hình, vốn không lìa, không lìa nhị biên, cũng “bất 

tức nhị biên”. Màn hình không phải sắc tướng trong đó, sắc tướng không phải màn hình, 

quả  thật không phải.  Chúng  ta  tắt kênh sắc  tướng không  còn,  mở  kênh  ra nó liền hiện 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        638/16 

tiền. Chứng minh nó là hai không phải một, nhưng khi khởi tác dụng là một mà hai, hai 

mà một. Chúng ta phải hiểu một cách rõ ràng minh bạch. 

Khi dùng trung quán để thấy, thấy nó thành nhất thể. “Tức có thể hiểu rõ các pháp 

phi chân phi tục, tức chân tức tục, thanh tịnh động triệt, viên dung vô ngại. Tức một mà 

ba, tức ba mà một, không thể nghĩ bàn”. Không cần nghĩ đến nó, cũng không cần nói về 

nó, sự  thật  nó  là  như  vậy.  Nếu  nghĩ  về  nó,  ta  nghĩ  sai, nói  về  nó  cũng  nói  sai.  Không 

cách nào nói một cách hoàn toàn, nếu nói chỉ có thể nói một phương diện. 

Nói chân quý vị dễ hiểu, nói tục cũng dễ hiểu. Tục chính là chân, chân chính là tục, 

khiến cho mọi người hồ đồ, mê hoặc, đây là chân tướng sự thật! 

Tu  hành  của  Thiên  thai  tông,  đây  là  một  quan  niệm  quan  trọng  nhất.  Nếu  không 

dùng quan niệm này thì không thể, tu không thành tựu, cho nên điều này rất quan trọng. 

Tam đế chúng ta học đến đây, hôm nay hết giờ rồi. 



 



Tập 296 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 22.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 351, hàng thứ năm, bắt đầu xem từ câu thứ hai. Hàng thứ 

năm, câu thứ hai. 

Lại Hội Sớ nói: “chữ quán này tức tam quán, gọi là tam đế tam quán, là then chốt 

của vạn hạnh, gan mật của Bồ Tát”. Chúng ta học đến đây, trong Pháp Hoa Kinh Huyền 

Nghĩa của Thiên thai tông nói về tam đế, chúng ta đã học. Trong Tam Tạng Pháp Số, 

Kinh Nhân Vương Bát Nhã cũng nói về tam đế, không giống với Thiên thai tông nói, rất 

đáng cho chúng ta làm tham khảo, chúng tôi cũng trích dẫn ra đây. 

“Tam đế. Nhân Vương Hộ Quốc Bát Nhã Kinh Sớ nói: đế nghĩa tức là thẩm thực, 

thẩm tra”. Ngày nay chúng ta gọi là nghiên cứu. Chư vị cổ đức dạy rằng: “bác học, thẩm 

vấn, thận tư, minh biện”. Hai chữ thẩm thực có thể bao hàm bốn điều này, hiểu rõ chân 

tướng sự thật. “Quán thế gian, tất cả các pháp xuất thế gian, không ra ngoài không, sắc 

và tâm”. Đây là trong kinh Phật nói, căn nguyên của tất cả pháp giữa vũ trụ, không ra 

ngoài ba điều này. 

Cũng như các nhà khoa học vậy, vũ trụ này không có gì cả, ngoài ba thứ, giới khoa 

học nói đến ba thứ, họ nói là vật chất, vật chất tức là sắc pháp, tin tức, tin tức đại khai là 

tâm pháp, năng lượng ở đây gọi là không. Họ nhìn thấu suốt vạn sự vạn vật trong vũ trụ, 

đạt được một tổng kết. 

Chúng ta xem tổng kết trong Kinh Nhân Vương, thứ nhất là “không đế. “Không tức 

nghĩa là hư huyễn”. Chữ “không” này không gọi là vô, không mà cái gì cũng không có 

gọi là ác thủ không, trong kinh Phật nói về “không” không phải ý này. “Không” là có, 

tuy có nhưng nó không thực tại. Nó không có tự tánh, không có tự thể, cho nên nó là một 

huyễn tướng, nhưng giấc mộng vậy. Khi nằm mộng ta không thể nói nó không có, cũng 

không  thể  nói  nó  có.  Cảnh  giới  trong  mộng  quả  thật  không  có  gì  ta  có  thể  đạt  được. 

Dùng điều này ví dụ quan sát thế gian chúng ta, tất cả pháp thế gian và xuất thế gian. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        639/16 

Thế gian thông thường chỉ cho lục đạo, xuất thế gian chỉ cho tứ thánh pháp giới, đây là 

cách thường hay nói. 

Trong Phật pháp đại thừa không phải ý này, trong đại thừa Phật pháp thế gian này 

bao gồm mười pháp giới. Nghĩa là lục đạo và tứ thánh pháp giới đều là thế gian, ra khỏi 

mười pháp giới mới gọi là xuất thế gian. Xuất thế gian là nhất chân pháp giới, là cõi thật 

báo trang nghiêm của chư Phật Như Lai. Pháp thế gian, pháp xuất thế gian đều là giả, 

không có gì là thật. Cho nên không ra khỏi sắc, không và tâm, không ra khỏi sắc và tâm. 

Cách  nhìn  này,  rất  giống  Thiên  thai  tông  nói  về  chân  đế,  là  cảnh  giới  hiện  lượng 

của Như Lai, không phải phàm phu. Phàm phu không nhìn thấy chân tướng sự thật. 

“Gọi là đế thẩm tất cả chúng sanh và các pháp trong thế giới”. Tất cả chúng sanh là 

hữu tình thế gian. Các pháp thế giới là thế gian vật chất. Phật pháp gọi là khí thế gian. 

Tất cả chúng sanh là tình, các pháp thế gian là vô tình, tình và vô tình “tánh tướng vốn 

không”. Tướng là giả, tuy tánh năng hiện năng sanh, nó liễu bất khả đắc. Vì nó không 

phải hiện tượng, không phải hiện tượng vật chất, không phải hiện tượng tinh thần, cũng 

không phải hiện tượng tự nhiên. Nó tồn tại, tồn tại khắp mọi nơi mọi lúc. Nó là bản thể 

của  tất  cả  loài  hữu  tình  và  vô  tình,  cho  nên  không  thể  nói  nó  là  vô.  Sáu  căn  chúng  ta 

không duyên đến được nên nói nó là không. 

Nó  không  phải  vật  chất,  nhãn  nhỉ  tỷ  thiệt  thân  không  duyên  đến  được,  nghĩa  là 

không  cảm  xúc  được.  Nó  không  phải  hiện  tượng  tinh  thần,  thức  thứ  sáu  của  chúng  ta 

cũng không duyên đến được. Đối với nó tưởng tưởng của chúng ta cũng đành chịu. Vì 

thế dùng chữ “không” để tượng trưng, tánh tướng vốn không. 

“Hư giả không thật”, hư giả không thật này là đặc biệt nói về tướng. Tướng là sở 

sanh,  là  sở  hiện.  Ở  trước  nói  tánh  tướng  vốn  không,  đều  là  liễu  bất  khả  đắc,  sáu  căn 

không duyên được. “Gọi là không đế”. Dây là người chứng được pháp thân Bồ Tát trở 

lên. Chúng ta biết đại thừa viên giáo trong Kinh Hoa Nghiêm, sơ trụ Bồ Tát chứng được, 

nhập vào cảnh giới này. Họ lý giải về thế giới này, họ nhìn thấy thế giới này, chân tướng 

đúng như vậy. 

Trong thập pháp giới đều gọi là phàm phu, lục đạo là nội phàm, nội ngoại đều lấy 

lục đạo làm giới hạn. Bên trong lục đạo gọi là nội phàm, bên ngoài lục đạo như Thanh 

văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật, họ chưa kiến tánh, vẫn dùng a lại da, cho nên gọi là ngoại 

phàm, phàm phu bên ngoài lục đạo. Chỉ gọi phàm phu, là bao gồm tất cả mười pháp giới. 

Trong kinh luận khi chúng ta thấy chữ phàm phu hay danh từ này, phải xem kỷ đoạn văn 

trước sau. Nếu không bao gồm tứ thánh, đó chính là phàm phu lục đạo. Không phải thật, 

đều là hư giả, gọi là “không đế”. 

Khi hiểu rõ chân tướng sự thật, lập tức buông bỏ. Buông bỏ điều gì? Buông bỏ tình. 

Khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trước,  đều  là  tình.  Đối  với  khởi  tâm  động  niệm, 

phân biệt chấp trước, không còn chấp trước nó nữa. Đây là tu hành chơn chánh, thật sự 

có thể khế nhập cảnh giới. Trong Kinh Pháp Hoa gọi đây là “Phật tri Phật kiến”, đã nhập 

vào cảnh giới Như Lai. 

Thứ hai là sắc đế. “Sắc tức nghĩa là chất ngại”. Chất là hiện tượng vật chất, nó có 

chướng ngại. “Gọi là đế thẩm sắc thân chúng sanh thế gian”. Chúng ta quan sát tường 

tận, nghiên cứu tỉ mỉ, thẩm vấn, thận tư, minh biện, đối với sắc pháp của chúng sanh thế 

gian và các pháp thế giới, muôn sự muôn vật của thế giới này. “Sơn hà đại địa vô số hình 

tướng”, đây đều thuộc về vật chất. Câu tiếp theo, “cho đến tất cả cảnh giới mà ý thức 

duyên được”, đây là hiện tượng tinh thần, “đều là sắc pháp”. Cảnh giới vật chất chúng ta 

dễ hiểu, cảnh giới ý thức duyên được chúng ta khó hiểu hơn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        640/16 

Ý thức là gì? Là tư tưởng. Ví dụ chúng ta ở đây, chúng ta chuẩn bị đi du lịch, nghĩ 

đến sân bay, tình hình sân bay lập tức hiện ra trong đầu, nó là sắc pháp. Sắc pháp này gọi 

là vô biểu sắc. Bản thân mình rất rõ ràng, người khác không biết. Tâm chúng ta nghĩ đến 

Phật A Di Đà, hình tướng Phật A Di Đà hiện ra trong đầu, người khác không thấy. Đây 

là cảnh giới ý thức duyên được, có sắc, loại sắc này người có định công nhìn thấy được. 

Quý  vị  ngủ  nằm  mộng,  người  có  công  phu  thiền  định,  họ  có  thể  thấy  được  cảnh  giới 

trong mộng của ta. Khi nằm mộng ta làm những việc gì, họ đều biết, vì sao vậy? Vì có 

sắc. Định có thể đột phá tất cả tầng không gian, những gì ý thức chúng ta tưởng tượng và 

hoàn  cảnh  hiện  thực  là  khác  tầng  không  gian,  vì  thế  ta  không  thấy  được.  Người  được 

thiền định, hoàn toàn đột phá tầng không gian nên có thể thấy, đạo lý là như vậy. 

Tầng  không  gian  từ  đâu  mà  có?  Từ  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước.  Chỉ  cần 

buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước, tầng không gian này bị đột phá, không còn 

nữa. Trên thực tế, căn bản không có tầng không gian, không có điều này, đây cũng là giả 

tướng. Có khởi tâm động niệm, có phân biệt chấp trước thì nó có. Không có phân biệt 

chấp trước, nó không có. Chắc là khi đang khởi tâm động niệm, vẫn chưa có tầng không 

gian, đó gọi là nhất chân pháp giới. Thập pháp giới có tầng không gian, mười pháp giới 

trở lên không có, đây gọi là “sắc đế”. 

Thấu triệt muôn sự muôn vật, tánh không- tướng có. Có là huyễn có, không là chân 

không. Phải  hiểu  nghĩa  của  chân  không, “chân  không  bất  không, huyễn  hữu  phi  hữu”, 

đây là hai câu nói trong kinh. 

Vì  sao  nói  chân  không  bất  không?  Vì  nó  có  thể  hiện  tướng, năng  sanh  vạn  pháp, 

năng hiện vạn pháp, không thể nói nó không, đây là chân không bất không. 

Huyễn hữu phi hữu, huyễn hữu giống như cảnh giới trong mộng, thập pháp giới đều 

là cảnh giới trong mộng. Tuy có cảnh giới trong mộng, có là giả có chứ không phải thật. 

Bất khả đắc! Chư vị cổ đức thường nói: “đời người như giấc mộng”, đời người là giấc 

mộng. Nếu chúng ta thường quán chiếu như vậy, đối với việc tu hành có lợi ích rất lớn. 

Lợi ích gì? Không còn mặn mà với tất cả pháp thế xuất thế gian, trong tất cả pháp không 

sanh khởi tình chấp, tu hành khó phá nhất chính là tình chấp. Chướng ngại lớn nhất của 

việc khai ngộ kiến tánh chứng quả là tình chấp, ta có thể lạnh nhạt trước tình chấp. Xem 

như thế nào? Thế gian này quả thật như giấc mộng. 

Có những người sơ học, thập chí công phu học tập chưa đủ, nghe nói như vậy liền 

sợ hãi, khiếp sợ, tinh thần bất an. Có hiện tượng này. Họ cảm thấy mình không có chổ 

nương  tựa.  Cho nên  những lời  này,  đức  Phật  không  thường  nói.  Người  không  có nền 

tảng công phu tương đối, Phật không nói với họ, Phật nói với họ về tục đế, nói về pháp 

thế gian, không nói với họ về chân đế. 

Khi  tục  đế  tu  đến  mức  độ  tương  đối,  cảnh  giới  nâng  cao  hơn,  Phật  mới  nói.  Đức 

Phật nói nhiều nhất, là nói trong thời kỳ Bát nhã. Thời kỳ Phương Đẳng có nói, nhưng 

nói rất ít. A hàm hầu như không nói đến vấn đề này. Thế Tôn nương vào nhị đế mà nói, 

giáo hóa chúng sanh. Tông môn gọi là lên cao một bậc, đó chính là từ mười pháp giới 

tiếp  tục  nâng  cao  lên,  lúc  này  cần  phải  nói.  Vì  sao  vậy?  Vì  chưa  buông  bỏ  tình  chấp, 

không nâng cao được. Tình chấp là giả, không phải thật. 

Thân kiến, trong  mạt  na gọi là ngã kiến, đây  là  gốc của  phiền  não, bốn đại  phiền 

não thường tương tùy_ngã kiến, ngã ái, ngã mạn, ngã si. Nói cách khác, tưởng rằng có 

cái tôi, cùng đến với cái tôi là tham sân si, cho nên tham sân si gọi là căn bản phiền não. 

Bốn kiến giải sai lầm này cấu thành mạt na thức, mạt na chính là bốn loại này. Thức thứ 

bảy gọi là ý căn. Phân biệt thì sao? Phân biệt là nó khởi tác dụng, ý căn khởi tác dụng 

gọi là ý thức. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        641/16 

Ý căn và ý thức gọi là hai tâm, ba tâm hai ý, đây gọi là hai ý. Ba tâm thêm vào a lại 

da, a lại da, mạt na, ý thức gọi là ba tâm, chúng ta thường gọi ba tâm hai ý. Ta dùng ba 

tâm hai ý, không ra khỏi luân hồi lục đạo. Ba tâm hai ý tạo thành huyễn tướng của luân 

hồi. Nhân là mộng huyễn bào ảnh, quả cũng là mộng huyễn bào ảnh. Nhân thật kết thành 

quả  thật, nhân thật là  tự  tánh, quả  thật  là thường  tịch  quang. Đó  là thật, vĩnh hằng  bất 

biến.` 

Cõi thật báo là tướng do tập khí vô thỉ vô minh hiện ra, a lại da năng sanh năng hiện, 

tập khí không còn thì tướng này cũng không còn. Đây chính là trong Kinh Bát Nhã nói: 

“Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. 

Sau cùng là tâm đế. “Tâm đế tức là thức thứ tám- tâm vương”, vì sao vậy? Vì nó 

năng  biến,  thập  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm  là  nó  sở  biến.  “Gọi  là  căn  thân  của 

chúng sanh, hư không, thế giới, cho đến tất cả các pháp thiện ác, đều do tâm này sanh 

ra”. A lại da! A lại da là chủ tạo vật. 

Tự tánh năng sanh năng hiện, nó hiện ra nhất chân pháp giới, nhưng không thể biến. 

Nó  hiện  là  pháp  giới  thanh  tịnh,  vì  sao  vậy?  Vì  hoàn  toàn  là  tự  tánh  tự  nhiên  hiển  lộ, 

không  hề  có  sự  khiếm  khuyết.  Chỉ  có  tâm  hiện,  không  có  thức  biến,  chuyển  bát  thức 

thành  tứ  trí.  Tự  tánh  chúng  ta  hiện  cảnh  giới,  chân  tâm  hiện  cảnh  giới  liền  xuất  hiện. 

Trong này thêm a lại da vào lập tức biến, biến thành mười pháp giới. Lại thêm vào tình 

chấp nghiêm trọng liền biến thành lục đạo, đây là chân tướng của tướng thế gian. 

Kinh Bát Nhã nói đến tam đế, tâm đế chuyên nói về a lại da. Tam tế tướng của a lại 

da, hiện nay các nhà khoa học đã phát hiện. Năng lượng là nghiệp tướng của a lại da; tin 

tức là chuyển tướng của a lại da; vật chất là cảnh giới tướng của a lại da, được các nhà 

khoa học phát hiện. Đây là tam đế nói trong Kinh Bát Nhã. 

Trong  Phật  Học  Đại  Từ  Điển,  có  một  danh  từ  thuật  ngữ:  “Tam  chủng  tam  đế”. 

Chúng ta cần phải biết. Tam chủng tam đế là danh số, danh từ thuật ngữ. 

Số có ba điều: “Tam đế bất tư nghì, vì không có tính quyết định, nên bất khả thuyết, 

nhưng tùy theo cơ duyên mà nói, tức không ra ngoài ba ý”. Đây là nói đến Phật Bồ Tát, 

Bồ Tát đây là pháp thân Bồ Tát, giáo hóa chúng sanh nói về tam đế. 

Câu bên dưới nói rất hay: “Tuy dùng tánh không quyết định, nên bất khả thuyết”. 

Tam đế có vô số cách nói, cách nói trong Kinh Bát Nhã và trong Kinh Pháp Hoa Huyền 

Nghĩa, hoàn toàn không giống nhau. Nhưng thấy lúc nào cơ duyên khác nhau thì dùng 

cách nói khác nhau, cho nên Phật không nói pháp nào nhất định. 

Tùy duyên có ba căn thượng trung hạ. Hạ căn “tùy tình thuyết”. Tình là chúng sanh, 

hữu  tình  chúng  sanh,  tùy  theo  chúng  sanh  mà  nói.  “Đây  gọi  là  đại  bi  phương  tiện”, 

chúng ta thường gọi là phương tiện nhiếp độ, dùng phương tiện thiện xảo để nhiếp thọ 

tất cả chúng sanh. “Hoặc nói có hữu môn, hoặc nói có không môn, mà thấu rõ”. Chữ ước 

này, hiện nay chúng ta gọi là tựu, hoặc là nói không môn, hoặc nói hữu môn, hoàn toàn 

tùy theo đối tượng. 

Họ có thể hiểu được hữu môn thì nói với họ hữu môn, họ hiểu được không môn thì 

nói  với  họ  về  không  môn. Nói  hữu  môn,  mục  đích  khiến  họ  đừng  chấp  trước  có, phải 

buông bỏ có. Có là gì? Có không phải thật, là giả. Nếu căn tánh của họ thuộc về không 

môn, không môn là gì? Là nhị thừa, Thanh văn, Duyên giác họ chấp không. 

Nói về nghĩa của không một cách rõ ràng, “không” không phải vô, trong không có 

trí tuệ đức tướng. Đây là tánh không, trong tánh không có kiến văn giác tri, điều này sáu 

căn chúng ta không duyên đến được, cho nên “không” không đồng nghĩa với vô, phải 

dạy  họ  buông  bỏ  chấp  trước  không.  Đức  Phật  nói  pháp, nghĩa  thú  là  đây,  mục  đích  là 

đây, chúng ta không thể không biết. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        642/16 

Chư Phật Như Lai thuyết pháp, chúng sanh nghe được đều có thể khai ngộ. Hiện 

nay  chúng  ta  học  giảng  kinh  thuyết  pháp,  mọi  người  nghe  suốt  mấy  mươi  năm  đều 

không khai ngộ. Chẳng những không khai ngộ, quan sát tường tận, có khi họ càng nghe 

càng hồ đồ. Nguyên nhân gì vậy? Vì bản thân chúng ta không hiểu tam đế tam quán, tam 

đế tam quán là cuộc sống của người giác ngộ, họ sống trong này. 

Người  chứng  quả  rất  tốt,  họ vượt thoát  mười  pháp  giới,  đó là  chứng  quả.  Người 

chưa  chứng  quả  trú  trong  mười  pháp  giới,  họ  nhìn  thế  giới  này  khác  với  người  bình 

thường chúng ta. Họ từng huân tập trong Phật pháp, luôn dùng đạo lý trong kinh điển áp 

dụng trong cuộc sống hằng ngày, vì thế họ nhìn người, nhìn việc, nhìn thế giới khác với 

chúng  ta.  Chúng  ta  rất  chấp  trước,  họ  không  chấp  trước.  Chúng  ta  thích  phân  biệt,  họ 

không  phân  biệt.  Luôn  ở  trong  định,  định  sanh  trí  tuệ.  Chúng  ta  ở  trong  vọng  tưởng, 

vọng tưởng lan tràn. Vọng tưởng sanh phiền não, không sanh trí tuệ, như vậy sao giống 

nhau được? Buông bỏ quan trọng nhất! 

Đặc  biệt là xã hội hiện tại, tiêu chuẩn  của  Phật không còn,  tiêu  chuẩn của  thánh 

hiền cũng không có. Tiêu chuẩn không còn, thiên hạ đại loạn, mọi tri kiến đều xuất hiện. 

Hiện nay khởi xướng tự do ngôn luận, tự do xuất bản. Tà luận và chánh luận hỗn hợp 

khó phân. Chánh luận cũng biến thành tà luận. Vì sao nói chánh luận biến thành tà luận? 

Có người không nhận thức được giá trị, xem chánh luận như tà luận, thậm chí xem tà 

luận là thành chánh luận. Vì sao vậy? Vì mọi người ai cũng nói đến, tà liền biến thành 

chánh. 

Ví dụ trẻ con không hiểu chuyện, cha mẹ dạy con cái có đánh phạt, đây là điều bình 

thường. Mấy ngàn năm nay, đây là hiện tượng bình thường, chánh pháp. Hiện nay không 

được, hiện nay nếu trách phạt trẻ em, tức là ngược đãi trẻ thơ, bị kết tội, cha mẹ bị xử 

phạt.  Ở  Mỹ  nếu  cha  mẹ  đánh  con  cái,  mắng  con  cái,  không  được  để  hàng  xóm  thấy. 

Hàng xóm nhìn thấy họ sẽ gọi điện báo cảnh sát, gia đình đó cha mẹ ngược đãi con cái, 

cảnh sát đến ngay hiện trường. 

Hiện nay xã hội phương đông dần dần chịu ảnh hưởng văn hóa phương tây, trẻ con 

nói về nhân quyền, cha me không được xâm phạm nhân quyền của con cái. Quý vị nói 

đây là chánh pháp hay là tà pháp? Tôi chỉ đưa ra ví dụ này, trên thực tế có rất nhiều, coi 

giáo huấn của thánh hiền như cặn bã. 

Cổ nhân tôn trọng giáo huấn thánh hiền đến ngũ thể đầu địa. Hiện nay vứt bỏ hoàn 

toàn, ném vào thùng rác, không cần đến. Coi sát đạo dâm vọng, bạo lực sắc tình là chánh 

pháp, hiện tượng bình thường. “Người không vì mình, trời tru đất diệt”, người tự tư tự 

lợi, đây là chánh pháp, là chánh kiến. Quên mình vì người là ngu ngốc, đầu óc có vấn đề. 

Quên mình vì người, người ngoài thấy vậy họ cười cợt, thiên hạ đại loạn, đánh mất tiêu 

chuẩn. 

Ngày xưa liêm sỉ là đức tốt, hiện nay trong mắt mọi người liêm sỉ là đồ bỏ đi. Nói 

những  người  thời  xưa  cố  ý  đưa  ra  cái  tròng  này  để  trói  buộc  người  khác,  khống  chế 

người khác. Họ cũng nói ra cả mớ đạo lý, khiến người nghe cảm thấy có lý. Họ không 

biết có quả báo ba đường ác, đây là thật. Vì sao vậy? Những người này căn bản không 

tin có đời sau, không tin có luân hồi. Sanh mạng chỉ có một đời này, tận tình mà hưởng 

thụ. Tôn giáo nói về đời sau là mê tín, không hợp với khoa học. 

Ngày  nay  giới khoa học  làm  rất  nhiều  cuộc thử nghiệm, chứng  minh  có quỷ  thần 

tồn  tại,  có  đời  sau  kiếp  sau.  Nửa  thế  kỷ  gần  đây,  phương  tây  rất  thịnh  hành  thuật  thôi 

miên, bác sĩ tâm lý ngày càng nhiều. Con người đi vào độ sâu của thuật thôi miên, họ trở 

về đời quá khứ, nói rõ tình trạng trong đời quá khứ. Còn phát hiện đời quá khứ từng làm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        643/16 

súc sanh, từng làm chúng sanh của tinh cầu khác, kiếp này đến đây đầu thai. Cũng phát 

hiện đời quá khứ từng đọa vào đường ác đạo, đường địa ngục. 

Giới khoa học nghe được, thái độ họ như thế nào? Họ có thái độ hoài nghi. Nhưng 

xem xu thế, hình như ngày càng cảm thấy chắc là có điều này. Vẫn chưa thể khẳng định, 

có thể có, đặt một dấu chấm hỏi ở sau cùng. 

Phật  giáo  hóa  chúng  sanh,  xem  căn  cơ  của  chúng  sanh.  Phật  Bồ  Tát  biết  rõ  chân 

tướng sự thật của vũ trụ này. Sao họ biết được? Họ nhìn thấy trong thiền định, họ không 

cần dùng máy móc, cũng không cần dùng bất kỳ học thuyết nào. Chỉ cần nhập định, tầng 

không gian và thơi gian đều không còn, có thể thấy được quá khứ, có thể thấy được vị lai, 

có thể thấy được thiên đường, có thể thấy được địa ngục, chướng ngại không còn. 

Tôn  giáo  cổ  Ấn  độ, không  có  ai  không  tu  Thiền  định.  Trong  kinh  Phật  nói  về  tứ 

thiền bát định, có thể nói là đa phần người Ấn độ ngày xưa đều học. Cho nên khi nói đến 

luân  hồi  lục  đạo  mọi  người  đều  tin,  vì  sao  vậy?  Vì  trong  định  họ  nhìn  thấy  được  rồi. 

Những gì ta thấy và họ thấy là giống nhau, họ không nói mình bịa đặt. 

Cảnh  giới  trong  định  là  cảnh  giới  hiện  lượng,  không  phải  suy  đoán  từ  lý  luận, 

không phải, là tự thân nhìn thấy. Trong tam lượng nó không phải tỷ lượng, không phải 

phi lượng, nó là hiện lượng. Cho nên đối với hàng phàm phu, Phật sẽ nói từ hữu môn. 

Đối với hàng căn tánh nhị thừa, Phật nói từ không môn. 

“Tam đế này ở trước thập hạnh của viên giáo”. Câu này nói rõ, đây là nói đối với 

người có tu chứng, có chút công phu, không nói người không có công phu. Tùy theo căn 

tánh của họ, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. 

Loại thứ hai là “tùy tình trí thuyết”. Trong này chú trọng chữ trí. “Tức tùy theo ý họ 

mà nói, tùy theo mỗi chúng sanh mà nói hữu môn hay không môn, tùy theo trí tuệ mà 

nói một trong số đó. Ba đế này đối với viên giáo thập tín vị”. Thập hạnh vị ở trước có 

thể có vấn đề, phải chăng chữ hạnh này có sai lầm? Theo ý này để xem, chắc là trước 

thập tín. Quí vị xem, thứ hai nói đến thập tín, thứ ba là sơ trụ trở lên, cái này cao hơn cái 

kia. Từ ý nghĩa của chữ hành này cho thấy, chắc là trước thập tín. Tra thử trong Đại Từ 

Điển xem, phải chăng chữ này không in sai. Điều này hiện nay chúng ta gọi là tri thức, 

không phải trí tuệ. 

Đối với chúng sanh, tri kiến của chúng sanh, nói với họ về có và không. Nghĩa là 

chúng ta thường nói: “tướng có- tánh không, sự có- lý không”, tri thức này đa phần đều 

có thể  tiếp thu. Đối với  trí tuệ, trí đây  là trí tuệ. Đối với  trí tuệ  mà  nói, người tu  hành 

chúng ta phải biết dùng trung đạo, dùng trung đạo là trí tuệ. Không thiên lệch nghĩa là 

không chấp trước có, cũng không chấp trước không. Nhị biên đều không chấp trước, nhị 

biên  đều  không  phân  biệt,  như  vậy  mới  không  ngừng  nâng  cao.  Chấp  trước  chính  là 

chướng ngại, bất luận chấp trước có hay chấp trước không, đều là chướng ngại. Phàm 

phu chấp có, không ra khỏi luân hồi lục đạo. Nhị thừa chấp trước không, không ra khỏi 

mười pháp giới, họ có chướng ngại. Nhị biên đều không chấp trước, chướng ngại không 

còn, thông qua an toàn. Buông bỏ tất cả, được tự tại! 

Thứ  ba  là  “tùy  trí  thuyết”.  Đây  là  nói  thật  tướng  các  pháp.  “Tùy  theo  ý  mình  mà 

nói”, không phải tùy thuận chúng sanh. Chính mình như thế nào? Đại triệt đại ngộ, minh 

tâm kiến tánh, họ nói đều là thật. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng Kinh Hoa Nghiêm là tùy trí thuyết. Ngũ Đăng 

Hội Nguyên, Truyền Đăng Lục của Thiền tông, đều là tùy trí thuyết. Là cảnh giới hiện 

lượng tự mình chứng được, đa phần chúng ta xem không hiểu, không biết họ đang nói gì. 

“Là đã vượt qua sơ trụ”, đây là sơ trụ trở lên. “Không phải trong địa vị này tuyệt 

thấy nghe, thật giả như nhau”. Không phải đột nhiên ở trong này buông bỏ sự thấy nghe, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        644/16 

tuyệt là buông bỏ. Thấy nghe là gì? Chính là buông bỏ tình thức, thấy là nhãn thức, nghe 

là nhĩ thức. Đưa ra ví dụ cho hai chữ này, không phải chính là trong Kinh Lăng Nghiêm 

nói xả thức dùng căn sao, trong Kinh Lăng Nghiêm nói xã thức dùng căn. Vì căn, trần, 

thức đều là giả. 

Dùng căn là dùng tánh trong căn, dùng tánh thấy, dùng tánh nghe. Bồ Tát Quan Thế 

Âm dùng tánh nghe, phản văn văn tự tánh, tánh thành vô thượng đạo, ngài đã thành Phật. 

Chúng ta không biết, nếu biết dùng phương pháp của ngài, chúng ta cũng khai ngộ, đừng 

dùng thức. Thực tế mà nói, thức là gì? Thức là kiến tư phiền não, trần sa phiền não, vô 

minh phiền não, tất cả gọi là tình thức. 

Thức, đặc biệt nói về phàm phu lục đạo, phàm phu lục đạo dùng sai hoàn toàn. Sáu 

thức đều dùng theo hướng bất thiện, vì thế không ra khỏi lục đạo. Nếu hoàn toàn y theo 

giáo huấn Đức Phật, đó là việc tốt. Cũng chính là Đức Phật nói: “cần tu giới định tuệ, 

tức diệt tham sân si”, họ có thể vượt thoát lục đạo đến tứ thánh pháp giới. Nhưng đến tứ 

thánh pháp giới họ vẫn dùng thấy nghe, họ không dùng tánh thấy để thấy, không dùng 

tánh nghe để nghe. Nếu biết dùng tánh thấy, dùng tánh nghe, họ sẽ vượt thoát mười pháp 

giới. Đã vượt qua sơ trụ, pháp thân Bồ Tát. 

Không những phải buông bỏ thấy nghe, mà thật giả cũng phải buông bỏ. Vì sao vậy? 

Vì chân giả đều bất khả đắc. Giả là nói về pháp tướng, chân nói về pháp tánh. Pháp tánh 

không phải  tinh  thần, không  phải  vật  chất, vậy  làm  sao  ta  có  được?  Pháp  tướng là vật 

chất, là tinh thần, ta cũng không đạt được. Vì sao vậy? Vì sát na sanh diệt, sát na không 

trụ, nó là vô thường. 

“Tam đế huyền vi”. Dùng hai chữ này để hình dung lý của tam đế, sự của tam đế. 

Huyền  thắng  vi  diệu, phi hữu  phi  vô. Hoặc  là  nói  phi  không  phi  hữu, diệc  không  diệc 

hữu, không được dùng tâm tư. Ta dùng tư tưởng cũng nghĩ không ra, càng nghĩ càng sai. 

Không  được  dùng  ngôn  ngữ  nghị  luận,  ngôn  ngữ  không  thể  nghị  luận.  Cho  nên  nói: 

“Ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt”, điều này ở sau có nói đến. 

“Chỉ  có  trí  tuệ  chân  thật  chiếu  soi”,  chỉ  có  trí  tuệ  chân  thật  mới  chiếu  soi  được, 

chiếu  thấy  chân  tướng  của  nó.  Quý  vị  thấy  dùng  chiếu  kiến,  không  phải  tưởng  kiến, 

không phải tư kiến. Tư tưởng không thấy được, sáu thức không thấy được, chỉ có trí tuệ 

mới thấy được. 

“Bất khả thị”. Thị là chỉ thị, quý vị không thể chỉ thị. “Bất khả tư, người nghe kinh 

ngạc”. Người mới học Phật nghe được, họ rất kinh ngạc, họ cho rằng rất quái dị. Vì sao 

vậy? Vì xưa nay họ chưa từng nghe. “Chỉ có Phật với Phật nới có thể cùng tận”, đây là 

thấu hiểu triệt để. Chỉ có Phật với Phật, Phật đây là chỉ cho ai? Viên giáo sơ trụ Bồ Tát 

đã thành Phật. Thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng, thập địa, Đẳng giác, Diệu giác, họ 

đều biết. Vì sao vậy? Vì họ hoàn toàn buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước, thật sự 

buông bỏ! Quý vị hiểu chăng? Thật sự buông bỏ nghĩa là chướng ngại không còn, không 

phải tự tánh hiện tiền ư? Tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai, Như 

Lai  chính  là  tự  tánh.  Đức  Phật  nói:  “Tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật”,  tự  tánh  là  chính 

mình, trong tự tánh vốn có trí tuệ, có đức năng, có tướng hảo. Hơn nữa còn viên mãn, 

không có sự khiếm khuyết nào. 

Chúng ta ngày nay, vì sao trí tuệ, đức năng, tướng hảo không hiện tiền? Trong Kinh 

Hoa Nghiêm Đức Phật nói, do vì vọng tưởng chấp trước mà không thể chứng được. Có, 

không hề mất đi, vì ta có vọng tưởng phân biệt chấp trước, ba thứ này làm chướng ngại 

đức năng của tự tánh. Ta không thấy được tự tánh, cũng không thấy được trí tuệ đức 

tướng trong tự tánh. Cho nên Phật dạy chúng ta buông bỏ, Phật dạy chúng ta đoạn tuyệt 

nó. Buông bỏ chấp trước là chứng được quả A la hán, buông bỏ phân biệt chính là Bồ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        645/16 

Tát,  buông  bỏ  vọng  tưởng  tức  thành  Phật.  Đức  Phật  dạy  một  cách  rõ  ràng,  không  sai 

chút nào. Buông bỏ chấp trước, lục đạo không còn, quý vị mới biết nó đúng là giả, giống 

như chúng ta nằm mộng vậy. Tất cả không chấp trước nữa, tỉnh mộng, lục đạo không 

còn. Sau khi tỉnh cảnh giới gì xuất hiện? Tứ thánh pháp giới, Thanh văn, Duyên giác, Bồ 

Tát, Phật. Chúng ta thật sự đang ở trong mộng, tứ thánh pháp giới vẫn là cảnh mộng, lục 

đạo là mộng trong mộng, vì ở đó vẫn có chướng ngại. Phân biệt là chướng ngại, vọng 

tưởng là chướng ngại. Buông bỏ phân biệt chấp trước, chướng ngại không còn, lại thức 

tỉnh, tỉnh mộng mười pháp giới không còn. Hiện ra cảnh giới gì? Nhất chân pháp giới, 

trong kinh luận đại thừa thường gọi là cõi thật báo trang nghiêm của chư Phật Như Lai, 

cảnh giới này hiện tiền. 

Thế nào gọi là nhất chân? Trong cảnh giới này không có biến hóa, trong mười pháp 

giới có biến hóa, có sanh lão bệnh tử, có sanh trụ dị diệt, có thành trụ hoại không. Những 

biến hóa này đều ngay trước mắt chúng ta, ta đều nhìn thấy. Nhất chân pháp giới không 

có  biến  hóa,  vì  sao  vậy?  Vì  nhất  chân  pháp  chỉ  có  tâm  hiện  thức  biến,  không  có  thức 

biến. 

Chỉ  cần  đến  nhất  chân  pháp  giới,  viên  giáo  sơ  trụ  nhất  định  đã  chuyển  bát  thức 

thành tứ trí, không còn dùng bát thức. Không dùng bát thức không có biến hóa, biến hóa 

là thức đang khởi tác dụng. Thức là giả, a lại da không phải thật. Thức thứ sáu và thức 

thứ bảy chuyển, a lại da chuyển theo. Nếu chỉ muốn chuyển a lại da, đây là điều không 

thể. Ta không biết a lại da ở đâu, làm sao chuyển nó? Khi chuyển được thức thứ sáu và 

thức thứ bảy, nó tự nhiên không còn, năm thức trước cũng không còn. Năm thức trước 

biến thành thành sở tác trí, a lại da biến thành đại viên cảnh trí. Diệu! Vi diệu vô cùng. 

Bên dưới nói: “Ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt, không được phàm tình đồ 

tưởng”. Chúng ta không thể tưởng tượng. Đồ tưởng, chữ đồ này có thể cũng có vấn đề, 

có thể cũng là chữ sai. Đáng lẽ nói không được phàm tình tư tưởng. Ở trước nói: “Ngôn 

ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt”, phàm phu dùng tư tưởng tuyệt đối không làm được. 

Tam đế, chúng ta học đến đây, ở sau là “tam quán”. Những tư liệu nói trong Phật 

Học  Đại  Từ  Điển,  đây  là  danh  số.  “Các  tông  phái  nói  tam  quán,  nhưng  tam  quán  của 

Thiên thai tông phổ biến nhất”, vì thế bên dưới giới thiệu tam quán của Thiên thai tông. 

Thứ nhất là không quán. Đế là chân tướng sự thật, quán nghĩa là nói chúng ta nên 

dùng thái độ như thế nào đối với chân tướng sự thật, đây gọi là quán. Dùng tâm thái này 

xem chân tướng sự thật, không có gì khác với Phật Bồ Tát. 

Ngày nay chúng ta không sánh được với Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát đã đoạn tận tình 

thức, ngày nay chúng ta mang theo tình thức, cho nên hiệu quả quán của chúng ta không 

rõ ràng. Làm sao khiến hiệu quả này xuất hiện? Chỉ có một phương pháp, là giảm nhẹ, 

hạ thấp vọng tưởng phân biệt chấp trước, như vậy cách nhìn ngày càng chân thật hơn. 

Thứ nhất là không quán. “Quán không đế của các pháp”. Đây là quán tánh thể của 

các pháp, thể tánh đều cũng một nghĩa. Nói thể tánh cũng được, nói tánh thể cũng được. 

Quán bản thể của các pháp. Tất cả pháp này từ đâu đến? Là tự tánh biến hiện. Tự tánh là 

gì? Tự tánh, cả ba loại hiện tượng đều không có, cho nên gọi là không. Nó không phải 

hiện  tượng  vật  chất,  không  phải  hiện  tượng  tinh  thần,  cũng  không  phải  hiện  tượng  tự 

nhiên. 

Các  nhà  khoa  học  nói,  giữa  vũ  trụ  chỉ  có  ba  loại,  vật  chất,  tin  tức,  năng  lượng. 

Trong tự tánh không có ba thứ này, nhưng tự tánh có thể hiện ra ba thứ này, có thể sanh 

ra ba thứ này. Tự tánh không phải vật, sáu căn chúng ta không duyên được tự tánh, vì 

vậy nói nó là không. Đây chính là câu nhà Phật thường hay nói: “vạn pháp giai không”, 

là không quán. Năng hiện sở hiện, năng biến sở biến, đều bất khả đắc. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        646/16 

Trước đây tôi xem Kinh Đại Bát Nhã, dùng 12 chữ để tổng kết: “Tất cả pháp vô sở 

hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Nếu chúng ta thường quán chiếu như vậy, đây gọi là 

“không quán”. 

Thứ hai là giả quán. “Quán giả đế của các pháp”. Giả là có, là nhìn từ tướng. Nhìn 

từ tướng có hai phương pháp, thứ nhất là phương pháp phân tích. Quý vị phân tích hiện 

tượng vật chất, rốt cuộc hiện tượng này là gì? Các nhà khoa học phân nó thành phân tử, 

trong thể con người phân nó thành tế bào, tế bào phân tích tiếp là nguyên tử, nguyên tử 

tiếp tục phân tích là hạt nguyên tử và điện tử, tiếp tục phân tích biến thành hạt căn bản, 

hạt căn bản tiếp tục phân tích biến thành hạt vi lượng. Hạt vi lượng tiếp tục phân tích, cứ 

phân tích như vậy, xem rốt cuộc vật chất là gì? 

Ở trước Hoàng Niệm Tổ nói vơi chúng ta, năm 1980 các nhà khoa học phát hiện ra 

trung vi tử, chỉ có một trên 100 ức phần của một điện tử. 100 ức vi trung tử tổ hợp thành 

một điện tử, giới khoa học đã phát hiện điều này. Cho nên tất cả vật chất này là giả. Đức 

Phật nói duyên tụ thì có, duyên tán thì không còn, duyên tụ duyên tán. Đức Phật nói tất 

cả pháp là pháp duyên sanh. 

Trong Trung Quán Luận nói: “nhân duyên sở sanh pháp, ngã thuyết tức thị không”, 

vì nhân duyên tán là không còn. Phòng này nó có, tướng của phòng này, căn phòng này 

từ  đâu  ra?  Cốt  thép,  bùn  nước,  ngói  gạch.  Là  do  những  vật  liệu  kiến  trúc  này,  tổ  hợp 

thành một ngôi nhà, nhà từ đây  mà có. Khi phá bỏ những thứ này, căn nhà không còn 

nữa. Căn nhà này là giả, duyên tụ thì có, duyên tán liền không còn. 

Thân thể con người cũng như vậy, tứ đại ngũ uẩn tổ hợp thành một thân thể. Tứ đại 

phân tán, thân thể này biến mất, không còn nữa. Khi duyên tụ thì có, khi duyên tán thì 

không còn. Thật ra quý vị phải biết, khi tụ cũng không tồn tại, có ở đây cũng không phải 

thật có, gọi là huyễn có, giả có. Phật pháp nói thật có, nó không biến hoại, vĩnh hằng bất 

biến là thật. 

Giữa vũ trụ không có thứ gì vĩnh hằng bất biến cả. Bất kỳ một pháp nào, nhà Phật 

dùng pháp làm đại danh từ, bất kỳ một vật nào, lớn như sơn hà đại địa, nhỏ như một hạt 

bụi, đều là duyên tụ mà có, duyên tán mà diệt. Đây là “giả quán”. Ta không đến nỗi bị 

những hiện tượng này đánh lừa, mà hiểu rõ hiện tượng này là chân tướng. 

Giới khoa học dùng phương pháp này, biết được chân tướng của tất cả pháp. Nhưng 

họ chỉ biết được một bộ phận, không viên mãn. Trong chân tướng vẫn còn rất nhiều điều 

kỳ  diệu,  mà  họ  chưa  phát  hiện  được.  Chỉ  có  Phật,  Bồ  Tát,  A  la  hán,  họ  không  dùng 

phương pháp phân tích này, mà dùng phương pháp thiền định. Sau khi nhập thiền định, 

đương thể tức không, liễu bất khả đắc. Họ không cần phân tích từng tầng một. Nghĩa là 

sao? Tức là định sanh trí tuệ, trí tuệ chiếu soi liền thấy rõ ràng, đâu cần phân tích? Siêu 

đẳng hơn các nhà khoa học nhiều, trí tuệ chiếu soi liền rõ ràng, biết được chân tướng sự 

thật. 

Thứ ba là trung quán. “Trung quán, ở đây có hai loại. Quán các pháp cũng không 

phải  không,  cũng  không  phải  giả,  tức  là  trung.  Gọi  là  trung  quán  nghĩa  là  cả  hai  đều 

không”. Ta không thể nói nó không, cũng không thể nói nó giả, phi không phi giả, đây là 

nghĩa của trung. Thấy tất cả pháp, tâm bình đẳng hiện tiền. Đây là cảnh giới của Bồ Tát, 

tiểu thừa không làm được. 

Loại thứ hai, “quán các pháp cũng không cũng giả, tức là trung, gọi là quán song 

chiếu”. Quán tất cả pháp, nó là không, nó cũng là giả. Không giả không hai, không giả 

nhất như. Trong kinh điển đại thừa thường nói: “Tướng có- tánh không, sự có- lý không”. 

Lý  sự không hai, tánh  tướng  nhất như, đây  là  quán  song  chiếu. Trong  trung  quán này, 

nhị biên đều không chấp trước, hiểu rõ nhị biên. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        647/16 

Bồ  Tát  dùng  trung  quán,  hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức.  Trong  Kinh 

Lăng Nghiêm nói: “tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lượng”. Có cảm ứng đạo giao với tất 

cả chúng sanh có duyên trong mười pháp giới, chúng sanh có cảm ngài liền hiện thân. 

Hiện thân gì là do ý niệm của chúng sanh, chúng sanh hy vọng Phật Bồ Tát hiện thân gì, 

họ liền hiện thân đó. 

Dùng tứ nhiếp pháp để giúp họ, như bố thí, ái ngữ, lợi hành, đồng sự. Giúp quý vị 

có một mục đích chủ yếu, giúp quý vị giác ngộ, giúp quý vị hiểu rõ chân tướng của nhân 

sinh vũ trụ. Chỉ cần giác ngộ, chỉ cần thấu triệt, tự nhiên sẽ buông bỏ. Chân tướng sự 

thật là “tam đế”, cách nhìn đối với nhân sinh vũ trụ là “tam quán”, như vậy là nhập vào 

cảnh giới Phật Bồ Tát. Quý vị đã thoát ly luân hồi lục đạo, thoát ly mười pháp giới. 

Ở sau vẫn còn hai hàng: “Lại dùng lý của tánh đức mà gọi là tam đế”. Đế nghĩa là 

chân đế, chính là trong kinh nói về thật tướng. Dùng lý của tánh đức mà gọi là tam đế. 

“Dùng trí của tu đức mà nói là tam quán”. Dùng tam quán chứng tam đế, tam quán là 

Phật tri Phật kiến, như vậy mới có thể kiến tánh thành Phật. Thấy gì? Thấy được chân lý, 

chính là kiến tánh. Thế nào mới có thể kiến tánh? Vì sao ngày nay chúng ta không thể 

kiến tánh? Như vậy là hiểu rõ. 

“Dùng tâm phàm tình của chúng ta, làm cảnh giới quán để quán, gọi là nhất tâm 

tam quán”. Đây là cảnh giới hiện tại của chúng ta, nhất tâm bình thường. Ở đây quan 

trọng  là  nhất  tâm,  không  phải  ba  tâm  hai  ý,  không  phải  tâm  trôi  nổi.  Khi  nhất  tâm 

chuyên chú, tam quán đều ở trong đó. Vì sao vậy? Quý vị đã nhìn thấy lý, nhìn thấy lý 

thể của tự tánh, thấy được tác dụng của tự tánh. 

Như đại sư Huệ Năng nói: “Năng sanh vạn pháp”, năng sanh vạn pháp là tác dụng 

của tự tánh. Tướng của tự tánh là gì? Tướng là thanh tịnh, tướng là đầy đủ, vốn tự đầy 

đủ, tướng là bất động. Thể thì sao? Thể là bất sanh bất diệt, thể là niết bàn. Đại sư Huệ 

Năng nói năm câu này, là nói rõ ràng tất cả thể- tướng- dụng của tự tánh, tất cả pháp 

không lìa tự tánh. 

Trong kinh Phật thường nói: “Ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm”. 

Tâm đó chính là tự tánh, tự tánh là thật, biến hóa ra tất cả pháp là huyễn tướng. Công 

năng của nó quá lớn, không thể nghĩ bàn, biến hóa vô cùng, giống như ống vạn hoa vậy. 

Tùy theo ý niệm mà sanh biến hóa, ý niệm là động. Giống như ống vạn hoa, tùy theo sự 

chuyển động của chúng ta, mà sanh ra biến hóa. Một kết cấu rất đơn giản, mấy  miếng 

giấy vụn khác màu, chỉ cần chuyển động, hiện tượng phát sanh không thể nghĩ bàn. 

Tánh đức cũng như vậy, trong tự tánh cũng vốn đầy đủ ba thứ, trí tuệ, đức năng, 

tướng hảo, chỉ ba thứ này. Biến thành a lại da, thật ra chính là ba thứ này biến thành, đã 

mê thất tự tánh. Trí tuệ biến thành tin tức, đức năng biến thành năng lượng, tướng hảo 

biến  thành  vật  chất,  cảnh  giới  tướng.  Tam  tế  tướng  của  a  lại  da  có  nguồn  gốc,  có  căn 

nguyên, không phải vô duyên mà sanh. Tự tánh là vốn đầy đủ, cho nên chân tướng này 

kiến tánh mới có thể nhìn thấy, chưa kiến tánh vĩnh viễn không thấy được. Dùng bất kỳ 

loại máy móc nào đều không đo lường được. Đức Phật dạy chúng ta buông bỏ phân biệt 

vọng tưởng chấp trước, là thấy được. Chúng ta dùng tâm bình thường, tập trung ý niệm, 

đầy đủ tam quán, đây gọi là nhất tâm tam quán. 

“Tam  đế  tam  quán  có  khác  nhau”.  Nói  đến  rất  nhiều,  biệt  giáo  và  viên  giáo  nói 

không giống nhau. Nhưng tư liệu này trong Tam Tạng Pháp Số, trong Phật Học Đại Từ 

Điển đều có thể tra được. Câu này chúng ta học đến đây, nó là then chốt của vạn hạnh, 

gan mật của Bồ Tát. Hai câu này là hình dung, chứng minh nó là lý luận và phương pháp 

tu học vô cùng quan trọng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        648/16 

“Lại nói đến một chữ pháp, tức chỉ tất cả các pháp hữu tình vô tình sanh tử niết 

bàn”. Chữ pháp này, trong dạy học của Phật giáo, nó là một đại danh từ. Tất cả pháp 

giữa vũ trụ, dùng một chữ này để trượng trưng, gọi nó là pháp. 

Hữu tình, ngày nay chúng ta gọi là động vật, động vật này bao gồm mười pháp giới. 

Vô tình, thông thường chúng ta gọi là thực vật, khoáng vật, bao gồm hư không. Lời của 

Phật là tùy thuận chúng sanh mà nói. Trong hiện tượng này chính là có sanh có tử, động 

vật có sanh lão bệnh tử, thực vật có sanh trụ dị diệt, khoáng vật có thành trụ hoại không. 

Bao gồm tinh cầu, bao gồm tinh hệ, đều có những hiện tượng này. 

“Như huyễn hóa”, quán pháp như huyễn hóa. Trong Hội Sớ nói: “phi không phi giả, 

mà không mà giả, tức là trung đế”. Những hiện tượng này, những hiện tượng này trong 

toàn thể vũ trụ, thông thường chúng ta quy nạp nó thành ba loại lớn, hiện tượng tự nhiên, 

hiện tượng tinh thần, hiện tượng vật chất. Dùng ba loại lớn này bao hàm hết tất cả. Ba 

loại lớn này giống như trong kinh nói: “phi không phi giả, mà không mà giả”. Thấu triệt 

chân  tướng  sự  thật  của  nó,  tuyệt  đối  không  được  chấp  trước.  Chấp  trước  tức  là  mê, 

không chấp trước chính là ngộ. Phân biệt tức là mê, không phân biệt chính là ngộ. 

Chúng ta phải học Bồ Tát, dùng thái độ gì đối với nó? Không những không phân 

biệt không chấp trước, mà còn không khởi tâm không động niệm. Thật sự lý giải nó, “vô 

sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Lãnh hội nó để làm gì? Vì chúng ta không lãnh hội 

cẩn thận, gây ra phiền phức rất lớn, phiền phức sanh tử trong luân hồi lục đạo. 

Vốn  không  có,  hiện  nay  không  dễ  gì  gặp  được  Phật  Bồ  Tát,  nói  với  chúng  ta  về 

chân tướng sự thật. Chúng ta có thể thoát ra khỏi sự rắc rối này, đừng đụng đến nó nữa. 

Sau khi thoát ra khỏi, vĩnh viễn không còn mê hoặc nữa. Nhìn thấy có một số người còn 

mê hoặc, còn điên đảo trong này, chịu khổ chịu nạn, thật oan uổng. Nếu có nhân duyên, 

chúng  ta  giúp  họ  một  tay,  gọi  là  lên  thuyền  từ  trở  lại  độ  sanh.  Chúng  ta  có  thể  trở  lại 

mười pháp giới, có thể trở lại lục đạo, có thể trở lại nhân gian. Trở lại nhân gian cần phải 

biết, họ là Phật, là Bồ Tát, có bị những thứ này nhiễm ô chăng? Không nhiễm ô. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm nói: “Tùy chúng sanh tâm  ứng sở tri lượng”. Thị hiện 

thân tướng, có ứng thân, có hóa thân. Ứng thân thời gian dài một chút, hóa thân ngắn 

ngủi. Ít thì chỉ vài phút, nhiều cũng được vài ngày. Một tuần, hai tuần, không sao, cũng 

là hóa thân. Làm xong công việc, đột nhiên không thấy nữa. 

Như trong Hư Vân Lão Hòa Thượng Niên Phổ có ghi chép, trên đường đi chiêm bái 

Ngũ đài sơn ngài lâm bệnh, gặp người ăn xin tên Văn Kiết. Hai lần gặp đều là khi sanh 

bệnh, ngài đến chăm sóc, chăm sóc vài ngày đến khi sức khỏe dần hồi phục. Người xin 

ăn này thật hiếm có, là người tốt, thấy hòa thượng tuổi tác đã lớn, lại rất gian nan, liền 

lên núi tìm ít cỏ thuốc. Khi lành bệnh, thân thể phục hồi, hòa thượng tiếp tục tam bộ nhất 

bái đến Ngũ đài sơn, Văn Kiết đi mất không thấy nữa, đây là hóa thân. Lần thứ hai lại 

sanh bệnh, Văn Kiết lại đến. Chúng ta biết đây là hóa thân, có thể sống với chúng ta mấy 

ngày, mười ngày, nửa tháng. 

Mọi  người  biết  vợ  của  cư  sĩ  Chu  Bang  Đạo,  bà  gặp  Bồ  Tát  Địa  Tạng,  đại  khái 

khoảng  mười  hai  mươi  phút,  chưa  đến  nửa  tiếng.  Không  biết  ngài  từ  đâu  đến,  cũng 

không biết ngài đi về đâu, cửa lớn nhà bà không mở, hóa thân! Hóa thân, có duyên thì họ 

đến, hết duyên họ ra đi, đều là đến giúp chúng ta. Bồ Tát Địa Tạng đến giúp vợ thầy Chu 

khởi phát lòng tin đối với Phật giáo. Vì vấn đề này là tự thân bà chứng kiến, tuyệt đối 

không phải giả, nhưng trước sau không hiểu được, việc này quá kỳ lạ. Trong nhà ba lớp 

cửa  không  hề  mở,  ngài  đến  bằng  cách  nào?  Khi  ra  đi  cả  ba  lớp  cửa  cũng  không  mở, 

nhưng không thấy ngài đâu. Bà để nghi vấn trong lòng rất nhiều năm, cho đến khi gặp 

thầy  Lý.  Thầy  Lý  nói  với  bà, người  đó  là  Bồ  Tát  Địa  Tạng  trên  Cửu  Hoa  Sơn, không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        649/16 

phải người bình thường, khi đó bà mới hoát nhiên đại ngộ. Từ lúc đó bà chuyên trì Kinh 

Địa Tạng, tụng Kinh Địa Tạng hằng ngày, lễ lạy Bồ Tát Địa Tạng, sau cùng niệm Phật 

vãng sanh Tịnh độ. Thật hiếm có, hỏa thiêu có hơn 300 viên xá lợi, tâm chân thành! 

Ngày  nay  chúng  ta  tu  học,  thiếu  sự  chân  thành,  thiếu  sự  cung  kính  này,  nguyên 

nhân do đâu? Do chúng ta không thấu triệt chân tướng sự thật. Ngày ngày học đại thừa, 

ngày ngày nghe kinh, nhưng không thâm nhập. Trong kinh nói rất rõ ràng về tam chỉ tam 

quán, chúng ta nghe có hiểu chăng? Nghe không hiểu. Vì thế chúng ta không đạt được 

lợi ích chân thật của Phật pháp. 

Mục đích chân thật của Phật pháp là phải thực hành, sau khi học xong lập tức ứng 

dụng.  Áp  dụng  trong  cuộc  sống,  áp  dụng  trong  công  việc,  trong  đối  nhân  tiếp  vật,  áp 

dụng toàn bộ tam đế tam quán. 

Đoạn này vẫn chưa giảng xong, bây giờ hết giờ rồi, chúng ta tạm dừng tại đây. 



 





Tập 297 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 22.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng  Thọ  Kinh  Giải,  trang 351,  hàng  thứ  sáu,  bắt đầu  xem  từ  câu cuối,  xem  từ  câu 

“như hóa”. 

Hội Sớ nói: “phi không phi giả, mà không mà giả, tức là trung đế. Nghĩa là đã nói 

như hóa, tức không phải tuyệt đối không vô, nên nói là phi không. Nếu nói là có, tức chỉ 

như huyễn hóa mà thôi, chứ không thật có”. Chúng ta xem đến đây. Ý này là nói “như 

hóa”. Hóa là huyễn hóa, đương nhiên không phải tuyệt đối không có, tuyệt đối không có, 

trong đó không thể phát sanh huyễn hóa. Nếu nói nó có, có là huyễn hóa, không phải 

thật có. Ý này chúng ta lãnh hội được đôi chút, có thể thấu triệt được. 

“Đã nói như huyễn hóa, là không có mà hiện giả có. Đã là huyễn hóa, thì thể hiện ra 

là không”. Hai câu này nói rất hay, nếu thấu triệt thông đạt ý nghĩa, có thể giúp ta buông 

bỏ. 

Đã nói là huyễn hóa,“quán pháp như huyễn hóa”, các pháp này là không có mà hiện 

giả có. Đây là chân tướng, chân tướng sự thật. Đích thực không có, nhưng những hiện 

tượng  này  ngay  trước  mắt,  giống như  giấc  mộng  vậy.  Cảnh  giới trong  mộng  quả  thật 

không có, khi ta vào trong cảnh mộng, giống như vạn pháp đều ngay trước mắt. Nếu bản 

thân không biết là đang nằm mộng, ta hoàn toàn xem nó là thật, coi nó là thật, thì nhất 

định sẽ tạo nghiệp. Nghiệp cũng không phải thật, khởi nghiệp nhất định hiện ra quả báo, 

dẫn ra quả báo, quả báo cũng không phải thật. Vì bản thân không biết chân tướng sự thật, 

cũng chịu khổ hưởng lạc trong quả báo. Đâu biết rằng chịu khổ là giả, hưởng lạc cũng là 

giả, đến khi tỉnh mộng mới biết hoàn toàn là giả. 

Đến khi nào chúng ta mới tỉnh khỏi giấc mộng luân hồi lục đạo này. Nghĩa là nói, 

nếu chúng ta buông bỏ chấp trước, phân biệt không còn nặng nề. Đối với vấn đề trong 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        650/16 

lục đạo không còn phân biệt, không còn chấp trước, nghĩa là mộng sắp tỉnh. Sau khi tỉnh 

mộng mới biết, luân hồi lục đạo là một ác mộng. 

Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, họ thông minh hơn chúng ta, họ đã buông bỏ. Tuy 

thân thể vẫn còn trong lục đạo, họ chấp trước lục đạo, không phân biệt lục đạo. Cho nên 

lục đạo đối với cá nhân họ mà nói, không có chướng ngại, thân thể vẫn còn. Tình trạng 

này trong Phật pháp có danh từ gọi là hữu dư y Niết Bàn, họ thật sự nhập vào cảnh giới 

niết bàn, nhưng họ vẫn còn thân thể. Hữu dư chính là có thân thể tồn tại, tuy thân thể tồn 

tại, nó không chướng ngại. Họ vẫn có thể lợi dụng thân thể này để giáo hóa chúng sanh, 

hành đạo Bồ Tát. Nhưng phàm phu hoàn toàn tương phản với họ, tưởng rằng đây là thật. 

Tạo  thiện  nghiệp  được  quả  báo  an  vui,  hưởng  phước,  tạo  ác  nghiệp  được  khổ  báo. 

Chúng ta phải biết điều này, chịu khổ là thật, hưởng niềm vui là giả. Nếu hưởng niềm 

vui cũng là thật, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni cũng hưởng niềm vui, không cần thị hiện 

khổ hạnh, nó là giả. Mà khi hưởng niềm vui, chúng ta quan sát tường tận, có ai không 

tạo nghiệp! Khi con người đang chịu khổ tạo nghiệp ít hơn, vì sao vậy? Vì không có cơ 

hội.  Khi  hưởng  phước  có  cơ  hội  tạo  nghiệp,  sát  đạo  dâm  vọng,  họ  tạo  tội  nghiệp  này. 

Quả báo sau cùng của những tội nghiệp này là đại ngục, ngạ quỷ, súc sanh. 

Chúng  ta  thấu  suốt  chân  tướng  sự  thật  này,  ở  thế  gian  tu  phước  có  đúng  chăng? 

Không đúng. Lão tử nói rất hay: “Phúc hề họa sở phục”, họa ở trong phước. Nhất định 

phải học Phật Bồ Tát, tu phước, không hưởng thụ phước báo. 

Quý vị xem Đức Phật tu ba loại bố thí, tài bố thí, Đức Phật dùng nội tài bố thí, vì 

đại chúng phục vụ. Phương pháp phục vụ của ngài là dùng cách dạy học, dùng thân thể 

làm ra tấm gương tốt nhất cho mọi người noi theo. Dùng ngôn ngữ giáo hóa chúng sanh, 

dùng thân hành cảm hóa chúng sanh, cảm hóa và giáo hóa cùng đến. Không hưởng thụ 

phước báo nhân thiên, danh văn lợi dưỡng đều không hề vướng mắc. 

Chúng  ta  phải  biết  điều  này,  phải  học  tập  theo  ngài.  Vướng  mắc  tức  tạo  nghiệp, 

không vướng mắc gọi là tịnh nghiệp, nghiệp thanh tịnh. Tịnh nghiệp là gì? Là không có 

nhiễm  tịnh.  Đừng  nói  là  thiện  ác,  không  có  thiện  ác,  đến  nhiễm  tịnh  cũng  không  có, 

nhiễm tịnh không có mới thật sự thanh tịnh. Đó chính là kinh điển đại thừa thường gọi là 

tam luân thể không, làm mà không làm, không làm mà làm. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni suốt đời thị hiện là tấm gương tốt nhất, vì sao Phật Bồ 

Tát phải thị hiện như thế? Ở đây nói về đạo lý này rất rõ ràng, hiện ra thể là không. Cũng 

chính là nói, họ biết lục đạo, mười pháp giới đều trong cảnh mộng. Trong mộng, không 

những tất cả sự vật bên ngoài ta không đạt được, đến thân thể cũng không có được. Ngày 

nay chúng ta nói, hiện tượng vật chất là giả, hiện tượng tinh thần cũng là giả, hiện tượng 

tự nhiên cũng không ngoại lệ, không có gì là thật cả. 

Bên dưới nói về “tam muội thường tịch”. Không khởi tâm không động niệm nghĩa 

là thường, không phân biệt không chấp trước chính là tịch, thường tịch. Chư Phật Bồ Tát 

thị hiện trong lục đạo, họ đích thực là quán pháp như huyễn hóa, tam muội thường tịch. 

Đây là bản lĩnh của họ, thật tuyệt vời. Vì họ thấu triệt thông đạt Kinh Bát Nhã nói: “Tất 

cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. 

“Cho nên Hội Sớ nói, phi không phi giả, mà không mà giả, là hiển thị nghĩa của 

trung đạo”. Hiển thị nghĩa trung đạo chính là hiển lộ thật tướng các pháp, chân tướng 

của tất cả pháp là như vậy. Nói không, nó không phải không, nói là giả, nó không phải 

giả. Mà không mà giả, nó chính là không, nó chính là giả. 

“Quán pháp như huyễn hóa, tức quán tất cả pháp đều là trung đạo”. Trung đạo có 

thể  dùng  hai  câu  này:  “phi  không  phi  giả,  mà  không  mà  giả”.  Trong  kinh  có  nói  “tức 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        651/16 

không tức giả”. Phi không phi giả, tức không tức giả, đây chính là trung đạo. Ta thấu rõ 

chân tướng sự thật, đây gọi là nhìn thấu, nhìn thấu mới có thể buông bỏ. 

Ngày nay chúng ta không buông bỏ được, không phải gì khác, là do chưa buông bỏ, 

không biết nó là giả, thật sự nhìn thấu tự tại biết bao! Chúng ta muốn hỏi thế gian này có 

thiên tai chăng? Không có, là giả không phải thật, quý vị còn lo lắng gì? Ta ở đây đã như 

như bất động, tức là bên dưới nói đến tam muội thường tịch. 

“Tam muội thường tịch. Tam muội tức là chánh định vậy”. Quý vị đạt được chánh 

định, định là như như bất động. Vì sao có thể đạt đến cảnh giới này? Nhờ quán pháp như 

huyễn hóa, cho nên mới như như bất động. Nghĩa là nói, những huyễn hóa, huyễn pháp, 

huyễn tướng này. Thiên đường là huyễn tướng, tuyệt đối không phát khởi ta tham luyến. 

Tham sân si không sanh khởi, là giả không phải thật. Cảnh giới địa ngục hiện tiền cũng 

không  quấy  nhiễu  đến  ta,  vì  ta  biết  đây  là  giả.  Đối  với  nó  không  hề  khởi  tâm  sợ  hãi, 

không cảm thấy đó là chịu khổ. 

Hoàn toàn hiểu rõ cảnh giới bên ngoài, bên trong đoạn tận tham sân si mạn nghi, xả 

bỏ  khổ  lạc  ưu hỷ, đây  gọi là gì?  Đây  gọi là tự  độ.  Tự độ  sau đó  mới  có thể độ  người. 

Nghĩa là ta thực hành trước, sau đó mới có thể giúp người khác. 

Ngày nay chúng ta giảng kinh dạy học, không sánh bằng Phật Bồ Tát, nguyên nhân 

do đâu? Họ đã thực hành nó, tuy chúng ta nói nhưng không thực hành, không thực hành, 

người ta nghe xong nhưng thấy không giống. Những gì quí vị nói không giống như cuộc 

sống quý vị, người ta không tin. Những gì Phật Bồ Tát nói, họ đều làm được. Thật sự 

trong  thuận  cảnh,  thiện  duyên,  không  khởi  tham  luyến.  Ngịch  cảnh,  ác  duyên  không 

sanh sân nhuế. Bất luận trong cảnh giới nào, tâm đều thanh tịnh bình đẳng giác. Thanh 

tịnh  bình  đẳng  giác  sanh  trí  tuệ,  không  sanh  phiền  não,  trí  tuệ  tức  là  vô  trụ  sanh  tâm. 

Phàm phu không được, phàm phu có trụ, có trụ sanh phiền não, vô trụ sanh trí tuệ. Vô 

trụ  là  trong  tâm  thanh  tịnh, không  có  gì  cả,  sanh  trí  tuệ.  Trong  tâm  có  một  pháp  cũng 

không được. 

Tịnh tông cho phép, cho phép trong tâm có Phật A Di Đà, ngoài ra không được có 

thêm gì nữa. Trong tâm ngoài Phật A Di Đà ra không có gì cả, như vậy nhất định được 

vãng sanh. Sau khi sanh đến thế giới Cực Lạc mới khai ngộ, đó là nhờ gặp thầy tốt. Tự 

thân Đức Phật A Di Đà giảng kinh thuyết pháp, khiến ta khai ngộ. Chưa đến thế giới 

Cực Lạc chưa khai ngộ, đến thế giới Cực Lạc liền khai ngộ. 

Khi vãng sanh Phật đến tiếp dẫn, trước tiên Phật quang chiếu đến. Phật quang chiếu 

soi nghĩa là gì? Làm tiêu nghiệp chướng của mình. Phật quang đó là 48 nguyện của Di 

Đà thành tựu, chính là 48 nguyện của Di Đà gia trì, nghiệp chướng mình tiêu diệt. Khi 

đến thế giới tây phương Cực Lạc, nghe kinh nghe pháp liền hoát nhiên đại ngộ, đạo lý là 

như vậy. 

Tam muội là chánh định. “Thường tịch, chân thể lìa tướng sanh diệt, gọi là thường”. 

Thường là bất sanh bất diệt, chân thể là tự tánh, chân thể tức là chính ta, không còn cho 

rằng thân thể này là ta nữa. Bổn tánh bất sanh bất diệt là chân thể, nó là chân thường. A 

lại da vô thường, mạt na vô thường, cho nên nó không phải ta, ta là chân thường. 

Muôn sự muôn vật khắp biến pháp giới hư không giới, chư vị nên biết rằng, thể chỉ 

có một. Lão tử nói: “Trời đất cùng gốc với tôi, vạn vật với tôi là nhất thể”. Câu nói này 

là thật, không phải giả. Trong Hoàn Nguyên Quán, quốc sư Hiền Thủ nói, tự tánh thanh 

tịnh viên minh thể, chỉ có một. Năng sanh vạn pháp, từ nhất thể khởi nhị dụng. Nhị dụng, 

thứ nhất là vũ trụ_y báo, thứ hai là chánh báo, chánh báo và y báo phát sinh cùng một 

lúc, giống như nằm mộng vậy. Chư vị nên biết, cảnh giới trong mộng hiện ra, khởi nhị 

dụng. Đây gọi là nhất niệm. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        652/16 

Chư vị nên biết, niệm thứ nhất là thật, sanh ra từ trong chánh định. Nếu có thể giữ 

được,  cảnh  giới  này  là  gì?  Cảnh  giới  này  là  nhất  chân  pháp  giới,  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm của chư Phật Như Lai. Do tâm hiện, tâm hiện chính là cõi pháp tánh, thân pháp 

tánh. Chân thể là pháp tánh, không có sanh mạng, đây là cõi thật báo trang nghiêm. 

Nó chỉ có khởi tâm động niệm, không có phân biệt chấp trước. A lại da có phân biệt 

chấp trước. A lại da từ đâu mà có? Căn chính là ngã kiến, ngã kiến là vọng niệm, không 

phải thật. Khi ý niệm này khởi lên, ngã ái, ngã mạn, ngã si cùng khởi lên, khiến cho trí 

tuệ đức tướng vốn có trong tự tánh bị lệch lạc. 

Trong Kinh Di Giáo Đức Thế Tôn dạy rằng: “Chế  tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. 

Tâm  này  là  ý  niệm,  vọng  niệm, quý  vị  xem  nó  làm  việc  lớn  biết  bao!  Vọng  niệm  này 

khởi lên, biến nhất chân pháp giới thành mười pháp giới. Đây là chế tâm  một chổ làm 

nên, nhất niệm này là  mê. Đức Phật dạy  rằng, nếu chúng ta nhất niệm giác, thập pháp 

giới lập tức khôi phục thành nhất chân pháp giới, chỉ trong một niệm mê giác này. Nhất 

niệm  giác  là  tỉnh  dậy,  nhất  niệm  mê  lại  rơi  vào  cảnh  mộng,  ta  ngủ,  đang  nằm  mộng. 

Mười pháp giới là cảnh giới trong mộng, luân hồi lục đạo là mộng trong mộng. Chư vị 

đồng học có kinh niệm này chăng? Khi nằm mộng, nằm mộng bản thân khi ngủ lại nằm 

mộng, mộng trong mộng. Có, nhưng không nhiều lắm, thật sự có cảnh giới này. Trong 

mộng tưởng rằng đã tỉnh, thật ra chưa tỉnh. 

Cho nên nói, vì sao mê? Người mê đó làm sao khai ngộ? Ngày nay chúng ta mê, 

vẫn  chưa  khai  ngộ,  nếu  biết  vì  sao  mê,  khoảng  cách  chúng  ta  khai  ngộ  như  thế  nào 

không  xa.  Bây  giờ  chúng  ta  không  biết  vì  sao  mê,  làm  sao  khai  ngộ  cũng  không  biết. 

Hay nói cách khác, ta không dễ tỉnh mộng. Ngủ rất say sưa, kêu dậy cũng chỉ ấm ớ vài 

câu rồi ngủ tiếp. Lục đạo chúng sanh thuộc tình trạng này, gọi hoài không tỉnh. 

Câu  tam  muội  thường  tịch  này, bao  hàm  ý  nghĩa  rất  sâu  sắc!  “Tuyệt  tướng phiền 

não, gọi là tịch”. Phiền não, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Vọng tưởng là vô minh 

phiền não, đó là khởi nguồn, là đầu mối của phiền não. Phát triển rộng ra chính là phân 

biệt, chấp trước. Phân biệt chấp trước là tác dụng của a lại da, nó có thể khiến nhất chân 

pháp giới lệch lạc, biến thành mười pháp giới. 

Trong mười pháp giới, tứ thánh pháp giới có phân biệt, chấp trước rất nhẹ. Pháp 

giới  lục  phàm  chấp  trước  nghiêm  trọng,  phân  biệt  cũng  nặng.  Điều  gì  khởi  tác  dụng? 

Trần sa phiền não khởi tác dụng, kiến tư phiền não khởi tác dụng. Hai loại phiền não này 

khởi tác dụng, khiến ống vạn hoa này thiên biến vạn hóa, đạo lý là như vậy. 

Ngày  nay  chúng  ta dùng  tam  muội  thường  tịch, là  có  thể  tỉnh mộng, biết  rõ  chân 

tướng sự thật này. Thường, không cần quan tâm đến, thường là thật, vĩnh viễn bất biến. 

Vấn đề hiện tại của chúng ta là tuyệt tướng của phiền não, gọi là tịch, tập trung công phu 

vào đây, đây là định. 

Hay nói cách khác, trong cuộc sống hằng ngày, sáu căn chúng ta đối với cảnh giới 

sáu trần, mắt thấy sắc_lấy ví dụ này, mắt thấy sắc tướng, đương thể tức không, ta nhìn 

thấy không. Tướng này là gì? Là huyễn tướng, giả tướng, từ phân biệt chấp trước sanh ra. 

Nếu lìa phân biệt chấp trước, tướng bên ngoài bất khả đắc. 

Bản  chất  của nó  là  gì?  Bản  chất  của nó  là  tự  tánh thanh tịnh viên  minh  thể, hoàn 

toàn giống như ta. Từ tướng thấy tánh của nó, thì ra tánh là như vậy, là cùng một tánh, 

không phải hai tánh. Bản tánh của cây cỏ hoa lá, chúng ta gọi nó là pháp tánh, cũng cùng 

một tánh với chúng ta. Tánh của sơn hà đại địa, vẫn là một tánh với chúng ta, hư không 

pháp giới cùng một tánh. Chúng ta nhận thức được từ điểm này, đây là Phật tri Phật kiến. 

Người thế gian, chúng sanh trong thế gian, bất luận gây ra lỗi lầm điên đảo gì, ta đều 

không để trong lòng, đột nhiên tâm lượng rất rộng mở. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        653/16 

Những gì Phu tử nói, ta sẽ hoàn toàn áp dụng: “Không nhắc lại việc đã qua”. Việc 

đã qua rồi không nói đến, bất luận là tốt hay xấu đều không nói. Việc tốt thì khen ngợi, 

việc xấu không nhắc đến, không khen cũng không nói. Giống như “xưng tán Như Lai” 

trong thập đại nguyện vương vậy, việc tốt tán thán, việc không tốt không nói. “Không 

can  việc  đã  qua,  không  truy  việc  quá  khứ”,  tâm  thanh  tịnh  biết  bao,  không  nhiễm  bụi 

trần. 

Đây chính là đạo trung thứ của Phu tử, cũng là hàng đệ tử tán thán thầy, khen ngợi 

thầy. “Đạo của Phu tử không có gì khác, chỉ có trung thứ mà thôi”. Tam  muội thường 

tịch là trung, trung áp dụng trong cuộc sống hằng ngày chính là thứ. Người khác có chút 

lỗi lầm liền so đo tính toán, không chịu buông tha, vậy là sai. Ta đang sanh phiền não, là 

đang tạo nghiệp! 

Quý vị  đọc  Đại  Tạng  Kinh, có thấy  khi nào  Đức  Phật  Thích Ca  Mâu  Ni nỗi giận 

chăng? Có khi nào Đức Phật mắng người chăng? Không có. Trách cứ người khác cũng 

dùng phong thái ôn hòa nhẹ nhàng khuyên lơn họ, vì sao vậy? Vì luôn giữ lòng trung thứ, 

đạo của Phu tử. 

Trong xã hội hiện nay, tiến sĩ Townenbe người Anh nói, muốn giải quyết vấn đề xã 

hội  của  thế  kỷ  21,  chỉ  có  học  thuyết  Khổng  Mạnh  và  Phật  pháp  đại  thừa.  Học  thuyết 

Khổng Mạnh nói gì? Hôm nay đem theo cái này, học thuyết Khổng Mạnh là “nhân nghĩa 

trung thứ”. Phật pháp đại thừa là “chân thành từ bi”, đích thực có thể giải quyết vấn nạn 

xã hội hiện tại, chúng ta khắc nó lên con dấu. Chúng tôi muốn nhờ Liên Hiệp Quốc tặng 

đến lãnh đạo của mỗi quốc gia. 

Học thuyết Khổng Mạnh và Phật giáo đại thừa là tiến sĩ Townenbe đề xuất. Nghĩa 

là  nói  trong  thời  đại  chúng  ta,  Trung  quốc  đã  bỏ  quên  truyền  thống  giáo  dục  suốt  200 

năm, món nợ này phải bắt đầu tính từ thời thái hậu Từ Hy. Bà không coi trọng, trên làm 

dưới theo. Trước thời của bà, người đọc sách rất chăm chỉ, những gì học được đều thực 

hành trong cuộc sống hằng ngày. Đại khái là tập khí phiền não của thái hậu Từ Hy quá 

sâu dày,  hình  như  mỗi  lời  trong  giáo  huấn  thánh  hiền  đều  đang  trách  cứ  bà.  Bà  nghe 

xong cảm thấy rất khó chịu, thôi vậy, không nghe nữa, không nói nữa. Bà bèn phá bỏ tục 

lệ lễ thỉnh chư vị cao tăng đại đức của ba nhà Nho Thích Đạo vào cung giảng kinh dạy 

học. Lúc này có vấn đề bà hỏi ai? Ngày xưa các bậc đế vương đều tìm chuyên gia học 

giả  đến  thỉnh  giáo,  còn  bà  hỏi  ai?  Bà  hỏi  quỷ  thần, bà  thích  đồng  bóng.  Sau  khi  cung 

đình phế bỏ những buổi học giáo lý, trong cung đình tổ chức đồng bóng. Bà thích những 

điều này, trên làm dưới theo. Do đó người đọc sách, chỉ đọc sách thánh hiền, không làm 

việc thánh hiền. 

Từ sau khi nhà Thanh mất nước, đến nay là 100 năm. Trong 100 năm này, chẳng 

những không có ai làm việc thánh hiền, mà người nói cũng không. Ngày nay nhắc đến 

giáo dục thánh hiền, rất nhiều người cảm thấy xa lạ, không phải số ít. Phần tử tri thức, 

sinh  viên đại học, giáo thọ đại  học, họ  không  biết gì, từ  nhỏ chưa từng  học.  Khi mọi 

người mới học Đệ Tử Quy, rất nhiều người thắc mắc Đệ Tử Quy là gì? Hoàn toàn ngơ 

ngác! Tính từ thời Tù Hy đến nay là 200 năm. 200 năm bao nhiêu thế hệ? Ít nhất là chín 

thế hệ. 

Đức Phật từ bi, trong Kinh Vô Lượng Thọ ngài nói với chúng ta: “Tiên nhân bất 

thiện”. Những thế hệ đi trước chúng ta như cha mẹ, ông bà, ông bà cố, ông bà cố tổ, đây 

là người đi trước. Tiên nhân không có trí tuệ, bỏ quên truyền thống văn hóa. “Bất thức 

đạo đức, vô hữu ngữ giả”, không ai dạy. Ngày này chúng ta làm sai bất kỳ điều gì cũng 

đừng trách cứ, chúng ta làm sai ngoài sức tưởng tượng, vì sao vậy? Vì chưa từng học. 

Chưa từng học, họ làm sai việc, nếu trách cứ họ, điều này rất tàn nhẫn, không hợp lý. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        654/16 

Vậy phải làm sao? Phải tha thứ cho họ, bỏ qua mọi lỗi lầm, cần khuyên dạy họ thật tốt, 

vậy mới đúng. 

Ngày nay phương tây bỏ quên giáo dục Tôn giáo, ít nhất cũng 200 năm. Khoa học 

phát triển, mọi người tin vào khoa học, không tin Tôn giáo. Người làm khoa học họ tin 

vào chứng cứ, dù nói rõ ràng minh bạch, họ cho rằng Tôn giáo là thần nói. Rốt cuộc thần 

ở đâu, không thể mời thần ra cho mọi người thấy. 

Phương đông vứt bỏ truyền thống văn hóa, phương tây không cần Tôn giáo, xã hội 

động loạn, thiên tai xảy ra. Thiên tai có quan hệ mật thiết đối với tín ngưỡng của chúng 

ta, rất nhiều người không tin điều này. Ngày nay các nhà khoa học đề xuất, ý niệm của 

con người quả thật có thể ảnh hưởng đến hoàn cảnh, hiện nay rất ít người hiểu rõ điều 

này, không phải đa số. 

Khoa  học  lượng  tử  thật  sự  có  khởi  chút  ít  tác  dụng,  vào  niên  đại  80,  năm  1980, 

1990 đến 2010, hiện nay là 2011, mới 30 năm, là vấn đề rất gần. Khi lượng tử lực học 

chưa  phát  hiện,  đối với  hiện tượng vật  chất giải thích  không  rõ  ràng.  Tuy  trong Kinh 

điển có giải thích, chúng ta xem xong cũng bán tín bán nghi. Những gì Đức Phật nói 

trong kinh, chúng ta là hàng đệ tử Phật, từng tiếp thu giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, 

tôn trọng thánh hiền, không dám phê bình thánh hiền, nhưng vẫn hoài nghi. Đến khi các 

nhà lượng tử lực học nói với chúng ta, căn bản không có thứ gọi là vật chất. Hiện tượng 

vật chất là gì? Là huyễn tướng do ý niệm tích lũy liên tục sanh ra. 

Chúng ta cũng thấy, đối thoại của Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc trong Bồ Tát Xứ Thai 

Kinh, hoàn toàn tương đồng với cách nói này. Nói cách khác, nhưng gì Phật nói trong 

kinh đã được giới khoa học chứng minh, nói lên điều gì? “Phàm sở hữu tướng giai thị hư 

vọng”. Hiểu rõ về hiện tượng vật chất, bản chất của vật chất là ý niệm, đây là ý niệm. 

Bản chất của ý niệm là gì? Họ chỉ nói từ không sanh ra có. Chúng ta không thể nói họ 

sai,  chỉ  là  hơi  hàm  hồ,  không  rõ  ràng,  Phật  pháp  nói  về  vấn  đề  này  rất  rõ  ràng.  Hiện 

tượng vật chất từ đâu mà có? Thể của nó là tự tánh. Các nhà khoa học chưa minh tâm 

kiến tánh, không biết có tự tánh này. Tự tánh rất khó, khoa học có đo lường được chăng? 

Không đo lường được. Vì sao vậy? Vì nó không thuộc về hiện tượng làm sao đo lường 

được? Hiện tượng tự nhiên có thể đo lường, hiện tượng tinh thần, hiện tượng vật chất 

đều có thể đo lường, nó không thuộc về hiện tượng, cho nên điều này rất khó. Trong 

kinh  Đức  Phật  nói,  vấn  đề  này  “chỉ  có  chứng  được  mới  biết”.  Chứng  như  thế  nào? 

Buông  bỏ  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  vậy  là  hiểu,  chỉ  có  chứng  được  mới  biết. 

Vọng tưởng là từ khởi tâm động niệm, nói cách khác không khởi tâm không động niệm 

là biết được điều này. 

Giới  khoa  học  nghiên  cứu  bất  kỳ  điều  gì,  nhất  định  có  khởi  tâm  động  niệm, nhất 

định có phân biệt chấp trước, vì thế họ vĩnh viễn không thể kiến tánh. Họ có thể nói rõ 

hiện tượng của a lại da, nhưng không thể kiến tánh. Những gì họ nghiên cứu đạt được, 

trong Phật pháp gọi là sở tri chướng. 

Chướng ngại có hai loại, một là phiền não chướng, tham sân si mạn nghi, thất tình 

ngũ dục là phiền não chướng. Quý vị nghiên cứu được rất nhiều thành quả, tin tưởng vào 

nó, đây là chứng cứ của khoa học, nó chính là sở tri chướng, chướng ngại ta kiến tánh. 

Ta có thể hiểu về pháp tướng, nhưng pháp tánh thì không thể. 

Nếu có một ngày, giới khoa học giống như Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, buông bỏ 

tất cả sở học mà ngài học được từ năm 19 tuổi đến năm 30 tuổi, ngài khai ngộ. Lúc nhập 

định dưới cội bồ đề, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni buông bỏ sở học của 12 năm. Năm 19 

tuổi xuất gia, ngài buông bỏ phiền não chướng, năm 30 tuổi buông bỏ toàn bộ sở học. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        655/16 

Đây chính là thị hiện cho chúng ta thấy, là dạy chúng ta, đầu tiên buông bỏ phiền não, 

sau đó buông bỏ sở tri, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, giải quyết mọi vấn đề. 

Tuyệt tướng phiền não gọi là tịch. “Duy Thức Thuật Ký nói, không sanh không diệt, 

tuyệt danh tướng đối với tân thường tịch. Cho nên Tịnh Ảnh Sớ nói, tam muội thường 

tịch, chỉ hành thâm sâu. Chỉ hành tức tu hành chỉ, dừng tâm một chổ gọi là chỉ, đây là 

tên gọi là của thiền định”. 

Mấy câu này nói rất hay. Không sanh không diệt là chân thường, không sanh không 

diệt chính là tự tánh. Chỉ có tự tánh không sanh không diệt, a lại da có sanh diệt. A lại da 

hiện ra mười pháp giới y chánh trang nghiêm có sanh diệt. Chúng ta nói đến ba loại hiện 

tượng, hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên đều có sanh diệt. 

Chúng  ta  phải  biết,  sanh  diệt  là  pháp  tướng,  tướng  từ  đâu  mà  có?  Tướng  từ  tánh 

biến hiện ra, tánh bất sanh bất diệt. Tướng có sanh diệt, tánh không có sanh diệt. Tánh là 

thật, chân đế. Tướng là tục đế, là giả. Chân giả là một không phải hai, đó chính là trung 

đế, thật sự chứng được. Khi khởi tác dụng không nghiêng về chân cũng không nghiêng 

về  giả.  Đối  với  chân,  không  phân  biệt  không  chấp  trước,  không  khởi  tâm  không  động 

niệm.  Đối  với  giả  tướng,  pháp  tướng  cũng  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  không 

phân biệt không chấp trước. Đây gọi là trung đế, trung đạo, là hoàn toàn chính xác. Ở thế 

gian này, quý vị không khác gì chư Phật Như Lai ứng hóa đến thế gian này. 

“Tuyệt danh tướng đối với tân thường tịch”, tân là ví dụ. Câu này Bồ Tát Mã Minh 

nói trong Khởi Tín Luận, là dạy cho chúng ta một bí quyết học tập. Nếu muốn học đại 

thừa, vì cuốn sách đó gọi là Đại Thừa Khởi Tín Luận. Khi ta nghe giảng, cần phải nhớ 

ba  nguyên  tắc.  Nghe  giảng,  thứ  nhất  không  chấp  trước  tướng  ngôn  thuyết,  trong  việc 

không  chấp  trước  này  bao  gồm  không  phân  biệt.  Không  nói  đến  khởi  tâm  động  niệm, 

đương nhiên là khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm không sao, không phân biệt 

không chấp trước tướng ngôn thuyết. Họ nói dài nói nói ngắn, nói sâu nói cạn đều không 

sao, đừng chấp trước. 

Thứ hai, không chấp trước tướng danh tự, quý vị xem danh tướng, tướng danh tự, 

danh  từ  thuật  ngữ.  Tam  muội  là  danh  từ,  trang  nghiêm  là  danh  từ,  tự  tánh  là  danh  từ, 

pháp tướng cũng là danh từ. Những danh từ thuật ngữ này là phương tiện thiện xảo khi 

dạy học, nó cũng không phải thật, vì thế đối với nó cũng không cần phân biệt chấp trước, 

hiểu ý của nó là được. Quan trọng nhất là hiểu được nghĩa lý. 

Thứ ba là lìa tướng tâm duyên, nghe hiểu thì hiểu, nghe không hiểu cũng đừng nghĩ 

đến, càng nghĩ càng sai, vì sao vậy? Vì ta nghĩ là ý của riêng mình, không phải chân thật 

nghĩa của Như Lai. Trong bài kệ khai kinh nói: “Nguyện hiểu nghĩa chân thật của Như 

Lai”. Nếu suy nghĩ câu này có ý gì, đoạn kia nói gì, đó là ý của riêng mình, không hề 

liên quan  đến nghĩa chân thật  của  Như  Lai.  Nếu  không suy  nghĩ, nghĩa  chân  thật của 

Như Lai liền xuất hiện, còn như nghĩ là làm chướng ngại nghĩa chân thật của Như Lai. 

Đây chính là tuyệt danh tướng đối với tân thường tịch. 

Bình  thường  chúng  ta  đọc  kinh,  đối  trước  kinh  điển  gọi  là  đọc  kinh,  không  đối 

trước kinh điển gọi là đọc thuộc, gọi là tụng kinh. Tụng là không xem kinh, có thể đọc 

thuộc một cách thuần thục, gọi là đọc tụng. 

Khi đọc tụng không chấp trước tướng văn tự, vì văn tự là ngôn ngữ, văn tự là phù 

hiệu của ngôn ngữ. Nghe giảng không chấp trước tướng ngôn thuyết, đọc kinh tụng kinh 

không chấp trước tướng văn tự, điều này rất quan trọng. Không chấp trước tướng danh 

tự, không chấp trước tướng tâm duyên, tuyệt đối đừng suy nghĩ nó nghĩa là gì, vì sao vậy? 

Vì khi nghĩ đến, thường tịch liền không còn. Không thường không tịch là pháp sanh diệt, 

những gì Đức Phật nói với chúng ta hoàn toàn vô ích. Vì sao vậy? Vì ta hiểu sai ý, đã 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        656/16 

chấp tướng ngôn thuyết, chấp tướng danh tự, chấp tướng tâm duyên. Ta hiểu sai ý nghĩa, 

không biết học. 

Chư vị cổ đức tông môn giáo môn thường hỏi học trò: “Ngươi biết chăng!” Ý nghĩa 

câu này rất thâm sâu. Người biết tuyệt đối không dùng tư tưởng của mình để suy lường ý 

nghĩa của kinh điển. Nói cho quý vị biết, kinh điển không có ý nghĩa. Trong hội Bát Nhã 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni phủ định cách nói của ngài, suốt 49 năm ngài chưa từng nói 

một câu Phật pháp nào, ai nói ngài thuyết pháp đó chính là hủy báng Phật. Vì sao ngài 

nói như vậy? Vì sợ chúng sanh chấp trước. Vậy pháp này ngài nói như thế nào? Là tự 

tánh thanh tịnh tâm tự nhiên hiển lộ ra, nếu dùng tâm thanh tịnh đối với nó, sẽ hoàn toàn 

minh bạch. Hay nói cách khác, ngài dùng tâm thanh tịnh của mình phát khởi tâm thanh 

tịnh  của  chúng  ta,  tất  cả  kinh  điển  ngài  nói  đều  là  chính  mình  nói,  tự  tha  không  hai. 

Chúng ta cùng một tự tánh thanh tịnh viên minh thể, là một không phải hai, cho nên Phật 

Phật đạo đồng. 

Vì sao Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói, suốt 49 năm ngài không nói một lời nào? Vì 

những gì ngài nói cũng là những lời cổ Phật từng nói. Cổ Phật là gì? Là tự tánh hiển lộ 

ra. Cổ Phật cũng là tự tánh hiển lộ ra, ngài cũng là tự tánh hiển lộ ra. Ngài và cổ Phật 

không hai không khác, không tăng không giảm. Nếu chúng ta kiến tánh, chúng ta với 

ngài cũng không hai không khác. Chúng ta cũng có thể nói, suốt đời mình chưa từng nói 

một lời nào, toàn là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói. Giống y như Phật, không có gì khác. 

Đây  mới  gọi  là  rốt  ráo  triệt  để,  chưa  triệt  để  không  biết,  triệt  để  mới  biết  được  chân 

tướng sự thật. 

Chư Phật tổ sư dạy chúng ta những phương pháp này, chúng ta có thể tin, có thể y 

giáo phụng hành, đây gọi là người có phước báo lớn. Họ không có nghi hoặc, nếu nghi 

hoặc họ sẽ đưa ra câu hỏi chất vấn, hạng người này học đạo rất khó khăn, vì sao vậy? Vì 

họ không đạt được tam muội thường tịch, cần phải thông qua tam muội thường tịch mới 

đại triệt đại ngộ. 

Mặt trái của tam muội thường tịch là tâm nông nổi, nhiều vọng tưởng, nhiều ý kiến, 

tự cho mình hơn người, phiền phức là đây. Chúng ta tu học nhiều năm không thành tựu, 

vấn đề chính là đây, bản thân không hề hay biết, vì vậy mà sai vẫn cứ sai, suốt đời không 

có  thành  tựu.  Dù  suốt  đời  cần  khổ  đến  đâu,  thành  tựu  ta  đạt  được  là  gì?  Là  tri  thức, 

không  phải  trí  tuệ,  vì  chưa  đoạn  tận  tập  khí  phiền  não.  Trí  tuệ  đạt  được  từ  trong  tam 

muội, không có tam muội trí tuệ không thể hiện tiền. Đây là Phật Bồ Tát dạy chúng ta, 

nhân giới sanh định, nhân định phát tuệ. Trí tuệ nhờ định mà khai phát, không phải do 

học nhiều mà khai trí tuệ. Nếu biết buông bỏ, không học gì cả, trí tuệ cũng khai mở. 

1300 năm trước, lục tổ Huệ Năng xuất hiện vào thời nhà Đường. Ngài không biết 

chữ, không được học hành. Phụ thân qua đời sớm, chỉ còn mẹ già ở với ngài, cuộc sống 

hai mẹ con rất gian khổ. Mỗi ngày lên núi đốn củi về bán sống qua ngày, là một tiều phu. 

Tâm địa ngài thanh tịnh, không có tạp niệm, không biết gì cả, rất chân thật. Đúng là phù 

hợp với ba điều kiện, thật thà, nghe lời, thực hành. 

Ngẫu nhiên_trong Pháp Bảo Đàn Kinh ghi chép rằng, ngài nghe người ta đọc Kinh 

Kim  Cang,  ngài  đứng  ngoài  cửa  sổ,  lắng  nghe  người  này  đọc  đoạn  kinh  văn  và  hiểu. 


Liền đi vào xem người đang tụng kinh đó, ngài hỏi ông vừa đọc gì vậy? Ý nghĩa quá hay! 

Ngài không có phân biệt, không có chấp trước, lìa tướng ngôn thuyết, lìa tướng danh tự, 

lìa tướng tâm duyên. Ngài đem những điều mình nghe được, lãnh hội được nói với ông 

Trương này. Vị cư sĩ này nghe xong, cảm thấy người thanh niên này rất đáng nể, mới 24 

tuổi. Liền khuyên ngài, anh nên đến Hoàng Mai tìm Ngũ tổ để học tập, căn tánh anh rất 

sắc  bén.  Ngài  còn  một  người  mẹ  già  cần  chăm  sóc,  không  thể  ra  đi.  Vị  cư  sĩ  này  rất 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        657/16 

khẳng khái, lấy ra mười lượng bạc đưa cho ngài về lo cho mẹ, mẹ anh để chúng tôi chăm 

lo,  anh  yên  tâm  đến  đó  học  tập.  Ngài  ở  Hoàng  Mai  được  tám  tháng,  đại  triệt  đại  ngộ, 

minh tâm kiến tánh. Nên biết ngũ tổ Hoằng Nhẫn là người khai ngộ, minh tâm kiến tánh, 

vừa thấy Huệ Năng biết ngài căn tánh sắc bén, dạy ngài tu phước. Chư vị phải biết rằng, 

không có phước báo không thể học Phật, tu phước như thế nào? Làm lao dịch phục vụ 

đại chúng, đưa ngài xuống bếp để giã gạo chẻ củi.  Ngài là tiều phu chuyên đi đốn củi, 

chẻ củi phải có sức, ngài biết chẻ củi như thế nào, và giã gạo, làm hai công việc này, làm 

suốt tám tháng. Thời gian này là tu đại phước báo, phước tuệ song tu. 

Khai ngộ là vào đêm cuối cùng, Ngũ tổ muốn truyền pháp, liền bảo mỗi người làm 

một bài kệ cho ngài xem, không ai dám làm. Ngài Thần tú làm bài kệ, chưa khai ngộ, 

Ngũ tổ xưng tán, tu hành theo bài kệ này cũng không tệ. Đại sư Huệ Năng sửa bài kệ này, 

khiến cả chùa chấn động. Buổi tối Ngũ tổ gọi ngài đến giảng Kinh Kim Cang cho ngài 

nghe, nói đến câu “Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”. Khoảng ¼, chưa đến một nửa, ngài 

liền khai ngộ. Liền trình bày với Ngũ tổ những gì mà  mình sở đắc, năm câu nói. “đâu 

ngờ tự tánh”, không ngờ rằng tự tánh, “vốn tự thanh tịnh, vốn không sanh diệt”, bất sanh 

bất diệt. Vốn tự đầy đủ, vốn không dao động, năng sanh vạn pháp. 

Ngũ tổ Hoằng Nhẫn đem y bát của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni truyền cho ngài, bảo 

ngài  lập  tức  ra  đi,  nửa  đêm  ra  đi,  đi  thật  nhanh.  Sợ  gì?  Sợ  người  không  phục,  đố  kỵ 

chướng ngại muốn hại ngài, muốn đoạt lại y bát. Ông không biết gì cả, chưa từng đến 

giảng đường, chưa từng nghe giảng kinh lần nào, chưa từng đến thiền đường, sao có thể 

làm tổ sư? Nhanh chóng trốn đi. Sau đó ngài trốn vào trong nhóm người đi săn suốt 15 

năm, khi mọi người dần quên sự việc này, đại khái những người muốn gây rắc rối có thể 

cũng không còn, thời tiết nhân duyên thuần thục ngài mới xuất hiện. 

Đây là một đời tổ sư, không biết chữ, không được học hành. Tu giới định tuệ, nhân 

định mà khai ngộ. Sau khi ngộ, ngài thông suốt toàn bộ kinh điển Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni thuyết trong 49 năm. Vì sao vậy? Vì những gì Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói 

trong  suốt  49  năm  là  tự  tánh  hiển  lộ  ra, chính  là  trí  tuệ  bát  nhã  trong tự  tánh. Chỉ  cần 

kiến tánh, không những là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, mà tất cả kinh luận của tất cả chư 

Phật mười phương ba đời nói, không có gì không thấu triệt, không có gì không thông đạt, 

những điều này không cần học. 

Dạy học của Phật giáo, tám vạn bốn ngàn pháp môn, rất nhiều tông phái, đều lấy 

minh  tâm  kiến  tánh  làm  mục  tiêu  tu  học.  Tịnh  độ  cũng  không  ngoại  lệ.  Tịnh  độ  tông 

minh tâm kiến tánh là đến thế giới Cực Lạc. Nó được phân thành hai giai đoạn, giai đoạn 

thứ nhất dạy ta đến thế giới Cực Lạc gặp Phật A Di Đà, giai đoạn thứ hai Phật A Di Đà 

giúp ta minh tâm kiến tánh. Chưa minh tâm kiến tánh, nghĩa là uổng công học, quý vị là 

phàm phu. Cao nhất cũng không ra khỏi mười pháp giới, minh tâm kiến tánh mới ra khỏi 

mười pháp giới. Mười pháp giới là hư vọng, thuộc về tục đế, đạo lý này không thể không 

hiểu. 

Cho nên “tuyệt danh tướng đối với tân thường tịch”. Chúng ta học tập khó chính là 

khó ở đây, ngày ngày học danh tướng, phân biệt chấp trước danh tướng, không buông bỏ 

danh tướng. Buông bỏ mới thông đạt, mới có thể nói được rõ ràng minh bạch nghĩa chân 

thật trong danh tướng. 

Chưa khai ngộ phải xem cổ nhân nói gì, y theo chú giải của họ mà nói, điều này 

phải thật cẩn thận, vì sao vậy? Vì sợ giảng sai, nói sai bản thân phải chịu trách nhiệm về 

nhân quả. Học tập phải học từ sự cung kính, cho nên trước lúc này, cung kính Tam Bảo, 

phụng sự sư trưởng, không có tâm hư ngụy xiễm nịnh, đó là điều kiện học tập cơ bản. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        658/16 

Nền tảng cung kính Tam bảo là hiếu dưỡng cha mẹ, nếu bất hiếu cha mẹ, tâm cung 

kính từ đâu sanh ra? Nguồn gốc của giáo dục truyền thống đến từ phụ tử hữu thân, chính 

là sự thương yêu. Cho nên giáo dục của mấy ngàn năm nay có thể nói là giáo dục của sự 

yêu thương, giáo dục yêu thương chân thành. Chúng ta phải biết điều này. 

Tình yêu thương giữa cha con là tự nhiên, không phải học được. Rõ ràng nhất là khi 

trẻ con sinh ra ba bốn tháng, trẻ con vẫn chưa biết nói, quý vị thấy tình thương cha mẹ 

đối với chúng. Tuy trẻ con không biết nói, nhưng từ động thái, từ biểu cảm của chúng, ta 

có thể nhận ra. Chư vị thánh hiền thấy được điều này, liền nghĩ đến nhất định phải dạy. 

Mục đích dạy học là gì? Lòng thương yêu chân thành này, suốt đời vĩnh viễn không 

thay đổi. Đây là truyền thống giáo dục của cổ nhân, là mục tiêu giáo dục hàng đầu. Mục 

tiêu thứ hai là phát triển rộng rãi tình yêu thương này, khiến họ biết yêu thương anh em 

chị em, yêu thương thân thích bằng hữu, yêu thương bà con làng xóm, yêu xã hội, yêu 

quốc gia. Đến sau cùng “phàm là người đều phải yêu”, yêu tất cả chúng sanh. Mục đích 

giáo dục truyền thống xưa là đây, trong giáo dục không có danh văn lợi dưỡng. Nhưng 

ngày  nay  giáo  dục  không  còn.  Ở  trước  có  nói  với  chư  vị,  truyền  thống  giáo  dục  của 

chúng ta lãng quên đã 200 năm. Bây giờ giáo dục học đường, từ mẫu giáo đến nghiên 

cứu sở, dạy những gì? Dạy làm sao tranh được danh văn lợi dưỡng, là giáo dục này, từ 

mầm non đã dạy cạnh tranh. 

Tôi nghe một đồng học kể rằng, đây là chuyện thật không phải giả. Hình như là con 

của bạn anh ta, học lớp hai lớp ba cấp một. Có một bạn học cùng lớp, thành tích học tập 

rất tốt, bị chết vì tai nạn giao thông. Khi trở về nhà nó nói với ba mẹ, bạn này chết hay 

quá! Cả nhà nghe vậy đều giật mình, vì sao vậy? “Con bớt một đối thủ cạnh tranh”. Hình 

như đưa bé kia thành tích hơn nó một chút, cạnh tranh. Tâm thái này không đáng sợ ư? 

Tâm thái này không phải thiên tánh của nó, “nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, bất thiện này 

ngày sau mới học được. Tâm thái này sẽ tạo thành sự động loạn cho xã hội, sẽ gây nên 

tai họa cho địa cầu. 

Ngày  nay,  toàn  bộ  vấn  đề,  nguyên  nhân  ở  đâu?  Căn  nguyên  là  do  giáo  dục  sai 

phương hướng! Không phải không có giáo dục, rất nhiều trường lớp, do đi sai phương 

hướng. Giáo dục của cổ nhân là mỗi niệm đều nghĩ cho người khác, giáo dục hiện nay 

chỉ nghĩ cho lợi ích riêng mình, ngày xưa luôn nghĩ cho lợi ích người khác. Lợi tha xã 

hội an định hòa thuận, luôn nghĩ đến lợi ích bản thân nhất định có đấu tranh. Đấu tranh, 

chiến tranh là điều không tránh khỏi, thiên tai nhân họa cũng theo đó mà ra. 

Chúng  ta  cần  phải  cầu  trí  tuệ,  không  thực  hành  theo  biện  pháp  cũ  không  được. 

Dùng  phương  pháp  khoa  học  hiện  nay  để  học  Phật,  sai  lầm,  Phật  pháp  sẽ  biến  thành 

khoa  học,  khoa  học  không  giải  quyết  được  vấn  đề.  Những  gì  khoa  học  đạt  được  là  tri 

thức, không phải trí tuệ. Phật pháp là trí tuệ, không phải tri thức. 

Tịnh  Ảnh  Sớ  là  trước  tác  của  đại  sư  Huệ  Viễn  thời  nhà  Tùy,  thời  nhà  Tùy, trong 

lịch sử xưng ngài là tiểu Huệ Viễn. Tên của ngài và tên của đại sư Huệ Viễn ở Lô Sơn, 

sơ  tổ  Tịnh  tông  thời  kỳ  Đông  Tấn  hoàn  toàn  giống  nhau.  Hai  người,  không  phải  một 

người.  Ngài  có  chú  giải  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  đối  với  vấn  đề  này  ngài  chú giải  rằng: 

“Tam muội thường tịch, chỉ hành thâm sâu”. Chỉ quán. Chỉ là tu định, chỉ hành thâm sâu. 

Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của quốc sư Hiền Thủ, ở sau nói về phương pháp tu hành, 

ngũ chỉ lục quán, tông Hoa nghiêm gọi là chỉ quán. 

Bên dưới nói: “Chỉ hành, tức tu hành thiền định”. Tu như thế nào? “Dừng tâm một 

chỗ gọi là chỉ”. Người niệm Phật chúng ta chính là tu chỉ. Bồ Tát Đại Thế Chí dạy rằng: 

“Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục”, nghĩa là dừng tâm nơi Phật A Di Đà, vào nơi 

câu danh hiệu này. Dừng tất cả mọi tư lự, tạp niệm, cũng chính là buông bỏ tất cả, trong 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        659/16 

tâm chỉ có một câu Nam mô A Di Đà Phật. Đây gọi là chỉ tâm nhất xứ, là tên gọi khác 

của thiền định, ta định tâm vào một nơi. 

Đức Phật nói rất hay: “Chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Chúng ta định tâm vào 

Phật  A  Di  Đà,  cầu  sanh  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  như  vậy  nhất  định  thành  công. 

Không thành công, do ta không dừng tâm tại một nơi, trong tâm quá nhiều thứ hỗn tạp. 

Tạp loạn chính là luân hồi lục đạo, lục đạo là một nơi rất hỗn tạp. 

Tâm  thanh tịnh, đời sống  đơn  giản, ý  niệm  mới  có thể  tập trung, mới  có  thể  khai 

ngộ.  Nếu  không  đi  theo  con  đường  giới  định  tuệ,  thì  không  thể  thông  qua  con  đường 

Phật pháp! Chúng ta phải nhớ rằng, trong giới kinh Đức Phật nói: “Giới là nền tảng của 

vô thượng bồ đề”. Nếu chúng ta không tu tập giới định tuệ, coi như uổng phí một đời 

học tập, hoàn toàn sai lầm. 

Bao nhiêu năm nay tôi khuyên mọi người, bất luận tại gia hay xuất, nhất định phải 

nắm vững ba nền tảng. Chúng ta phải xem Đệ Tử Quy như giới luật Phật giáo, là thật 

không  phải  giả. Chư  vị  tổ đức  thời  Tùy  Đường  buông  bỏ  tiểu  thừa, dùng  Nho  và  Đạo 

thay thế. 

Ngày nay chúng ta không học tiểu thừa, nếu không có Nho và Đạo giáo, muốn vào 

đại thừa đó là trò cười, Phật không thừa nhận. Đức Phật nói một cách dứt khoát: “Phật 

tử”, chính là hàng đệ tử Phật: “Không học tiểu thừa trước, sau đó học đại thừa, không 

phải đệ tử Phật”. Đây là lời Phật nói, ngài không thừa nhận. 

Trước thời kỳ đầu nhà Đường, mười tông phái thành lập vào thời đó. Luật tông là 

luật sư Đạo Tuyên ở núi Chung Nam. Đương thời có hai tông phái tiểu thừa, là Thành 

Thật  Tông  và  Câu  Xá  Tông, là người học  Phật cần phải tu  học, đây  là  gốc  rễ. Có nền 

tảng này, sau đó mới đi sâu vào đại thừa. Đại thừa có tám tông phái, do ta tự chọn, nhất 

môn thâm nhập, trường thời huân tu. Giới học là khoa mục chung, khoa mục nhất định 

phải tu. Ngày nay chúng ta không học Đệ Tử Quy, không học Cảm Ứng Thiên, như vậy 

phải học tiểu thừa, kinh điển tiểu thừa rất nhiều. 

Vì sao chư vị tổ sư đại đức buông bỏ tiểu thừa, bảo ta học Nho giáo và Đạo giáo? 

Vì Nho và Đạo giáo có thể thay thế tiểu thừa, mà tư tưởng của Nho và Đạo giáo rất gần 

với  đại  thừa.  Quý  vị  xem,  từ  thời  Tùy  Đường  đến  nay  khoảng  1500  năm,  trong  1500 

năm này, tông môn giáo môn và những cư sĩ tại gia học Phật, có bao nhiêu người thành 

tựu?  Người  khai  ngộ,  chứng  quả,  niệm  Phật  vãng  sanh  không  tính,  tính  như  vậy  quá 

nhiều, ít nhất có trên 3000 người. 

Trong  Cao  Tăng  Truyện  chúng  ta  thấy,  trong  Thần  Tăng  Truyện  chúng  ta  thấy, 

trong Ngữ Lục của mỗi tông phái có ghi chép, trong Sơn Chí ghi chép ta đều có thể thấy. 

Chứng minh phương pháp dùng Nho và Đạo giáo thay thế tiểu thừa không sai, chúng ta 

cần phải tiếp nhận. 

Không từ giới luật, không có nền tảng. Dù khổ tu như thế nào, thông minh ra sao, 

giống như trồng cây  vậy. Ta siêng năng nỗ lực trồng cây, cây  này không có rễ, không 

lớn lên được. Hơi lớn một chút cũng chết khô, không có rễ. Nền tảng quan trọng biết bao! 

Bất luận pháp thế gian hay Phật pháp đều cần nền tảng, nền tảng là như nhau. 

Chúng ta không có nền tảng, bây giờ hy vọng mọi người học bù. Xã hội ngày nay 

dân chủ, tự do, khai phóng, không ai có quyền can thiệp ai. Cha mẹ dạy con cái không 

được mắng, không được xử phạt, vì sao vậy? Như vậy là xâm phạm nhân quyền, ngược 

đãi trẻ con. Luật pháp bảo vệ trẻ em, luật pháp bảo vệ học sinh. Cho nên hiện nay luân lý 

không còn, sư đạo không còn. 

60 năm trước, tôi học triết học với thầy Phương Đông Mỹ, lúc đó nguyện vọng của 

tôi là hy vọng thầy đồng ý, cho tôi đến trường dự thích giờ giảng của thầy. Thầy nói với 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        660/16 

tôi, thầy nói tại em không biết, học đường hiện nay, thầy không ra thầy, trò không ra trò. 

Em  muốn  đến  trường  nghe  giảng,  chắc  chắn  vô  cùng  thất  vọng.  Lời  thầy  nói  là  thật, 

không phải giả. 

Sau đó tôi xuất gia, tôi xuất gia đến dạy học ở trường năm năm, Đại Học Văn Hóa, 

trong khoa triết học có môn triết học Phật Giáo. Lời thầy Phương nói không sai, hiện nay 

chỉ  có  thể  khuyên  người,  dùng  lời  nói  nhẹ  nhàng  khuyên  can.  Thái  độ  thầy  giáo  hơi 

nghiêm khắc một chút, học sinh cúi đầu bỏ đi, không quan tâm thầy giáo nói gì, quý vị 

phải làm sao? 

Thầy Phương từ bi, không từ bỏ tôi, mở riêng cho tôi một môn học đặc biệt. Chủ 

nhật hàng tuần, nơi phòng khách nhỏ trong nhà thầy, thầy dạy cho tôi hai tiếng đồng hồ, 

một tuần hai tiếng. Tôi học với thầy bằng phương pháp này, không phải ở trường, không 

có đồng học. Tôi rất cảm ân! Nếu không học được tiết học này của thầy, tôi làm sao biết 

được Phật pháp? Không thể biết đến Phật pháp, không thể biết đây là điều rất đáng học 

tập,  vậy  là  đời  này  đánh  mất  cơ  hội  rồi.  Nhìn  từ  hình  thức,  quý  vị  thấy  đi  ngang  qua 

trước cửa chùa, bên trong đều là gõ mõ tụng kinh, đang siêu độ người chết. Chúng ta 

ngộ nhận, tưởng rằng Phật giáo chỉ như vậy, không biết trong Phật giáo có học vấn lớn 

như vậy. 

Thầy  giới  thiệu  triết  học  Phật  giáo  cho  tôi,  câu  đầu  tiên  thầy  nói  rằng:  Đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại nhất trên toàn thế giới, tôi học triết học với thầy. 

Triết học Phật giáo là đỉnh cao nhất của triết học trên toàn thế giới. Học Phật là hưởng 

thụ cao nhất của đời người. Ngày nay tôi muốn hỏi, đặc biệt là hàng xuất gia như quý vị, 

phải  chăng  quý  vị  đã  nếm  được  hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời  người?  Nếu  nếm  được 

hưởng thụ cao nhất của đời người, chứng minh quý vị là người học Phật chơn chánh, 

thật sự khế nhập cảnh giới. 

Tôi  thường  nói  với  quý  vị,  tôi  rất  cảm  kích  thầy.  Thầy  không  còn  nữa,  tôi  ngày 

ngày lạy trước tấm ảnh của thầy, vì sao vậy? Vì tôi thật sự hưởng thụ được đều cao nhất 

của đời người. Hưởng thụ này là gì? Là đọc kinh dạy học, cùng chia sẻ với mọi người, 

mỗi ngày an lạc vô cùng, không liên quan đến danh văn lợi dưỡng. Chúng tôi mới thật 

sự lãnh hội được niềm vui của Nhan Hồi. Câu đầu tiên trong Luận Ngữ nói: “Học nhi 

thời tập chi bất diệc duyệt hồ”. Đây là nói đến niềm an vui, an vui từ đâu mà có? An vui 

có được từ trong học tập, không phải vật chất bên ngoài hay tinh thần kích thích, không 

phải, là hỷ duyệt từ nội tâm. 

Phật pháp càng thù thắng, pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. Như vậy 

làm sao có ưu tư, làm sao sanh phiền não được? Đức Phật dạy ta buông bỏ vọng tưởng 

phân  biệt  chấp  trước,  chúng  ta  xem  hiểu  kinh  điển,  từng  câu  từng  chữ  chứa  đựng  vô 

lượng nghĩa, từng câu từng chữ nói không hết. 

Bộ  sách  Tịnh  Độ  Đại  Kinh  Giải này, tôi  sẽ  giảng  thật  tường  tận, dự  định  khoảng 

1000 tiếng đồng hồ. Vẫn còn đồng học, thính chúng, hy vọng sau khi tôi giảng xong bộ 

kinh  này  tiếp  tục  giảng  Hoa  Nghiêm.  Hoa  Nghiêm  thì  không  thể  giảng  tường  tận  như 

trước, giảng tường tận như trước, dự đoán phải hơn hai mươi ngàn tiếng đồng hồ, chúng 

ta không có thời gian nhiều như vậy. Kinh Hoa Nghiêm chỉ giảng đại ý, hy vọng ba năm 

viên mãn. Chúng tôi đã giảng hơn 4000 tiếng, mới giảng đến Phẩm Thập Trụ, khoảng ¼. 

Ở sau vẫn còn ¾, chuẩn bị ba năm hoàn thành. 

Đúng là hưởng thụ cao nhất của đời người, không có thầy làm sao biết được! Ân 

đức của thầy hơn cả cha mẹ. Cha mẹ cho chúng tôi nhục thân, thầy cho chúng tôi pháp 

thân, điều này có thể gặp không thể cầu, “trăm ngàn vạn kiếp khó gặp được”. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        661/16 

Bí quyết tu hành, ở đây đã nói với chúng ta, chính là dừng tâm một chổ, đây là bí 

quyết. Ta phải nghe hiểu, buông bỏ vạn duyên. 

Quý vị xem đường chủ niệm Phật đường, từ sáng đến tối, một câu khẩu đầu thiền 

không  ngừng  nghĩ:  “Buông  bỏ  vạn  duyên,  nhất  tâm  xưng  niệm”,  đây  là  một  câu  của 

đường chủ. Buông bỏ vạn duyên là chỉ, khởi chánh niệm là quán, quán chính là niệm 

Phật. Câu Phật hiệu này niệm như thế nào? Tịnh niệm tương tục. Tịnh là thanh tịnh, phải 

dùng tâm thanh tịnh, không hoài nghi, không xen tạp gọi là tâm thanh tịnh. Tương tục là 

không gián đoạn, niệm liên tục từ câu này sang câu kia. Nhanh chậm, cao thấp, trì hoãn 

hay gấp gáp đều không quan trọng. Bản thân ta thích niệm như thế nào, niệm thoải mái 

thì cứ niệm như thế. Nếu bản thân niệm nhanh, niệm một cách tự tại, lại không biết mệt, 

hoan hỷ vô cùng, đó chính là phương pháp hay. Những điều này không cần học người 

khác, mỗi người căn tánh khác nhau, nguyên tắc phải học Bồ Tát, Bồ Tát dạy chúng ta: 

“Đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tương  tục”.  Đô  nhiếp  lục  căn  chính  là  buông  bỏ  tất  cả, 

những gì không cần xem thì đừng xem, không cần nghe thì đừng nghe, không cần nói thì 

đừng nói, đây gọi là đô nhiếp lục căn. Buông bỏ tất cả, tịnh niệm liền sản sanh, như vậy 

mới có hiệu quả. Tâm thanh tịnh niệm Phật, không hoài nghi, không xen tạp. Niệm từ 

câu này sang câu khác, một câu Phật hiệu một câu tâm, một niệm tương ưng một niệm 

Phật,  niệm  niệm  tương  ưng  niệm  niệm  Phật,  như  vậy  sao  không  hoan  hỷ  được!  Thời 

gian lâu ngày, nếu phương pháp niệm này, ba bốn năm đạt được niệm Phật tam  muội. 

Đạt được niệm Phật tam muội không phải rất thâm sâu, không phải nhất tâm bất loạn, 

chưa đến nhất tâm bất loạn. Rất cạn, không phải rất sâu, nhất tâm bất loạn rất cạn, vãng 

sanh thế giới Cực Lạc được tự tại. Muốn khi nào vãng sanh, thì khi đó có thể vãng sanh, 

quý vị xem tự tại biết bao. Có nhân duyên với thế gian này, chúng sanh nghe theo, thích 

nghe giáo huấn của quý vị. Vậy thì ở thêm vài năm cũng không sao, muốn khi nào đi thì 

khi đó đi, tự tại vô cùng. Ta ở trên thế gian này không vướng không bận, vô ưu vô lo, ở 

trên thế gian này chỉ vì điều này. Giúp người có nhân duyên, tín giải hành chứng. Thấy 

thiện căn phước đức nhân duyên của người có duyên này, không tin giúp họ tin, đã tin 

giúp họ hiểu, đã hiểu giúp họ tu hành, là người tu hành chơn chánh giúp họ vãng sanh. 

Họ làm điều này, ngoài điều này ra không còn gì cả. 

“Tuyệt danh tướng, lìa phiền não, không sanh không diệt, trú trong thường tịch”. 

Người  học  Phật  chúng  ta  nhất  tâm  niệm  Phật,  thường  tịch  là  vấn  đề  không  đơn  giản. 

Thường tịch là minh tâm kiến tánh, là cảnh giới đại niết bàn, chúng ta có thể đi đến ranh 

giới của nó. Tôi thường nói, chưa nhập môn, đến trước cửa của nó, nhận được từ trường 

của nó gia trì. Có được lợi ích như thế, chưa đi vào, nhưng vãng sanh tuyệt đối không 

thành vấn đề. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta tạm dừng tại đây, ý này vẫn chưa nói xong. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        662/16 



Tập 298 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 23.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 351, hàng thứ ba từ dưới đếm lên. Bắt đầu xem từ câu sau 

cùng, ba chữ sau cùng. 

“Cho nên Tịnh Ảnh Sớ nói, tam muội thường tịch, chỉ hành thâm sâu”. Niệm Lão 

có chú thích nhỏ về chỉ hành: “Chỉ hành, tức tu hành thiền định, dừng tâm một chỗ gọi là 

chỉ, là tên khác của Thiền định”. Tam muội là tiếng Phạn, tiếng cổ Ấn độ, khi phiên dịch 

dùng âm dịch. Khi giải thích ý nghĩa của nó, tam muội thường tịch. Tam muội chính là 

thiền định, cũng dịch là thiền định. 

Tịnh Ảnh Sớ là chú giải Kinh Vô Lượng Thọ của đại sư Huệ Viễn thời nhà Tùy, 

đối với câu này ngài giải thích rằng: “chỉ hành thâm sâu”. Phật pháp có rất nhiều phương 

pháp  tu  hành,  gọi  là  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  vô  lượng  pháp  môn,  phương  pháp 

nhiều đến như vậy. Nhưng quy nạp những phương pháp này lại, không ngoài hai loại lớn, 

một là quán, hai là chỉ. Quán chính là nhìn thấu. Chỉ tức là buông bỏ. 

Khi  tôi  mới  học  Phật,  lần  đầu  tiên  gặp  người  xuất  gia  là  đại  sư  Chương  Gia.  Tôi 

thỉnh giáo ngài rằng: khi thầy Phương giới thiệu Phật pháp cho con, con đã hiểu, Phật 

pháp  không  phải  mê  tín,  Phật  pháp  là  đại  học  vấn.  Con  thỉnh  giáo  đại  sư,  có  phương 

pháp nào khiến chúng con nhanh chóng khế nhập chăng? Ngài nói: có. Nhìn phải thấu, 

buông phải được. Nhìn thấu chính là quán, buông bỏ chính là chỉ. Lúc đó đại sư không 

dùng chỉ quán, nếu dùng chỉ quán tôi sẽ hồ đồ, không biết thế nào gọi là chỉ, thế nào gọi 

là quán, càng nói càng không rõ ràng. Đây là đại sư dùng phương tiện thiện xảo, nói như 

thế tuy tôi không hiểu một cách thấu triệt, cũng có ấn tượng mơ hồ, nhìn thấu, buông bỏ. 

Nhìn thấu là gì? Hiểu rõ ràng minh bạch chân tướng sự thật, gọi là nhìn thấu. Sau 

khi nhìn thấu ta sẽ buông bỏ. Buông bỏ cái gì? Buông bỏ chấp trước, buông bỏ phân biệt, 

buông bỏ vọng  tưởng. Điều này  trong  kinh luận đại thừa  Đức  Phật không ngừng  nhắc 

nhở  chúng  ta.  Vì  sao  vậy?  Câu  ở  trước  quán  pháp  như  huyễn  hóa,  chúng  ta  đã  hiểu. 

Quán pháp như huyễn hóa là nhìn thấu, tam muội thường tịch chính là buông bỏ, thấy rõ 

chân tướng sự thật. 

Thế gian này, không phải là thế gian này, trong giáo lý đại thừa thường nói về lục 

đạo thập pháp giới. Là giả, không phải thật, tất cả mọi hiện tượng đều là huyễn tướng, 

liễu bất khả đắc. Vấn đề này, mãi đến nay, cũng có thể nói là 30 năm gần đây, các nhà 

khoa học phát hiện, giải trừ nghi vấn của chúng ta. Vì quá khứ chúng ta tin, không hoài 

nghi, nhưng luôn có chút nghi hoặc. 

Trong  kinh  đại  thừa  Đức  Phật  nói:  “Phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng”.  Hiện 

tượng này hiện rõ ràng trước mắt, sao lại là hư vọng? Người thời xưa thật thà, nghe lời, 

Phật là thánh nhân, tuyệt đối không gạt người. Phật nói là hư vọng, nhất định chính là hư 

vọng, nhưng chúng ta không nhìn thấy hư vọng. 

Giống như chúng ta xem film, thấy hình ảnh trên màn hình, hình như rất chân thật, 

không  biết  là  hư  vọng.  Nếu  xem  máy  chiếu,  mới  biết  đó  là  hư  vọng.  Thì  ra  từng  tấm 

từng tấm film nhựa trong máy chiếu, không phải thật. Là do tốc độ di động của những 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        663/16 

tấm film nhựa này, chúng ta bị hoa mắt, tưởng rằng là thật. film ảnh hiện nay tiến bộ hơn, 

không cần băng nhựa, không dùng phim đèn chiếu, dùng kỹ thuật số. Tần suất hiện nay 

của ti vi, so với film tần suất cao hơn nhiều. Film một giây chỉ có 24 tấm, 24 lần sanh 

diệt chúng ta đã bị nó đánh lừa. Ti vi hiện nay, film kỹ thuật số hiện nay, như CD mà 

chúng ta đang dùng, tốc độ nhanh hơn quá nhiều so với máy chiếu film. Cho nên hình 

ảnh ngày càng chân thật, chúng ta không nhận ra chỗ sơ hở của họ. 

Các  nhà  khoa  học  nói  với  chúng  ta, tất  cả  những  hiện  tượng này. Hiện  tượng vật 

chất cũng được, hiện tượng tinh thần cũng được, đều là ý niệm. Một ý niệm ví như một 

tấm film đèn chiếu, ý niệm này khởi lên hiện tượng liền xuất hiện, nhưng nó lập tức biến 

mất,  đạo  lý  rất  tương  tự  với  hình  ảnh  trên  film.  Quý  vị  xem  film,  chúng  ta  dùng  film 

trước đây, không thể dùng film bây giờ. Mở ống kính ra, một tấm film đèn chiếu phát ra 

trên màn hình, film đèn chiếu chiếu lên màn hình một tấm, đóng ống kính lại, đổi sang 

tấm thứ hai. Mỗi tấm không giống nhau, giống nhau nó sẽ bất động, mỗi tấm đều khác 

nhau. 

Đức Phật nói rằng, ý niệm chúng ta niệm niệm không giống nhau, tuyệt đối không 

có hai ý niệm hoàn toàn tương đồng, đây là điều không thể. Tốc độ ý niệm nhanh bao 

nhiêu? Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đối thoại với Bồ Tát Di Lặc, Đức Phật Thích Ca rất 

thú vị, đưa ra một câu hỏi: “Tâm hữu sở niệm”. Trong tâm hàng phàm phu chúng ta khởi 

lên một ý niệm, ý niệm này có bao nhiêu niệm vi tế tổ hợp thành? Vì thời gian ý niệm 

này  rất  dài.  Chỉ  nói  đến  một  khảy  móng  tay,  thời  gian  một  khảy  móng  tay  này,  cũng 

khoảng 1/5 của một giây. Động tác tôi chậm một chút, một giây có thể khảy bốn lần. Tôi 

tin có người khảy nhanh hơn tôi, có thể khảy năm lần. Nếu khảy năm lần, theo cách nói 

của Bồ Tát Di Lặc, một giây có bao nhiêu ý niệm? Có 1600 triệu ý niệm. Đơn vị là triệu, 

1600 triệu. 

Như  film  cũ  trước  đây,  1  giây  có  24  tấm,  mở  đồng  nghĩa  với  sanh,  đóng  đồng 

nghĩa với diệt, sanh diệt 24 lần. Hoàn cảnh hiện tại này của chúng ta, một giây có 1600 

triệu lần sanh diệt, như vậy làm sao biết nó là giả? 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói từ 3000 năm trước, 30 năm gần đây các nhà lượng 

tử lực học mới phát hiện. Các nhà lượng tử lực học đã chứng minh, chứng minh tất cả 

mọi hiện tượng, đều là huyễn tướng do ý niệm tích lũy liên tục sanh ra, không phải thật. 

Cho nên Max Planck , nhà lượng tử học, nhà khoa học người Đức,  Einstein là học trò 

của ông, nhà khoa học trước một đời, ông từng nói, điều này đã trở thành danh ngôn thế 

giới. Căn cứ nghiên cứu quan sát suốt cuộc đời ông, ông nói trên thế gian này không có 

thứ gọi là vật chất. Ông nói vật chất là gì? Cơ sở của vật chất  là ý niệm, tức là huyễn 

tướng do ý niệm tích lũy liên tục sanh ra. Hoàn toàn tương đồng với cách nói của Bồ Tát 

Di Lặc, nhưng Bồ Tát Di Lặc nói tường tận hơn, một giây có 1600 triệu lần sanh diệt. 

Nhà khoa học chỉ nói tốc độ nhanh chóng, không đưa ra con số cụ thể. Nhanh đến mức 

độ nào, Bồ Tát Di Lặc nói ra rõ ràng. 

Ý niệm này từ đâu mà có? Ý niệm là hiện tượng tinh thần, nó từ đâu mà có? Họ nói 

từ không sanh ra có, nhà khoa học nói như vậy. Trong kinh Phật nói tường tận hơn họ, ý 

niệm từ đâu mà có? Ý niệm do chấn động tạo nên, nhà Phật gọi đây là nhất niệm bất giác. 

Nhất niệm bất giác chính là nhất niệm động, cũng gọi là nhất niệm vọng động, vừa động 

liền sanh ra hiện tượng. Chân tâm bất động, vĩnh viễn bất động. Động là gì? Là vọng 

tâm, đây gọi là nghiệp tướng, nghiệp tướng của a lại da, hiện tượng tinh thần từ nó mà 

có.  Nghiệp  tướng,  nghiệp  tướng  không  có  nguyên  nhân,  động  này  là  nhất  niệm  vọng 

động.  Cho  nên  thêm  vào  sự  hư  vọng,  nó  không  phải  thật.  Nhưng  động  này  làm  ảnh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        664/16 

hưởng đến chân tâm, chân tâm biến thành vọng tâm, toàn chân tức vọng, danh từ Phật 

học gọi là a lại da, a lại da được giới khoa học phát hiện. 

Trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói, đệ lục ý thức, tức là tư tưởng của chúng ta. 

Công năng của tư tưởng vô cùng lớn mạnh, đối với bên ngoài nó có thể quan sát đến 

toàn thể vũ trụ, đối với bên trong có thể duyên đến a lại da, nhưng không duyên được tự 

tánh. Tự tánh là thật, vọng chỉ có thể duyên được vọng. 

Cực hạn của vọng, ngày nay khoa học phát triển theo hai phương hướng, vũ trụ vĩ 

quan và thế giới vi quan. Thế giới vi quan chính là lượng tử, tức là lượng tử lực học. 

Phát triển theo hai phương hướng này. Đức Phật nói, bên trong có thể duyên đến a lại da, 

bên ngoài có thể duyên đến hư không pháp giới, không duyên được tự tánh, vì sao vậy? 

Vì nó không phải chân tâm, tự tánh là chân tâm, trí tuệ chân thật mới có thể duyên được. 

Khoa học không có trí tuệ chân thật, trí tuệ chân thật từ đâu mà có? Từ tam muội, tam 

muội thường tịch, có thể thấu triệt chân tướng của tự tánh. Giới khoa học không có tam 

muội,  họ  dùng  máy  móc  khoa  học, dùng  tư  duy,  dùng  phương  pháp  biện  chứng  logic, 

dùng những thứ này quan sát vũ trụ. Đức Phật nói, những gì a lại da biến hiện, họ đều có 

thể nhìn thấy, đây là nói về người thế gian. Đây là dự ngôn của Thế Tôn, ngày này của 

3000 năm sau, quả nhiên được các nhà khoa học phát hiện ra. 

Kinh Phật là khoa học cao cấp, nếu sâu thêm một tầng nữa, tìm ra bản thể mà triết 

học  nói,  như  vậy  cần  phải dùng đến  tam  muội, phương pháp  tu  định.  Phật  không  cần 

dùng máy móc, làm sao ngài nhìn thấy? Nhìn thấy trong khi thiền định. Trong thiền định 

không có tầng không gian, mọi thứ đều nhìn thấy một cách rõ ràng. 

Tu học Phật pháp, bất luận là tiểu thừa hay đại thừa, đều tu thiền định. Không phải 

vừa nhắc đến thiền định liền nghĩ đến Thiền tông. Sai! Tám vạn bốn ngàn pháp môn, là 

tám vạn bốn ngàn phương pháp tu thiền khác nhau, toàn là thiền định. Thiền định là gì? 

Chính là đại sư Chương Gia nói buông bỏ nhìn thấu. Buông bỏ là thể, nhìn thấu là tác 

dụng. Nhìn thấu là thể, buông bỏ là tác dụng, hai loại này có thể hổ tương làm thể dụng, 

nó là một không phải hai. 

Giống như ngọn đèn vậy, đèn là thể, ánh sáng là dụng. Ánh sáng cũng là thể, đèn 

cũng là dụng. Ánh sáng có thể chiếu đến mình, mình phóng ánh sáng chiếu đến mình. 

Như vậy có thể thấy được tự tánh, thấy được bản thể của vũ trụ vạn hữu trong triết học 

nói. 

Nếu không phải là trí tuệ của tự tánh, ngày nay chúng ta gọi là học thuật, học thuật 

bao gồm cả vấn đề này mà giới khoa học đã phát hiện. Đây là tri thức, không phải trí tuệ. 

Trí  tuệ  có  thể  thấy  được  bản  thể,  tri  thức  chỉ  có  thể  hiểu  được  hiện  tượng.  Ngày  nay 

chúng ta gọi là hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên, họ có thể 

hiểu được. Họ không biết được những hiện tượng này từ đâu đến, họ không biết điều này. 

Từ không sanh ra có, không sao có thể sanh ra có? Đây đều là vấn đề. 

Chúng ta có lý do tin rằng, hai ba mươi năm sau, Phật giáo không còn là Tôn giáo, 

vậy là gì? Là khoa học cao cấp, giới khoa học đã thừa nhận. Nếu họ dùng phương pháp 

trong kinh Phật nói, quán pháp như huyễn hóa, tam muội thường tịch, họ sẽ thành Phật. 

Vì sao vậy? Vì họ thấy được bản thể, người thấy được bản thể gọi là thành Phật, thành 

Phật chính là trí tuệ viên mãn hiện tiền, tức là ý này. Phật không phải thần, không phải 

tiên,  Phật  là  trí  tuệ,  trí  tuệ  viên  mãn  hiện  tiền.  Đối  với  phương  pháp  tu  hành,  đây  là 

cương lĩnh chung, nguyên tắc chung, rất quan trọng. 

Dừng tâm một chỗ gọi là chỉ, chỉ là tâm địa thanh tịnh, không có vọng niệm, đây 

gọi là chỉ. Dừng lại một chỗ, bất kỳ một chữ nào đều là thiền định, chỉ cần ta tập trung 

vào một chỗ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        665/16 

Ý niệm chúng ta giống như ánh sáng vậy, quý vị thấy ánh sáng chiếu khắp nơi. Ánh 

sáng của ngọn đèn này, ta thấy không có gì kỳ lạ. Ngọn đèn này, ánh sáng chiếu khắp 

mười phương, chiếu khắp tất cả. Nếu tập trung ánh sáng này vào một điểm, nó liền biến 

thành tia laser, biến thành phóng xạ, tấm giang đều có thể xuyên qua. Khi nó phân tán, 

cách một trang giấy nó cũng không xuyên qua được. Nhưng khi tập trung lại một điểm, 

sức mạnh này lớn biết chừng nào. 

Chúng ta thấy ánh sáng mặt trời, dùng kính lúp có thể tụ ánh sáng. Quý vị đặt nó 

vào điểm trọng tâm, có thể đốt cháy củi bên dưới. Khi tập trung hơn, khi tập trung biến 

thành tia laser, mắt thịt chúng ta không nhìn thấy, nó có thể xuyên qua tấm gang. “Chế 

tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Khi trí tuệ chúng ta tập trung lại một chỗ, ta có thể nhìn 

thấy căn nguyên của vũ trụ, rốt cuộc nó là gì đều thấy một cách rõ ràng. Tu hành trong 

nhà Phật không có gì khác, ngoài tập trung ý niệm vào một chỗ. 

Tịnh độ tông là thiền na, Tịnh độ tông là tập trung tâm này vào danh hiệu Phật A Di 

Đà, vậy là thành công, chắc chắn được định, trí tuệ khai phát. Nhưng vấn đề là người 

niệm Phật họ không biết tu, tâm luôn tán loạn, luôn suy đông nghĩ tây, vì thế câu Phật 

hiệu này không khởi tác dụng. Nếu có thể chế tâm một chỗ, trong tâm chỉ có Phật A Di 

Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không có gì cả, nó khởi tác dụng là gì? Ta có thể nhìn thấy 

thế giới Cực Lạc, có thể thấy được Phật A Di Đà, tác dụng rất lớn! Chúng ta phải tụ tập 

ý niệm, tụ tập tại một điểm nhỏ nhất, đây gọi là thiền định. 

Bốn câu tiếp theo, “tuyệt danh tướng”. Danh là danh từ thuật ngữ, tướng là hiện 

tượng. Chúng ta thường nói toàn thể vũ trụ, quy nạp lại không ngoài ba hiện tượng. Thứ 

nhất hiện tượng tự nhiên, thứ hai hiện tượng tinh thần, thứ ba hiện tượng vật chất, đây 

gọi là tướng. Hiện tướng không có danh tự, vì phương tiện cho việc xưng hô mà đặt tên 

cho nó, cho nên danh là giả danh. 

Lão tử nói rất hay: “Đạo khả đạo, phi thường đạo, danh khả danh, thi thường danh”. 

Câu này và những gì nhà Phật nói ý nghĩa như nhau. Ta hiểu rõ về danh, từ danh hiểu 

được nghĩa lý của nó là được, đừng chấp trước danh tướng, đừng chấp trước danh từ, là 

giả không phải thật. Tướng là hiện tượng, năm căn có thể tiếp xúc được, mắt có thể thấy, 

tai có thể nghe, thậm chí tâm có thể nghĩ đến, đây gọi là sáu căn. Nó có thể phan duyên 

được, gọi là tướng. 

Bây giờ nếu chế tâm một chỗ, phải buông bỏ tất cả danh, tất cả tướng này. Tuyệt 

nghĩa là buông bỏ, ta không được có thứ này, người học Phật không thể không biết điều 

này.  Có  thể  thành  tựu  hay  không,  sự  liên  quan  này  quá  lớn.  Nếu  trong  tâm  vẫn  còn 

những thứ tạp nham này, vậy là không thể thành tựu. 

Mục  tiêu  sau  cùng  của  Phật  pháp  là  trở  về  tự  tánh,  truyền  thống  học  thuật  xưa 

tương  đương  với  điều  này.  Trong  Tam  Tự  Kinh  nói:  “Nhân  chi  sơ,  tánh  bổn  thiện”. 

Khổng tử nói: “Nhân tánh bổn thiện”. Thiện ở đây không phải thiện của thiện ác, thiện 

này là hình dung từ, là từ khen ngợi. Tán thán nó viên mãn, tán thán nó chân thật, tán 

thán nó hoàn mỹ, không hề có khiếm khuyết, chính là ý này. 

Giáo dục Phật giáo dạy ta trở về bổn thiện, trở về bổn thiện được gọi là Phật. Trở 

về bổn thiện vẫn chưa đạt đến viên mãn, gọi là Bồ Tát, Bồ Tát đã quay đầu. Bởi vậy đối 

với tất cả danh tướng đừng chấp trước. 

Câu bên dưới là“lìa phiền não”. Phiền não là gì? Là thất tình ngũ dục, đây là gì? Là 

hiện tượng tinh thần. Câu thứ nhất là hiện tượng vật chất, đừng chấp trước vật chất. Câu 

thứ hai, đừng chấp trước tinh thần. Tinh thần phiền não là gì? Là thất tình ngũ dục, hỷ nộ 

ai lạc ái ác dục, ngũ dục là tài sắc danh thực thùy, là giả không phải thật. Hiện tượng bên 

ngoài, có thể dẫn dắt những phiền não này ra. Như vậy ta rất đau khổ, tâm địa không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        666/16 

thanh tịnh, vì thế phải biết lìa nó. Lìa chính là buông bỏ, giác cũng là buông bỏ, buông 

bỏ hiện tượng vật chất, buông bỏ hiện tượng tinh thần, sau đó chân tướng hiện tiền. 

“Bất sanh bất diệt, trú trong thường tịch”. Thử nghĩ xem, sanh diệt là gì? Phân biệt, 

chấp trước là sanh diệt. Đức Phật nói rất hay, hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần, 

đều từ ý niệm sanh ra. Giới khoa học đã phát hiện điều này, phát hiện này thật đáng nể. 

Ý niệm, niệm trước diệt niệm sau sanh, ý niệm không diệt. Chúng ta có thể biết tốc độ 

sanh diệt này, có thể lãnh hội được, cảm nhận được, là mấy phần mấy của một giây, ý 

niệm vừa sanh liền diệt. Làm sao chúng ta biết được ý niệm vi tế? Một giây có 1600 

triệu lần sanh diệt. Vạn ức làm triệu, 1600 triệu lần sanh diệt, không thể tưởng tượng, 

gọi là không thể nghĩ bàn. Cũng chính là nói, một niệm sanh diệt độc lập này, 1/1600 

triệu của một giây. 1600 triệu lần sanh diệt mới hợp thành một giây, làm sao chúng ta 

biết được? Giới khoa học có tính ra kết quả chăng? Tôi cảm thấy rất khó. Họ chỉ phát 

hiện tốc độ của nó quá nhanh, nói là huyễn tướng do tốc độ nhanh chóng tích lũy liên tục 

sanh ra, họ nói như vậy. 

Không sanh không diệt là thật_Lục tổ Huệ Năng của Thiền tông thời nhà Đường, 

minh tâm kiến tánh chính là cảnh giới này. Kiến tánh là sao? Ngài đã nói ra chân tướng: 

“đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”. Đâu ngờ tự tánh, nói như ngày nay, quả thật không 

ngờ,  chân  tánh  vốn  là  thanh  tịnh.  Hiện  nay  có  nhiễm  ô  chăng?  Không  có,  vĩnh  viễn 

không bị nhiễm ô. Nhiễm ô là a lại da, vọng tâm, vọng tâm có nhiễm ô, chân tâm không 

có nhiễm ô. Chỉ là người thường chúng ta có chân tâm, nhưng không biết đến nó, không 

biết dùng, toàn là dùng vọng tâm, dùng đồ giả. Chúng ta gọi là hư tình giả ý, Phật pháp 

gọi là ba tâm hai ý. Quý vị nên biết rằng, ba tâm hai ý là Phật nói. Ba tâm là a lại da, mạt 

na, ý thức, đây gọi là ba tâm. Hai ý tức là ý căn, ý thức, ý căn chính là mạt na, đây là 

vọng không phải chân. Người xưa cũng rất tuyệt vời, người xưa gọi là hư tình giả ý, rất 

gần rất tương tự với Đức Phật nói về ba tâm hai ý. Quý vị dám nói cổ nhân không có trí 

tuệ ư? Không có trí tuệ sao nói ra được lời này? Cổ nhân không thua gì Phật, chẳng qua 

người xưa gọi là thánh nhân, người Ấn độ gọi là Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát và thánh nhân 

cùng một nghĩa. Thánh nhân tức người Ấn độ gọi là Phật, ta gọi hiền nhân người Ấn độ 

gọi là Bồ Tát. 

Chúng ta phục cổ nhân, sự tu học của cổ nhân, trình độ thâm sâu như vậy, trình độ 

vi diệu như vậy, sao họ có thể tin, sao có thể lý giải? Đây không phải là vấn đề đơn giản. 

Ngày nay chúng ta tin, lý giải, nói thật công lao của khoa học không nhỏ, khoa học và 

triết học giúp chúng ta rất nhiều. Không có cơ sở này, chúng ta không thể tin. Đặc biệt, 

chúng ra rất cảm kích khoa học kỷ thuật cận đại, máy  móc không ngừng đi lên, ngày 

càng đổi mới. 

Vũ trụ vĩ quan, họ nói rất hay, các nhà khoa học đưa ra báo cáo, căn cứ nghiên cứu 

đo lường của họ, ranh giới của vũ trụ, ranh giới, phát hiện ra một kết luận như thế nào? 

Có  thể  quan  sát  được  vũ  trụ,  trên  thực  tế  chỉ  có  10%  của  vũ  trụ,  90%  vũ  trụ  còn  lại 

không nhìn thấy. Nghe được báo cáo này của họ chúng ta cảm thấy rất hoan hỷ, chúng ta 

biết 90% đó đi về đâu, chúng ta biết. Làm sao chúng ta biết? Trong kinh Phật nói trở về 

tự tánh, trở về tự tánh thì không thể đo lường được, vì sao vậy? Vì trong tự tánh không 

có hiện tượng. Không có hiện tượng vật chất, không có hiện tượng tinh thần, cũng không 

có hiện tượng tự nhiên, vậy làm sao đo lường? Bởi thế chúng ta biết 90% đó đi về đâu. 

Đối với họ là một câu đố. 

Nếu giới khoa học học Phật pháp đại thừa, vậy thì khỏi nói, như hổ thêm cánh. Vi 

quan có thể thấy được a lại da, có thể thấy được hiện tượng vật chất nhỏ nhất, như quang 

tử, vi trung tử, thấy được vật nhỏ như vậy. Nhưng trong kinh Phật nói, trong hiện tượng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        667/16 

nhỏ này nó có vũ trụ, giới khoa học không phát hiện ra điều này. Vũ trụ đó và vũ trụ lớn 

bên ngoài không có gì khác nhau, không có lớn nhỏ, nghĩa là không có đối lập, không có 

trước sau. Không có trước sau, không có thời gian. Khi không có lớn nhỏ, không gian 

không có. Giới khoa học cũng biết, không gian và thời gian không phải thật. Đức Phật 

nói một cách thấu triệt! Trong nhỏ có lớn, trong vật chất cực nhỏ có đại vũ trụ, nghĩa là 

hiện tượng tin tức của toàn thể vũ trụ, đều nằm trong điểm nhỏ này. Trong tiểu vũ trụ 

còn có vi trần, trong vi trần còn có vũ trụ, trùng trùng vô tận, đây là tánh đức. Ý nghĩa 

thâm sâu như thế, giới khoa học hiện nay chưa từng nghe nói,  họ không nói ra được, 

điều này chỉ có trong kinh điển đại thừa. 

“Tam muội như thế, cho nên gọi là thâm sâu”. Đây là thậm thâm, chỉ hành thâm sâu. 

Học Phật cần phải hiểu, chúng ta học gì, chúng ta đạt được điều gì. Trên đề kinh nói, 

thanh tịnh bình đẳng giác, đây là mục tiêu tu hành của chúng ta. Ba câu này lý sự sâu 

cạn khác nhau, cạn nhất là tâm thanh tịnh. Nếu đạt được tâm thanh tịnh, trí tuệ khai phát. 

Người được tâm thanh tịnh gọi là A la hán, người được tâm bình đẳng gọi là Bồ Tát, đại 

triệt đại ngộ, đó là giác, gọi là Phật, nó là danh xưng của ba học vị trong Phật giáo. Phật 

là học vị cao nhất, Phật tương đương với học vị tiến sĩ trong học đường hiện nay. Bồ Tát 

là thứ hai, học vị thạc sĩ. A la hán thứ ba, học vị đại học. Phải đi lên từng bậc từng bậc 

một,  đạt  được  tiêu  chuẩn,  đó  là  thanh tịnh  bình  đẳng giác.  Học  Phật  là  học  điều  này, 

muốn đạt được cũng là điều này. 

“Do  thường  hành  trung  đạo,  trú  trong  diệu  quán  tất  cả  như  huyễn  hóa”.  Đây  là 

người học Phật chơn chánh, ngày nay không còn. Trung đạo là gì? Nhị biên đều không 

chấp  trước.  “Có”  là  cảnh  giới  vật  chất,  “không”  là  cảnh  giới  tinh  thần,  nhị  biên  đều 

không chấp trước. Không chấp trước nhị biên, vậy hành bằng cách nào? Ở trước có dạy 

cho  chúng  ta  nguyên  tắc:  “Trang  nghiêm  các  hạnh,  đầy  đủ  giới  luật”.  Trong  Hoàn 

Nguyên Quán quốc sư Hiền Thủ nói với chúng ta về bốn đức, “tùy duyên diệu dụng, oai 

nghi  hữu  tắc”,  đó  chính  là  thường  hành  trung  đạo.  Phải  tùy  thuận  chúng  sanh,  hằng 

thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Diệu là gì? Diệu là tâm địa thanh tịnh, không nhiễm 

chút bụi trần, đây gọi là diệu. 

Phàm phu không diệu, họ sanh phiền não. Sáu căn tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài, 

họ sanh khởi hỷ nộ ai lạc ái ố dục, sanh khởi thất tình ngũ dục, sanh khởi phiền não tham 

sân si mạn, họ sanh phiền não. Bồ Tát không sanh phiền não, Bồ Tát sanh trí tuệ. Trí tuệ 

chính là ở đây nói đến diệu quán, tất cả như huyễn hóa, nghĩa là vạn pháp giai không. Họ 

biết nó sanh diệt từng sát na, họ biết hết thảy mọi hiện tượng, bao gồm thân thể mình, 

bất khả đắc, đều sanh diệt trong từng sát na. Duyên tụ, tướng này có, duyên tán tướng 

không còn. Mặc dù duyên tụ cũng không phải thật, vì vậy họ không chấp trước. Không 

chấp trước sẽ được tự tại, an lạc, chấp trước liền sanh phiền não. 

“Oai nghi hữu tắc”, đây gọi là diệu quán. Chúng ta thấy xã hội ngày nay, chưa từng 

có trong lịch sử toàn thế giới, toàn thế giới hỗn loạn. Người phương tây không cần đến 

giáo dục Tôn giáo, không còn tin có thượng đế, không còn tin có thiên đường. Chút quan 

niệm đạo đức làm người ngày xưa, nhờ giáo dục Tôn giáo duy trì, hiện nay giáo dục Tôn 

giáo không còn, sụp đổ, xã hội hỗn loạn. Người phương đông vứt bỏ truyền thống giáo 

dục, xã hội cũng rất loạn. 

Giáo dục Tôn giáo, giáo dục truyền thống của thánh hiền, duy trì bảo vệ xã hội thế 

giới này được an định hòa bình suốt mấy ngàn năm. Chư vị thánh hiền nói, đạo đức nhân 

lễ nghĩa, năm tầng lớp này_căn cứ theo lịch sử, thời thượng cổ tam hoàng lấy đạo trị 

thiên hạ, đạo là vô vi nhi trị, là tầng cao nhất. Đến ngũ đế hạ xuống một bậc, ngũ đế 

dùng đức trị thiên hạ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        668/16 

Thấy diễn tiến của xã hội ngày càng đi xuống, nguyên nhân vì sao? Nguyên nhân 

chung là do giáo dục. Cổ nhân đề xuất: “Kiến quốc quân dân, dạy học quan trọng nhất”, 

trên toàn thế giới người xưa hiểu về giáo dục nhất. Mỗi quốc gia dân tộc trên toàn thế 

giới, chỉ có Trung quốc có nền trị an kéo dài 5000 năm. Người phương tây nghiên cứu 

lịch sử, không ai không khâm phục, không ai không tôn trọng cổ nhân. Một đất nước lớn 

như thế, một dân tộc đông như vậy, vì sao có thể suốt mấy ngàn năm duy trì được nền 

thống nhất, đại thống nhất? Có thể đạt được hiểu quả của một nền trị an lâu dài, vì sao 

vậy? Nhờ có giáo dục. Nền chính trị thời cổ đại đặt giáo dục lên hàng đầu, hay nói cách 

khác tất cả thiết bị đều để phục vụ giáo dục, điều này phương tây không có. Chính phủ 

ngày  xưa  chính  thức  thiết  lập  quan  viên, chủ  quản  giáo  dục, như  thời  đại  vua  Nghiêu, 

Nghiêu Thuấn. Thuấn chính thức thiết lập một quan vị gọi là tư đồ, tư đồ là quản lý về 

giáo dục. Đồ là đệ tử, học trò. 4500 năm trước, quốc gia chính thức thiết lập cơ cấu, giáo 

hóa nhân dân. 

Bắt đầu dạy từ đâu? Bắt đầu dạy từ lúc mang thai, gọi là thai giáo. Người phương 

tây nằm mơ cũng không nghĩ đến điều này. Giáo dục căn bản tức là nền tảng giáo dục, 

từ sơ sanh đến ba tuổi là 1000 ngày, thời gian này là nền tảng giáo dục. Ai dạy? Người 

mẹ dạy, cho nên trong Cổ Lễ người mẹ vô cùng vĩ đại. Hiện nay có rất nhiều người ngộ 

nhận, nói rằng phụ nữ trong chế độ ngày xưa bị xem nhẹ. Quá sai lầm, đây là chưa từng 

đọc sách, đổ oan cho người xưa. Ngày xưa đối với phụ nữ_đây là giáo dục, coi trọng phụ 

nữ còn hơn cả nam giới. Quý vị thấy trong cổ lễ nói, người chồng có thể không tôn kính 

thê tử mình chăng? Sứ mạng của thê tử mình, là thay gia tộc ta nuôi dưỡng dạy dỗ đời kế 

tiếp. Có thể không cảm ân chăng? Có thể không tôn trọng chăng? Không tôn trọng họ 

chính là bất hiếu cha mẹ, bất hiếu với tổ tông. Đặc biệt nhấn mạnh điều này! Đối đãi với 

con cái mình, con cái là người nối tiếp của tổ tông. Ta nối tiếp tổ tông, chúng nối tiếp ta. 

Nếu ta không tiếp tục giáo dưỡng chúng, gia tộc ta không còn hậu duệ, đã nói đến mức 

độ này! 

Trong  lịch  sử  đều  dùng  tam  Thái  thời  nhà  Chu  làm  gương,  ba  vị  đại  thánh 

nhân_Thái Khương, Thái Nhậm, Thái Tự. Thái Khương là tổ mẫu của Văn Vương, Thái 

Nhậm là mẹ của Văn Vương, Thái Tự là vợ của Văn Vương, gọi là tam Thái. Về sau 

chồng gọi vợ là thái thái, xuất phát từ điển tích này. Thái thái là thánh nhân, họ nuôi 

dưỡng  con  cái  mình,  Văn  Vương,  Võ  Vương,  Chu  Công,  đều  là  thánh  nhất  bậc  nhất 

trong lòng Khổng tử. Từ đâu mà có? Do người mẹ dạy mà ra. 

Trách nhiệm của người phụ nữ là giúp chồng dạy con, trong gia đình có hiền nhân 

xuất hiện hay không, có thánh nhân xuất hiện hay không, then chốt ở người phụ nữ. Sứ 

mạng người phụ nữ lớn hơn sứ mạng người nam gấp nhiều lần. Thánh hiền của quốc gia 

từ đâu mà có? Người mẹ đào tạo nên. 

Ngày nay chúng ta thấy xã hội động loạn, đều có nguyên nhân cả, không thể trách 

bất cứ ai, là nguyên nhân của lịch sử. Người Trung quốc coi nhẹ truyền thống văn hóa, là 

thái hậu Từ Hy, cách chúng ta hiện nay 200 năm. 100 năm cuối thời nhà Thanh do bà 

chấp chính, không tôn trọng truyền thống văn hóa, bà rất mê tín. Vì sự xao nhãng của bà, 

trên  làm  dưới  theo.  Có  người  đọc  sách  thánh  hiền,  nhưng  không  có  người  hành  đạo 

thánh hiền, đây gọi là ngụy quân tử. 

Nếu chư vị đồng học xem gia thư, gia huấn của Tăng Quốc Phiên, trong bút ký của 

ông nói rất nhiều. Nói đến người đương thời, đọc sách thánh hiền, không làm việc thánh 

hiền, sanh khởi tâm tự tư tự lợi, bắt đầu xuất hiện hành vi hối lộ phạm pháp. Tuy không 

nghiêm trọng, nhưng đã xảy ra. Không có giáo dục thánh hiền, tình trạng này ngày càng 

phát triển, như vậy không đáng sợ sao? Ông Tăng Quốc Phiên nói không sai, phát triển 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        669/16 

đến hôm nay biến thành xã hội như bây giờ. Sau khi nhà Thanh mất nước đến nay là 100 

năm.  100  năm  này  chẳng  những  không  có  người  hành  đạo  thánh  hiền,  đến  người  nói 

cũng không có, không còn ai nhắc đến. Ngày nay nói đến văn hóa truyền thống xưa, quý 

vị xem mọi người đều cảm thấy rất xa lạ, còn không bằng người phương tây. Nói đến 

truyền  thống  văn  hóa  xưa,  người  phương  tây  còn  biết  một  chút,  chúng  ta  hoàn  toàn 

không biết, sao xã hội không loạn được? Sao có thể không có thiên tai? 200 năm, tám 

chín thế hệ rồi. 

Chúng ta nghĩ đến lời Phật dạy trong kinh này, rất hiệu quả. Phật nói: “Người đi 

trước  vô  tri,  không  biết  đạo  đức,  không  có  người  dạy,  không  thể  trách  họ”.  Câu  này 

chính là nói, người bây giờ dù tạo tội nghiệp ra sao, phạm lỗi lầm như thế nào đều phải 

tha thứ cho họ. Vì sao vậy? Vì không ai dạy họ. Tánh người vốn thiện, họ học điều hư, 

do không có người dạy. Cha mẹ họ không dạy họ, ông bà không dạy cha mẹ họ, ông bà 

cố không dạy ông bà họ, suy luận ra không biết bao nhiêu thế hệ, vì thế mà không thể 

trách người thời nay. 

Xã hội ngày nay, tiến sĩ Townenbe người Anh nói rất hay, giải quyết vấn đề xã hội 

trên toàn thế giới hiện nay, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp đại thừa. Đây là 

người Anh nói, nói một cách rất có đạo lý. “Đạo của Phu tử, chỉ có trung thứ mà thôi”, 

ngày nay phải dùng hai từ này để giải quyết mọi vấn đề. Trung là chân tâm, thứ là không 

so đo tính toán. Việc đã qua không nhắc lại, không nói đến chuyện đã xảy ra, không truy 

cứu vấn đề trong quá khứ. Bất luận gây ra tội nghiệp lớn lao thế nào, đều bỏ qua hết, 

đừng tiếp tục truy hỏi. Giữ vững sự hòa thuận cho xã hội, giữ vững sự an định cho nhân 

tâm. Cố gắng tìm lại những gì mà tổ tông lưu lại, nỗ lực học tập, như vậy mới giải quyết 

được vấn đề. 

Chế độ cũng vô ích, từ xưa đến nay cổ nhân không coi trọng chế độ. Đương nhiên 

chế độ rất quan trọng, nhưng nó không phải vấn đề quan trọng nhất, quan trọng nhất là 

đức  hạnh, đức  hạnh của  con người.  Phải dạy  con  người thành  thánh nhân,  hiền  nhân, 

quân tử. Nếu những người này đứng ra làm việc chính trị, họ đều là người tốt, nhất định 

tạo phúc cho nhân dân, toàn tâm toàn lực phục vụ nhân dân. Nếu họ không phải thánh 

hiền quân tử, tự tư tự lợi, hối lộ phạm pháp, dù chế độ nào cũng đều vô dụng, vì thế chế 

độ không phải hàng đầu. 

Cổ nhân nói rất hay, pháp, pháp chính là chế độ, pháp luật của quốc gia, là đỉnh cao 

của trị nước, là nhân tố quan trọng trong việc trị quốc. Nhưng hợp lòng người mới tồn 

tại, một người tốt thật sự, họ có thể phổ biến chế độ này, nếu không hợp lòng người sẽ 

bại vong. Chế độ là giả không phải thật. Ngày nay con người đều hư hỏng, bởi vậy chế 

độ nào cũng đều vô ích, làm sao dạy tốt con người mới là con đường đúng đắn. 

Có rất nhiều người ở trước tôi đề xướng việc cải cách, tôi không tán thành. Mười 

mấy năm trước, tôi ở Singapore. Một hôm pháp sư Diễn Bồi mời tôi ăn cơm, lúc ăn cơm 

ông hỏi tôi, thầy Tịnh Không à, thầy có biết vì sao hôm nay tôi mời thầy ăn cơm không? 

Tôi nói tôi không biết, tôi không có thần thông. Ông nói, tôi có một vấn đề muốn thỉnh 

giáo thầy, tôi nói không dám, đó là tiền bối của tôi, không dám. Tôi nói có việc gì? Ông 

nói,  thầy  tán  thán  dân  chủ  hay  là  tán  thán  quân  chủ?  Tôi  nói  tôi  tán  thành  quân  chủ, 

không tán thành dân chủ. Ông nói đầu óc của thầy sao mà ngoan cố đến thế, thầy đã 

thoái hóa rồi. Tôi nói tôi không thoái hóa, rồi nói tiếp rằng hiện nay trung quốc là chế độ 

dân chủ, ngày xưa là chế độ quân chủ, tôi cảm thấy chế độ quân chủ tốt hơn chế độ dân 

chủ. Ông hỏi tốt ở đâu? Tốt ở chỗ đế vương nỗ lực đào tạo hậu nhân, điều này là sự thật. 

Ngày xưa đế vương đăng cơ chính là nhận chức, việc lớn đầu tiên là lập thái tử. Mời thái 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        670/16 

sư, thái bảo, thái phó dạy dỗ thái tử, ba vị thầy này là người có học vấn nhất, có đức 

hạnh nhất trong cả nước. 

Thái bảo quản lý việc gì? Nói như hiện nay là giáo dục về an toàn sức khỏe, phải 

bảo vệ vấn đề ăn ở và sức khỏe thân thể. Thái bảo quản lý điều này, quản lý sức khỏe 

thân tâm cho thái tử. Thái phó quản lý về đạo đức, luân lý đạo đức, dạy thái tử về luân lý 

đạo đức. Thái sư dạy về những lý luận, lý niệm, phương pháp trị quốc. Ba vị thầy này, 

gọi là tam sư. Ngoài tam sư ra, còn có ba vị thiếu sư, thiếu bảo, thiếu phó, thiếu sư, ba 

người này làm gì? Địa vị của ba người này đều là đại phu, địa vị hiện nay chính là cấp 

chính bộ. Cùng sống với thái tử, đó chính là huấn luyện. Phải làm theo những gì thầy 

dạy,  phải  thực  hành  trong  cuộc  sống  hằng  ngày.  Con  cháu  ưu  tú  của  hàng  văn  võ  bá 

quan, được chọn ra học cùng thái tử, chính là trụ cột triều đình của thời kỳ tiếp theo. Sau 

khi hoàng đế băng hà, người kế vị này danh chính ngôn thuận lên ngôi, không hề có sự 

hỗn loạn. Dân chủ không có, dân chủ là chọn ra, không có lý niệm thống nhất, quả thật 

không sánh bằng quân chủ. 

Tôi tán thành ông Tôn Trung Sơn, tư tưởng của ông không tệ. Ngày xưa, một gia 

tộc trị lý quốc gia, nhà thiên hạ. Bây giờ quý vị kiến lập một chính đảng thay thế nhà 

thiên hạ này, thay thế một nhà, phương pháp này rất hay. Tôi còn tán thành một đảng 

chuyên  chính. Tôi tán  thành  đảng_Thất  sách  của  Tôn  Trung Sơn, thất sách  lớn nhất  là 

không nắm giữ chế độ tuyển cử truyền thống. 

Ngày xưa quốc gia bổ nhiệm những quan viên này, là tuyển chọn ra. Chế độ này 

được  đặt  ra  vào  thời  Hán  Vũ  Đế,  chọn  người  hiếu  thuận  liêm  khiết.  Quan  viên  địa 

phương đi dò hỏi nghe ngóng, con cái nhà ai hiếu thuận cha mẹ. Hiếu tử chính là trung 

thần, họ sẽ trung với quốc gia. Liêm khiết là không tham ô, tức là hai chữ này. Tuyển 

chọn người như vậy, sau khi tuyển chọn, quốc gia chịu trách nhiệm  đào tạo họ. Giống 

như học bổng vậy, cuộc sống của họ do quốc gia lo liệu, không có gì lo lắng, chỉ nỗ lực 

học hành. Học hành ưu tú sẽ được làm quan, tham gia thi cử. Thi cử cũng có ba cấp bậc, 

như ba cấp bậc tiến sĩ, cử nhân, tú tài. Dựa vào thi cử, quốc gia mới bổ nhiệm quý vị. 

Cho nên quốc gia này mấy ngàn năm không suy yếu, nó có rất nhiều phương pháp hay. 

Tôn Trung Sơn tiên sinh thành lập chính đảng, tư cách vào đảng của đảng viên không áp 

dụng hiếu liêm, nếu dùng hiếu liêm ông sẽ thành công. Nếu dùng hiếu liêm, phục hưng 

lại truyền thống văn hóa xưa, xã hội ngày nay không phải thế này, đó là nước mạnh nhất 

thế giới, lãnh đạo toàn cầu. Qua đây quý vị mới biết, truyền thống giáo dục quan trọng 

biết bao. 

Ngày nay những điều này, hay! Xã hội động loạn, địa cầu thiên tai liên miên, người 

lãnh  đạo  của  mỗi  quốc  gia  lo  lắng  không  nguôi.  Tại  Liên  Hiệp  Quốc  chúng  tôi  thấy, 

không ai không lo lắng, tìm không ra phương hướng giải quyết. Chúng tôi trình bày báo 

cáo tại Liên Hiệp Quốc, nói cho mọi người biết về truyền thống cổ xưa. Mọi người nghe 

xong đều hoan hỷ, nhưng không tin. Sau hội nghị, những người tham dự hội nghị nói với 

tôi, thầy ơi! Thầy nói rất hay, nhưng đây chỉ là lý tưởng, không thực hành được. Chỉ có 

Townenbe tin, tìm đâu ra người như ông ta! Phải làm sao? Ngày nay người phương tây 

tin vào khoa học, điều kiện đầu tiên của khoa học là chứng cứ. Vì thế chúng tôi đã làm 

thí nghiệm cho họ thấy, dùng một điểm nhỏ để làm thí nghiệm. Thí nghiệm thành công, 

họ tin, không còn gì để nói. 

Trước đây ở trấn Thang Trì tỉnh An Huy, chúng tôi làm thí nghiệm tại tiểu trấn này. 

Lần thí nghiệm này do Liên Hiệp Quốc ép phải làm, thật tuyệt vời, thí nghiệm thành tựu. 

Lần báo cáo đó chúng tôi thể hiện rất thành công, thí nghiệm thành tựu, ảnh hưởng rất 

lớn. Chứng minh truyền thống văn hóa xưa, mãi đến hôm nay vẫn giữ nguyên giá trị. Lời 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        671/16 

của Townenbe không sai, thật sự có thể cứu thế giới, có thể cứu vãn địa cầu. Người biết 

điều này quá ít ỏi, chướng ngại lại quá nhiều. 

Người học Phật chúng ta, phải đem Phật pháp đại thừa, văn hóa truyền thống cống 

hiến cho thế gian này. Đặc biệt là người có tâm trên thế giới này, muốn phát nguyện cứu 

thế giới, muốn cứu quốc gia, cứu dân tộc. 

Tôi thường nói, chúng tôi là người đã quá thời. Ngày xưa 70 tuổi về hưu, 80 tuổi 

trở lên chuẩn bị vãng sanh. Chúng tôi đi vào giai đoạn cầu vãng sanh sau cùng, những 

vấn đề này lớp trẻ của quý vị cần phải lưu ý, tự độ độ tha. Nhưng việc thế gian, có duyên 

thì làm, không có duyên cũng đừng miễn cưỡng. Điều này rất quan trọng. Tùy duyên 

diệu dụng, tuyệt đối không vướng mắc danh văn lợi dưỡng, nó gây tại hại rất nghiêm 

trọng cho bản thân. 

Trong đời khó gặp được Phật pháp, đây là việc không đơn giản. Nếu kiên trì không 

từ bỏ, đời này chúng ta có thể giải thoát, có thể vượt thoát lục đạo. Đây là sự nghiệp lớn 

của chúng ta, không phải việc nhỏ. Bản thân chưa thành tựu, không thể tự tại như chư 

Phật Bồ Tát, sau khi thành tựu mới được đại tự tại. Đây là thường hành trung đạo. 

“Trú vào diệu quán tất cả như huyễn hóa”. Nhận thức thế giới này, còn cao minh 

hơn so với giới khoa học và giới triết học đỉnh cao thời nay. “Tự nhiên nhập vào chánh 

định bất sanh bất diệt thậm thâm thường tịch”. Chánh định không phải là ngồi xếp bằng 

quay  mặt  vào  vách,  xếp  bằng  quay  mặt  vào  vách  có  tác  dụng  gì  đâu,  không  khởi  tác 

dụng. Chánh định là đi đứng ngồi nằm đều ở trong định, đây gọi là chánh định. 

Ta hiểu rõ tất cả chân tướng sự thật, trong tất cả hiện tượng, bất luận là thuận cảnh 

hay nghịch cảnh, thiện duyên hay ác duyên, như như bất động. Người ta có vấn đề cần 

thỉnh giáo, đều có thể giải đáp, đều có thể giúp họ giải quyết vấn đề, như vậy là được. 

Học theo Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Quý vị xem cuộc đời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

không hề có địa vị, cũng không có danh phận, giúp tất cả mọi người. Sự giúp đở của 

ngài, hoàn toàn dùng trí tuệ giảng giải cho mọi người, dạy ta nên làm như thế nào. Các 

ngành các nghề, nam nữ già trẻ, nói xong, ngày ngày vẫn làm công việc của mình. Công 

việc của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là dạy học, 30 tuổi khai ngộ, dạy học 49 năm, 79 

tuổi nhập niết bàn, không xây dựng đạo tràng. Dụng ý này rất thâm sâu, xây dựng đạo 

tràng rất phiền phức, sẽ có những việc vụn vặt tìm chúng ta, từ đó tâm sanh ra lo lắng 

vướng bận. Không có gì cả, sống đời du mục, ở đâu có duyên thì đến đó, không có gánh 

nặng nào cả. Cao minh, vô cùng cao minh. Đúng là cuộc sống nhẹ nhàng thanh thoát, 

không âu không lo, không vướng không bận, cuộc sống của Phật Bồ Tát. Tự nhiên nhập 

vào chánh định bất sanh bất diệt thậm thâm thường tịch. 

“Kinh Di Giáo nói: ví như nhà biết quý nước, làm đê điều thật vững”, hai câu này là 

ví dụ. “Hành giả cũng như vậy”, hành giả là đệ tử Phật, tức người tu hành. Trong này 

không phân tại gia hay xuất gia, chỉ cần y theo lời dạy của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

để tu hành, tu sửa hành vi của mình, đều bao gồm trong đó, hành giả cũng như vậy. 

Chúng ta thấy câu này, lập tức liên tưởng đến, các nhà khoa học đã nhiều lần đưa ra 

cảnh báo, địa cầu này có nguy cơ. Nguy cơ gì? Nguy cơ về nguồn nước. Nếu không có 

nước con người phải làm sao? Đây là vấn đề lớn. Không có lương thực thì sao? Không 

có năng lượng thì sao? Còn rất nhiều các nguy cơ khác, hiện nay quả thật có nguy cơ tài 

chính, có nguy cơ xảy ra chiến tranh vũ khí hạt nhân. 

Nếu  tu  hành  khế  nhập  vào  cảnh  giới  này,  những  nguy  cơ  này  hiện  tiền  cũng  là 

mộng huyễn bào ảnh, ta có thể như như bất động, đây chính là chánh định. Có thể hóa 

giải nguy cơ chăng? Đáp án là khẳng định. Trong kinh Phật có câu nói rất quan trọng: 

“Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Cũng chính là ở trước chúng ta đã học: “chỉ tâm nhất 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        672/16 

xứ”. Trong Kinh Di Giáo Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói: “Chế tâm nhất xứ, vô sự bất 

biện”. Vậy có thể hóa giải những nguy cơ này chăng? Có thể. Vì sao có thể? Đức Phật 

nói cảnh tùy tâm chuyển, hoàn cảnh cư trú của chúng ta là chuyển biến tùy theo nhân 

tâm. Nhà phong thủy ngày xưa thường nói, phong thủy thay đổi theo tâm con người. Bởi 

vậy mới nói, người phước ở đất phước, đất phước người phước ở, nói như vậy mới hợp 

lý. Người có phước, nơi họ ở phong thủy không tốt, họ ở đây khoảng ba năm không di 

dời, phong thủy không tốt cũng biến thành tốt. Người không có phước báo, phong thủy ở 

đây rất tốt, phong thủy cực kỳ tốt, họ ở đây khoảng ba năm, phá hoại phong thủy, không 

còn tốt đẹp nữa. Đây là thật, không phải giả. Ngày nay các nhà khoa học đã ấn chứng 

cho chúng ta. 

Tháng 8 năm ngoái, phương tây có mấy nhà khoa học mở hội nghị tại Sydney, học 

hội chúng ta hình như có bảy tám người đi dự. Sau khi trở về viết một phần báo cáo cho 

tôi, tôi xem xong rất hoan hỷ. Nửa phần trước của báo cáo này, là những phát hiện gần 

đây của các nhà khoa học, hoàn toàn tương đồng với trong kinh Phật nói. Nửa phần sau, 

thảo luận làm sao ứng phó dự ngôn về thiên tai năm 2012 của Maya. Tiến sĩ Baladen 

người Mỹ nói rất hay, ông đưa ra ba câu nói, đúng như kinh Phật nói, tôi tin ông chưa 

từng xem kinh Phật. Ông nói, hy vọng người trên toàn thế giới, bỏ ác dương thiện, cải tà 

quy chánh, đoan chánh tâm niệm. Chẳng những có thể hóa giải thiên tai này, còn có thể 

đưa địa cầu đến một tương lai càng tốt đẹp, ông nói câu này quá hay. Nhưng vấn đề là 

thế gian này mấy ai có thể cải tà quy chánh, mấy người có thể đoan chánh tâm niệm, 

mấy người có thể đoạn ác tu thiện? Ông nói bỏ ác dương thiện, tức nhà Phật gọi là đoạn 

ác tu thiện. Nếu cư dân trên địa cầu này không thể quay đầu, không làm được như lời 

ông nói, vậy thì sao? Vậy thì thiên tai nhất định xảy ra, địa cầu có bị hủy diệt chăng? 

Không, địa cầu không bị hủy diệt, nhưng chắc chắn có thiên tai. Nếu như đều làm được 

như  thế,  nhất  định  hóa  giải  được  thiên  tai.  Đây  là  thật,  không  phải  giả,  cảnh  tùy  tâm 

chuyển. 

“Nhà biết quý nước, bắt đê điều thật tốt”. Phải giữ nguồn nước. Đức Phật dùng ví 

dụ này, chúng ta là hàng đệ tử Phật cũng cần học theo ngài. “Vì nước trí tuệ, thiện tu 

thiền định, khiến không chảy mất”. Chế tâm một chỗ, có thể chuyển cảnh giới. 

Chúng tôi ở nước ngoài, trong từng tâm  niệm luôn cầu phước cho tổ quốc, niệm 

niệm cầu phước cho nhân dân trên toàn thế giới. Quá khổ, đã rất khổ, thiên tai xảy ra lại 

càng khổ. Giải quyết như thế nào? Siêng năng học tập theo kinh này. Bộ kinh này không 

dài lắm, nhưng nội dung rất phong phú. Có thể nói là tinh hoa của tất cả kinh điển, mà 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong suốt 49 năm. 

Không cần phân tâm, chúng ta chế tâm một chỗ, chỉ học bộ kinh này. Chế tâm một 

chỗ, tức là chuyên niệm câu danh hiệu A Di Đà Phật này. Bất luận khi nào hay trong 

hoàn cảnh nào, bản thân luôn giữ thanh tịnh bình đẳng giác. Cho dù thiên tai hiện tiền 

cũng không kinh không sợ, như không có việc gì, đây nghĩa là dùng trí tuệ xử lý vấn đề, 

nếu hoảng loạn thì coi như xong. 

Thuận cảnh thiện duyên không bị nó ảnh hưởng, không hề khởi chút tham luyến 

nào. Nghịch cảnh ác duyên không bị nó ảnh hưởng, không khởi oán hận, không khởi sân 

nhuế. Luôn giữ tâm thanh tịnh sẽ sanh trí tuệ, trí tuệ có thể giúp chúng ta giải quyết tất 

cả mọi vấn đề, tri thức không được. 

Trước đây, chúng tôi đại diện đại học Úc châu, tham gia hội nghị hòa bình của liên 

hiệp quốc. Bao nhiêu năm nay từng tham gia mười mấy lần. Chúng tôi phát hiện, hội 

nghị hòa bình của Liên hiệp quốc, mở đã hơn 30 năm. Bắt đầu từ năm 1970, ít nhất cũng 

36, 37 năm. Càng mở hội nghị thế giới càng loạn, tần suất xung đột tăng cao mỗi năm, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        673/16 

thiên tai ngày càng nghiêm trọng hơn, nguyên nhân do đâu? Những người chúng tôi gặp 

đều có tri thức phong phú, đều có thân phận giáo thọ của trường đại học, học vị tiến sĩ, 

có tri thức. Tri thức là có giới hạn, tri thức giải quyết vấn đề để lại hậu di chứng. 

Mục tiêu cầu học của phương tây và phương đông không giống nhau. Thời cổ lão 

của Ấn độ và Trung quốc đều cầu trí tuệ, không phải cầu tri thức, rất coi trọng trí tuệ, tri 

thức chỉ là phụ. Giáo dục ngày xưa là từ luân lý, tình yêu thương trong phụ tử hữu thân, 

bắt nguồn từ đây. Cho nên toàn bộ nền giáo dục là giáo dục của tình yêu thương, yêu 

thương người thì không thể hại người. 

Nền  giáo dục này  được  phổ biến  suốt hơn 5000  năm,  chúng  ta  có  lý do  tin  rằng 

không chỉ 5000 năm. Vì thời đại thượng cổ chưa phát minh ra văn tự, không có văn tự 

không có nghĩa là  không có giáo dục. Bà la môn giáo của Ấn độ, tôi có giao tiếp với họ. 

Họ nói với tôi, lịch sử của họ có hơn 13000 năm. Tôi có lý do tin rằng, truyền thống văn 

hóa xưa tuyệt đối không thua kém, chỉ là không có văn tự ghi chép. Văn tự là từ Phục 

Hy đến Hoàng Đế, phát minh vào thời kỳ này, đến Hoàng Đế mới thật sự hình thành. 

Phục Hy vẽ bát quái, Phục Hy đến Hoàng Đế 1000 năm. 

Khổng  Tử  nói  rất  hay,  ông  nói  với  mọi  người,  cũng  chính  là  nói  với  chúng  ta. 

Những gì ông học, tu, dạy và truyền bá trong một đời, không phải của bản thân ông, đều 

là cổ nhân truyền lại, điều này chúng ta có thể tin. Phu tử tự nói: “Thuật nhi bất tác, tín 

nhi hiếu cổ”. Hai câu này nói rất hay, cho nên hậu nhân xưng Khổng Tử là bậc tập đại 

thành, gọi ông là đại thành tiên sư. Tập đại thành của 2500 năm quá khứ, ông viết những 

truyền thuyết này thành văn tự lưu truyền cho hậu thế. 

Trong Luận Ngữ có rất nhiều câu, chúng tôi đều tin, đó là ngàn vạn năm trước chư 

vị tổ tông lưu lại. Tinh hoa mà tổ tông lưu lại, không ngoài bốn khoa, bốn khoa mục, 

tuyệt  đối  không  truyền  sai.  Truyền  một  vạn  năm,  truyền  mười  vạn  năm  cũng  không 

truyền sai, vì sao vậy? Vì nó quá đơn giản. 

Quý vị xem ngũ luân có 20 chữ, truyền sai được sao? “Phụ tử hữu thân, phu phụ 

hữu biệt, quân thần hữu nghĩa, trưởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín”. Truyền một vạn 

năm cũng không truyền sai, nó không phức tạp. Đây là tinh túy, là nền tảng căn bản của 

truyền thống văn hóa xưa. Ngũ thường càng đơn giản, là đức hạnh làm người cần tuân 

thủ. Năm chữ: nhân lễ nghĩa trí tín, như vậy có thể truyền sai chăng? Tứ duy càng đơn 

giản, bốn chữ: lễ nghĩa liêm sỉ. Quản Trọng nói rất hay, lễ nghĩa liêm sỉ là tứ duy của 

quốc gia. “Tứ duy không phát triển, đất nước sẽ diệt vong”, nói rất nặng. Sau cùng là bát 

đức: hiếu đễ trung tín, nhân ái hòa bình, rất tinh túy, tôi tin mỗi người đều có thể nhớ. 

Truyền  thống  văn  hóa  xưa,  tuyệt  đối  không  thua  Bà  la  môn.  Họ  có  13000  năm, 

truyền thống văn  hóa  ít nhất  cũng  có  13000 năm.  Giáo  dục  truyền  thống  xưa lấy  bốn 

khoa này làm nòng cốt. Dạy điều gì? Chính là dạy điều này. Nghiêu Thuấn Vũ Thang 

đều dạy điều này, lấy đức trị thiên hạ, lấy đức trị nước, đây là Nghiêu Thuấn đề xuất. 

Đến tam vương, chính là ba đời, giai đoạn lịch sử này khá hoàn chỉnh, có văn tự ghi 

chép_Hạ  Thương  Chu.  Vũ  truyền  ngôi  cho  con  trai  Vương  Khải,  đây  là  giai  đoạn  từ 

thiên hạ là của chung đến nhà thiên hạ, đây là một giới hạn. Từ Vương Khải trở về sau 

đều truyền ngôi cho con, trở thành nhà thiên hạ. Vì thế xã hội đại đồng, trong Lễ Vận 

Đại Đồng Thiên nói, không phải lý tưởng, từng thực hiện. Thực hiện khi nào? Hoàng Đế, 

Nghiêu vương, Thuấn vương, Vũ vương, thời đại của họ là xã hội đại đồng. Tam đại trở 

về sau trở thành nhà thiên hạ, đó là xã hội bậc trung, không phải đại đồng, ba đời Hạ 

Thương Chu. Ba đời Hạ Thương Chu không phải dùng đức, hạ thấp một bậc, lấy nhân trị 

thiên hạ, người nhân từ biết thương người. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        674/16 

Khổng  tử  sanh  vào  thời  Xuân  thu,  Mạnh  tử  sanh  vào  thời  Chiến  quốc,  loạn  thế. 

Đoạn loạn trước sau, khoảng hơn 400 năm, thời loạn. Thế giới hiện nay rất giống thời đó, 

rất giống thời Chiến quốc, loạn thế. Nhưng lúc đó những vị quốc quân nói nghĩa khí, 

nhân không còn, dùng nghĩa trị thiên hạ. 

Tần Thủy Hoàng thống nhất thời kỳ Chiến Quốc, đây là lần đầu tiên đại thống nhất 

toàn quốc. Ông ta dùng pháp, dùng pháp của Thương Ưởng, chưa đến 15 năm thì mất 

nước. Nhà Hán phục hưng, kế thừa đại thống nhất này. Hán Vũ Đế định ra rất nhiều chế 

độ, dùng lễ trị thiên hạ, đạo đức nhân lễ nghĩa. Lễ là chủ yếu, pháp là hỗ trợ. Từ thời nhà 

Hán cho đến Mãn Thanh, đều lấy lễ trị thiên hạ, 2000 năm quốc gia trường trị cửu an, có 

đạo lý của nó. Lễ không còn, đến thời dân quốc, lễ không còn. Lễ không còn, thiên hạ 

đại loạn. 

Những lời của cổ nhân hoàn toàn thành hiện thực, có sự ấn chứng của lịch sử, ngày 

nay chúng ta phải làm sao? Tìm đạo đức quá cao, không làm được. Nói nhân nghĩa, cũng 

quá xa xỉ. Có thể chỉ nói được, mà không thể thực hiện. Tốt nhất vẫn là tìm lễ trở về, 

khôi phục lễ trị ngày xưa, lấy lễ trị thiên hạ. Dùng phương pháp cũ, có pháp hổ trợ, xã 

hội có thể khôi phục lại nền hòa bình an định, nhân dân lại có thể sống cuộc đời hạnh 

phúc mỹ mãn. 

Không  tìm  ra  phương  pháp  nào  khác,  nhất  định  phải  khôi  phục  giáo  huấn  thánh 

hiền. Ngàn vạn năm trước tổ tông đặt ra cho chúng ta bốn khoa này, bốn khoa này có thể 

thay đổi chăng? Ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức, đây đúng là quốc bảo. Nếu như 

đánh mất những thứ này, vậy thì thật đáng sợ! Một đất nước, mất chính quyền không sao, 

nếu văn hóa bị tiêu diệt vậy là hết. 

Trong lịch sử Trung quốc, có hai lần  mất chính quyền. Vào thời nhà Nguyên, bị 

người Mông cổ đoạt mất chính quyền. Đến thời nhà Minh, lần nữa bị người Mãn Thanh 

cướp mất, hai lần, nhưng văn hóa không hề mất. Nếu đánh mất văn hóa, dân tộc này sẽ 

bị tiêu diệt. Trên thế giới có bốn nền văn minh cổ đại, nay chỉ còn lại Trung quốc. Văn 

hóa xưa có tồn tại được hay không, chính là dựa vào thời đại này của chúng ta. Người 

thời này không biết cách giữ vững đê điều, không biết bảo hộ, vậy coi như xong. 

Chúng ta xem những kinh văn này, cảm khái vạn phần. Phật pháp đại thừa là đương 

thời Thế Tôn dạy học suốt 49 năm. Nó không phải Tôn giáo, bây giờ biến nó thành Tôn 

giáo, quá uất ức, quá oan uổng. Suốt 49 năm, ngày ngày ngài dạy học, cùng lên lớp với 

mọi người. Ngài dạy điều gì? Giống như truyền thống xưa vậy, Ngài dạy luân lý, dạy 

đạo đức, dạy nhân quả. Đây là giáo dục phổ thế của Phật Thích Ca, nghĩa là giáo dục 

phổ cập đối với đa số nhân dân, đây là tục đế. 

Đối với thiểu số người có căn tánh lanh lợi, thông minh trí tuệ, cảnh giới nâng cao, 

gọi là vượt lên một bậc. Đó là số ít, nói như ngày nay đó chính là triết học, khoa học. 

Cho nên trong kinh Phật, thật vậy, như thầy Phương Đông Mỹ nói, là đỉnh cao nhất của 

triết học thế giới. Chúng tôi thông qua 60 học tập, khẳng định kinh điển đại thừa, là đỉnh 

cao nhất của khoa học trên toàn thế giới. 

Bây giờ chúng ta nói như vậy  mọi người hoài nghi, tôi tin khoảng ba năm  mươi 

năm sau, mọi người hoàn toàn khẳng định, các nhà khoa học chứng minh điều này. Hiện 

nay chúng ta có nghĩa vụ, đem lời Phật nói trong Phật pháp đại thừa, giới thiệu cho các 

nhà khoa học, khiến các nhà khoa học thâm nhập hơn, tìm được bản thể của vũ trụ. Nói 

rõ ràng, minh bạch. Trong kinh Phật nói: “thấu triệt các pháp, rốt ráo căn nguyên”, tìm 

lại căn nguyên. Hiện nay giới thiệu Phật pháp cho các nhà khoa học, là thời cơ rất tốt, vì 

sao vậy? Vì đã đến rất gần. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        675/16 

“Điều này tượng trưng nhân hành của định tuệ đẳng trì”. Ở trên nói hai câu này: 

“Quán pháp như huyễn hóa, tam muội thường tịch”. Quán pháp như huyễn hóa là tuệ, trí 

tuệ. Tam muội thường tịch là định, định tuệ đẳng trì. Quý vị có cách nhìn như thế nào, 

có cách làm như thế nào đối với nhân sinh vũ trụ. Cách nhìn rõ ràng minh bạch, cách 

làm là buông bỏ vạn duyên. Hoàn toàn học theo Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, ngài làm 

nên tấm gương tốt cho chúng ta noi theo. Ngài không có địa vị quốc sư, không có xưng 

hô này, trên thực tế ngài đúng là quốc sư. Quý vị xem đương thời, trong kinh điển chúng 

ta thấy, 16 vị đại quốc vương là đệ tử của ngài. Ngài là vương tử xuất thân, không xuất 

gia thì làm quốc vương, không cần! Đây nói lên điều gì? Cuộc sống này, đời sống dạy 

học này, phương pháp dạy học của ngài giống tư thục ngày xưa. Tuy đệ tử rất nhiều, đệ 

tử thường tùy, chính là luôn theo sát bên ngài, có 1255 người. Đột xuất đến tham gia, 

chúng ta tin rằng không ít hơn đệ tử thường tùy. Nói cách khác, đoàn thể của ngài có 

hơn 3000 người, không có chỗ ở. Trong rừng cây, đêm ngủ dưới gốc cây, ngày ăn một 

bữa. Ngài tự tại biết bao, an lạc biết bao! Sống lâu dài bằng cuộc sống này, chúng ta biết 

thân thể họ rất tốt, thân thể mạnh khỏe. Thân thể hiện tại của chúng ta, ngủ một đêm bên 

ngoài, ngày thứ hai phải đưa vào viện cấp cứu, không thể sánh với các ngài. Ngài đúng 

là luyện thành thân kim cang bất hoại, không quan tâm đến mưa nắng giãi giầm, giảng 

kinh  dạy  học  50 năm.  Bản  thân tham  học 12 năm,  hợp lại tròn  60 năm,  làm  một  tấm 

gương tốt cho chúng ta noi theo. Buông bỏ danh lợi, địa vị quốc vương cũng không cần, 

dạy học. Thánh hiền nhân đều biết, niềm vui bậc nhất của thế gian là gì? Vì nhân tài của 

thiên hạ mà giáo dục, đây là việc an vui hàng đầu. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã tạo nên 

một điển hình, một tấm gương. 

Định tuệ đẳng trì là nhân, quả là phẩm đại giáo duyên khởi của kinh này, đây là 

phẩm thứ ba. Nói rằng: “định tuệ Như Lai viên  mãn vô cùng, là quả đức của nó”, có 

nhân có quả. Chúng ta muốn đạt được quả của Thích Ca Như Lai, hoặc là Di Đà Như 

Lai.  Định  tuệ  cứu  sướng  cùng  cực,  cứu  là  cứu  cánh,  viên  mãn.  Sướng  là  thông  suốt, 

không có chướng ngại. Vô cực là không có biên tế, không có hạn lượng, định tuệ. Nó 

khởi tác dụng, mới có thể thấu suốt thông đạt toàn thể vũ trụ. 

Trong Tôn giáo tán dương thần, vô sở bất tri, vô sở bất năng. Thật ra thần vẫn có 

điều không biết, có điều không thể, Phật mới đến được cảnh giới này. Cứu sướng vô cực 

là cảnh giới này, gọi là quả đức. 

Chúng ta biết, quả từ nhân mà có, nhân chính là định tuệ đẳng trì. Hai câu kinh văn 

này rất quan trọng: “quán pháp như huyễn hóa, tam muội thường tịch”. Nếu làm được 

điều này, mới có thể trang nghiêm các hạnh, đầy đủ quỷ phạm. Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni biểu diễn trong suốt cuộc đời, chính là trang nghiêm các hạnh, đầy đủ quỷ phạm. Vì 

sao  ngài  có  thể làm  được tấm  gương tốt như vậy?  Chính  là  bên dưới, quán  pháp như 

huyễn hóa, tam muội thường tịch, ngài mới có thể làm được. Nếu không có hai câu này, 

ngài không làm được. Làm sao thực hành hai câu này vào trong hành vi cuộc sống thực 

tế của chúng ta, đó chính là sáu câu bên dưới. 

“Thiện hộ khẩu nghiệp, không tìm lỗi người. Thiện hộ thân nghiệp, không mất luật 

nghi.  Thiện  hộ  ý  nghiệp,  thanh  tịnh  vô  nhiễm”.  Phật  như  vậy,  Bồ  Tát  cũng  như  vậy, 

chúng ta học Phật, làm đệ tử Phật cũng nên như vậy. Không thể không biết điều này, đây 

là phương hướng học tập của chúng ta, mục tiêu học tập của chúng ta. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        676/16 

Tập 299 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian: 23.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 352, hàng thứ tư,  “thiện hộ khẩu nghiệp”, bắt đầu xem từ 

đây. 

“Sáu câu bên dưới thiện hộ khẩu nghiệp, tượng trưng ba nghiệp thân khẩu ý của Bồ 

Tát thanh tịnh. Trong ba nghiệp, lấy thiện hộ ý nghiệp làm điều quan trọng nhất, nghĩa là 

chánh  hạnh  thiện  hộ  niệm  của  Bồ  Tát.  Do  khế  nhập  thâm  sâu  trung  đạo,  chánh  định 

thường tịch, thấu triệt chân nguyên, viễn ly sanh diệt, tự nhiên viễn ly tất cả cấu nhiễm 

của phiền não, là lấy ý nghiệp thanh tịnh vô nhiễm”. Chúng ta xem từ đây. 

“Thiện hộ khẩu nghiệp, không tìm lỗi người. Thiện hộ thân nghiệp, không mất luật 

nghi.  Thiện  hộ  ý  nghiệp, thanh  tịnh  vô  nhiễm”,  chính  là  sáu  câu  này.  Tam  nghiệp  sắp 

xếp thứ tự, không giống với các kinh luận khác. Thông thường trong kinh luận chúng ta 

thấy, sắp xếp theo thứ tự là thân khẩu ý, cũng chính là thiện hộ thân nghiệp xếp đầu tiên. 

Trong kinh này, Đức Phật đem “thiện hộ khẩu nghiệp” đặt lên hàng đầu. Trong này ý 

nghĩa rất sâu, chúng ta lãnh hội không khó lắm. Thân ngữ ý tạo nghiệp, trong kệ sám hối 

Bồ Tát Phổ Hiền nói rất rõ ràng. Căn là tham sân si mạn nghi từ vô thỉ kiếp đến nay, đây 

là căn, đây là nhân, nhân tạo nghiệp. Duyên tạo nghiệp thì sao? Chính là thân ngữ ý. Ở 

đây Niệm Lão giải thích cho chúng ta, ông đặt ý nghiệp lên hàng đầu, cũng có đạo lý, 

không phải không có đạo lý. 

Sáu câu này là tam nghiệp thanh tịnh, chỉ cần có thể thiện hộ. Chữ thiện này quá 

hay, tam nghiệp thanh tịnh. Trong tam nghiệp, quả thật ý nghiệp làm chủ, đây là quan 

trọng nhất. Ý nghiệp là khởi tâm động niệm, có ý niệm này khẩu mới có ngôn ngữ, thân 

mới có động tác, cho nên ý niệm rất quan trọng. 

“Tức là chánh hạnh thiện hộ niệm của Bồ Tát”. Ở trước nói rất hay, “do khế nhập 

thâm sâu trung đạo, chánh định thường tịch”. Đây là bốn câu ở trước, từ “trang nghiêm 

các hạnh, đầy đủ quỷ phạm, quán pháp như hóa, tam  muội thường tịch”. Có công phu 

chân thật của việc tu hành này, cho nên tâm thái của họ đoan chánh, không có tà niệm, 

khế nhập thâm sâu trung đạo. 

Hai câu trước, “liễu đạt chân nguyên”. Liễu là thấu triệt, đạt là thông đạt, không có 

chướng ngại. Chân nguyên nghĩa là thật tướng các pháp, thông đạt thấu triệt chân tướng 

của tất cả pháp. Tất cả pháp, trong Phật pháp quy nạp thành sáu chữ: Tánh- tướng. Tánh 

là năng sanh năng hiện, tướng là sở sanh sở hiện. Sự- lý. Sự là sở biến, lý là năng biến. 

Năng biến là tình thức, sở biến là mười pháp giới y chánh trang nghiêm. Hai chữ sau 

cùng là nhân- quả. Có nhân tất có quả, có quả nhất định có nhân. Sáu chữ này bao hàm 

tất cả các pháp. 

“Liễu đạt chân nguyên, viễn ly sanh diệt”. Câu này tức là tự tánh bổn định, cũng 

chính là trong kinh nói tam muội thường tịch, đây là tự tánh bổn định. “Tự nhiên viễn ly 

tất  cả  cấu  uế  của  phiền  não”.  Trong  tất  cả  pháp  tự  nhiên  không  khởi  tâm  không  động 

niệm, không phân biệt không chấp trước. Đây là cảnh giới gì? Là pháp thân Bồ Tát. Trú 

trong cõi thật báo, họ được thân pháp tánh, cõi pháp tánh, hoàn toàn khác với mười pháp 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        677/16 

giới. Tuy ứng hóa trong lục đạo, hòa quang đồng trần với tất cả chúng sanh, trên thực tế 

họ vẫn trú trong cõi báo. 

3000 năm trước, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ứng hóa tại thế gian, kinh điển có ghi 

chép. Có người hỏi Phật, ngài trú ở đâu? Phật đang thiền định, liền để một chân xuống, 

đầu ngón chân ấn xuống đất. Đại chúng thấy thế giới này, giống như thế giới Cực Lạc 

vậy, thấy Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ngồi trên bảo tòa kinh cang, không phải trên tòa cỏ. 

Đây phải chăng là Đức Phật đang biến ảo thuật? Không phải, Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni  thật  sự  đang  trú  trong  cõi  báo.  Ở  thế  giới  chúng  ta  thì  sao?  Đây  là  ứng  hóa  thân. 

Chúng  sanh  có  cảm,  Phật  Bồ  Tát  có  ứng,  đó  là  ứng  thân.  Có  nhân  duyên  với  những 

chúng sanh này sâu hơn một chút, giúp họ thời gian dài hơn một chút, đây là ứng thân. 

Nếu thời gian rất ngắn, làm xong trong vài tiếng đồng hồ. Mười ngày nửa tháng có thể 

làm xong, đều dùng hóa thân, gọi là ứng hóa tại thế gian. Cõi báo của ngài gọi là cõi thật 

báo  trang  nghiêm.  Thật  là  chân  thật,  không  phải  giả.  Trang  nghiêm,  như  ở  trước  nói: 

“Trang nghiêm chúng hạnh, đầy đủ quỷ phạm”, đây là sự nghiệp lợi tha của Phật. 

Ở đây chúng ta nhất định phải biết, nếu không thể khế nhập thâm sâu trung đạo, 

chánh  định  thường  tịch,  liễu  đạt  chân  nguyên,  viễn  ly  sanh  diệt,  chúng  ta  không  làm 

được. Đời này nếu chúng ta không thể vãng sanh, nghĩa là tiếp tục luân chuyển trong lục 

đạo, đây là chân tướng sự thật. 

Chúng ta dùng phương pháp gì, khế nhập thâm sâu trung đạo, chánh định thường 

tịch, dùng phương pháp gì? Sáu câu sau chính là bước khởi đầu của chúng ta. Chúng ta 

học Phật bắt đầu học từ đâu? Bắt đầu từ thiện hộ tam nghiệp. 

Niệm Lão giới thiệu cho chúng ta, đặt “thiện hộ ý nghiệp” lên hàng đầu, vì sao vậy? 

Ở đây nói rất rõ ràng: “Lấy ý nghiệp thanh tịnh vô nhiễm, ý nghiệp thanh tịnh, thân khẩu 

theo đó cũng được thanh tịnh. Đối với khẩu nghiệp là không tìm lỗi người”. Đưa câu này 

lên  đầu  tiên,  vậy  chúng  ta  biết,  tu  hành  bắt  đầu  từ  đâu?  Bắt  đầu  tu  từ  thiện  hộ  khẩu 

nghiệp.  Không  tìm  lỗi  người,  quan  trọng  nhất.  Như  Pháp  Bảo  Đàn  Kinh  đại  sư  Huệ 

Năng nói: “Người tu đạo chân chánh, không thấy  lỗi thế  gian”.  Thật  sự  có  thể  không 

thấy lỗi của thế gian, như vậy sẽ không tạo khẩu nghiệp, không còn nói lỗi của người. 

Trong bộ kinh này Đức Thế Tôn cũng khuyên chúng ta, thấy người khác có lỗi phải như 

thế nào? Phật nói: “Tiên nhân bất thiện, không biết đạo đức, không có người dạy, không 

thể trách họ”, không thể trách họ. 

Phiền phức lớn nhất, khó khăn lớn nhất, chính là chỉ thấy lỗi người, không thấy lỗi 

mình, đây là nguyên nhân chủ yếu trong đời này chúng ta tu hành không thể thành tựu. 

Người tu hành phải đổi ngược cách nhìn này, thấy người khác đang làm điều sai lầm, 

chúng ta nghĩ như thế nào? Đó là Bồ Tát làm cho chúng ta thấy, mình có lỗi này hay 

không? Có thì sửa đổi, không có cần cố gắng hơn. 

Đây là cách làm của ai? Nói cho chư vị biết, 53 lần tham bái của Thiện Tài Đồng 

Tử trong Kinh Hoa Nghiêm, chính là cách làm này. Những gì 53 vị thiện tri thức biểu 

diễn, 53 người này, có nam nữ già trẻ, các ngành các nghề, bao gồm ngành nghề khác 

nhau trong xã hội. Thiện Tài Đồng Tử đến tham bái, đều xem họ như Phật Bồ Tát. 

Chư Phật Như Lai ứng hóa ra trước mắt chúng ta, bất luận hiện thân tướng gì, trong 

lòng họ đều là Như Lai hóa thân đến dạy chúng ta. Bất luận họ làm việc thiện hay việc 

ác, trên thực tế họ không có thiện ác, họ đến biểu diễn cho chúng ta thấy. Cảnh giới thiện 

chúng ta có động tâm chăng? Động tâm hoan hỷ, hỷ nộ ai lạc ái ố dục. Khởi hỷ, khởi lạc, 

khởi  ái, đều  là  phiền  não. Nếu  thấy  họ  bất  thiện, họ  đang  tạo ác, chúng  ta  có nổi  giận 

chăng, có oán hận chăng? Tập khí phiền não đoạn từ đâu? Đều đoạn từ đây, đoạn từ đây 

mới là thật sự đoạn. Làm sao mới đoạn tận nó? Quán pháp như huyễn hóa, tất cả không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        678/16 

phải  thật,  tất  cả  điều  này  đương  thể  tức  không,  liễu  bất  khả  đắc.  Đây  đều  là  lời  trong 

kinh nói. Bất kỳ cảnh giới nào hiện tiền, phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng. Như vậy là 

thấy được tự tánh, kiến tánh tức thành Phật. Dạy ta đừng chấp tướng, chấp tướng chính 

là phàm phu, không chấp tướng sẽ kiến tánh. Chấp tướng, tướng sanh ra chướng ngại, 

không thấy được chân tánh. 

Ở đây có một câu, khế nhập sâu vào trung đạo. Trong cuộc sống hằng ngày chúng 

ta thiếu điều này. Chẳng những không khế nhập thâm sâu, căn bản không có khế nhập. 

Cảnh giới vừa động một tí, phiền não lập tức phát tác. Hợp ý mình thì vui mừng hoan hỷ, 

không hợp ý mình lập tức nổi giận, trách cứ người khác, sai lầm! Tu hành như vậy, từ 

sáng đến tối đều đang tạo nghiệp, đều đang kết oán với chúng sanh, oán thân trai chủ rất 

nhiều, niệm niệm đang kết oán với người. 

Những  chúng  sanh  có  nhân  duyên  với  chúng  ta, trong  đó  cũng  có  trí  tuệ  cũng  có 

ngu  si.  Ngu  si  thì  sao?  Ghi  hận  trong  lòng,  đợi  ngày  trả  thù,  phiền  phức  này  quá  lớn. 

Người có trí tuệ, họ không tính toán, tha cho anh, không so đo với anh. Tình trạng này ở 

sau không có báo thù, họ đã tha thứ cho quý vị. Người có trí tuệ, từng bước đi lên. Họ 

tha thứ cho quý vị, họ còn cảm ân quý vị. Vì sao vậy? Vì nhờ nhân duyên quý vị gây ra, 

khiến  cảnh  giới  họ  nâng  cao.  Nghĩa  là  họ  xem  quý  vị  như  một  cuộc  thử  nghiệm,  qua 

cuộc thử thách này, họ đạt tiêu chuẩn, thông qua, họ được lên cao. Họ lấy công đức tu 

hành của mình hồi hướng cho quý vị. Vì sao vậy? Quý vị tạo tội nghiệp này, người ta tha 

thứ, đây là tánh tội. Bản thân ta sai lầm, vẫn phải đọa lạc, bởi vậy họ đem công đức tu 

hành hồi hướng cho quý vị, tương lai đọa lạc vào đường ác được giảm nhẹ đau khổ, đây 

là họ báo ân. 

Vấn  đề  trong  lục  đạo,  thập  pháp  giới  rất  phức  tạp,  nếu  không  tĩnh  tâm  quan  sát 

tường tận, không thể nhận ra. Khi thấy rõ ràng minh bạch, mới hoát nhiên đại ngộ, trong 

này có sai lầm chăng? Có sai lầm. Trên thực tế không có sai lầm, đều là nhất niệm chấp 

trước hư vọng của bản thân tạo thành. Không liên quan người khác, không liên quan đến 

hoàn  cảnh,  nhân  sự  hoàn  cảnh  đều  không  liên  quan.  Đến  sau  cùng  là  gì?  Cổ  nhân  nói 

một câu rất triệt để: “Tự làm tự chịu”. Ta không thể trách bất cứ ai, hoàn toàn do ý niệm 

mình chi phối, ý niệm thiên biến vạn hóa, đây mới là nguyên nhân thật sự. 

Cho  nên  ý nghiệp thanh  tịnh  phải đặt  lên  hàng  đầu. Trước  tiên  chúng ta phải học 

tâm thanh tịnh, trước tiên phải biết thập pháp giới y chánh trang nghiêm, là giả không 

phải thật. Nói mười pháp giới là bao gồm lục đạo, vì sao vậy? Vì nó là do thức biến. 

Tướng  là  tâm  hiện,  không  sai,  nhưng  thức  làm  lệch  lạc  các  tướng  này.  Thể  của 

tướng chính là tự tánh. Tướng của tứ thánh pháp giới, thể là tự tánh. Lục đạo cho đến thể 


của ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh, tướng này, thể của tướng vẫn là tự tánh. Trong tự tánh 

không có nhiễm tịnh, không có đúng sai thiện ác. 

Khi  kiến  tánh,  câu  đầu  tiên  đại  sư  Huệ  Năng  nói:  “đâu  ngờ  tự  tánh  vốn  tự  thanh 

tịnh”. Ta thấy được những hiện tượng của địa ngục a tỳ, địa ngục vô gián, tánh của nó 

vẫn là thanh tịnh, không có chút ô nhiễm nào. Nhiễm trước từ đâu mà có? Nhiễm trước 

do  tâm  phân  biệt,  tâm  chấp  trước  tạo  nên,  đặc  biệt  là  chấp  trước.  Chỉ  cần  không  chấp 

trước, thiện ác, khổ vui, nhiễm tịnh đều không có. Nói cách khác, nó từ phiền não sanh 

ra, không phải từ tự tánh, trong tự tánh hoàn toàn không có. 

Bồ  Tát,  bây  giờ  chúng  ta  đã  hiểu,  Bồ  Tát  tuyệt  đối  không  chỉ  trích  lỗi  của  người 

khác. “Khẩu nghiệp không tìm lỗi của người, thật sự là do ý nghiệp không thấy lỗi của 

người”. Ý nghiệp không thấy lỗi của chúng sanh, cho nên trong khẩu nghiệp không có. 

Trách cứ lỗi lầm người khác, giống như câu đầu tiên trong Tam Tự Kinh nói: “Nhân chi 

sơ,  tánh  bổn  thiện”.  Làm  sao  để  thấy  được  bản  tánh  vốn  thiện  không  có  lỗi  lầm  của 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        679/16 

người. Phải biết rằng, lỗi lầm là tập tánh, không phải bản tánh. Tập tánh, người xưa nói: 

“gần mực thì đen, gần đèn thì sáng”, tất cả đều do gặp duyên khác nhau. Nếu ở gần Phật 

Bồ Tát ta sẽ trở thành Phật Bồ Tát, ở gần thánh hiền ta sẽ thành thánh hiền, ở gần người 

thiện mình cũng trở thành người thiện, ở thành người ác nhất định biến thành người ác, 

đạo lý là như vậy. Chính vì chân tướng sự thật này, giáo dục rất quan trọng! 

Chúng ta là người học Phật, ngày ngày gần gũi Phật. Phật ở đâu? Phật ở trong kinh 

điển, quang minh của Phật chiếu khắp nơi. Phật quang ở đâu? Kinh điển chính là quang 

minh. Nếu không tin, quý vị hãy đọc nó, chắc chắn giác ngộ. Trí tuệ hiện tiền, đây chính 

là phóng quang. Nó đang dẫn dắt mình, phát khởi quang minh bát nhã trong tự tánh ra 

ngoài. Ngày ngày đọc kinh, đọc suốt mấy mươi năm, vẫn chưa khai ngộ, quang minh 

chưa phát ra, nguyên nhân là gì? Chắc chắn là ta có vấn đề, vấn đề do mình, không phải 

ở kinh điển. Cùng một bộ kinh, vì sao người đó đọc rồi khai ngộ, mình đọc không khai 

ngộ? Quý vị thử hỏi họ khai ngộ như thế nào? Người ta nói với quý vị, bí quyết là thật 

thà, nghe lời. Trong kinh dạy như thế nào thì làm theo như thế đó, dạy những gì không 

được làm thì tuyệt đối không làm. Thực hành, mới đạt được lợi ích, lợi ích này chính là 

khai  ngộ. Họ  được tam  muội, được  tâm  thanh  tịnh, được  tâm  bình  đẳng, giác  chính  là 

khai ngộ, đời này họ không uổng phí khi đến thế gian này. Mặc dù chứng tiểu quả, họ 

cũng rất hoan hỷ, vì sao vậy? Vì thân này, thân thể này, ở trong thế gian này là thân sau 

cùng. Đây là gì? Đây là nghiệp báo, do nghiệp báo mà đến. Lần sau đến thì sao? Không 

phải thân nghiệp báo, lần sau đến là thừa nguyện tái sanh, không phải phàm phu, là Phật 

Bồ Tát thừa nguyện tái sanh! 

Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, người ở thế giới Cực Lạc đều có bản lĩnh này, 

người vừa mới vãng sanh đã có bản lĩnh này. Quý vị thật tâm cầu họ, người này thật sự 

vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc, quý vị thật tâm cầu họ, báo mộng cho tôi, bây 

giờ  quý  vị  đến  thế giới  Cực  Lạc, nói  cho tôi  biết  tình  trạng  ở  đó, họ  đến thật. Nếu  họ 

vãng sanh, đoan tướng đều rất tốt. Quý vị cầu nguyện như thế, họ không có cảm ứng của 

mộng, họ chưa vãng sanh, đầu thai vào đường khác. Vì thật sự vãng sanh đến thế giới 

Cực Lạc, họ có năng lực này. Vừa đến thế giới Cực Lạc, được oai thần 48 nguyện của 

Phật A Di Đà gia trì, họ chính là A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí Bồ Tát là có 

năng lực này, có cầu tất ứng. Họ vãng sanh thật hay vãng sanh giả, lập tức rõ ràng. Đây 

cũng là chúng ta hiểu rõ người tu hành chơn chánh, họ có thật vãng sanh hay không. 

Ý  niệm  của  chúng  ta,  trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  rất  hay,  ba  loại  chu  biến.  Ý 

niệm  vừa  khởi  liền  chu biến  pháp  giới, tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  đều  nhận  được. Nhận 

được nhất định hồi ứng, sẽ hồi ứng cho quý vị. Nhưng nếu họ đến các đường khác, vậy 

không được. Nếu họ đến thế giới tây phương Cực Lạc, nhất định có năng lực này. 

Chúng ta cần hiểu rõ, tâm địa càng thanh tịnh, sức cảm ứng càng mạnh. Có khi, sức 

cảm của chúng ta không mạnh, vì sao vậy? Vì quá loạn, quá tạp. Trong này xen vào rất 

nhiều vọng niệm, khiến tin tức chúng ta phát ra rất mơ hồ. Ở trước đã học “chế tâm một 

chỗ”, tức là ở đây nói, điều này rất quan trọng. Tâm phải thanh tịnh, không hoài nghi, 

không xen tạp, không gián đoạn, mười niệm cảm ứng liền hiện tiền. 

Chúng  ta  xem  tiếp.  “Tha,  tức  là  tất  cả  hữu  tình,  nói  thêm  một  bước  nữa,  tức  bao 

gồm  hữu  tình  vô  tình, tất  cả  pháp  của  muôn  sự  muôn  vật”. Trong  chữ  “tha”  này,  hàm 

nghĩa rất rộng, rất lớn! Nói cách khác, ngoài chính mình ra đều gọi là tha, chữ này bao 

hàm hết tất cả. Quý vị xem, nó bao gồm hữu tình vô tình, muôn sự muôn vật, đây là tất 

cả pháp. 

Bốn câu bên dưới cần phải nhớ: “Tất cả không lỗi, vốn tự vô nhiễm, tự nhiên thanh 

tịnh, vốn tự viên thành”. Bốn câu này là gì? Tất cả pháp đều như vậy, tất cả không có sai 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        680/16 

lầm, điều này phải nhìn từ đâu? Phải nhìn từ bản chất của ba loại hiện tượng, như hiện 

tượng vật chất. 

Như Max Planck từng nói- nhà lượng tử vật lý học người Đức, ông nói thế gian này 

căn bản không có thứ gì gọi là vật chất. Bản chất của vật chất là gì? Là ý niệm. Bản chất 

của ý niệm là gì? Là dao động, tần suất rất nhanh. Bồ Tát Di Lặc cho chúng ta biết, “một 

khảy móng tay có 32 ứng 100 ngàn niệm”. Trong tình huống này, quý vị tìm lỗi lầm, 

không tìm thấy, vừa khởi lên đã diệt. Trong này ta không tìm ra sự sanh diệt, sanh diệt 

đều không tìm thấy, nhiễm tịnh thiện ác đâu ra? Hoàn toàn không có. 

Những ý niệm này tích lũy mới có hiện tượng này, có hiện tượng nhiễm tịnh, có 

hiện tượng thiện ác. Nhưng phải biết rằng, mỗi ý niệm của nó đều độc lập. Chúng ta thấy 

nó tương tục, tương tục là giả. Như xem film vậy, giả tướng. Nếu xem phim đèn chiếu, 

từng  tấm  từng  tấm,  xem  âm  bản,  từng  tấm  từng  tấm,  hoàn  toàn  không  có  nhiễm  tịnh 

thiện ác. Phàm phu thấy hình ảnh trên màn hình, Phật Bồ Tát thấy được bản chất của nó, 

bản  chất  của  mỗi  một  tấm  phim  đèn  chiếu.  Trong  này  không  có  nhiễm  tịnh  thiện  ác, 

trong này chỉ có thanh tịnh bổn nhiên, không hề sai. 

“Vốn tự vô nhiễm, thanh tịnh bổn nhiên”, chẳng phải đại sư Huệ Năng nói, “đâu 

ngờ tự tánh, vốn tự thanh tịnh” sao. Ngài nhìn thấy, chúng ta không thấy. Nói cách khác, 

chúng ta chỉ thấy hiện tượng trên màn hình, ngài nhìn thấy âm bản trong máy chiếu, trên 

màn hình là giả tướng. Nếu chúng ta lý giải được điều này, khẳng định, không còn hoài 

nghi, tất cả pháp thế xuất thế gian đích thực không có sai lầm. 

Những pháp này rốt cuộc là như thế nào? Phật dùng một câu để giải đáp: “Pháp vốn 

như vậy”. Nghĩa là nó vốn tự nhiên, nó chính là như vậy, chắc chắn bất khả đắc, huyễn 

tướng, quán pháp như huyễn hóa. Quý vị xem tất cả pháp, tất cả pháp là huyễn tướng. 

Tất cả không có sai lầm, đây là huyễn tướng, tất cả không có lỗi lầm. 

“Vốn tự vô nhiễm, thanh tịnh bổn nhiên, vốn tự viên mãn”, đều là nói tất cả pháp. 

Bất luận nhìn từ tánh, chúng ta nói ví dụ, bất luận nhìn từ màn hình, hay là nhìn từ âm 

bản của máy chiếu, hoàn toàn giống nhau, đây gọi là trung đạo. Đây mới thật sự hiểu rõ 

chân tướng sự thật, chân tướng sự thật chính là như vậy. Không có sai lầm, không có ô 

nhiễm, thanh tịnh bổn nhiên, vốn tự viên mãn, viên mãn thành tựu. 

“Như Thủ Lăng Nghiêm nói rằng, mọi sự cứu cánh kiên cố”. Kinh Đại Phật Đảnh 

Thủ Lăng Nghiêm. Thủ Lăng Nghiêm nghĩa là gì? Thủ Lăng Nghiêm là tiếng Phạn, dịch 

sang tiếng Trung nghĩa là mọi sự cứu cánh kiên cố. Mọi sự cứu cánh kiên cố, chính là 

câu nói ở trước: “Vốn tự viên thành”,  giải thích câu này. 

Thực tế nó nói về chân như tự tánh, tất cả pháp là hiện tượng, căn bản của hiện 

tượng  là  tự  tánh,  lìa  tự  tánh  không  có  hiện  tượng.  Hiện  tượng  vốn  là  thanh  tịnh  bổn 

nhiên, chỉ cần nó lìa thức, lìa 8 thức 51 tâm sở, nó chính là thanh tịnh bổn nhiên. Những 

gì nhìn thấy là nhất chân pháp giới, thế giới Hoa Tạng, thế giới Cực Lạc, là hiện tướng 

này. Nếu trong này xen tạp vọng tưởng phân biệt chấp trước, nó biến thành thập pháp 

giới. 

Thập pháp giới y chánh trang nghiêm và cõi báo của chư Phật Như lai có gì khác 

biệt? Không khác nhau. Phải biết điều này, quả thật không khác nhau. Khác nhau là vì 

chấp trước của chúng ta khác nhau, phân biệt khác nhau. Nhiều rắc rối như vậy, nhiều 

rối ren như vậy, từ đâu mà có? Từ phân biệt chấp trước sinh ra. Lìa phân biệt chấp trước, 

mọi rối ren phiền phức đều không còn, tất cả ý tướng cũng không còn. 

“Như trong Viên Giác nói, các giới định tuệ và dâm nộ si đều là phạm hạnh”. Điều 

này không dễ hiểu chút nào, câu này nghĩa là gì? Mặt trái của giới định tuệ là dâm nộ si, 

dâm nộ si tức là ba độc tham sân si. Giới định tuệ là giả, dâm nộ si cũng là giả, “phàm sở 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        681/16 

hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng”.  Nhưng  ta  có  cái  tôi,  có  chấp  trước,  như  vậy  là  có  thật, 

không phải là phạm hạnh. 

Giới định tuệ sanh vào đường thiện của nhân thiên, dâm nộ si sanh vào ba đường ác. 

Nếu không hiểu rõ chân tướng, mê hoặc, nó liền biến thành luân hồi lục đạo. Còn như 

thấu triệt chân tướng của nó, thấu triệt thì sao? Thấu triệt sẽ không chấp trước, không có 

vọng tưởng phân biệt chấp trước. Giới định tuệ bất khả đắc, dâm nộ si cũng bất khả đắc. 

Giới định tuệ là thanh tịnh, dâm nộ si là ô nhiễm, tất cả đều bất khả đắc. Trong tự tánh 

thanh tịnh tâm không có những thứ này. 

Giới định tuệ từ đâu mà có? Vì phàm phu có tham sân si, cho nên Phật mới dùng 

phương  pháp  của  giới  định  tuệ  để  đối  trị.  Tham  sân  si  không  còn,  bệnh  lành,  thuốc 

không cần nữa. Bệnh lành, còn chấp trước giới định tuệ, lại sai! Không phải đã nói với 

quý vị rồi sao? “Pháp còn phải bỏ, huống gì phi pháp”. Dâm nộ si là phi pháp, giới định 

tuệ là Phật pháp, đến cảnh giới đó Phật pháp không còn, trở về tự tánh. 

Phật pháp cũng phải biết dùng, trong kinh ví dụ rất hay, Phật pháp là gì? Giống như 

chiếc thuyền qua sông vậy. Muốn qua sông nhất định phải lên chiếc thuyền này, đến nơi, 

lên bờ, không cần thuyền nữa. Nếu vác theo chiếc thuyền đó, vậy không thể lên đến bờ, 

nó là một công cụ qua sông. 

Phật pháp cũng là duyên sanh, duyên là gì? Người thế gian tạo nghiệp, hành thiện 

là duyên, cho nên Phật mới nói những pháp này. Nếu người thế gian không có duyên này, 

Phật cũng không có pháp này. Phật không nói pháp nào nhất định, Phật không có pháp 

gì để nói, nói một cách rõ ràng như vậy rồi. 

Ở đây, Niệm Lão nói câu này quá hay! Chúng ta đọc thêm vài lần, cần phải ghi nhớ. 

“Nói thêm một bước nữa, tức bao gồm tất cả pháp của hữu tình vô tình, muôn sự muôn 

vật, tất cả không có sai lầm”. Nếu nghe hiểu câu này, tất cả không có sai lầm. Bốn câu 

bên dưới chính là nói vì sao nó không có sai lầm, bốn câu bên dưới. 

“Giới định tuệ vốn tự vô nhiễm, dâm nộ si vốn tự vô nhiễm. Giới định tuệ thanh 

tịnh bổn nhiên, dâm nộ si thanh tịnh bổn nhiên”. Tất cả đều trở về tự tánh, trở về với tự 

tánh, giống như toàn bộ trở về số không vậy. Nó không phải một hai ba bốn, tất cả đều 

trở về con số không. Phật pháp thậm thâm vi việu chính là ở chỗ này, khiến ta trở về tự 

tánh, trở về với con số không, trở về điểm khởi đầu. Không có gì cả, hoàn toàn hóa giải. 

“Lại tất cả phiền não, rốt ráo giải thoát, cho nên tất cả bình đẳng, không có gì đáng 

phê bình”. Các pháp bình đẳng, các pháp cùng một vị, vậy thì còn gì đáng để phê bình? 

Vấn đề này ở ngay tại đây. Ta giác ngộ là tại đây, mê hoặc cũng ngay tại đây, phàm phu 

thành Phật quá đơn giản. Ngay lúc này một niệm giác ngộ, tức thành Phật. Một niệm mê 

hoặc, liền đọa vào ba đường ác, ngay trong một niệm. Một niệm giác mê rất quan trọng, 

vì sao chúng ta không niệm giác mà niệm mê? Biết học, không biết học, then chốt là đây. 

Lời đã nói đến đây, không khó, nhưng chuyển cảnh giới không dễ chút nào, vấn đề 

là gì? Chúng ta mê thời gian quá lâu, mê quá sâu, nghe những lời này của Phật, hình như 

có hiểu chút ít, không chuyển nổi cảnh giới, đây cũng là sự thật. Vì sao vậy? Vì huân tập 

phiền não thời gian dài, huân tập Phật pháp thời gian quá ngắn, cho nên nó không khởi 

tác dụng. 

Cổ nhân nói câu này rất có đạo lý, nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu. Pháp 

môn Tịnh độ là phương tiện bậc nhất, pháp môn này là gì? Chính là sáu chữ hồng danh 

Nam mô A Di Đà Phật, ta có chịu dùng câu Phật hiệu này để huân tập chăng? Như hòa 

thượng Đế Nhàn dạy, hòa thượng Đế Nhàn dạy người khác, họ thực hành theo phương 

pháp này và thành công, rất có hiệu quả. Bản thân ông vẫn chưa làm được! Nghĩa là sao? 

Nhân duyên không giống nhau. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        682/16 

Người thợ hàn hành trì ba năm, thành công. Người thế gian đều coi thường ông, 

người ngu, không có trí tuệ, không biết chữ. Hòa thượng Đế Nhàn chỉ truyền cho ông 

một câu Phật hiệu này, dạy ông niệm, từ sáng đến tối chỉ niệm câu này. Niệm mệt thì 

nghỉ, nghỉ rồi niệm tiếp. Bí quyết thành công của ông là chân thật, nghe lời, thực hành, 

ba năm thành công. Chúng ta có chịu thực hành hay không? Thực hành, nhất định không 

thua kém ông ta, ba năm thành Phật. Ông ta thật sự thành Phật, Đức Phật Di Đà đến tiếp 

dẫn ông ra đi, biết trước giờ chết. Niệm Phật ba năm, cảm ứng được Phật A Di Đà. 

Theo những gì kinh điển nói, đây là tâm chân thành, hoàn toàn buông bỏ. Then chốt 

là đây, thật sự buông bỏ, đối với thế gian này không còn chút tham luyến nào. Ngày mai 

có đủ ăn hay không, không quan tâm, không nghĩ đến nó. Buông bỏ hết, nhất tâm niệm 

Phật. Thời gian trong kinh nói là bảy ngày, nếu một ngày cho đến bảy ngày, quý vị sẽ 

thành công, đây không phải giả. 

Pháp sư Doanh Kha đã chứng minh điều này cho chúng ta thấy. Đây là người xuất 

gia, một tỳ kheo phá giới, cũng là một người ở trong đại chúng không được mọi người 

tôn trọng, phiền não tập khí của sư rất nặng. Là sức mạnh nào thúc dục sư? Vì sư tin vào 

nhân quả. Sư tự biết  mình sai, không phải không biết mình phá giới, biết rõ, còn biết 

rằng  tương  lai  nhất  định  đọa  địa  ngục,  sợ  cảnh  khổ  của  địa  ngục!  Địa  ngục  quá  khổ, 

không thể đến đó. 

Sư  quyết  một  lòng  niệm  rốt  ráo  câu  Phật  hiệu  này,  ba  ngày  ba  đêm  không  ngủ 

không nghỉ, quên luôn cả việc ăn uống, niệm triệt để một câu Phật hiệu này. Sư có quyết 

tâm lớn như vậy, tín tâm kiên định như vậy. Tin rằng, tôi cầu Phật A Di Đà, đức Phật 

nhất định đến, có tín tâm lớn lao như vậy. Ba ngày ba đêm, Phật A Di Đà đến, nói với sư, 

ngươi còn mười năm thọ mạng, nên cố gắng tu hành, đến khi ngươi mạng chung ta sẽ 

đến tiếp dẫn. 

Pháp sư Doanh Kha đúng là người thông minh, không hồ đồ, nắm chặt cơ hội này 

yêu cầu Phật A Di Đà, con muốn đi ngay, không cần mười năm thọ mạng đó. Cơ hội này 

rất khó được! Ông biết nắm bắt. Phật A Di Đà bằng lòng, ngài nói, thôi được, ba ngày 

sau ta đến đón. Ba ngày sau sư vãng sanh. Vì sao Phật A Di Đà không dẫn sư đi ngay lúc 

đó? Phật A Di Đà muốn để sư gây sự ảnh hưởng cho đại chúng, hiện thân thuyết pháp 

cho mọi người nghe. Cho nên sư mở cửa phòng, nói với mọi người mình đã gặp Phật A 

Di Đà, ngài nói ba ngày sau đến đón đi. Người trong chùa nghe vậy, không ai tin. Một 

người xuất gia không giữ quy củ, tạo nghiều tội nghiệp, mới đóng cửa ba ngày, mà dám 

nói ba ngày sau vãng sanh. Cũng may ba ngày không lâu, mọi người đợi xem, xem ba 

ngày sau có vãng sanh thật chăng. Ba ngày sau, sư cung kính  mời bạn đồng tu, niệm 

Phật tiễn sư vãng sanh. Mọi người đều rất hoan hỷ, có thể vãng sanh là điều khó được, 

thật hy hữu, mọi người đều đến đưa sư. Niệm Phật chưa đến một khắc. Một khắc ngày 

xưa, bây giờ là 5 phút. Sư nói với mọi người, Đức Phật đã đến, tôi đi đây. Sư đi thật, mọi 

người đều tin. Ba ngày sau Phật A Di Đà đến tiếp dẫn sư, là dùng thân của sư làm biểu 

pháp. Nói với mọi người, đây là sự thật, không phải giả. 

Trong Kinh A Di Đà, Đức Phật định thời gian là bảy ngày, nhất định có cảm ứng, 

không có cảm ứng là do tâm không thành. Nếu niệm Phật phù hợp với tiêu chuẩn của Bồ 

Tát Đại Thế Chí nói, bảy ngày chắc chắn thành tựu, thiện căn sắc bén một ngày thành 

tựu,  thiện  căn  bậc  trung  ba  bốn  ngày  thành  tựu,  hàng  hạ  căn  sáu  bảy  ngày,  không  ai 

không có cảm ứng. Niệm Phật ba năm vãng sanh, đây là những người bình thường, rất 

nhiều. 

Chúng  ta phải  hiểu  rõ  những  đạo  lý  này,  thông  đạt  thấu  đáo  chân  tướng sự  thật, 

không hề có sự nghi hoặc. Khi đại thiên tai xảy ra, nhất định vãng sanh. Đừng nghĩ đến 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        683/16 

lương thực, không cần nghĩ đến những điều này, bảy ngày có một ly nước là đủ. Bảy 

ngày bảy đêm nhất định cảm ứng với Phật A Di Đà, nhất tâm nhất ý cầu vãng sanh, đây 

không phải mê tín. Cho nên nói, bất kỳ thiên tai gì, thiên tai không liên quan đến tôi. 

Thiên tai dù nghiêm trọng đối với tôi cũng không sao. Nếu cứ để việc thiên tai trong tâm 

là sai, để Phật A Di Đà trong tâm là việc làm đúng đắn. Trong tâm không có thiên tai, 

trong tâm không có người ác, trong tâm không có lỗi lầm. Tất cả chúng sanh đều không 

có lỗi lầm, tất cả chúng sanh đều là Bồ Tát hiện thân đến độ  mình. Họ thị hiện thiện 

pháp, là đến thử xem mình có còn tâm tham luyến hay không? Thị hiện tất cả ác pháp, 

thử xem mình có còn tâm sân nhuế hay không? 

Thiện Tài Đồng Tử chính là thành tựu như vậy. Trong lòng Thiện Tài Đồng Tử, tất 

cả pháp đều là chư Phật Như Lai, đều đến để giúp ngài, thành tựu cho ngài. Đến yêu ma 

quỷ quái ba tuần đều là chư Phật Như Lai, vì thế ngài thành Phật chỉ trong một đời. 

Có tấm gương, có điển hình, chúng ta vẫn không tin, vẫn hoài nghi, chính là nghiệp 

chướng bản thân quá nặng. Nghiệp chướng nặng, điều này không thể phủ nhận. Điều gì 

có thể hóa giải? Kinh điển, chỉ một bộ Kinh Vô Lượng Thọ này là đủ, nghe lần này qua 

lần khác. Hiện nay chúng ta có lưu CD, nghe khoảng mười năm, tâm an định, ý cũng 

giải. Tâm khai ý giải, đáng buông bỏ thật sự có thể buông bỏ, không giả, tức là đại công 

thành tựu. 

Làm sai vấn đề không sợ, chỉ cần biết sám hối, biết quay đầu. Sám hối, khi tôi mới 

học Phật, đại sư Chương Gia dạy rằng, sám hối không phải hình thức, sám hối thật sự là 

về sau không tái phạm. Ta biết mình làm sai, liền sửa đổi sai lầm mình gây ra, đây gọi là 

chơn sám hối. Tôi bất hiếu cha mẹ, biết hối lỗi, trở lại hiếu thuận cha mẹ. Cha mẹ không 

còn, trong lòng luôn nhớ về họ, niệm niệm không quên, hồi hướng công đức tu hành của 

mình cho cha mẹ. Vì độ cha mẹ, ta phải tinh tấn niệm Phật, cầu sanh Tịnh độ. Sau khi 

sanh về Tịnh độ, bất kỳ cha mẹ ở cõi nào, ta đều có thể thấy, đều có thể nhận được tin 

tức, ta có đủ năng lực cứu độ họ. Đây là hiếu dưỡng cha mẹ. 

Lấy tâm hiếu, lấy tâm chân thành cung kính đối với Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát là 

thầy.  Ngày  nay  chúng  ta  đối  với  thầy,  chỉ  có  hình  thức,  không  có  thực  chất,  cho  nên 

không có cảm ứng. Nếu có chân thành cung kính, giống như đại sư Ấn Quang nói vậy, 

không hề sai, một phần thành kinh được một phần lợi ích, như đoạn kinh văn mà hiện 

nay chúng ta đang nói, ta có một phần khế nhập. Mười phần cung kính, sẽ có mười phần 

khế nhập. Không có tâm cung kính, không thể khế nhập. 

Tâm cung kính là gì? Có thể cung kính đối với cha mẹ, cung kính đối với Phật Bồ 

Tát, là có thể cung kính đối với tất cả chúng sanh. Cung kính bình đẳng, tất cả bình đẳng. 

Đối với tất cả không cung kinh chính là không cung kính đối với Phật, không cung kính 

đối với cha mẹ. Một là tất cả, tất cả là một. Đây là thật, không phải giả. Trong Phật pháp 

đại thừa không có giai cấp, không có phân biệt, nó là nhất thể. 

Dùng tâm chân thành cung kính đối đãi tất cả chúng sanh, thậm chí nói với quý vị, 

đối đãi với oán thân trai chủ. Người này hủy báng tôi, sỉ nhục tôi, hãm hại tôi, thậm chí 

sát hại tôi, đối với họ tôi đều cung kính, không có oán hận. Vì sao vậy? Vì bình đẳng. 

Họ có những hành vi này với tôi, là do bản tánh họ mê muội. Chư Phật Bồ Tát đối với 

tất cả pháp đều bình đẳng, là họ giác ngộ, hiểu rõ chân tướng sự thật. 

Ta muốn làm một người hồ đồ, hay làm một người sáng suốt? Làm người sáng suốt 

thì học Phật Bồ Tát, làm người hồ đồ thì học họ. Học theo họ là tạo nghiệp, phải cảm thọ 

quả báo trong luân hồi lục đạo. Nếu học Phật Bồ Tát thì sao? Chúng ta có thể bình an 

vãng sanh về thế giới Cực Lạc, đến thế giới Cực Lạc ngày ngày thân cận Phật A Di Đà, 

nghe Phật A Di Đà giảng kinh thuyết pháp. Quý vị nghĩ, ta đến thế giới Cực Lạc nghe 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        684/16 

Phật A Di Đà giảng kinh, nghe kinh gì? Sở thích mỗi người không giống nhau. Nếu quý 

vị  hỏi  tôi,  tôi  chân  thật  nói  rằng,  tôi  chỉ  nghe  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  không  nghe  kinh 

khác. Nhất môn thâm nhập, vĩnh viễn một môn, không đổi qua môn thứ hai. Nhưng phải 

biết rằng, môn này nó thông tất cả các pháp môn, một kinh thông tất cả pháp môn đều 

thông, một tự tánh thanh tịnh tâm hiển lộ ra. 

Đoạn này nói rõ về thiện hộ ý nghiệp và thiện hộ khẩu nghiệp. Đoạn tiếp theo là 

“thiện hộ thân nghiệp, không mất luật nghi”. Trong tam nghiệp, ý nghiệp là chủ, thân 

khẩu là tạo tác, khẩu dễ tạo tác nhất. Khi Đức Thế Tôn giảng Kinh Vô Lượng Thọ, để 

khẩu ở trước, đặc biệt nhắc nhở chúng ta, khi tạo nghiệp, khẩu nghiệp tạo nhiều nhất, 

khẩu nghiệp tạo nặng nhất. Không cẩn thận, mọi người đều biết, trong địa ngục có địa 

ngục bạt thiệt, địa ngục bạt thiệt là chuyên đối trị khẩu nghiệp. Bởi thế thứ tự sắp xếp có 

dụng ý rất sâu. 

“Thiện hộ thân nghiệp, không mất luật nghi. Luật là giới luật, nghi là nghi tắc”, tức 

là oai nghi, nguyên tắc. “Đại Thừa Nghĩa Chương quyển 10 nói, luật nghi tức là pháp 

chế chỉ ác, gọi là luật”. Chế tức chế chỉ, phải ngăn chặn đối với tất cả đều ác, pháp này 

gọi là luật. 

Ví dụ sát sanh, đây là ác pháp, ở trên thêm vào chữ “không”. Không chính là chỉ, 

chế chỉ. Không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm. Thân có ba nghiệp, sát đạo dâm. 

Khẩu, không vọng ngữ, không lưỡng thiệt, không ỷ ngữ, không ác khẩu, đây là bốn loại 

ác khẩu. Ở trước dùng chữ không để chế chỉ nó. Khởi tâm động niệm có ba loại bất thiện, 

tham sân si, không tham, không sân, không si. Trong giới luật, như những điều này gọi 

là luật. Nó là chế chỉ, không có phép tạo, không được tạo. 

Tội có hai loại, một loại là tánh tội, sát đạo dâm vọng. Thập ác này, thập ác là tánh 

tội. Người không học Phật, người không thọ giới, người không thọ tam quy ngũ giới, họ 

làm có tội chăng? Có tội. Vì sao vậy? Vì nó là tánh tội, bản thân nó chính là tội. 

Trong ngũ giới có giới về rượu, không uống rượu. Rượu gọi là giá tội, nó không 

phải tánh tội. Hay nói cách khác, uống rượu không có tội, vậy tại sao không được uống 

rượu? Vì sợ khi uống say dễ phạm tội sát đạo dâm vọng, vấn đề là như vậy. Nếu như 

uống say mà không làm những việc sát đạo dâm vọng, vậy quý vị có thể uống rượu! Sợ 

là  sau  khi  say,  không  kiềm  chế  được  bản  thân,  bản  thân không  làm  chủ  được,  gây  ra 

những điều tội lỗi. Cho nên gọi là chế, đây là giá tội, nghĩa là đề phòng lỗi lầm, bản thân 

nó không có lỗi. Phòng chỉ sai lầm, cho nên cũng thêm vào. Nhất định phải hiểu đạo lý 

của nó, nếu không hiểu, giữ giới luật một cách cứng nhắc là sai. 

Đức Phật là một người rất nói đạo lý, là người rất dễ thương, ngài tuyệt đối không 

miễn cưỡng người khác, cho nên giới luật của ngài rất linh hoạt, không cứng nhắc. Đối 

với giới luật, nhất định phải hiểu khai giá trì phạm. Thế nào gọi là phạm giới, thế nào gọi 

là trì giới, cần phải hiểu, nếu không hiểu không thể học tập. 

Giới  có  khai  duyên,  khai,  sát  đạo  dâm  vọng  đều  có  khai,  trong  tình  huống  nào? 

Trong khi lợi ích tất cả chúng sanh, nó có thể khai.  Bình thường thì sao? Bình thường, 

không có những tình huống đặc biệt này, nhất định phải tuân thủ, không được khai. 

Trong kinh điển có một câu chuyện, đây là thật, hình như là phi tử hoàng hậu của 

vua  Ba  Tư  Nặc, trì giới  bát quan trai. Hôm  đó  đầu bếp nấu  thức  ăn không ngon, quốc 

vương rất giận, muốn tử hình ông ta. Hoàng hậu biết đầu bếp này là người tốt, vì cứu 

ông ta, ngày bát quan trai giới này bà không giữ nữa, bầu bạn với quốc vương, để quốc 

vương vui lòng. Đây là khai giới, không phải phá giới, để cứu người. Đến ngày thứ hai 

quốc vương cũng hối hận, hôm qua nổi giận giết chết đầu bếp. Hoàng hậu nói không có, 

ông ta vẫn còn, vua vô cùng hoan hỷ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        685/16 

Quý vị xem, phương pháp trì giới linh hoạt biết bao! Nếu hoàng hậu không có cử 

chỉ này, không có phương tiện thiện xảo, người đầu bếp này chết thật. Giết rồi, bà cũng 

không biết hoàng đế hối hận, tìm người đầu bếp khác, không dễ tìm. Một chút lỗi lầm, 

sao có thể giết người chứ? 

Cho nên, trì giới mà không hiểu khai giá trì phạm, vậy thì không thể trì giới. Mỗi 

điều giới đều phải nói rõ ràng, trong tình huống nào có khai duyên. Nó không hề cứng 

nhắc, nghĩa là nói phải biết vận dụng linh hoạt. Trong cuộc sống hằng ngày không hề 

chướng ngại, nhưng khai giới nhất định là để lợi ích chúng sanh, phương tiện thiện xảo. 

Nghi là nghi tắc, ý nghĩa tương đồng với lễ tiết của người xưa nói. Nghi là giữ quy 

củ, có lễ, tuân thủ lễ tiết. 

Đại Thừa Nghĩa Chương quyển 10, có một đoạn như vậy: “Nói về luật nghi, tức là 

pháp chế chỉ điều ác, gọi là luật. Hành theo giới luật, cho nên gọi là luật nghi. Ý này gọi 

là luật nghi. Pháp phòng phi chỉ ác, gọi là giới luật”. Đây là nói rõ về ý nghĩa của giới 

luật, phòng chỉ ta làm ác, chế chỉ ta làm pháp bất thiện, “phi” chính là bất thiện. Những 

giáo huấn này của Phật gọi là giới luật. 

“Hành vi y chỉ vào giới luật, gọi là luật nghi”. Chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ tạo tác, giữ đúng quy phạm của giới luật, tuyệt đối không được trái phạm. Phật dạy 

chúng ta làm, chúng ta nên làm. Phật dạy không được làm, chúng ta tuyệt đối không làm, 

đây gọi là luật nghi. 

Trong kinh điển tiểu thừa, giới luật của tiểu thừa đa phần là chế chỉ, cấm chỉ chúng 

ta làm ác. Trong giới Bồ Tát đại thừa nghiêng nặng về hành thiện. Cho nên tiểu thừa gọi 

là chỉ trì, đại thừa gọi là tác trì. Dạy ta làm, không làm là phạm giới. Giới tiểu thừa đa 

phần là chế chỉ, cấm chỉ sát sanh ta không được sát sanh, sát sanh là phá giới. 

Ví dụ trong giới đại thừa, Bồ Tát không dễ làm! Bồ Tát tại gia, Bồ Tát xuất gia đều 

giống nhau. Quý vị ở chỗ này, cách chỗ mình ở 40 dặm, ngoài 40 dặm có pháp sư giảng 

kinh thuyết pháp, nếu mình không đến nghe là phạm giới. 40 dặm là gì? Đi về trong một 

ngày, đi đến đó nghe kinh xong trở về, một ngày. Nếu nói 40 dặm, chúng ta cần bốn 

tiếng  mới  đến  nơi,  trở  về  cũng  bốn  tiếng,  nghe  giảng  kinh  chỉ  hai  tiếng,  mười  tiếng. 

Ngày nay tính thời gian, không thể tính từ số dặm. Nếu ta đi máy bay, bay đi bốn tiếng, 

nghe xong bộ kinh trở về, đây là Bồ Tát! Nếu không làm như vậy, tức phạm giới Bồ Tát, 

cho nên Bồ Tát gọi là tác trì. Yêu cầu quý vị phải làm gương cho chúng sanh, không làm 

gương tốt tức là phạm giới. 

Bởi vậy, giới tiểu thừa dễ trì, giới đại thừa khó trì. Chỉ trì của đại thừa tức là không 

cho phép ta làm, là luận tâm không luận sự, không ở trên sự tướng. Ví  dụ sát sanh, sự 

thật ta không hề giết, tôi hận anh ta, tôi muốn giết anh ta, vậy là phạm giới rồi. Tiểu thừa 

về điều này không phạm giới, tiểu thừa phải có hành động, kết tội, khởi tâm động niệm 

không phạm. Giới đại thừa khởi tâm động niệm cũng phạm, cho nên đại thừa khó hơn 

tiểu thừa rất nhiều. 

“Hành  Sự  Sao  Tư  Trì  Ký  lại  nói:  thông  cấm  chế  chỉ  là  luật;  tạo  tác  có  tướng  là 

nghi”. Hai chữ luật nghi này cũng giải thích rất rõ ràng. Thông cấm, chế chỉ, nghĩa là nói 

đối với tất cả việc ác, ý niệm ác, hành vi ác, Phật hoàn toàn cấm chỉ, đây là nghĩa của 

luật. Tạo tác có tướng là nghi. Có tướng, tướng này là tướng hảo. 

“Tổng kết ý ở trên”, tổng hợp ý nghĩa ở trên nói. “Y chỉ giới luật”, chúng ta gọi là 

nương  tựa,  y  chỉ  tức  là  nương  tựa.  Lấy  giới  luật  làm  nơi  y  cứ  hành  vi  ngôn  ngữ  của 

chúng ta, ngôn ngữ của chúng ta, tạo tác của chúng ta, cần phải y theo giới luật. “Thể 

hiện đối với hành nghi, gọi là luật nghi”, thực hành nơi thân khẩu ý, thực hành trong 

cuộc sống hằng ngày, thực hành trong xử sự đối nhân tiếp vật, đây gọi là luật nghi. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        686/16 

“Luật nghi giới là một trong tam tụ tịnh giới”. Tam tụ tịnh giới, ở dưới nói thế nào 

gọi là tam tụ, đây là trong giới luật có ba loại lớn. Ba loại lớn, thứ nhất là“nhiếp luật 

nghi giới”, nó là một loại trong tam tụ. Ví dụ chúng ta thọ trì ngũ giới, bát giới_cũng gọi 

là giới bát quan trai, thập giới, giới cụ túc, giới Bồ Tát, những giới luật này đều gọi là 

luật nghi giới. 

Thứ hai là “nhiếp thiện pháp giới”, trong luật nghi không có, không nói đến, nhưng 

nó là thiện pháp, Bồ Tát nhất định là đoạn ác tu thiện. Ví dụ hút thuốc, hút thuốc trong 

luật nghi giới  không  có.  Nên  có người nói, trong giới  của  Phật không  cấm  hút  thuốc. 

Càng nghiêm trọng hơn, là hút thuốc phiện, những loại như nha phiến, ma túy, giới luật 

không cấm chỉ. Chúng ta có thể dùng chăng? Không được, vì sao vậy? Vì nó không phải 

thiện pháp. Hút thuốc có hại đến sức khỏe, đây không phải việc tốt. Tuy trong giới luật 

không có cũng phải tuân thủ, cũng không được. Đây chính là mở rộng phạm vi giới luật, 

chỉ cần là tất cả thiện pháp. “Lấy tu tất cả thiện pháp làm giới”, thiện pháp này là lợi ích 

chính mình, có lợi ích cho sức khỏe thân tâm, tuy Phật không nói cũng phải tuân thủ. 

Thứ ba là “nhiếp chúng sanh giới”, còn có một danh từ gọi là nhiêu ích hữu tình 

giới. “Lấy nhiêu ích tất cả hữu tình làm giới”. Nhiêu là phong nhiêu, ích là lợi ích, có lợi 

ích rất lớn đối với tất cả chúng sanh. Đức Phật không nói, cần làm chăng? Cần làm, lợi 

ích xã hội, lợi ích quốc gia, lợi ích nhân loại, việc này không thể không làm. Không làm 

là trái với giáo huấn của Phật, điều này không thể không biết. 

Nhất định phải có trí tuệ, không có trí tuệ không thể thành tựu, luôn làm sai vấn đề. 

Có trí tuệ phân biệt đúng sai thiện ác, về hành vi cũng phải dùng trí tuệ tiết chế bản thân, 

gọi là phương tiện thiện xảo. 

Tại gia khác với xuất gia, ví dụ ngày nay xã hội động loạn, Bồ Tát tại gia có thể 

tham gia chính trị, Bồ Tát xuất gia tuyệt đối không được, đây là điều khác nhau. Bồ Tát 

xuất gia nên giúp xã hội như thế nào? Bằng cách giảng kinh dạy học, khiển khai khuyến 

hóa đối với xã hội. 

Trong nhà Phật có trường hợp, quốc gia có thiên tai, quý vị thấy trong kinh Phật có 

Kinh Nhân Vương Hộ Quốc Bát Nhã Ba La Mật. Quốc vương phát khởi, lễ thỉnh những 

bậc cao tăng xuất gia, giúp xã hội hóa giải thiên tai. Dùng phương pháp gì? Toàn quốc. 

Trong kinh nói “trăm vị pháp sư”,  “trăm” ở đây không phải là 100 người,  mà là viên 

mãn, ngày nay gọi là toàn quốc. Những người xuất gia nghiêm trì giới luật trên cả nước, 

làm gương, làm mô phạm cho xã hội đại chúng, giảng kinh dạy học. Đây chính là nói, 

muốn  người  xuất  gia  đứng  lên,  dùng  hành  động  và  lời  nói,  giảng  kinh,  làm  nên  tấm 

gương tốt, nhằm vào tình hình của xã hội. 

Trong kinh điển Phật Bồ Tát dạy chúng ta nên làm như thế nào. Xã hội này thiếu 

luân lý, nói với mọi người về hiếu đạo, hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng. Trật tự 

xã hội hỗn loạn, phải khuyên người tuân thủ pháp lệnh quy chương của nhà nước, phải 

tuân thủ luân lý đạo đức, định luật nhân quả, dùng những điều này để khuyên mọi người. 

Hậu  nhân  có  rất  nhiều  ngộ  nhận,  cho  rằng  như  thế  nào?  Quốc  gia  có  thiên  tai, 

chúng ta đứng ra tổ chức pháp hội, tụng kinh lạy Phật cầu Phật Bồ Tát gia hộ. Điều này 

biến thành mê tín, đúng là mê tín. Đức Phật nói rất rõ ràng, tất cả pháp từ tâm tưởng 

sanh. Ngài không nói khi thiên tai xảy ra, mọi người đều phải thắp hương lạy Phật, Phật 

Bồ Tát gia hộ quý vị hóa giải thiên tai, không hề nói như vậy. 

Phật Bồ Tát dùng phương pháp gì gia trì chúng ta? Dùng cách dạy học, giảng rõ về 

đạo lý. Thiên tai do đâu mà phát sanh, làm sao hóa giải chúng, ý nghĩa giống với nhà 

khoa học Baladen nói, bảo ta đoạn ác tu thiện, dạy ta cải tà quy chánh, bảo ta đoan chánh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        687/16 

tâm niệm, vì sao vậy? Vì cảnh tùy tâm chuyển. Nhân tâm chúng ta tốt đẹp, thiên hà đại 

địa tự nhiên không có thiên tai, nó cũng trở nên tốt đẹp. 

Thân thể con người, tâm tốt, thân thể cũng tốt, vì sao vậy? Vì thân là cảnh giới, 

thân  chuyển  theo  ý niệm,  ý  niệm  thiện,  thân  thể  không  có  gì không thiện.  Một người 

ngày ngày nghĩ đến Phật A Di Đà, ngày ngày nghĩ đến Kinh Vô Lượng Thọ, thân thể họ 

sao có thể biến hoại được? Đâu có đạo lý này! Nếu người này ngày ngày nghĩ đến việc 

sát đạo dâm vọng, là tự tư tự lợi, tổn người lợi mình, người này nhất định có bệnh. Thử 

đi khám xem, thân thể họ nhất định có bệnh. Vì sao vậy? Vì tướng do tâm sanh, cảnh tùy 

tâm chuyển. 

Họ dùng phương pháp này giúp ta giải quyết, phương pháp này hiện nay mọi người 

thừa nhận, đây là khoa học. Phù hợp với tinh thần khoa học, họ không dùng mê tín. Cầu 

nguyện cầu phước theo kiểu mê tín này có hiệu quả chăng? Có hiệu quả, tôi từng nói, là 

trị ngọn không trị gốc. Lâm thời có thể khiến chậm lại đôi chút, không thể trị gốc. Thiên 

tai này nhẹ hơn một chút, thời gian ngắn hơn một chút, vài ngày sau lại phát tác. Chưa trị 

gốc, ý niệm chưa chuyển. 

Muốn thân thể mạnh khỏe, nhất định phải trì giới tu định. Muốn địa cầu bình an, 

cũng phải trì giới tu định. Chúng ta trì giới tu định, có thể ảnh hưởng địa cầu. Chẳng 

những có thể ảnh hưởng địa cầu, mà còn có thể ảnh hưởng hệ thái dương, có thể ảnh 

hưởng hệ ngân hà. Cho nên cách nói, năm 2012 ngân hà  đối tề, Phật pháp có phương 

pháp hóa giải. Đoan chánh tâm niệm, thật sự có thể ảnh hưởng ngân hà. “Chế tâm nhất 

xứ, vô sự bất biện”. 

Chúng ta hỏi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, ngân hà đối tề chúng ta có thể giải quyết 

được không? Đức Phật gật đầu, được, chế tâm một chổ, thật sự có thể giải quyết vấn đề. 

Khoa học cũng đã phát hiện, sức mạnh ý thức tập thể rất lớn mạnh. Ở đây chúng ta có 

thể thấu triệt lãnh hội được, nhân vương hộ quốc chính là ý thức tập thể, có thể hóa giải 

thiên tai do con người tạo ra, có thể hóa giải thiên tai tự nhiên. Phải hiểu lý mới được, 

trong Phật pháp không hề có sự mê tín. 

Vì  sao  siêu  độ  có  linh  nghiệm?  Không  có  gì  khác,  chính  là  ý  thức  tập  thể.  Mấy 

người cùng nhau tụng kinh, đoan chánh tâm niệm, dùng đoan chánh tâm niệm để đối trị 

vấn đề này. Ví dụ người này sanh bệnh, nhằm vào bệnh này của họ, bệnh của họ có thể 

chậm lại, có thể hóa giải. Nhưng người bệnh phải tin, tin sẽ nhanh lành, không tin sẽ rất 

chậm. Không tin cũng có hiệu quả, nhưng hiệu quả rất yếu ớt. Nếu họ tin, có thể phối 

hợp, sức mạnh này không thể nghĩ bàn, không phải không có đạo lý. Nhất định phải nói 

rõ ràng minh bạch về lý, mọi người sẽ tin. 

“Ba loại trên là giới mà Bồ Tát đại thừa đều thọ”. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        688/16 

Tập 300 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian: 24.02.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 353, hàng thứ tư, bắt đầu xem từ câu thứ hai. 

“Ba loại ở trên là giới mà Bồ Tát đại thừa đều phải thọ”. Ba loại trên, tức là ở trước 

nói về tam tụ tịnh giới. Thứ nhất là luật nghi giới, trong luật tạng có ghi chép. Thế Tôn 

dạy đệ tử xuất gia và tại gia cần phải tuân thủ, ngũ giới, bát giới, thập giới, cụ túc giới. Ở 

đây chỉ đơn cử mấy loại, giới Sa di, giới Tỳ kheo, giới Bồ Tát, những giới này đều có 

ghi chép lại, tức thuộc về luật nghi giới. Còn có những việc nên làm, hoặc những việc 

không nên làm, giới luật không ghi chép rõ ràng có cần giữ chăng? Cần giữ, đây thuộc 

về một loại khác, gọi là nhiếp thiện pháp giới. Bồi dưỡng chính mình đoạn ác tu thiện, 

tích lũy công đức. Tuy Phật không nói, nhưng chúng ta nghe giáo huấn của ngài, suy 

tưởng từ những nguyên lý nguyên tắc này_như ác, Phật không nói, cũng cần phải đoạn. 

Thiện, trong Bồ Tát Giới Kinh không nói, cũng phải làm. Điều này đem lại lợi ích cho 

bản thân. 

Thứ ba là “nhiêu ích hữu tình giới”. Là đối với tất cả đại chúng, hữu tình, vô tình, 

thiên địa quỷ thần, đối với họ có lợi ích, có lợi ích rất lớn, điều này nhất định phải làm. 

Nhiếp thiện pháp là đối với bản thân, nhiêu ích hữu tình là đối với chúng sanh. 

Trên thế giới ngày nay, thế giới không giống ngày xưa, đã thay đổi. Ngày xưa giao 

thông không phương tiện, không có tin tức, con người sống trên địa cầu, phạm vi hoạt 

động rất có giới hạn, đúng gọi là già chết không qua lại. 

Lúc tôi còn nhỏ, 80 năm trước, ở nông thôn chúng tôi có người suốt đời chỉ quanh 

quẩn ở quê, chưa từng vào thành phố. Thành phố cách nông thôn chúng tôi bao xa? Theo 

dặm hoa là 25 dặm đường. Nói như hiện nay, tính bằng cây số là chưa đến 13 cây số. 13 

cây số là 26 dặm, đây chỉ có 25 dặm đường. Đoạn đường gần như vậy, có người suốt đời 

chưa lên thành phố. Chỉ là gần đó có một thị trấn nhỏ, thị trấn nhỏ đại khái có khoảng 20 

hộ nhà, có hai ba tiệm tạp hóa, tiệm nhỏ bán hàng, đó là thị trấn nhỏ. Đến già chết không 

đi đâu, họ sống rất đơn thuần. Vì nguyên nhân này, chư Phật Bồ Tát, ứng cảm của chúng 

sanh hiện thân đến dạy. Chủng tộc khác nhau, văn hóa khác nhau, phương thức sinh hoạt 

khác nhau, mới có rất nhiều thánh hiền ra đời, phân ra khắp nơi giáo hóa chúng sanh. 

Chúng ta xem kinh điển Tôn giáo có thể thấy, mục đích lớn, phương hương lớn của 

họ hoàn  toàn  giống nhau, mỗi  người họ có phương  tiện  thiện  xảo  khác nhau.  Cho  nên 

đối với Tôn giáo, quý vị quan sát tường tận có thể gọi là giống nhiều hơn ít. Vì sao có sự 

khác nhau chút ít này? Chính là vì không có tin tức, không có giao thông. Trong đời một 

người, tri thức rất có hạn. 

Hiện nay không như vậy, hiện nay giao thông phát triển, đi vọng quanh địa cầu_tôi 

từng  vòng  quanh  một  lần  hai  ngày,  điều  này  người  xưa  không  thể  tưởng  tượng  được. 

Thông tin phát đạt, toàn thế giới, bất kỳ hốc hẻm nào xảy ra một chút việc gì, vị tinh, 

mạng  internet  đưa  tin,  người  khắp  thế  giới  đều  biết.  Cho  nên  ngày  nay  địa  cầu  thành 

thôn địa cầu, ví dụ này rất hay. 

Ngày nay Phật Bồ Tát, thánh hiền nhân thúc đẩy nền văn hóa, tức toàn cầu là một 

nhà, chủng tộc là một nhà, các nước là một nhà, Tôn giáo là một nhà, văn hóa là một nhà. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        689/16 

Hiện nay phải dùng gốc độ một nhà để quan sát, vậy là đúng, là chính xác. Nhìn từ gốc 

độ một nhà, nhiếp thiện pháp giới và nhiêu ích hữu tình giới, là bài cần phải tu của thời 

đại ngày nay. 

Ngày nay xã hội thế giới động loạn, địa cầu thiên tai dồn dập, nếu hàng đệ tử Phật 

không  quan  tâm,  vậy  tâm  từ  bi  ở  đâu?  Không  thể  không  quan  tâm,  nhưng  không  thể 

đánh mất căn bản giáo huấn của Phật. Căn bản là gì? Căn bản chính là giới luật, chính là 

quy củ. Giữ vững căn bản lợi ích chúng sanh, lợi ích thật sự. Nếu chúng ta bỏ mất căn 

bản, nói nhiêu ích chúng sanh là giả, đó không phải thật. Chư Phật Bồ Tát, chư vị thánh 

hiền  giáo  hóa  chúng  sanh,  đầu  tiên  là  thân  hành,  bản  thân  thực  hành,  sau  đó  mới  dạy 

người, mới giáo hóa người. Bản thân không thực hành, làm sao giáo hóa chúng sanh? 

Ngày nay mọi người đều hiểu, chúng ta cần phải hóa lớn thành nhỏ, địa cầu là nhà 

của mình. Người trên địa cầu là người một nhà với mình, cha con anh em chị em trong 

gia đình, không phải người ngoài. Người một nhà phải yêu thương lẫn nhau, phải quan 

tâm lẫn nhau, chăm sóc lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau. Như vậy chúng ta biết giáo dục luân 

lý,  đạo  đức,  nhân  quả  rất  quan  trọng.  Chúng  ta  muốn  học  Phật,  nếu  ba  môn  học  này 

không  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch,  làm  người  còn  chưa  tốt,  sao  có  thể  thành  thánh  thành 

hiền? Sao có thể học Phật, học Bồ Tát? 

Ba thứ này, quý vị thử xem, bất kỳ kinh điển Tôn giáo nào đều có. Nhìn từ đây, tôi 

mới lãnh hội được, nhìn tất cả các tôn giáo từ trên gốc độ của Phật, là Phật Bồ Tát ứng 

hóa. Nhìn từ gốc độ của Tôn giáo họ, chư Phật Bồ Tát là hóa thân của chân thần, đều có 

thể nói được. Xem kinh điển của các Tôn giáo khác sẽ biết, khu vực này ngày xưa, văn 

hóa bất đồng, chư Phật Bồ Tát giáo hóa như thế nào, khu vực kia họ lại giáo hóa ra sao. 

Chúng ta xem là hiểu, biết trí tuệ của Đức Phật, khi khởi tác dụng, phương tiện thiện xảo, 

lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. 

Ngày nay chúng ta dựa vào khoa học kỹ  thuật, giao thông và tin tức nhanh nhạy, 

thống  nhất  cả  địa  cầu. Về  phương  diện  kỹ  thuật  đã  thống  nhất, luân  lý, đạo  đức, nhân 

quả cũng phải thống nhất. Xã hội mới an định, thế giới mới hòa bình, nhân dân mới thật 

sự sống cuộc đời hạnh phúc mỹ mãn. Bất luận là người của nước nào, bất luận người của 

dân tộc nào, tập trung lại một chỗ giống như anh em chị em vậy, không phân đây đó, là 

người một nhà. Có làm được không? Được, chẳng phải không được, chỉ cần mọi người 

coi trọng giáo dục. “Kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”, thật sự coi trọng giáo dục, 

thật sự thực hiện giáo dục, làm theo những gì đã dạy. Như vậy xã hội sẽ an định, địa cầu 

sẽ tốt đẹp, những thiên tai này đều được hóa giải. 

Cho nên nhiêu ích hữu tình giới phải bắt đầu từ chính mình, bắt đầu từ đoàn thể của 

chúng ta. Tăng đoàn nhất định sống trong lục hòa, không có lục hòa, ở đây không phải 

tăng đoàn. Là giả, không phải thật. Tăng đoàn không tu lục hòa, mỗi thành viên trong 

tăng đoàn, bất luận tại gia hay xuất gia, đều là tội nhân của Phật Bồ Tát. 

Tôi không đắc tội với Phật Bồ Tát, ở trong tăng đoàn không đoàn kết, chính là đắc 

tội với Phật Bồ Tát, chính là phá hoại tăng đoàn, phá hòa hợp tăng. Tội phá hòa hợp tăng 

là gì? Thuộc điều sau cùng của tội ngũ nghịch. Tội thứ nhất của ngũ nghịch là giết cha, 

thứ hai là giết mẹ, thứ ba là giết A la hán, thứ tư là làm thân Phật chảy máu, thứ năm là 

phá hòa hợp tăng. Không giữ quy củ chính là phá hòa hợp tăng. 

Giới căn bản của cư sĩ tại gia là thập thiện nghiệp đạo, giới luật căn bản của người 

xuất gia là Sa di luật nghi, đây là thấp nhất. Không thực hành giới căn bản này, chính là 

phá hòa hợp tăng, quả báo tương lai là địa ngục A tỳ, địa ngục Vô gián. Vì sao ngày nay 

Phật tử tại gia không hành trì thập thiện, xuất gia không hành trì Sa di luật nghi? Vấn đề 

này  chúng  tôi  nghiên  cứu  thảo  luận  suốt  mười  mấy  năm,  chắc  cũng  hơn  20  năm,  cuối 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        690/16 

cùng chúng tôi tìm ra nguyên nhân. Sở dĩ chúng ta không làm được, là do chúng ta bỏ 

quên  cái  gốc.  Căn  bản  của  căn  bản  là  Đệ  Tử  Quy,  là  Cảm  Ứng  Thiên.  Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo chỉ là mười cương lĩnh, chỉ có  mười điều. Ngũ giới chỉ có năm điều, ngũ 

thường cũng chỉ có năm chữ, nó là cương lĩnh chung, là nguyên tắc chung. Thực hiện 

như thế nào? Đệ Tử Quy và Cảm Ứng Thiên là mục nhỏ của nó. 

Có  thể  thực hành  được  hai  mục  này,  nghĩa  là  thực  hành  được  Thập  thiện  nghiệp, 

Ngũ giới, Sa di luật nghi. Cho nên không thực hành Đệ Tử Quy, giới luật coi như xong, 

hữu danh vô thực. Ngày xưa, Đệ Tử Quy vào 100 năm trước có người dạy, cha mẹ dạy 

mình. Không phải ngôn giáo, là cha mẹ làm gương cho chúng ta noi theo. Quý vị xem 

cha  mẹ  đối với  cha mẹ  họ, trong  cuộc  sống hằng ngày, con  cái  quý  vị  nhìn thấy,  nhìn 

thấy chúng liền học theo. Quý vị đối với cha mẹ ra sao, tương lai con cái cũng đối xử với 

qúy vị như vậy. Lớn làm nhỏ theo, đây chính là dạy. Ý nghĩa của chữ dạy trong dạy học 

là như vậy, đời sau bắt chước đời trước. Cho nên đời trước tốt, đời sau nhất định tốt, họ 

học theo. 

Truyền thống luân lý đạo đức của chúng ta, tuy lãng quên suốt 200 năm nay. Trong 

200 năm này không phải không có, thiểu số, không phải phổ biến. Quê hương chúng tôi, 

quê nhà được coi là không tệ, có thể duy trì đến năm thứ 20 dân quốc. Đây đều nhờ phái 

Đồng Thành, học phái này từ thời Minh Thanh, trong giới học thuật có tầm ảnh hưởng 

rất lớn. 

Mở  đầu  khởi  nguồn  của  phái  Đồng  Thành,  hai  vị  đại  sư  Diêu  Nại,  Phương 

Bao_thầy Phương Đông Mỹ là đời thứ 16 của Phương Bao. Cho nên văn hóa phong tục 

ở vùng này rất thịnh, tức nền tảng văn hóa rất sâu dày, trẻ em nông thôn đều được học 

hành, không ai không đi học, văn phong rất thịnh. Nhưng sau năm 20 dân quốc, đặc biệt 

là kháng chiến, sau thời kháng chiến thì không còn nữa, mọi người như thế nào? Chuẩn 

bị chạy nạn, không có tâm nghĩ về văn hóa, bận lo cuộc sống, bận chạy nạn. 

Vùng  đất  nhỏ  này  của  chúng  tôi  là  ba  thành  phố,  Lô  Giang,  Thư  Thành,  Đồng 

Thành, khoảng cách ba huyện này đều không xa. Theo dặm hoa là 50 dặm, cây số là 25 

cây  số. Đây  là  nơi  khởi  nguyên  của  phái Đồng  Thành. Lúc  nhỏ  chúng tôi  cũng hưởng 

chút ánh sáng này, biết hiếu dưỡng cha mẹ, biết tôn trọng sư trưởng, biết tri ân báo ân. 

Chịu ân của người dù nhỏ như giọt nước, thường ghi nhớ báo đáp như dòng nước. Người 

đó từng giúp tôi, lúc tôi khó khăn nhất họ từng cứu tế tôi. Về sau có một vài ngộ nhận, 

gây ra sự phản cảm đối với chúng tôi, trong tâm chúng tôi biết, bất luận họ trách cứ như 

thế nào, hủy báng như thế nào, hãm hại ra sao, chúng tôi vẫn giữ tâm báo ân, niệm niệm 

không quên. Vì sao vậy? Họ ngộ nhận là do nghe người ta nói, chưa hề điều tra sự thật. 

Trong  kinh  Phật  gọi  đây  là  tội  lưỡng  thiệt,  có  người  gây  điều  thị  phi,  họ  nghe  và  tin. 

Đúng  sai  ngay  thẳng  trong  vấn  đề  này,  chúng  tôi  rõ  ràng  minh  bạch,  họ  không  biết, 

không thể trách họ. Luôn ghi nhớ ân đức của họ, luôn quan tâm đến tình hình hiện tại 

của họ. Nếu có khó khăn, chúng tôi phải tìm phương tiện thiện xảo giúp họ. Tôi giúp họ 

trực tiếp, họ cự tuyệt, không chấp nhận. Tôi nhờ người tiếp cận họ, người họ có thể tin, 

không cần dùng danh nghĩa của tôi, dùng danh nghĩa người này giúp họ, không cần để 

họ biết. Người không có quan hệ gặp khó khăn chúng ta đều phải giúp họ, huống gì từng 

quan tâm, chăm sóc, đối xử tốt với mình, ta có thể buông tay đứng nhìn chăng? Chắc 

chắn không được. 

Giáo dục văn hóa truyền thống nói về nhân nghĩa, nhân là giữ trong tâm, nhân là 

nhân ái, suy mình ra người, nghĩ đến mình liền nghĩ đến người khác. Nghĩa là làm theo 

đạo lý, cách chúng ta thể hiện ra bên ngoài hợp tình, hợp lý, hợp pháp. Giữ lòng nhân 

hành việc nghĩa, tâm là nhân, hành là nghĩa. Đây đều thuộc “nhiêu ích hữu tình giới”. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        691/16 

Ngày nay chúng ta ấn tống Tứ Khố Toàn Thư, ấn tống Tứ Khố Hội Yếu, để tặng 

cho  quốc gia, nhiều quốc gia  trên  thế giới.  Ấn tống  Quốc  Học  Trị  Yếu, Quần  Thư Trị 

Yếu, giúp người trên thế giới nhận thức về văn hóa truyền thống xưa, hiểu biết về Phật 

pháp đại thừa. Chúng tôi thật sự làm ra, cho dù chỉ một chút nhỏ nhặt này, chúng ta y 

giáo phụng hành. Bắt đầu từ đâu? Nhất định bắt đầu tự Đệ Tử Quy, không bắt đầu từ Đệ 

Tử Quy, sẽ không nhận được chút hiệu quả nào. Có người không tin, người không tin rất 

nhiều,  đến  những  vị  giáo  thọ  nổi  tiếng  đều  không  tin.  Họ  từng  hỏi  tôi,  vì  sao  phải  đề 

xướng Đệ Tử Quy? Kinh Sách của Nho giáo, tứ thư ngũ kinh, thập tam kinh, phân lượng 

nhiều  như  vậy.  Vì  sao  không  đề  xướng  kinh  sách  khác,  mà  lại  đề  xướng  nó?  Tôi  giải 

thích rất đơn giản, tôi nói nếu đặt lên bàn cân cân thử, bên này đặt một cuốn Đệ Tử Quy 

1080 chữ, bên này là tứ thư ngũ kinh thập tam kinh, Tứ Khố Hội Yếu, bên này sắp cả 

chồng lớn, nó nặng bằng nhau. Người nghe ngơ ngác, sai lại nặng bằng nhau? Tôi nói 

với họ, tổ tông chúng ta nói rất hay, một chồng lớn bên này, tứ thư ngũ kinh, thập tam 

kinh, Tứ Khố Toàn Thư là bác học, thẩm vấn, thận tư, minh biện, bên Đệ Tử Quy là đốc 

hành. Cả đống sách này học rồi mà không thực hành đồng nghĩa với con số không, vẫn 

không bằng nó! Ví dụ này họ hiểu, minh bạch. 

Quý  vị  học  một  bộ  Đại  Tạng  Kinh,  thuộc  lòng  như  cháo,  nói  một  cách  lưu  loát. 

Thập thiện, ngũ giới không làm được, không phải là trở về con số không sao? Một người 

chỉ biết tu ngũ giới thập thiện, ngoài ra không biết về kinh điển của Phật, họ mạnh hơn 

chúng ta, chúng ta không bằng họ. Đốc hành nghĩa là thực hành, còn bác học, thẩm vấn, 

thận  tư,  minh  biện  không  thực  hành  có  lợi  ích  gì?  Dùng  những  thứ  đó  có  thể  lừa  gạt 

những người bình dân, như vậy là đang tạo nghiệp. Quả báo của quý vị tuyệt đối không 

bằng người không biết gì cả đó, họ đều thực hiện được ngũ giới thập thiện, không bằng 

họ, phải hiểu đạo lý này. Cho nên nếu không đặt nền tảng từ căn bản, giống như cây cỏ 

hoa lá, không có rễ làm sao sanh trưởng? Đâu có đạo lý này? 

Ba điều kiện tu học của Tịnh độ tông là tín nguyện hạnh, ta tin, có tín, có nguyện, 

không  có  hành  vãng  sanh  được  chăng?  Cổ  nhân  nói  không  sai,  tổ  sư  đại  đức  cũng 

thường nói, chỉ cần niệm rốt ráo một câu Phật hiệu là có thể vãng sanh. Như thế nào gọi 

là niệm rốt ráo? Niệm đến lúc đoạn tận mọi tập khí phiền não gọi là niệm rốt ráo. Nói 

cách khác, ta chưa từng học những giới luật đó, nhưng đều thực hành nó, đó gọi là niệm 

rốt ráo. Chưa niệm hết tập khí phiền não, bản thân vẫn tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, 

tham  sân  si  mạn,  đó  chính  là  cổ  nhân  nói,  niệm  câu  Phật  hiệu  này  đến  mức  gió  thổi 

không  vào,  mưa  xối  không  ướt,  cũng  vô  dụng.  Nếu  tập  khí  phiền  não  đều  còn,  đó  là 

chướng ngại. Nó chướng ngại sự tín giải, chướng ngại sự khai ngộ, chướng ngại việc 

chứng quả, cũng  chướng  ngại  việc vãng sanh. Hay  nói  cách khác, câu  này  là  cư  sĩ  Hạ 

Liên Cư nói, Phật pháp là làm thật không phải giả. Nếu không làm thật, sẽ không đạt 

được chút lợi ích nào từ Phật pháp. 

Đoạn kinh văn này chỉ có mười câu, mười câu này là then chốt tu hành của chúng 

ta,  quá  quan  trọng,  tuyệt  đối  không  thể  lơ  là.  “Trang  nghiêm  chúng  hạnh,  đầy  đủ  quỷ 

phạm, quán pháp như hóa, tam muội thường tịch”. Tiếp theo là thân khẩu ý, thiện hộ tam 

nghiệp. Nếu có người hỏi quý vị Phật pháp là gì? Quý vị dùng mười câu này trả lời là 

viên mãn. 

Nhìn  thấu,  buông  bỏ,  thực  hành  trong  đời  sống  hằng  ngày,  chính  là  thiện  hộ  tam 

nghiệp. Quan trọng nhất là thiện, phương tiện thiện xảo. Chính là Bồ Tát Phổ Hiền hằng 

thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, chúng ta có thể không coi trọng nó sao? Có thể lơ là 

được sao? Ngày nay tính cảnh giác của chúng ta không bằng Doanh Kha, pháp sư Doanh 

Kha thời nhà Tống. Sư tự biết mình phạm giới, không giữ thanh quy. Biết phạm tội này 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        692/16 

chính là phá hòa hợp tăng, phá hoại tăng đoàn, quả báo nhất định đọa vào địa ngục Vô 

gián. Nghĩ đến địa ngục Vô gián sư liền sợ hãi, không thể đến đó, quá khổ. Thỉnh giáo 

bạn đồng học, bạn đồng tu giúp sư, quý vị có phương pháp nào, có thể khiến tôi không 

đọa vào Vô gián địa ngục? Có một vị đồng học đưa cho sư cuốn Vãng Sanh Truyện. 

Xem cuốn Vãng Sanh Truyện này xong sư rất cảm động, liền đóng cửa phòng, ba ngày 

ba đêm không ngủ không nghỉ, không ăn không uống, nhất tâm niệm Phật A Di Đà cầu 

sanh Tịnh độ. Niệm như vậy suốt ba ngày, cảm ứng được Phật A Di Đà, sư thật sự vãng 

sanh. Tạo nghiệp của địa ngục A tỳ còn có thể vãng sanh, là vãng sanh như vậy, chân 

thành sám  hối!  Sư không  học  Đệ  Tử  Quy, cũng  chưa học  Cảm  Ứng  Thiên, cũng chưa 

từng tiếp thu nền tảng giáo dục. Người ta như thế nào? Người ta thấy ở trước là hầm lửa 

của địa ngục A tỳ, sợ hãi. Chúng ta thì sao? Chúng ta không sợ, chúng ta chưa nhìn thấy, 

đại khái nhìn thấy cũng không sợ. Bảo quý vị nhảy xuống, nhảy xuống cũng không sợ, 

sau khi nhảy vào rồi sợ hãi cũng đã muộn. Quý vị xem, hồ đồ đến mức đó. Sư Doanh 

Kha thật đáng nể, nghe nói đến địa ngục A tỳ là sợ hãi. 

Phải  thực  hành  nhiêu  ích  hữu  tình  giới,  nhiêu  ích  hữu  tình  giới  chính  là  tích  lũy 

công đức. Nhiếp thiện pháp giới là đoạn ác tu thiện. Nhiếp luật nghi giới là cải tà quy 

chánh. Quý vị thử nghĩ xem có đúng chăng? Tam tụ tịnh giới là căn bản của chúng ta, 

cho nên ba loại trên đại thừa Bồ Tát đều phải thọ. Người tu học đại thừa, phải tiếp thu cả 

ba loại giới luật này, phỉa nỗ lực thực hiện. 

Chúng ta xem tiếp đoạn văn dưới: “Đối với nhiếp luật nghi giới, Bồ Tát tại gia thọ 

năm giới và tám giới”. Tám giới tức là giới bát quan trai, là giới Bồ Tát tại gia thọ. Bồ 

Tát  xuất  gia  cần  phải  thọ  mười  giới  và  giới  cụ  túc  trong  đó.  Thập  giới  tức  mười  giới 

trong Sa di luật nghi. Sa di luật nghi có mười giới 24 thiên oai nghi, phải hành trì! Giới 

cụ túc là 250 giới Tỳ kheo, thọ rồi phải hành trì. Nhưng có thể hành trì giới tỳ kheo, rất ít. 

Lời này không phải tôi nói, là đại sư Ngẫu Ích nói, ngài là người thời nhà Minh, đối với 

giới học ngài bỏ ra rất nhiều công phu. Đầu năm dân quốc, đại sư Hoằng Nhất học theo 

ngài.  Đại sư  Ngẫu  ích  dạy  chúng  ra  rằng,  từ  thời  Nam  Tống  trở  về sau  không  còn  tỳ 

kheo, thọ tỳ kheo giới hữu danh vô thực, gọi là danh tự tỳ kheo, tỳ kheo thực sự không 

có. Sau khi đại sư Ngẫu Ích thọ tam đàn đại giới xong, ngài liền xả giới tỳ kheo, vì sao 

vậy? Vì không làm được, là giả, truyền thọ cũng không phải thật. Vì sao vậy? Vì giới tỳ 

kheo  ít  nhất  phải  đủ  năm  vị  tỳ  kheo  chân  tu  truyền  thọ,  mới  có  thể  đắc  giới.  Người 

truyền giới không phải tỳ kheo thực thọ, vậy làm sao có thể đắc giới. Thọ giới tỳ kheo, 

tự xưng tỳ kheo gọi là đại vọng ngữ, là gạt người, không dám. Đại sư Ngẫu Ích xả giới 

tỳ kheo, tự xưng gì? Tự xưng Sa di Bồ Tát giới, suốt đời ngài xưng hô với người khác, 

thân phận của tôi là Sa di Bồ Tát giới. Nói cách khác, ngài luôn hành trì giới Sa di, giới 

Bồ  Tát ngài nỗ lực  học  tập, danh phù  hợp  với sự  thật, không  dám  vượt  khỏi giới hạn, 

không dám mạo xưng. 

Đệ tử của ngài là pháp sư Thành Thời, là thị giả của đại sư Ngẫu Ích. Chư vị nên 

biết rằng, lịch đại chư vị cao tăng tổ sư, đệ tử truyền pháp kế thừa họ, hầu như đều là thị 

giả. Vì sao vậy? Vì chỉ có thị giả là thân cận thầy mình nhất, những gì trong cuộc sống 

hằng ngày họ đều học được, người khác không có cơ hội này, ân đức của thầy đối với họ 

là nặng nhất. 

Thị giả của đại sư Liên Trì là pháp sư Cổ Đức, sau khi đại sư Liên Trì viên tịch, 

những  trước  tác  của  sư, như  Liên  Trì  Đại  Sư  Toàn  Tập  là  sư  biên  tập, là  sư  xuất bản. 

Cũng  như  thế,  sau  khi  đại  sư  Ngẫu  Ích  vãng  sanh,  trước  tác  của  đại  sư  Ngẫu  Ích  rất 

phong phú. Toàn Tập có hơn 20 cuốn, hơn 20 cuốn bìa cứng. Đại sư Liên Trì chỉ có bốn 

cuốn. Thị giả của ngài là pháp sư Thành Thời, đứng ra biên tập, xuất bản. Đây là việc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        693/16 

làm có công đức lớn, không có họ, những tinh hoa của chư vị tổ sư không thể truyền 

thừa. Truyền nhân thật sự của đại sư là những người này, những người này nhận ân đức 

thâm sâu của đại sư, cảm ân báo đức là dùng phương pháp này. 

Cư sĩ tại gia, quý vị thấy như Hạ Liên Cư hội tập bộ kinh này, học trò của ông là 

Hoàng Niệm Tổ, trong bài tựa bộ chú giải này ông viết rất rõ ràng: “Nghe theo lời dạy 

của thầy viết bộ chú giải này”. Thầy từng giảng Kinh Vô Lượng Thọ, từng giảng, bản 

thân ông từng nghe, ông nói khi ông nghe, có ghi chép rất nhiều, đáng tiếc trong cuộc 

đại cách mạng văn hóa đều bị đốt hết. Vì thế khi viết chú giải này ông rất tiếc nuối, chỉ 

dựa  vào  ký  ức  và  một  chút  ấn  tượng  trong  đầu.  Điều  khó  được,  ông  sưu  tập  được  rất 

nhiều tài liệu tham khảo, không dễ. 

Coi như chúng sanh thời mạt pháp vẫn còn phước báo, nếu không làm được “hiếu 

dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”, vậy thì không thể đi vào Phật pháp. Ta có thể học 

tập, nhưng thế nào? Chỉ là một vị học giả, quý vị cũng có rất nhiều trước tác. Như rất 

nhiều giáo thọ đại học hiện nay, những người dạy môn triết học Phật giáo ở trường, họ 

rất  khó  đạt  được  thọ  dụng  chân  thật  của  Phật  pháp.  Thầy  Phương  Đông  Mỹ,  nửa  năm 

trước khi mất phát tâm quy y Phật, sư phụ quy y của thầy là hòa thượng Quảng Khâm. 

Thật khó được, sau cùng thầy quy y theo Phật. 

Đối với Bồ Tát xuất gia, quý vị thấy mười giới Sa di và giới cụ túc rất quan trọng. 

“Kinh Niết Bàn quyển 31 nói, giới cũng là thê đắng của tất cả thiện pháp”. Thê tức 

là cầu thang, lên lầu phải đi cầu thang. Đắng ở đây cũng có nghĩa là cầu thang, kê chân, 

ngày nay chúng ta gọi là bậc tam cấp, bậc này cao hơn bậc kia. Bậc là gì? Là nấc thang 

của tất cả thiện pháp. Tất cả thiện pháp như lên lầu, muốn lên lầu cần phải có cầu thang. 

Nói cách khác, chúng ta muốn nâng cao cảnh giới của mình, nương tựa duy nhất chính là 

giới luật. Lìa giới luật, ta dùng phương pháp gì để nâng cao cảnh giới? 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rằng, Bồ Tát có 51 cấp bậc. Thập tín, thập trụ, thập 

hạnh, thập hồi hướng, thập địa, 50 bậc. Ở trên còn có Đẳng giác, Diệu giác, 52 cấp bậc. 

52 cấp bậc này dựa vào điều gì để đi lên? Hoàn toàn dựa vào giới luật. 

Lời  này  trước  đây  đại  sư  Chương  Gia  dạy  tôi, vì  tôi  học  Phật  là  đi  vào  bằng  con 

đường học thuật. Hay nói cách khác, là đi vào từ giải môn, chứ không phải từ hành môn. 

Theo thầy Phương nghiên cứu triết học, xem kinh Phật như một môn triết học vậy, cho 

nên không có hành môn. Đại sư Chương Gia lo lắng, nhưng không còn cách nào khác. 

Nếu trực tiếp dạy tôi tiến tu từ giới luật, với trạng thái lúc đó tôi sẽ không tiếp thu, mà 

còn cho rằng như thế nào? Đó là mê tín, đồng thời sanh hiểu lầm nghiêm trọng đối với 

giới luật. Giới luật là gì? Giới luật là quy phạm cuộc sống. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

đặt ra từ 3000 năm trước, là quy phạm cuộc sống của người Ấn độ cổ, chúng ta học Phật 

là phải trở về 3000 năm trước, phải làm người Ấn độ. Nói thế nào cũng không thông, tư 

tưởng tôi toàn là lý thuyết ngược ngạo. Đại sư Chương Gia rất khó khăn, nhưng ngài có 

phương tiện thiện xảo. Mỗi lần tôi đến học với đại sư, ông nhất định_khi tôi ra về, ông 

nhất định đưa tôi ra cửa. Đưa tôi đến cửa rồi nói một câu: giới luật rất quan trọng! Chỉ 

nói một câu này. Câu này tôi nghe chắc cũng khoảng mấy mươi lần, vì thế ấn tượng rất 

sâu đậm. Quý vị xem rất nhẹ nhàng, rất nhỏ nhẹ, đại khái người khác không nghe thấy. 

Đại sư đưa tôi ra cửa, hai thầy trò đi rất gần nhau. 

Khi đại sư vãng sanh, đại sư vãng sanh đặc biệt dựng lên một lò hỏa thiêu, không 

phải  chung  với  người  khác.  Đặc  biệt  dựng  lên  một  lò  hỏa  thiêu,  Phật  sống  Cam  Châu 

chủ trì lễ tang này. Sau khi hỏa hóa, chúng tôi ở tại chổ hỏa táng. Nơi hỏa táng đại sư là 

nơi rất đặc biệt, không phải nơi hỏa táng bình thường, là sau vườn của một ngôi chùa. 

Che một cái liều, Phật sống Cam Châu ở trong liều đó khoảng 10 ngày, tôi ở đó ba ngày. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        694/16 

Lúc đó tôi bận đi làm, xin nghỉ phép ba ngày, ở cạnh linh cữu đại sư ba ngày. Trong ba 

ngày  đó  tôi  luôn  suy  nghĩ,  tôi  theo  học  với  đại  sư  Chương  Gia  ba  năm,  ngài  dạy  tôi 

những gì? Ấn tượng sâu sắc nhất mà đại sư thường dạy tôi: “giới luật rất quan trọng”. 

Tôi nghiêm túc suy nghĩ, vì sao đại sư nói câu này nhiều lần như vậy? Ông không hề 

miễn  cưỡng  tôi.  Cuối  cùng  tôi  thông  suốt,  pháp  thế  gian  và  pháp  xuất  thế  gian  không 

giống nhau. 

Lễ của pháp thế gian- đầu tiên tôi vốn xem nó như pháp thế gian, nhìn sai. Lễ của 

pháp thế gian, ba đời không giống nhau, Hạ Thương Chu, nó như thế nào? Nó tùy theo 

thời đại, tùy theo tập quán sinh hoạt của con người mà sửa đổi. Giống như hiến pháp của 

quốc gia, cách vài năm phải cải sửa một lần, không sửa đổi sẽ không thích ứng, vì xã hội 

rất nhiều biến hóa. Phật là pháp xuất thế gian, phải siêu việt luân hồi lục đạo, siêu việt 

mười pháp giới. Nó không thể thay đổi, thay đổi là không ra được, không thể vượt thoát. 

Từ trên nền tảng này, tôi khẳng định giới luật là pháp thánh hiền, nếu muốn làm thánh 

nhân hiền nhân, nhất định phải làm đúng như vậy. Giới luật của Phật không phải là thứ 

bình thường, cho nên không thể chỉnh sửa. Vì thế mới khẳng định, giới luật không thể 

sửa đổi. Nhân giới sanh định, nhân định phát tuệ, nếu không y theo phương pháp này tu 

học, thì đó không phải là Phật pháp. Đó là gì? Thế gian gọi là Phật học. Đây là tôi nói. 

Học  Phật  và  Phật  học  là  hai  việc  khác  nhau.  Phật  học,  nghiên  cứu  kinh  điển  của 

Phật như một loại học thuật, tôi nhập môn từ con đường này. Học Phật thì sao? Học Phật 

thì khác, học Phật bắt đầu từ giới luật. Chưa học bộ kinh điển nào cũng không sao, chỉ 

cần trì giới, chỉ cần niệm Phật là có thể vãng sanh, lâm chung Phật đến tiếp dẫn. Đây là 

học Phật, phải phân biệt rõ ràng điều này. Không muốn ra khỏi luân hồi lục đạo, nghiên 

cứu Phật học. Muốn thoát khỏi luân hồi lục đạo, muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc, vậy 

nhất  định  phải  học  Phật, không  học  Phật  không  ra  khỏi  được. Học  Phật  cần  phải  nhớ, 

nếu không thực hành Đệ Tử Quy và Cảm Ứng Thiên, đó là giả học Phật không phải thật 

học. Vì sao vậy? Vì không có nền tảng. 

Hai loại này quan trọng như vậy, vì sao chưa từng nghe người học Phật nói đến? 

Quý vị phải biết rằng, trước đây, chúng ta nói 100 năm trước, đây là thật. 100 năm trước 

nền giáo dục này, từ nhỏ trưởng bối trong nhà đã dạy cho chúng ta, vậy còn nhắc đến nó 

làm gì? Ngày xưa, mỗi người đọc sách đều có căn bản này. Lúc nhỏ cha mẹ dạy, trưởng 

bối trong nhà dạy, trẻ con không biết lễ nghĩa sao được? 

Ở quê chúng tôi, lúc nhỏ tôi sáu bảy tuổi ra bên ngoài chơi, khi chơi đùa, ở nông 

thôn mà, trẻ con cãi nhau đánh nhau, người qua đường, lúc đó du lịch là đi bộ, không có 

phương tiện giao thông. Người qua đường nhìn thấy đều có quyền la mắng chúng tôi, 

chúng tôi làm sai, người qua đường không quen biết đến la mắng một trận. Người nhà 

chúng tôi thấy vậy, đến cám ơn xin lỗi người qua đường, chứ không như bây giờ? Trẻ 

con bây giờ, cha mẹ không hiểu, khi thầy cô giáo dạy dỗ trách cứ chúng, chúng trở về 

nói với cha mẹ, cha mẹ liền đến trường, báo cảnh sát đến bắt thầy cô giáo đó, thầy cô 

giáo đó ngược đãi học sinh. Thầy cô giáo như thế nào? Không dạy nữa, không dám dạy. 

Những đưa trẻ này học tốt được chăng? Cha mẹ không dám dạy, thầy giáo không dám 

dạy. Ai  dám  dạy?  Ti  vi dạy  chúng, mạng  internet dạy, dạy  chúng bạo  lực sắc  tình,  sát 

đạo  dâm  vọng.  dạy  chúng  tự  tư  tự  lợi,  dạy  chúng  tổn  người  lợi  mình.  Dạy  điều  này 

chúng tiếp thu hoàn toàn, những thứ này dạy chúng, cha mẹ không quan tâm, thầy giáo 

đương nhiên càng không thể quản giáo. 

Vì sao xã hội biến thành như vậy, nguyên nhân quý vị đã biết. Xã hội biến thành 

như vậy, hiện nay đạo tràng cũng biến thành như vậy, Phật giáo cũng không ngoại lệ. 

Nếu  thật  sự  thông  đạt  thấu  triệt,  không  còn  cảm  thấy  kỳ  lạ  nữa,  hiện  tượng  rất  bình 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        695/16 

thường.  Chúng  ta  rốt  cuộc  phải  làm  sao?  Chúng  ta  phải  đi  con  đường  học  Phật  chơn 

chánh. Vì sao vậy? Vì mình không muốn ở thế gian này, không muốn trôi lăn trong luân 

hồi, cũng không muốn ở trong mười pháp giới. Đời này ta nhất định vãng sanh Tịnh độ, 

khi nào đi cũng được. Đây là thật, không phải giả. 

Nếu thật sự muốn làm, vậy thì không thể không coi trọng tam tụ tịnh giới. Còn như 

sơ suất tam tụ tịnh giới, nguyện vọng của mình đều tan vỡ, không thể đến thế giới Cực 

Lạc. 

Chúng ta xem tiếp bên dưới:  

“Kinh Anh Lạc Bổn Nghiệp cuốn hạ nói: tất cả chúng sanh, mới vào Tam bảo, lấy 

tín làm gốc. Trú trong nhà của Phật, lấy giới làm gốc”. Đầu tiên là tín, tín là mẹ của mọi 

công đức. Bây giờ chúng ta có tín chăng? Những vị đồng học cũ chắc chắn nhớ lời tôi 

từng nói, câu chuyện giữa thầy Lý và tôi ở cổng thư viện Từ Quang. 

Tôi xuất gia hai năm mới thọ giới, tùy duyên! Duyên chưa thuần thục, người ta mở 

giới đàn, tôi không thể đi thọ, nguyên nhân là gì? Lúc đó thọ giới phải nộp tiền, tôi đâu 

có nhiều tiền như vậy? Tôi xuất gia mới bắt đầu dạy học, đi dạy tại Phật học viện, ra bên 

ngoài giảng kinh. Sau khi thọ giới, việc đầu tiên là cám ơn sự dạy dỗ của thầy, nhà Phật 

gọi là trở về đạo tràng minh tu lễ tòa, đảnh lễ thầy giáo. Thầy giáo tôi là cư sĩ Lý Bính 

Nam. Tôi đến Đài Trung, thầy giáo đang ở thư viện. Tôi đến trước cổng đã nhìn thấy 

thầy, thầy cũng thấy tôi. Thầy vừa thấy, tay chỉ vào tôi: pháp sư phải tin Phật, pháp sư 

phải tin  Phật. Nói  mấy  lần  rất  lớn tiếng, tôi đi  vào không hiểu  gì  cả. Xuất gia hơn hai 

năm, dạy Phật học viện hai năm, sao thầy lại bảo tôi phải tin Phật? Tôi không tin Phật có 

thể làm như vậy chăng? 

Sau  khi  vào  đến  nơi,  thầy  giáo  bảo  tôi  ngồi  xuống,  tôi  được  nghe  thầy  khai  thị. 

Thầy  giáo  nói, pháp  sư  phải  biết,  có  rất  nhiều  người  đến  chết  đều  không  tin  Phật. Tôi 

nghe xọng giật cả mình. Thế nào gọi là tin Phật? Tin Phật là giáo giới trong kinh Phật ta 

phải tin, phải hành trì, đó là tin Phật. Nếu không thực hành, tức là không tin. Đến đây tôi 

mới hiểu. 

Trong tín bao gồm giải, bao gồm hành, bao gồm chứng. Tín giải hành chứng không 

thể tách rời, là nhất thể. Nếu nói quý vị chỉ có tín, không có giải, không có hành, không 

có chứng, tín đó là giả không phải thật. Lời này trước đây đại sư Chương Gia nói với tôi, 

tôi không lãnh hội thâm sâu như thế. Động tác này của thầy, khiến tôi cảm thấy ngoài 

sức tưởng tượng, rất kinh ngạc, ấn tượng này sâu sắc vô cùng. 

Câu này trong Kinh Anh Lạc nói rất hay: “Mới vào Tam bảo”, sơ học lấy tín làm 

gốc, không tin không thể tiếp nhận. Tôi đối với thầy không có lòng tin, như vậy làm sao 

tiếp nhận? Cho nên trong thời đại đó, với tính cách của tôi, nếu không phải thầy Phương 

Đông Mỹ dạy kinh Phật cho tôi, bất kỳ ai dạy kinh Phật cho tôi, tôi đều không tiếp thu. 

Tôi  nói  nó  là  mê  tín,  là  Tôn  giáo. Thầy  Phương  là  vị  thầy  trong  lòng  tôi  kính  ngưỡng 

nhất, tôn trọng nhất. Thầy đối với tôi đặc biệt quan tâm, đặc biệt yêu thương, chúng tôi 

không trả thầy đồng học phí nào. Mỗi tuần thầy dạy cho tôi hai tiếng, giảng về triết học 

khái luận, triết học Phật giáo là mục sau cùng. Thầy giảng cho tôi tất cả là bốn mục, thứ 

nhất là triết học phương tây, thứ hai là triết học Trung quốc, thứ ba là triết học Ấn độ, 

sau  cùng  là  triết  học  Phật  giáo.  Tôi  tin  tưởng  thầy,  những  gì  thầy  giới  thiệu  nhất  định 

không sai, nhất định rất hay. Giới thiệu đều khiến tôi cảm thấy rất kinh ngạc: “Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại nhất trên toàn thế giới”, tôi chưa từng nghe qua. 

“Triết học Phật giáo là đỉnh cao nhất của triết học trên toàn thế giới. Học Phật là hưởng 

thụ cao nhất của đời người”. Câu nói này mê hoặc người biết bao, hưởng thụ cao nhất 

của đời người, vậy tôi nhất định phải truy cầu! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        696/16 

Khi  gặp  đại  sư  Chương  Gia,  tôi  thưa:  thầy  Phương  Đông  Mỹ  giới  thiệu  triết  học 

Phật giáo cho con. Con biết trong kinh Phật có rất nhiều tinh hoa, có học vấn thực thụ. 

Vậy có phương pháp nào, khiến chúng con dễ khế nhập không? Tôi đưa ra câu hỏi này, 

đưa ra vấn đề. Đại sư nhìn tôi, tôi cũng nhìn đại sư, hai chúng tôi nhìn nhau hơn nửa 

tiếng, không nói một câu nào. Nửa tiếng sau thầy nói: Có. Vừa nghe nói có, tai lập tức 

dựng lên, tinh thần phấn khởi, đại sư lại im lặng. Đại khái dừng khoảng sáu bảy phút, 

nói với tôi sáu chữ: “Nhìn phải thấu, buông phải được”. Chúng tôi lần đầu tiên gặp nhau, 

lần đầu tiên nghe đại sư nói, ông nói chuyện tốc độ rất chậm, nói chậm rãi từng chữ một. 

Đại sư giới thiệu tôi xem Thích Ca Phổ, Thích Ca Phương Chí. Đặc biệt nhắc nhở tôi, 

con thử xem bát tướng thành đạo của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đó là sự tích một đời 

của  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni.  Con  muốn  học  Phật,  mà  không  hiểu  gì  về  Đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni, vậy thì học như thế nào? Cho dù học Phật nhất định sẽ đi đường vòng. 

Cho nên nhập môn từ bộ sách này, tìm hiểu Đức Phật Thích Ca là người như thế nào, có 

đáng để học tập theo ngài hay không? Chỉ điểm này là khởi nguồn, khởi điểm để tôi thật 

sự học Phật, chúng tôi mới hiểu cuộc sống của Đức Phật Thích Ca Mâu ni. Nhìn từ sụ 

tích cuộc đời ngài, ngài hoàn toàn không liên quan gì đến Tôn giáo, ngài không phải Tôn 

giáo, người xưa gọi là thánh hiền. Cho nên về sau mới hiểu, thì ra người Ấn độ gọi Phật 

Bồ Tát, người xưa gọi là thánh hiền. 

Sau khi tôi thọ giới trở về, thầy Lý đặc biệt nhắc nhở tôi về chữ “tín” này, đưa ra ví 

dụ thực tế. Quả thật có rất nhiều vị đến chết cũng không tin, vẫn ngụp lặn trong luân hồi 

lục đạo. Nguyên nhân là gì? Vì không tin Phật, không phải  tin thật, tin thật rất khó. Cần 

phải hiểu rõ ràng minh bạch, tin này gọi là chánh tín, vẫn không phải tin thật. Tin thật 

phải  như  thế  nào?  Trong  hành  môn  phải  thực  hành  được,  thật  sự  đạt  được  lợi  ích  thù 

thắng của Phật pháp, lúc này là tin thật. Lợi ích của Phật pháp là gì? Là tam muội, trí tuệ, 

trên đề kinh này gọi là thanh tịnh bình đẳng giác, đây là lợi ích chân thật. 

Ta không học Phật, không trì giới, không đạt được tâm thanh tịnh. Mục đích trì giới 

là gì? Là khôi phục tâm thanh tịnh của mình, mục đích là đây, chính là tam muội, “tam 

muội thường tịch”. Có tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh khởi tác dụng chính là trí tuệ, bởi 

vậy nhân giới sanh định, nhân định phát tuệ. Giới đinh tuệ là tam vô lậu học, giới định 

tuệ là con đường thành Phật, giới định tuệ nhất định vãng sanh. Tu giới định tuệ, đem 

công đức hồi hướng cầu sanh Tịnh độ, không ai không vãng sanh. Quý vị xem điều này 

quan trọng biết bao! Cho nên tín là căn bản. 

Trú  trong  nhà  của  Phật.  Đầu  tiên  là  tin, bây  giờ  nói  trú  trong  nhà  của  Phật.  “Trú 

trong nhà của Phật, lấy giới làm gốc”. Quý vị nhận thức nhà của Phật là lấy niềm tin làm 

gốc, không có giới thì không trú trong nhà của Phật. Đạo tràng này không coi trọng giới 

luật, đạo  tràng này  không  phải nhà  của  Phật, mà  là gì?  Là  nhà  của  thế tục, họ vẫn  lặn 

ngụp trong luân hồi lục đạo. 

Nếu là trong nhà một cư sĩ, một nhà chỉ có ba người, hai vợ chồng và một đưa con. 

Thật sự trì giới, tu học Đệ Tử Quy, học Cảm Ứng Thiên, học Thập Thiện Nghiệp, nhà 

của họ gọi là nhà của Phật. Vì sao vậy? Vì họ có giới, nghĩa là nói họ thực hành, chúng 

ta  không  thể  không  biết  chân  tướng  sự  thật  này.  Thật  sự  có  thể  trì  giới,  tu  định,  niệm 

Phật chính là tu định. Bất luận ta ở đâu đều là trú trong nhà của Như Lai, ở nơi hoang dã 

cũng là trú trong nhà Như Lai. 

Nếu không trì giới, đầy bụng kinh luận, biết giảng kinh, biết thuyết giáo, nói một 

cách rất lưu loát, trước tác thật nhiều, còn biết viết sách. Không có giới luật, không thực 

hành Đệ Tử Quy. Dù ở trong ngôi chùa lớn huy hoàng lộng lẫy, đó cũng không phải đạo 

tràng, không phải nhà Như Lai, ta vẫn ở trong luân hồi lục đạo, trú trong nhà luân hồi. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        697/16 

Tiêu  chuẩn  nhà  của  Phật  là  giới, ta  có  thể  không  coi  trọng  ư?  Nếu  coi  trọng  giới 

luật, như vậy cần phải biết, Đệ tử quy là căn bản đại giới. Có Đệ tử quy, có Cảm  ứng 

thiên, mới có ngũ giới thập thiện. Không có hai thứ này, ngũ giới thập thiện là hữu danh 

vô thực, chúng ta không thể không hiểu. Nếu suy nghĩ tường tận, họ là không dám nghĩ, 

vì sao vậy? Vì nghĩ đến là sợ hãi, không dám nghĩ, đây là định luật nhân quả. 

Nhân quả từ đâu mà có? Từ a lại da. Nhất niệm bất giác là nhân, trong tự tánh biến 

hiện ra a lại da là quả. Không thể nói không có nhân quả. A lại da là nhân, ba loại hiện 

tượng xuất hiện là quả. Hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng vật chất. 

Ba loại hiện tượng này là quả, a lại da là nhân. Thiện hành, thiện nghiệp, quả báo là ba 

đường lành. Ác hành, ác niệm, quả báo là ba đường ác. 

Giới luật là thiện hạnh, tất cả thiện hạnh nương vào giới luật mà sanh. Trái phạm 

giới luật chính là ác hạnh, tất cả pháp bất thiện là do trái phạm giới luật mà sanh ra. Bây 

giờ chúng tôi có thể làm, chỉ có trong lúc giảng kinh chia sẻ, nói rõ với mọi người về 

nghĩa của kinh. Không thể đối với bất kỳ ai, đối với một người họ tiếp thu, không tệ, 

việc tốt. Nếu họ không tiếp nhận liền biến thành oan gia, hà tất phải như thế. Thầy Lý 

dạy chúng tôi, trong đời tuyệt đối không thể kết oán với bất kỳ ai, oan gia nên giải không 

nên kết. 

Trú trong nhà của Phật không dễ, thật sự thân cận Phật Bồ Tát. Điều kiện trú trong 

nhà của Phật, điều kiện đầu tiên chính là giới luật. 

Ngũ Đăng Hội Nguyên, đây là của Thiền tông, 1700 công án đều ở trong bộ sách 

này, đây là tham thiền đại triệt đại ngộ. Trong này nói: “Pháp yếu có ba, là giới định tuệ”. 

Tất cả pháp có ba loại quan trọng nhất, ba thứ này là giới định tuệ. Giới định tuệ gọi là 

tam học, lại gọi là tam vô lậu học. Cho thấy cổ nhân rất chú trọng vấn đề này. 

“Kinh luận ở trên, rộng hiển giới đức”, đều nói rõ về công đức trì giới. Nếu chúng 

ta thật sự nghĩ đến, chúng ta lơ là không trì giới, tương lai nhất định đọa vào địa ngục A 

tỳ, ta sẽ quay đầu. Đây là sự thật, không phải giả. Sự quay đầu của pháp sư Doanh Kha 

chính là nhờ sức mạnh này, sư đã nghĩ đến. 

Mỗi ngày chúng ta khởi tâm động niệm, khởi ý niệm gì? Chúng ta mở  miệng nói 

chuyện,  nói  những  gì?  Hành  động  mỗi  ngày  của  chúng  ta  là  làm  những  gì?  Khởi  tâm 

động niệm, ngôn ngữ tạo tác, chúng ta làm rạng danh Đức Phật Thích Ca, hay là bôi đen 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni? Xã hội đại chúng xem hình tượng người xuất gia chúng ta, 

phê bình Phật giáo. Chúng ta làm tấm gương tốt, họ tán thán Phật pháp, Thế Tôn rạng 

danh, có sĩ diện. Chúng ta làm không như pháp, họ khinh thị chúng ta, coi thường chúng 

ta, chúng ta làm mất mặt Đức Phật Thích Ca. Tội nghiệp này chính là phá hòa hiệp tăng, 

tội nghiệp tức là Vô gián địa ngục. Phá hòa hợp tăng không phải người khác, là chính 

người xuất gia. 

Trước đây, khoảng lúc tôi hơn 40 tuổi, giảng kinh tại Đài Bắc. Lúc đó quen với cư 

sĩ Hàn Anh, ở trong nhà bà. Một hôm có cư sĩ Triệu Mặc Lâm, vị cư sĩ này tuổi đã lớn, 

hơn tôi hai mươi mấy tuổi. Ông là học trò của đại sư Ấn Quang, là đồng học của thầy Lý, 

họ rất thân. Một lần nọ, ông mời tôi ăn cơm, tại Công Đức Lâm cạnh ga xe lửa Đài Bắc. 

Khi ăn cơm chỉ có hai chúng tôi, gọi hai món ăn. 

Ông hỏi tôi, ông nói: thầy Tịnh Không à, thầy có biết vì sao hôm nay tôi mời thầy 

ăn cơm chăng? Tôi nói không biết. Ông nói tôi có một vấn đề, vấn đề rất nghiêm trọng. 

Tôi nghe vậy đều cảm thấy cung kính, rất nghiêm trọng, là vấn đề gì? Ông nói, xã hội 

đại chúng, cư sĩ tại gia hiện nay, trong tội ngũ nghịch, bốn điều trước không phạm. Giết 

cha, giết mẹ, giết A la hán, làm thân Phật chảy máu, họ không làm những điều này. Điều 

sau cùng sợ rằng họ thường phạm phải- phá hòa hợp tăng. Tôi nói, vấn đề này à, chúng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        698/16 

ta cứ ăn cơm thoải mái, đừng nghĩ đến nó. Ông rất ngạc nhiên, ông nói, thầy như vậy là 

sao? Tôi nói, ăn thôi! Ngồi xuống ăn cơm. Sau đó tôi nói với ông ta, tôi nói ông học Phật 

sớm hơn tôi, sớm hơn tôi ít nhất mười mấy hai mươi năm, lúc đó ông ta khoảng hơn 60 

tuôi. Tôi nói, trong đời, ông nhìn thấy tăng đoàn nào hòa hợp? Ông suy nghĩ một lát rồi 

bật cười, không có hòa hợp tăng đoàn thì phá như thế nào? Không có. Hai người ở cùng 

một chỗ vẫn ngày ngày cãi nhau. 

Cho  nên  hòa  hợp  tăng  đoàn  là  bị  người  ta  phá  hoại  từ  lâu  rồi,  không  đến  phiên 

người khác, người khác không có phần. Ông bật cười ha ha, đúng vậy. Vị cư sĩ này vì 

vấn đề này mà lo lắng nhiều ngày, tôi giải thích cho ông ta biết, không có hòa hợp tăng 

đoàn. Hòa hợp tăng đoàn, có một tăng đoàn hòa hợp xuất hiện, người khắp thế giới đều 

có phước. 

Năm 1977, tôi giảng kinh tại HongKong, giảng Kinh Lăng Nghiêm bốn tháng, một 

ngày  hai  tiếng,  quen  biết  các  bậc  cao  tăng  đại  đức  tại  HongKong.  Trong  đó  chúng  tôi 

kính trọng nhất là hai bậc lãnh đạo tại HongKong, pháp sư Giác Quang và pháp sư Tẩy 

Trần. Pháp sư Tẩy Trần còn trẻ, rất hợp với chúng tôi. 

Tôi khởi thỉnh ông, có thể tìm được bốn người, tốt nhất là năm vị tỳ kheo. Tính tôi 

là  một, thầy  là  hai, tìm  thêm  ba  người  nữa. Tôi nói chúng  ta  phát  tâm, thực hành theo 

giáo huấn của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Chúng ta ở HongKong hoằng pháp lợi sanh, 

thực  hành  chế  độ  khất  thực,  ngày  ăn  một  bữa.  Khất  thực  ở  HongKong,  cơm  rau  nhất 

định rất phong phú, không sao, chúng ta không cần gì cả. Nhưng đêm ngủ dưới gốc cây 

chúng ta không làm được, chúng ta có thể dựng lều. Lều của lộ doanh đồng tử quân rất 

tốt, một người một lều nhỏ, năm căn lều làm cạnh nhau, thành tiểu tăng đoàn. Mỗi ngày 

chúng ta giảng kinh dạy học, trì giới tu định. Ông nghe vậy rất hoan hỷ, tôi nói thầy tìm 

thêm ba người nữa. 

Sau đó tôi rời HongKong trở về Đài Loan, vấn đề này không hề nhắc đến. Khi hỏi 

ông, không tìm thấy, người ta không muốn chịu nỗi khổ này, không muốn ngày ăn một 

bữa. Vứt bỏ tất cả sống trong căn lều, không muốn làm điều này, vậy còn cách nào khác? 

Quý vị thử nghĩ xem, thời kỳ mạt pháp tu hành chơn chánh, khó, khó vô cùng. Chỉ nói 

mà thôi, sao có thể làm thật? Phật pháp suy yếu chính là vậy. 

Chúng ta chỉ có tự mình làm, đừng kỳ vọng người khác. Hy vọng người khác sau 

cùng sẽ  thất  vọng, tự  tu làm  công đức  chân  thật. Hiện  nay  có người  tại gia  tinh  tấn  tu 

hành,  tôi  biết  có  hơn  10  người,  nỗ  lực  tu  hành,  không  hề  hồ  đồ.  Hồ  Tiểu  Lâm  y  giáo 

phụng hành, ông học Phật chưa đến bốn năm, hơn 3 năm. Lưu Tố Vân hành trì, tự mình 

hành  trì,  bà  có  thành  tựu,  thật  sự  đạt  được  pháp  hỷ.  Tâm  địa  thanh  tịnh,  trí  tuệ  tăng 

trưởng. 

“Kinh  Phổ  Siêu  Tam  Muội  quyển  một  nói”,  quyển  thứ  nhất  có  hai  câu  như  vậy: 

“Mặc giáp giới đức, hóa độ chúng sanh”. Muốn giáo hóa chúng sanh, muốn độ chúng 

sanh, điều kiện đầu tiên phải mặc vào áo giáp giới đức. Mặc vào áo giáp này chính là võ 

sĩ, không có áo giáp này quý vị là người bình thường, như vậy sao có thể tham gia chiến 

đấu? Điều này nói rõ giới luật vô cùng quan trọng! 

“Đây  chính  là  ý  nghĩa  chân  thật  của  thiện  hộ  thân  nghiệp,  không  mất  oai  nghi”. 

Thiện hộ thân nghiệp, không mất oai nghi, chúng ta lý giải nó như thế nào, học tập nó 

như thế nào, sau cùng là thực hành nó như thế nào. 

“Áo giáp giới luật ở đây có hai nghĩa. Thứ nhất là hộ trì, lấy giới đức làm áo giáp, 

như áo phòng hộ của đội viên phòng cháy chửa cháy”, phòng hỏa. “Đi vào nhà lửa tam 

giới”, nhà lửa tam giới tức là luân hồi lục đạo, ta ở trong luân hồi lục đạo. “Nổi lên ngọn 

lửa tam độc mãnh liệt”. Tam độc là tham sân si, thêm vào ngạo mạn, hoài nghi là ngũ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        699/16 

độc. Có một trong năm độc này, không thoát ly được luân hồi. Đầy đủ cả năm loại, chắc 

sẽ rất đáng sợ. Có thể không tạo ác nghiệp sao? Có thể không đọa ba đường ác sao? Vì 

thế cần phải có bản lĩnh thật sự, ngũ độc ngay trước mặt cũng không bị tổn thương, ta 

mới có thể tự độ độ người. Năm độc ngay trước  mặt liền khởi tâm, vậy coi như xong, 

thất bại hoàn toàn. 

Người thế gian khó đột phá nhất là danh văn lợi dưỡng. Cho quý vị địa vị cao, quý 

vị có động tâm chăng? Nếu cho một số tiền lớn, có động tâm chăng? Tâm tham liền sanh 

khởi. Tham nhất định liên đới, tham sân si mạn nghi đều khởi lên. Không có đức hạnh trì 

giới vững chắc, khi gặp cảnh giới này thường hay thất bại, thậm chí tu hành nhiều năm 

có địa vị. 

Trong Trúc Song Tùy Bút, đại sư Liên Trì có ghi chép, chân tu ở trong núi sâu, học 

vấn và đức hạnh được người kính ngưỡng. Tín đồ trong thành mời họ đi giảng kinh, mời 

họ đến cúng dường, họ đi. Nói có một đạo tràng huy hoàng lộng lẫy, mời họ đến làm trú 

trì, họ đã đi. Sau khi đến đó ở, tất cả tùy tục, đạo tâm không còn, hoàn toàn thoái chuyển. 

Giới định tuệ biến mất, tham sân si hiện tiền. Tu hành trong thâm sơn mấy mươi năm, 

khi vào  trần thế không vượt qua  được  khảo nghiệm  coi  như xong. Quý vị  xem  vấn  đề 

này khó biết bao, không dễ tí nào! Chúng ta tự nghĩ thử xem, trong thế giới muôn màu 

hiện  nay, không  có  gì  không  làm  mê  hoặc  lòng  người. Mê  hoặc  ta  sanh  khởi  thất  tình 

ngũ dục, quý vị nói có đúng không? Thất tình là hỷ nộ ai lạc ái ố dục; ngũ dục là tài sắc 

danh thực thùy. Ở thế gian này, bất luận đi đến phương trời nào, nó đều ở ngay bên cạnh 

ta. Nếu có áo giáp giới định như như bất động, còn phải thêm vào quán tuệ, biết được 

như thế nào? “Quán pháp như huyễn hóa”, thế giới muôn màu mộng huyễn bào ảnh. “Vô 

sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Niệm niệm quán tưởng như vậy, đó là thật sự đi 

vào nhà của Phật, quá tốt. Vào nhà của Phật, mỗi niệm là giới định tuệ, niệm niệm tham 

sân si là nhà của ba đường ác. Điều này cần phải có tâm cảnh giác thật cao, không cho 

phép mỗi niệm của mình có tham sân si. Cảnh giới bên ngoài mê hoặc, ta cần có công 

phu quán chiếu. Cảnh giới thiện mê hoặc, khiến ta khởi tâm động niệm. Cảnh giới bất 

thiện  mê  hoặc,  khiến  ta  khởi  tâm  sân  nhuế.  Điều  này  ngay  trong  cuộc  sống  hằng 

ngày,mọi lúc mọi nơi đều xuay quanh chúng ta. 

Đối với thế giới này, trong kinh điển nói rất hay, thế giới Ta Bà tu hành một ngày, 

bằng thế  giới  Cực  Lạc  tu  hành 100 năm.  Hay  nói  cách  khác, thế giới  này  không tệ,  tu 

hành  ở  giới  thế  giới  này  tiến  triển  quá  nhanh  so  với  thế  giới  Cực  Lạc.  Không  sai,  thế 

gian này lên xuống thất thường, lên rất nhanh, xuống cũng rất nhanh, chỉ cần hơi không 

cẩn thận liền rơi vào địa ngục A tỳ. Người có công phu quán chiếu, thế giới này rất tốt. 

Thế giới tây phương Cực Lạc thiện ác đều không có, cho nên tâm mình luôn giữ được 

cảnh giới của định. Do vậy ở đó tiến bộ rất chậm, không nhanh lắm. Thế giới này thử 

thách rất nghiêm khắc, thông qua lập tức nâng cao, không thông qua lập tức đi xuống, 

hai thế giới không giống nhau. Người biết tu, hai thế giới này đều tốt, không có gì khác 

biệt. Không biết tu, muốn đến thế giới Cực Lạc cũng không đi được, không muốn vào 

tam đồ trái lại cứ phải vào. 

Câu bên dưới nói rất hay: “Nổi lên lửa tam độc mãnh liệt, cứu độ quần sanh, không 

có gì đáng sợ”. Rất nhiều đại đức phát tâm hoằng pháp lợi sanh, nhưng cần phải biết, 

không đầy đủ điều kiện này, là rất khó thành tựu, nhất định phải đầy đủ tam học giới 

định  tuệ.  Nói  tường  tận  hơn  một  chút,  tam  học,  lục  độ,  ta  mới  có  năng  lực  giáo  hóa 

chúng sanh, không bị hoàn cảnh xuay chuyển. 

“Thứ hai, nghĩa là trang nghiêm, lấy trì giới đức, mà tự trang nghiêm. Không mất 

oai  nghi,  quỷ  phạm  nhân  thiên,  khiến  chúng  sanh  mến  phục  kính  ngưỡng  quy  về,  đến 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa         Tập 241                                        700/16 

nhận  sự  giáo  hóa.  Ngưỡng  mộ  giới  đức  của  tôi,  học  tập  giới  hạnh  của  tôi,  tinh  tấn  tu 

hành định tuệ, mà được qua bờ kia”. Đây là nghĩa thứ hai, trong này nói rất tường tận, 

hoằng pháp lợi sanh quan trọng nhất, là giới đức. 

Nhất định phải có giới có đức, giới không bị sự mê hoặc, định là như như bất động, 

như vậy mới có thể thành tựu. Không có giới định sẽ bị cảnh giới xuay chuyển, phiền 

phức này rất lớn. Người tu giới định tuệ, đây chính là trang nghiêm thân tâm mình. Sau 

đó  không  mất  luật  nghi,  quỷ  phạm  nhân thiên.  Đây  là  đức  thứ  hai  của  bốn  đức  trong 

Hoàn Nguyên Quán, “oai nghi hữu tắc”. Làm gương tốt cho xã hội đại chúng, làm tấm 

gương của một người học Phật. 

Cũng  chính  là  nói,  đệ  tử  Phật,  đặc  biệt  là  hàng  đệ  tử  xuất  gia.  Khiến  xã  hội  đại 

chúng  nhìn  thấy  ta,  cũng  giống  như  thấy  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  giống  như  nhìn 

thấy Phật A Di Đà. Ta chính là hình tượng của Phật A Di Đà và Phật Thích Ca, công đức 

này là vô lượng. Nếu làm không giống, vậy phải cố gắng học. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 









cover_image.jpg
Tinh-Do-Dai-Kinh-
Giai-Dien-Nghia-
Tap-241-300





